
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 13 (1963)

Heft: 1

Buchbesprechung: Die islamische Welt in Vergangenheit und Gegenwart

Autor: Messmer, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN COMPTES RENDUS

SAMMELBESPECHUNGEN BULLETIN HISTORIQUE

Die islamische Welt in Vergangenheit und Gegenwart

Die Neuerscheinungen islamkundlicher Thematik, die sieh an eine breitere

Leserschaft wenden, sind in den letzten Jahren auch im deutschen
Sprachbereich derart zur Flut angeschwollen, daß eine umfassende Sichtung
kaum noch möglich ist. Daß diese Publikationsfreudigkeit in erster Linie
tagespolitische Beweggründe hat, liegt auf der Hand. Auffällig ist, daß sich
in der Regel nur Publizisten an die Darstellung des Gesamtproblems
heranwagen, während sich die Fachwissensehafter auf die eine oder andere Weise
Beschränkung auferlegen. Taschenbuch und Paperback beginnen sich auch
im deutschen Sprachraum spezielleren Fragestellungen zu öffnen, wie sich
das schon vor längerer Zeit im angelsächsischen Bereich feststellen ließ.
Da in ihnen fast durchwegs Fachleute zu Wort kommen, sind die Ergebnisse
auch vom wissenschaftlichen Standpunkt aus überzeugend.

«Mohammed und der Koran» von Rudi Paret1 ist weder eine systematische

Exegese des Korans noch eine Biographie Mohammeds im herkömmlichen

Sinne; vielmehr steht das eigentliche Phänomen der Religionsstiftung
und hier natürlich die immer problematische Chronologie der Verkündigung
im Vordergrund. Neben der schon lange angebahnten Untersuchung der
geistigen Umwelt des Propheten, die vor allem die Tiefe des Bruches mit
ihr aufdeckt, werden auch soziologische Fragestellungen durchgearbeitet,
und zwar mit unbestreitbarem Gewinn. Sie allein liefern etwa eine plausible
Erklärung für den Erfolg des Propheten in Medina nach dem Mißerfolg in
Mekka (S. 31). Auch wird die zentrale Bedeutung der Hidschra in der
islamischen Tradition erst dann verständlich, wenn sie als radikaler Ausbruch
aus dem Stammesverband gesehen wird, wobei die Gefährlichkeit dieses
Schrittes wiederum den besonderen Charakter der musulmanischen Gemeinschaft

der Medinenser Zeit erklärt.
Nie aber drängt Paret seine eigene Meinung auf, sondern stellt gerade

zu den umstrittensten Fragen die verschiedenen Standpunkte vor und gibt
im Anhang eine sorgfältige Übersicht über die einschlägige Literatur. Bei

1 Rudi Paret, Mohammed und der Koran. Geschichte und Verkündigung des arabischen
Propheten. \V. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1957, 160 S. (Urban-Bücher, Bd. 32).

106



aller Wissenschaftlichkeit aber werden kaum je, nicht einmal bei der
unumgänglichen Analyse der koranischen Terminologie, die Grenzen der
Allgemeinverständlichkeit mißachtet.

Der Versuch Sigrid Hunkes2, in einem umfassenden Überblick den
mittelalterlichen Einflüssen der islamischen Welt auf das Abendland nachzugehen,

konnte aus verständlichen Gründen nicht über die bloße Kompilation
hinaus gelangen. Immerhin ist, wenn auch aus zweiter Hand, ein recht

stattliches Material, des öftern aus recht abseitigen Quellen, zusammengekommen.

Um so ärgerlicher ist darum die hanebüchene zitierweise, die
sozusagen nie die genaue Herkunft einer Angabe vermittelt. Die im ganzen
zwanzig «Anmerkungen» hätten ebensogut unterbleiben können, oder ist
ihr einziger Zweck, vor dem Leser eine gelehrte Fassade aufzubauen? Und
weshalb müssen die Abschnitteüberschriften unbedingt auf die Stillinie einer
gewissen Massenpresse gebracht werden, statt daß sie klare Auskunft über
den Inhalt geben? Was hier auf das Konto des Verlegers geht, ist natürlich
schwer zu entscheiden, aber es ist dennoch bedauerlich, daß die Gelegenheit
zu einer auch wissenschaftlich tauglichen Übersicht verpaßt worden ist.

Die Schwerpunkte der Darstellung sind von vornherein gegeben: es sind
jene Bereiche von Kultur und Zivilisation, in denen das Mittelalter selbst
den Orient als Lehrmeister anerkannte: Mathematik, Astronomie, Medizin,
während die Philosophie wohlweislich kaum gestreift wird. Zudem
beherrscht die Beschreibung der Sachkultur weitgehend das Feld, wo es an
Kuriositäten ja nicht mangelt. Selbst hier vermißt man des öftern die
unumgängliche Differenzierung der Folgerungen, einmal, weil die Verfasserin
oft zum Opfer ihrer eigenen Begeisterung wird, zum andern, weil sie nicht
genügend konsequent den durch und durch synkretischen Charakter der
islamischen Kultur in Rechnung stellt. Ein Beispiel für manche: warum
muß man den Rechtecktypus abendländischer Burganlagen um jeden Preis
auf autochthon nahöstliche Vorbilder (Jemen) zurückführen, wo doch schon
die Etymologie von arab. qasr zu lat. castra zu erheblicher Vorsicht nötigen
müßte (S. 254)?

Einen gescheiten und überzeugenden Versuch, die historische Entwicklung

der islamischen Kultur an einem aufs äußerste beschränkten Beispiel
darzustellen, hat Titus Burckhardt mit seinem Buch über Fes unternommen3.

Dom Schema der Reihe «Stätten des Geistes» folgend, wird anhand
von Quellen, persönlichen Zeugnissen und vorzüglichen Aufnahmen eine
Art geistigen Profils der Stadt entworfen.

Fes ist unter den städtischen Zentren der islamischen Welt in verschiedener

Hinsicht ein Einzelfall. Weder hat die Stadt eine vorislamische Grundlage

— trotz der Nachbarschaft des römischen Volubilis mit Mulay Idris

* Sigrid IIunke, Allalts Sonne über dem Abendland. Unser arabisches Erbe. Deutsche
Verlags-Anstalt, Stuttgart i960, 376 S. u. Abb.

* Titus Burckhardt, Fes, Stadt des Islam («Statten des GeistesO. Urs-Graf-Verlag,
Oltcn 1960, 148 S. u. Abb.

107



kann selbst von einer mittelbaren Sicdlungskontinuität kaum die Rede
sein —, noch geht sie wie Kaiman etwa auf ein musuhnanisches Heerlager
zurück. Die Gründung Idris' II. entwickelte sich zu einem Schwerpunkt
arabischer Urbanität in einer fremden, nie assimilierten, berberischen
Umwelt. Wie nicht selten in arabischen Städten zeugen zwei Viertel von der
entfernten, ebenfalls städtischen Herkunft der Bewohner: al-Qarawin
(Kairuan) und al-Andalusi. Mit dem Fortschreiton der christlichen Recon-
quista auf der Iberischen Halbinsel verstärkte sich dio Zuwanderung aus
al-Andalus dauernd und verlieh der Stadt bis auf den heutigen Tag einen
ausgeprägt andalusischen Charakter. Die Gültigkeit dieses Tatbestandes
für die geistige wie für dio volkstümliche Kultur ist von Levi-Provencal
verschiedentlich nachgewiesen worden. Da andrerseits die neuzeitliche Tür-
kisierung ausblieb, hat die Stadt wie keine zweite ihre mittelalterlichislamische

Eigenart bewahrt.
Nicht allein diese historischen Voraussetzungen sind es, welche dem

Unternehmen Burckhardte Erfolg verleihen, sondern auch die günstige
Quellenlage, das heißt weniger ihre Zahl, als ihr ungewöhnlicher geistiger
Rang und ihre Aussagekraft, wenn man nur an Ibn Chaldun oder Leo
Africanus denkt. Schwieriger war es, auf die gleiche Weise, unmittelbar an
den Quellen, einen Begriff von der islamischen Mystik zu geben, die gerade
im westlichen Magreb eine erstaunliche Lebenskraft bewahrt hat. Auch
hier aber erweist sich der Verfasser durchaus auf der Höhe seiner Aufgabe,
auch wenn man bei der Vorstellung lebender Sufis gern auf eine gewisse
Emphase verzichtet hätte.

In den vier Publikationen zur Zeitgeschichte, von denen nun noch die
Rede sein soll, vermißt man merkwürdigerweise jede einläßlichere Stellungnahme

hinsichtlich der geographischen Begrenzung des Gegenstandes. Die
moderne Türkei, Persien und der Magreb werden bestenfalls am Rande
gestreift, Zentral- und Ostasien überhaupt ausgeklammert. Das heißt aber
nichts anderes, als daß das nationalistische Axiom von der arabischen
Einheit von den Verfassern gar nicht mehr zur Diskussion gestellt wird.

«Aufstand der Araber» von Wolfgang Bretholz4 ist in allen Belangen
das Werk eines Journalisten. Im Positiven äußert sich das in einer flüssigen
Sprache, die, abgesehen von etlichen Kapitelüberschriften, nur recht selten
in einen reißerischen Jargon abgleitet, weiter in einer dem Erlebnis
entsprechenden Unmittelbarkeit der Aussage. Andrerseite fällt unangenehm auf
das Bedürfnis des Verfassers, um jeden Preis eine abschließende Beurteilung
eines Vorgangs abgeben, in knappen Worten eino Persönlichkeit klassifizieren

zu müssen. So wird S. 512 der Übertritt Ferhat Abbas' zum FLN
ausschließlich als die Folge von Morddrohungen dargestellt. Dabei istjer
beileibe nicht der einzige, der sich vom ursprünglichen Bekenntnis zur
Integration weg entwickelt hat.

* Wolfgang Bretholz, Aufstand der Araber. Verlag Kurt Desch, Wien/München/Basel
1960, 600 S. u. Abb.

108



Nach einem historischen Querschnitt von Mohammed bis Faruk
beschäftigt sich Bretholz mit der Gegenwart und jüngsten Vergangenheit des
Nahen Ostens und des Magreb. Dabei ist hervorzuheben, daß den oft
vernachlässigten Randgebieten der Arabischen Halbinsel besonders einläßliche
Darstellungen unter Einbezug eigener Reiseeindrücke zuteil werden.

Allem Sachreichtum zum Trotz will sich aber bei der Lektüre des Buches
keine richtige Befriedigung einstellen, weil die Ausführungen über weite
Strecken an der Oberfläche bleiben. Zunächst liegt das an der ungenügenden
historischen Verankerung des Gesagten: die in einem unverbindlichen
Plauderton gehaltene Einleitung reicht hier einfach nicht aus. So wird etwa
der Kehrreim der älteren arabischen Nationalisten erwähnt, die Türken
seien an allem schuld, aber es fehlt auch der leiseste Versuch, zu ergründen,
was die Türkisierung des Nahen Ostens vor allem geistes- und
sozialgeschichtlich tatsächlich bedeutet hat. Daß es dem Verfasser weitgehend an
der Bereitschaft oder an der Fähigkeit zu echter historischer Analyse
gebrieht, zeigt am deutlichsten der Abschnitt über Algerien. Was soll die ganze
komplizierte Geschichte des algerischen Nationalismus, so sorgfältig sie
auch wiedergegeben ist, wenn andrerseits die französische Kolonisation
kurzerhand übergangen wird? Daß diese Algerien «zu einer französischen
Provinz» gemacht habe, «deren Schicksal unlösbar mit dem Mutterland
verbunden ist» (S. 73), könnte zur Kenntnis genommen werden, wenn das
Buch zehn Jahre früher geschrieben worden wäre.

Zum andern unternimmt Bretholz kaum Versuche, an das breite Volk,
seine politischen Vorstellungen und sozialen Aspirationen heranzukommen.
Gewiß darf man hier die Schwierigkeiten nicht unterschätzen. Der Europäer
kann sich kaum die für die ganze Ausdehnung des Raumes nötigen
umgangssprachlichen Kenntnisse erwerben, und selbst dann sind brauchbare
Auskünfte nicht leicht zu erlangen. Aber bei Bretholz bekommt man den
Eindruck, als habe er seine Unterlagen kaum je außerhalb der Regierungsviertel

gesucht. Dieser Eindruck wird noch verstärkt durch die zu oft
sinnlose Bebilderung, zeigen die Aufnahmen doch mehrheitlich den
Verfasser mit einem der arabischen Staatsoberhäupter. In letzter Instanz
erklären sich diese Unzulänglichkeiten vielleicht mit einer überspitzt per-
sonalistischen Schau der Geschichte, die wohl am deutlichsten im potentiellen
Gewicht zutage tritt, das dem Abkommen Faisal-Weizmann von 1919

zugemessen wird (S. 101).
Daß aber über die unbefriedigende Beschränkung auf Politik und

Zeitgeschichte hinaus mindestens tragfähige Ansätze zu einem umfassenderen
Verständnis erarbeitet werden können, beweisen, ein jeder mit der Methode
der eigenen Disziplin, Hottinger, Braune und Mahdi, deren Ergebnisse sich
vortrefflich ergänzen.

Von Hause aus Literarhistoriker und Komparatist, bringt Hottinger5

* Arnold Hottinger, Die Araber. Werden, Wesen, Wandel und Krise des Arabertnms.
Atlantis-Verlag, Zürich 1960, 407 S. u. Abb.

109



die Voraussetzungen mit für die notwendige Klärung andersartiger
geistesgeschichtlicher Zusammenhänge, und zwar durch sorgfältige Interpretation
geschickt gewählter Texte. Eine Gegenüberstellung des Persers Firdausi
und Dantes, in der Behandlung des gleichen Motivs, zeigt etwa das gewissermaßen

«additive» Weltbild des Islams, in dem die Gleichwertigkeit der
Geschöpfe vor dem Schöpfer zur abendländischen Anthropozentrik in scharfem

Widerspruch steht (S. 74ff.). Auch das in der arabischen Literatur
kapitale Formproblem wird immer wieder berührt und am Beispiel von Qasida
und Reimprosa Eigenart und bis in die Gegenwart reichende fraglose
Vorbildlichkeit ihrer Tradition gezeigt.

Gerade im Willen und in der Gabe, den in der Orientalistik nicht bewanderten

Leser wirklich an die Quellen heranzuführen, liegt meines Erachtens
der bedeutendste Vorzug dieses Buches. Der Bogen der nie zu knappen
Zitate spannt sich vom Koran über den dem ersten Einbruch des Westens
(Bonaparte) bemerkenswert unbeeindruckt gegenüberstehenden Al-Dscha-
barti und die geistigen Väter von Panislamismus und arabischem Nationalismus

bis zum für die Mandatsmentalität tatsächlich äußeret charakteristischen

Kolportageroman eines Pierre Benoit.
Neben der Literatur besitzt Hottinger aber auch ein waches Auge für

die verschiedensten kulturgeschichtlichen Sachbereiche, so auch für
Volkskunde, und sein Bericht von den Bagdader Erinnerungsfeiern an Huseins
Tod bei Karbala als eigentlichen schiitischen Passionsspielen (S. 59ff.)
verdient als wichtige Ergänzung zu R. und H. Kriß, Volksglaube im Bereich
des Islam I, Wiesbaden 1960, vermerkt zu werden.

Braunes «geschichtstheologische Analyse6» des Islams hinterläßt einen
zwiespältigen Eindruck, als wäre sie die Sonntagsarbeit eines Wissenschafters,

der zwar einzelne methodische Erfordernisse über Bord wirft, sich aber
dem Bann seiner Disziplin doch nicht entziehen kann. Die Anmerkungen
haben weniger die Aufgabe, genaue Quellenverweise aufzunehmen — auch
er habe seine Zettelkästen, und arabische Texte seien ohnehin unzitierbar —,
als ein Tummelfeld abzugeben für des Verfassers polemische Ausfälle gegen
Fachkollegen, Rationalisten und Barthianer etwa. Angesichts des immerhin
recht schwierigen Themas, der geistigen Auseinandersetzungen des Mensehen
im Orient mit dem Westen und der sie begleitenden weltanschaulichen und
gefühlsmäßigen Momente, befleißigt sich Braune auch nicht der gebotenen
äußersten Klarheit in Aufbau und Formulierung. Vielmehr irritiert er den
Leser unnötig mit Wiederholungen und einer manierierten Ausdrucksweise.

Dennoch ist das Buch eine bedeutende Leistung. Braune verfügt nämlich

über literarische Kenntnisse, die weit über die Protagonisten der
modernen Emeuerungsbewegungen hinausreichen. Dabei erweist es sich einmal
mehr, daß die zweit- oder drittrangige Literatur oftmals einen viel zuverläs-

' Walther Braune, Der islamische Orient zwischen Vergangenheit und Zukunft. Eine
geschichtstheologische Analyse seiner Stellung in der Wellsituation. Francke-Verla«. Bern
1960, 223 S.

110



sigeren Spiegel für die geistige Situation einer Zeit abgibt. Von dieser
Belesenheit her rührt auch die Vielfalt an Gesichtspunkten, unter denen vor
allem die um 1800 einsetzende Konfrontation mit Europa untersucht wird.
Dabei werden oft unvermittelt und ohne daß das Inhaltsverzeichnis darauf
hinwiese, wesentliche Fragen erörtert, etwa, in welcher spezifischen Form
der westliche Rationalismus dem Orientalen entgegengetreten sei.

Auch Mahdi7 als Soziologe kommt nicht darum herum, sich zunächst
der geistigen Auseinandersetzung des Islams mit der modernen Welt
zuzuwenden, ohne jedoch über das allgemein Bekannte hinauszugehen. Sein
eigentliches Anliegen sind dagegen die Umwälzungen in den wirtschaftlichen
und sozialen Strukturen. Soziologische Fragestellung und Arbeitsmethode
sind konsequent durchgeführt, imd wenn es den aufs Politische ausgerichteten

Historiker dabei befremden mag, daß Mahdi dem Nationalismus als
wirklicher Triebkraft wenig Beachtung schenkt, so lassen sich gegen seine
Ergebnisse keine grundlegenden Einwände anbringen.

Zunächst wird die Krisensituation gezeigt, in die die traditionellen
sozialen Strukturen durch die «Westernization» vor allem seit der Mandats-
zeit gerieten. Betroffen wurden vor allem die alte, zünftisch organisierte
Handwerkerschicht in den Städten, die durch importierte westüche
Massenbedarfsgüter weitgehend zugrundgerichtet wurde, und das Nomadentum,
dessen komplizierter Mechanismus im Innern der Gruppe eine ausgezeichnete

Darstellung erfährt. Die neuen Verkehremittel beraubten die Beduinen
durch den Wegfall des einträglichen Geleitschutzes wesentlicher Einkünfte,
während zugleich die Ausweitung der bebaubaren Flächen ihren Lebensraum
schmälerte.

Das wichtigste Phänomen ist im Urteil des Verfassers aber dio Bildung
einer neuen Oligarchie aus Elementen verschiedenster Herkunft, die sich
ihre Stellung gerade in den Erschütterungen des Übergangs zu modernen
Rechts- und Besitzformen und durch die Protektion der Mandatsmächte,
denen sie sich unentbehrlich zu machen wußte, erringen konnte. Das
vielleicht interessanteste Moment im Rahmen dieses Vorgangs ist die Usurpation

des hergebrachten Gemeinbesitzes durch Stammesfiüsten und andere
Potentaten, denn über Mahdi hinaus drängt sich sofort die Parallele zur
Entwicklung in Südeuropa auf, wo im 19. Jahrhundert erst die Zerschlagung
der Kommunalgüter auf dem Wege über Verstaatlichung und Kapitalisierung

zur Bildung eines durchgängig vorherrschenden Großgrundbesitzes
geführt hat. Nicht zuletzt die Agrarfrage macht aber verständlich, weshalb
die Unabhängigkeit auf lange Sicht nicht ein Ziel an sich bleiben konnte,
sondern vor dem Willen zur sozialen Revolution immer mehr in den Hintergrund

trat.
Wetzikon Hans Meßmer

' Muhsin Mahdi, Die geistigen und sozialen Wandlungen im Nahen Osten. Verlag Rombach,

Freiburg i. Br. 1961, 107 S. (Schriftenreihe «Politik».)

111


	Die islamische Welt in Vergangenheit und Gegenwart

