
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 12 (1962)

Heft: 2

Artikel: Zur Herrscherauffassung und Politik Domitians : Aspekte des modernen
Domitianbildes

Autor: Christ, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR HERRSCHERAUFFASSUNG UND
POLITIK DOMITIANS

Aspekte des modernen Domitianbildes

Von Karl Christ

Die einzelnen Überlieferungsschichten1 der Regierung Domi-
tians weisen bekanntlich denkbar starke Kontraste auf. Da nur
verhältnismäßig wenige Inschriften der damnatio memoriae
entgingen, wird das offizielle flavische Geschichtsbild2 dieses Zeitraums
neben den Werken der höfischen Poesie und den wertvollen taktischen

Angaben Frontins heute noch am geschlossensten von einer
reichen und durchaus beredten Münzprägung wiedergegeben. Eine
trotz aller Einschränkungen angemessene Nachwirkung war diesen

Zeugnissen indessen nicht beschieden — im Gegensatz zu den
Stimmen der vornehmlich durch Tacitus und den jüngeren Plinius
vertretenen senatorischen Reaktion. Denn diejenigen, die vordem
geschwiegen oder geschmeichelt hatten, wetteiferten nach Domi-
tians Ermordung zugleich apologetisch in der Herabsetzung des

toten Kaisers. Suetons Biographie3 aber, nun schon aus einiger
Distanz verfaßt, war zwar ausgeglichener, objektiver und auch

ganz der Auffassung von der Kontinuität des Kaisertums verhaftet,
indessen keineswegs eine Rehabilitation des letzten Flaviers, um

ganz zu schweigen von Cassius Dios Bericht, welchen zudem per-

1 Die Nachweise im einzelnen bei Weynand, RE VI, 2541 ff. (1909)'
Erörterungen der Quellenlage besonders bei St. Gsell, Essai sur le regne
de l'empereur Domitien. Paris 1894, S. 339ff., und Charlesworth, CAH.
XI, 23.

2 Zur Problematik des Begriffes A. Briessmann, Tacitus und das flavische
Geschichtsbild. Wiesbaden 1955, und H. Drexler, Gnomon 28 (1956), 521ff.

3 W. Steidle, Sueton und die antike Biographie. München 1951, S. 94ff.

187



sönliche Voreingenommenheit mitgestaltet haben dürfte'. Wenn
es dann selbst zu einer Zeit, als die weitere Entwicklung nicht
wenige von Domitians Maßnahmen gerechtfertigt hatte, im Altertum

nicht mehr zu einer prinzipiellen Neubewertung seiner
Regierung kam, so liegt dies nicht zuletzt in der Tatsache begründet,
daß Domitian auf Grund keineswegs schlüssiger Indizien in den
Kanon der Christenverfolger aufgenommen wurde und somit auch
als antichristlicher Tyrann gebrandmarkt war5.

Ganz ähnlich wie im Falle des Tiberius. mit dem Domitian nicht
weniges verbindet, blieben die negativen Vorzeichen seiner
Beurteilung im Grunde bis in unser .Jahrhundert stehen: «Ungeheuer»
und «Tyrann» war Domitian für Montesquieu* wie für Goethe7.
Und auch die verdienstvolle, vor nahezu sieben Jahrzehnten
verfaßte, aber immer noch nicht ersetzte Monographie von Stephane
Gsell hat hier zu keiner Übereinstimmung der Auffassungen geführt.
Denn in demselben Jahr 1909, da Weynand in seinem RE-Artikel
eine gemäßigte Darstellung der Persönlichkeit und Regierung
Domitians gab, den Haß zurückwies, betonte, daß der Kaiser das
Beste wollte und es als sein eigentliches Unglück erklärte, «daß
die Zeit für die endgültige Entscheidung (im Kampf zwischen
,Monarchie' und .Republik") noch lange nicht reif war8», sprach
von Domaszewski mit dem ihm eigenen Pathos von Domitians
«kalter, abstoßender Anmaßung», von dem «Emporkömmling, der
sich in das schlecht sitzende Gewand der erborgten Majestät
ungeschickt hüllte, in steter Angst, man könnte den Bettlermantel
entdecken, den es verbarg8», von seinen schattenhaften Kriegen
und der in ein tiefes Dunkel gehüllten Reichsverwaltung. Kurz.
Domitian war hier wieder ganz der Tyrann, «absehreckend in der
Überhebung seiner niedrigen, zum Gemeinen geborenen Natur10».

4 Weynand, 2542.
5 Siehe unten, S. 199f.
6 Montesquieu, Betrachtungen. cd. L. Schlickert, S. 129.
7 An F. A. Wolf, 31. 8. 1806. Zitiert bei E. GRUMACH, Goethe und die

Antike. Berlin 1949, II, S. 617.
8 Weynand, 2596.
9 A. v. Domaszewski, Geschichte der römischen Kaiser. Heidelberg 1909,

II, S. 158f.
10 A. a. O., 167.

188



Und wie vieles die Spezialforschung seither auch neu erarbeitet
oder neu verbunden hat. die Kluft in der Gesamtbeurteilung ist in
den letzten Jahren zwar kleiner, aber keineswegs ganz geschlossen
worden. Sind beispielsweise für J. R.Palanque «l'egoisme, la vanite,
la mechancete11» Dominanten seiner Persönlichkeit, so werden bei

A. Heuß in keineswegs unkritischer Weise das persönliche Format
und die kraftvolle Initiative des Herrschers betont, ja für Teile
der Außenpolitik wird Domitian treffend geradezu als «der
Schrittmacher1-» der weiteren Entwicklung bezeichnet.

Schon dieser knappe Überblick über die Struktur der Quellen
und den Tenor repräsentativer moderner Darstellungen dürfte
deutlich machen, in welch hohem Maße gerade die Beurteilung
Domitians durch den Wechsel der Standpunkte bedingt und
geformt wird. Es soll nun das Ziel dieser Ausführungen sein, einige
der Aspekte aufzuzeigen, die sich beim gegenwärtigen Forschungsstand

für das allgemeine Domitianbild ergeben, das wesentliche

Konturen bezeichnenderweise gerade nicht einer systematischen
Neubchandlung von Regierung und Persönlichkeit verdankt,
sondern mehr indirekten Auswirkungen durchaus verschiedenartiger
Spezialforschungen in weiteren Perspektiven.

Den Verlauf der Regierung Domitians bestimmten in gleicher
Weise die Konstellation und Eigengesetzlichkeit der allgemeinen
historischen Kräfte und Tendenzen wie die Eigenart der
Persönlichkeit des Herrschers. Blicken wir zuerst auf die letztere, so

dürfte der Schlüssel zum Verständnis mancher späterer Auswüchse

und Entartungen in Domitians Jugend liegen. Zugespitzt ließe

sich wohl sagen, daß so wie für Tacitus entscheidende Wertungen
seines Werks aus der Zeit vor dessen Abfassung, so auch für
Domitian viele Grundzüge der Regierungsweise und der persönlichen
Entfaltung aus der Zeit vor seinem Regierungsbeginn resultieren.
Dabei ergibt sich indessen die Beobachtung, daß zwar einerseits

seit Fr. Klingners bahnbrechender Studie der Eindruck des «Do-

mitianerlebnisses13» auf Tacitus immer wieder betont und alle

11 In: Histoire universelle, ed. R. Grousset et E. G. Leonhard. Paris

1956, I, S. 1025.
i- A. Heuss, Römische Geschichte. Braunschweig 1960, S. 355.
13 Fr. Klingner, Tacitus, Antike 8 (1932), 151ff. Römische Geistes-

189



Entstellungen wie die zum Teil geradezu raffinierten Verzerrungen
des Domitianbildes und der Wahrheit entschuldigt werden14, daß
andererseits jedoch im Falle Domitians die Eindrücke und Erlebnisse

der Jugend nicht immer die gebührende Beachtung finden.
Ganz im Gegensatz zu Titus dürfte Domitian kaum eine

geregelte Erziehung genossen haben15. Wie die wenigen Angaben für
diese Phase seines Lebens erkennen lassen, wuchs er offensichtlich
in Armut und ohne familiäre Bindungen auf, wie es scheint fast
verwahrlost, und dies erst recht nach dem Tode seiner Mutter
und während der Abwesenheit des Vaters und des 11 Jahre älteren
Bruders im jüdischen Aufstand. Neben diesen Jugendjahren, die
für uns jedoch weithin im Dunkel liegen, haben dann vornehmlich
die Ereignisse von 69/70, über die wir besser informiert sind und
die Domitian nun bereits als 18jähriger erlebte, die Entwicklung
des späteren Kaisers mitgeprägt. Nach Vitellius' Amtsniederlegung

vom 18. Dezember 69 hatte sich Flavius Sabinus an der

Spitze der flavischen Partei exponiert. Letzten Endes versagten in
jenen turbulenten Tagen Sabinus ebenso wie Antonius Primus,
und der Kampf am Kapitol, der die Gesamtentwicklung nicht
mehr beeinflussen konnte, war im Grunde in jeder Hinsicht
überflüssig. Domitian erlebte bekanntlich die Katastrophe der
flavischen Partei unter der Führung seines Onkels mit und eine geradezu
abenteuerliche Rettung in letzter Stunde. Das Erlebnis dieser

Rettung, die später von der flavischen Propaganda als göttliche
Einwirkung interpretiert worden ist, mußte jede empfindsame Natur

erschüttern. Es reichte in mindestens ebenso tiefe Bereiche
wie Vespasians Erleben der Wunderheilungen in Ägypten. Und
nicht so sehr Domitians verlorenes Gedicht über diese Rettung als

vielmehr das bleibende Bekenntnis zu Iuppiter Gustos spiegelt
die Überzeugung des jüngsten Flaviers wider, daß sein Leben für
Großes vorherbestimmt, weil von der Gottheit geschützt sei. Doch

so hohe Erwartungen, die wenn auch vielleicht überspannt, so

weit. München 1956, 3. Aufl., S. 451—474. K. Büchner, Tacitus. Die
historischen Versuche. Stuttgart 1955, S. 23. J. von Stackelbero, Tacitus in der

Romania. Tübingen 1960, S. 17.

" Dazu J. Vogt, Orbis. Freiburg 1960, S. 144ff.
15 Alle Einzelbelege für das Folgende bequem bei Weynand, 2543ff.

190



doch keineswegs illegitim waren, sollten durch die Realität alsbald
aufs tiefste enttäuscht werden.

Als Antonius Primus schließlich am 20. Dezember 69 in Rom
einmarschierte, da trug die Woge des flavischen Sieges Domitian
eben nicht nur zu den von ihm ersehnten Ehren empor, sondern
sie warf ihn auch wieder hinab in die Strudel der Rivalitäten innerhalb

der eigenen Partei. Schließlich hatte Domitian dafür zu
bezahlen, daß sein Vater jetzt nicht zur Stelle war. Dabei ist es gewiß
einer der klügsten Schritte Vespasians gewesen, daß er sich —
aus welchen Motiven auch immer — in diesem Augenblick der
Abrechnungen und Liquidationen von der Hauptstadt persönlich
fernhielt und daß er sich seine Hände nicht schmutzig machte.
Aber die Tatsache, daß sich die führenden Männer der flavischen
Partei, der eigentliche Kaisermacher Mucian, die beiden Militärs
Antonius Primus und Arrius Varus und der faktisch machtlose
Domitian zu keinem harmonischen Handeln vereinigen konnten,
gereichte schließlich von allen Domitian am meisten zum Nachteil.
Domitian erlebte jetzt aus der Nähe, wie die beiden militärischen
Führer Antonius Primus und Arrius Varus verdrängt wurden und
wie sich der ziemlich skrupellose Mucian der Macht versicherte.

Offenkundig spielte der Kaisersohn neben dem Kaisermacher

lediglich eine dekorative Statistenrolle. Domitian war zwar der

Mann, der die Erlasse unterschrieb, und er gab auch gewiß für vieles
Bedenkliche seinen Namen her, doch mehr durfte er auch nicht
tun, wie ihn der Civilis-Aufstand in aller Eindringlichkeit lehrte.
Man wird wohl nicht fehlgehen, wenn man gerade in jenen Erlebnissen

mit den Ursprung für den so lange aufgestauten und später
dann so völlig ausgelebten Willen zur absoluten und direkten
Herrschaft erblickt und zugleich aus ersten Enttäuschungen von
Senat und politischen Anhängern vielleicht auch schon seine spätere
Hinwendung zum Heer als dem entscheidenden Machtfaktor im
Staate, von dem er damals so geflissentlich isoliert wurde.

Domitians fruchtloses Streben nach direktem Einfluß anstelle
bloßer Repräsentation gipfelte schließlich in dem Verzweiflungsschritt

der Anfrage an Cerealis, gewiß einem Hochverratsversuch,
wenn die Überlieferung hier verläßlich ist, aber andererseits doch
auch einem psychologisch verständlichen Ausbruch nach vorne.

191



Nach dem Abschluß seiner gallischen Expedition scheint sich
Domitian dann in sein Los gefügt zu haben. Daß Mucian nichts
unversucht ließ, um auch Vespasian gegen den Sohn, der sich so
viele Blößen gegeben hatte, einzunehmen, versteht sich nach der

ganzen Lage fast von selbst, und die Nachricht16, daß dem im
Sommer 70 schließlich zurückkehrenden Kaiser der Sohn nur bis
Benevent, Mucian dagegen bis Brundisium entgegeneilte, läßt sich
ja nicht nur mit den Spannungen zwischen Vater und Sohn oder
mit Domitians schlechtem Gewissen erklären, sondern auch mit
dem Wunsch des erfahrenen Politikers, möglichst frühzeitig das
Ohr des Kaisers zu finden, um damit auch der eigenen Auffassung
und Darstellung zur letzten Anerkennung und Billigung zu
verhelfen. So endete Domitians erste Berührung mit der Macht in
bitterer Resignation.

Die Diskrepanz zwischen äußeren Ehren und den faktischen
Möglichkeiten zu wirken, aber blieb für ihn auch weiterhin
bestehen. Er wurde zurückgesetzt und erhielt weder unter Vespasian
echte Aufgaben noch unter Titus ein Imperium. Das wiederholte
Bemühen um eine militärische Verwendung im Orient bezeugt,
daß Domitians verständlicher und an sich durchaus positiv zu
bewertender Wunsch sich gleichfalls auszuzeichnen, nicht erlosch,
und die Befriedigung einer verantwortlichen Aufgabe vermochten
ihm die Ehrenkonsulate naturgemäß ebensowenig zu geben wie
der Titel eines Princeps iuventutis. Zweifellos kann man ex post
argumentieren, daß Vespasian und Titus richtig handelten, wenn
sie den späteren «Tyrannen» in Schranken hielten, und doch läßt
sich gegen den Vater wohl kaum ganz der Vorwurf unterdrücken,
daß er sich ebensowenig darum bemühte, seinen jüngsten Sohn
durch angemessene Aufgaben zu leiten, wie er sich vordem nicht
um seine Erziehung gekümmert hatte. Es ist für das römische
Reich nun von geradezu schicksalhafter Bedeutung geworden, daß
der auf diese Weise hintangehaltene, enttäuschte, aber dennoch
zur Herrschaft drängende Prinz im Alter von 30 Jahren dann wider

16 Cassius Dio, LXVI, 9. — Zu Mucians Politik siehe auch J. A. Crook,
Titus and Bcrenice, Am. Journal of Philology 72 (1951), 162 f. — Vgl. weiter
T. A. Dorey, ,Tacitus' Trcatment of Antonius Primus, Class. Philology 53

(1958), 244.

192



Erwarten früh schließlich doch noch in den Besitz der vollen
Macht gelangte. Nach dem oben Umrissenen wird man es verständlich

finden, daß er fortan auf der vollen Anerkennung seiner
absoluten kaiserlichen Machtstellung bestand. Freilich hat er gerade
durch seine rigorose Verhaltensweise dann auch selbst eine starke
Opposition provoziert und die zunächst weithin latenten
Spannungen der römischen Staatsstruktur aufgedeckt, ja vertieft. Sie

wird man allerdings in einem größeren Rahmen sehen müssen.

Auf die Parallelen der flavischen Anfänge mit der augusteischen
Ausgangssituation ist oft genug hingewiesen worden17. Hier wie

dort stellte sich nach einem schweren Bürgerkrieg die Aufgabe der
staatlichen Konsolidierung und Neuordnung. Allein, während es

die Aufgabe des Augustus gewesen war, die römisch-republikanische
Tradition über allen Problemen der Armeeführung und
Reichsverwaltung wie über hellenistischen Formen und den Tendenzen

zur Universalmonarchie in einem möglichst weiten Umfange und
in demonstrativer Weise zu bewahren, war für die Flavier bereits
die augusteische Staatsordnung zu einem verpflichtenden Leitbild
der Verfassung geworden. Dabei mußten gerade jetzt jene
Spannungen innerhalb des Prinzipats zutage treten, die einst durch den

Erfolg der augusteischen Regelung verdeckt worden waren. Denn

im Zuge der fortschreitenden Institutionalisierung des Prinzipats
wurde immer deutlicher offenbar, wie sehr die augusteische Lösung
im Grunde persönlich gebunden war. Wenn Augustus ganz bewußt
kein Amt aufgegriffen hatte, das er nicht unbedingt benötigte, sich

in hohem Maße Undefinierten Einflusses bediente und häufig die

indirekten Wege bevorzugte, so waren für Vespasian solche
Methoden doch wohl auch zu kompliziert. Für ihn sind ganz im
Gegenteil die direkte und kraftvolle Manifestation der Macht und

ihr entschiedener Gebrauch in rücksichtslosem Zugriff typisch.
Der volle Anspruch auf alle kaiserlichen Rechte spricht schon

offenkundig aus der inschriftlich teilweise erhaltenen Lex de imperio
Vespasiani18. Die Tendenz zur Legalisierung der eigenen Anfänge

17 Anhand eingehender Typenanalysen auch bei H.-G. Simon, Historische

Interpretationen zur Reichsprägung der Kaiser Vespasian und Titus. Diss.

Marburg 1952, S. 65ff. und 209ff.
18 Dessau 244. M. McCrum and A. G. Woodhead, Sehet documents of

193



und zur Festigung der eigenen Position wird dann aber auch
begleitet durch die entschlossene Verstärkung und Absicherung der
Gewalten des kaiserlichen Amtes.

Die Macht der Reichsspitze eindrucksvoll zur Geltung zu bringen
gelang Vespasian vornehmlich deshalb, weil er sogleich Titus zum
faktischen Mitregenten erhob. Wie Vespasian bekleidete auch Titus
bald alljährlich das Konsulat, er hatte die tribunicia potestas und
ein imperium proconsulare erhalten und 73 auch die Censur. Da-
zuhin aber war ihm die Stellung des Prätorianerpräfekten übertragen

worden und lediglich den Augustustitel und das Oberponti-
fikat hatte Vespasian sich allein vorbehalten. Durch diese
Maßnahmen gewann die flavische Herrschaft in den höchsten Rängen
eine fast risikolose Geschlossenheit. Es kam hinzu, daß sowohl

Vespasian als auch Titus durch den Triumph über Judäa eine
militärische Legitimation besaßen19, die alle Zweifel an ihrer
Herrscherqualifikation zum Schweigen brachte.

Domitian hatte dem zunächst nichts an die Seite zu stellen. In
der Frage der Ausgestaltung seiner Stellung konnte es deshalb

für ihn zuerst überhaupt keinen anderen Weg geben als den, die
Positionen des Vaters und Bruders in vollem Umfange zu
übernehmen. Die kritisierten Iterationen des Konsulats, der tribunicia
potestas und die häufigen imperatorischen Akklamationen nehmen
sich anders aus, wenn man sie mit der Praxis der Familie vergleicht,
wie die folgende kleine Statistik20 einmal zeigen mag:

Vespasian
Titus
Domitian

(Die in Klammern gesetzten Zahlen geben jeweils die Anzahl vor der

eigenen Regierung an.)

Hier relativiert sich also doch vieles von selbst. Zudem ist es

ohnehin ein Paradoxon, daß Domitian durch eine Kumulation

Konsulate Trib. pot. Imp. Akklamationen
9 11 20

8(7) 11(9) 17 (15)

17(7) 16 22

the principates of the Flavian Emperors. Cambridge 1961, S. lf. — Zur
Bedeutung der lex: L. Homo, Vespasian. Paris 1949, S. 281f.

19 K. Christ, Antike Siegesprägungen, Gymnasium 64 (1957), S. 517f.
20 Vgl. Mattingly-Sydenham, RIC. II (1926), S. 12f., 113, 149f.

194



von Ämtern provozierte, die im Grunde nur noch sekundäre
Bedeutung besaßen.

Weit stärker war indessen die Herausforderung der römischen
Aristokratie durch die Übernahme des Amtes der Censur auf
Lebenszeit. Im Zusammenhang seiner Deutung des Prinzipats als

einer Dyarchie hatte Mommsen einst großen Wert auf das
gegensätzliche Verhalten Augustus' und Domitians in diesem Punkte
gelegt und es folgendermaßen kontrastiert: «Wie Augustus, indem

er die censorische Gewalt ablehnte, sich der Befugnis begab, den

Senat zu jeder Zeit und in jeder behebigen Weise zu ergänzen, so

nahm Domitian eben diese Befugnisse in Anspruch, und wenn man
dies als Aufhebung der augusteischen Verfassung bezeichnen will,
so wird sich dagegen nicht viel erinnern lassen21.» Bei Schiller
wurde in diesem Zusammenhang geradezu von einem
«Staatsstreich22» gesprochen. Hieran ist gewiß vieles richtig, aber auch
manches zu modifizieren. Man mag den Einfluß des Augustus auf
die Zusammensetzung des Senates als indirekt bezeichnen, faktisch
reichte er jedenfalls aus, um seinen Willen durchzusetzen. Eine

gewisse Tendenz, das Amt der Censur mit dem Kaisertum zu
verbinden, zeichnete sich zudem schon unter Vespasian und Titus
ab, die auch noch nach ihrer Censur von 73/74 mit dem Censortitel

geehrt wurden23. Für Weynands Ansicht, daß Vespasian in der
Censur das Mittel sah, «das ihm die Befugnis gab, die er zur
Reorganisation des Reiches brauchte24», spricht in der Tat manches,

und jedenfalls hat Vespasian dieses Amt bei der Säuberung und
Neubesetzung des Senates in denkbar stärkstem Maße in Anspruch

genommen. An diese Tendenz konnte Domitian anknüpfen. Allein,
wie häufig zog er, um völlig sicher zu gehen, in der Sache rigoros
eine Konsequenz, die den Senat brüskieren mußte und die zudem,
ähnlich wie die Ämterkumulation, zumindest in solch abschheßen-

21 Th. Mommsen, Römisches Staatsrecht. Leipzig 1887, II, 3. Aufl., S. 944.

H. Siber, Römisches Verfassungsrecht. Lahr 1952, S. 343.
22 H. Schiller, Geschichte der römischen Kaiserzeit. Gotha 1883, I, S. 522.
23 Dessau 248. 249. 252. Not. degli Scavi, 1933, S. 241 Mc Crum-

Woodhead, Nr. 51.
24 Weynand, 2655. — Zur Bedeutung von Vespasians Censur auch

L. Homo, Vespaeien. Paris 1949, S. 285f.

195



der Form auch gar nicht unbedingt notwendig war. Indessen gibt
es neben dem so oft betonten autokratischen Zug Domitians und
neben den oben skizzierten Voraussetzungen noch eine weitere
Erklärung für diesen Schritt, wenn man ihn nicht einzig aus anti-
senatorischer Sicht sehen will. Wie viele Einzelmaßnahmen
belegen25, ist es Domitian durchaus Ernst gewesen mit der Erneuerung
altrömischer Sitten und einer Beseitigung vielfältiger
Verfallserscheinungen, und dafür bot ihm kein Amt einen solchen Rückhalt
und so große unmittelbare Wirkungsmöglichkeiten wie gerade die
Censur.

Die bisher berührten Ausdrucksformen der Herrscherauffassung

Domitians ließen trotz aller Abstriche den Willen des Kaisers
zur auch rein äußerlich uneingeschränkten Ausübung und Demonstration

der Macht ebenso erkennen wie seine Bereitschaft ahnen,
diese hemmungslos zu entfalten und alle Überhöhungen der eigenen
Stellung sich auch gefallen zu lassen. Damit ist bereits angedeutet,
daß Domitian hellenistischen Vorstellungen weit mehr entgegenkam,

sie in weitaus stärkerem Umfange duldete und aufgriff als
seine Vorgänger. Und obwohl Domitian selbst weder die hellenistischen

Gottmenschvorstellungen noch jene der Universalmonarchien
teilte, steht doch die Ideenwelt der hellenistischen Universalmonarchien

mit der absoluten und kultisch überhöhten Macht des
Herrschers zumindest indirekt hinter seiner eigenen Konzeption. Dem
rückschauenden Betrachter wird deutlich, daß die noch mit einem
Minimum hellenistischer Formen auskommende augusteische
Lösung nicht einfach übertragbar war. Für jede Stärkung der kaiserlichen

Position aber boten sich in der Folgezeit die im Osten ohnehin

nie erloschenen hellenistischen Vorstellungen dann ganz
natürlich an, und dies auch noch nach den Exzessen Caligulas und
Neros. Gerade die systematische Bearbeitung und Interpretation
der Zeugnisse des antiken Herrscherkultes durch Fritz Taeger20
hat hier deutlich gemacht, daß einerseits schon unter Vespasian
und Titus Symptome hellenistischer Herkunft nicht fehlen und

25 M. P. Charlesworth, CAH. XI, 36f. (1936). E. Schmähling, Die
Sittenaufsieht der Censoren. (Würzburg. Studien z. Alt. 12) Stuttgart 1938,
S. 165f.

26 Fr. Taeger, Charisma. Stuttgart 1960, II, S. 330ff.

196



daß Domitian selbst andererseits den entscheidenden Schritt zur
Selbstvergottung eben gerade nicht vollzog.

In wesentlich höherem Grade als die Monatsumbenennungen,
der Statuenerlaß und die weitgespannten und anspruchsvollen
Formulierungen der Inschriften und der Hofpoesie wurde in Rom
die Forderung der Formel dominus et deus im engeren kaiserlichen
Amtsbereich als Provokation empfunden. Auch für ihre Bewertung
aber ist wichtig, daß Domitian sie nicht selbst ausprägte, sondern

vorfand, und daß sie im Sprachgebrauch des römischen
Hausgesindes ihren Ursprung hatte. Selbst diese Formel indessen, die

in ihrem Anwendungsbereich eine «gottartige Überhöhung des

Herrschers27» implizierte, wird man als Mittel zum Zweck
einzuschätzen haben. Zweck aber war keineswegs die hellenistische
Universalmonarchie um ihrer selbst willen, sondern die konsequente

Stärkung und Überhöhung der kaiserlichen Position, damit eine

Zielsetzung, welcher die hellenistischen Formen ebenso untergeordnet

waren wie die gleichfalls gesteigerten italisch-römischen in
der Erhöhung der Zahl der Liktorenträger und der Triumphaltracht

des Kaisers bei jedem Besuch im Senat. Selbst die Ehren
für die flavische Dynastie und den Kult der Gens Flavia wird man
in diesen Zusammenhang stellen müssen. Erinnert man schließlich

an weitere Einzelheiten wie die Bedeutung der Ägis, der

Schutzgottheiten, und vor allem Minervas, an die Distanzierung und
Überhöhung des Herrschers im kultischen Aufzug, an die Über-

bietungstechnik in den Formulierungen der Hofdichter, so wird
man nur unterstreichen können, daß im Grunde hier alle
charismatischen Vorstellungen zusammenflössen, welche die hellenistische

und italisch-römische Entwicklung hinterlassen hatten28.

Man kann dieses Vorgehen Domitians in einer gewissen
Kompensation der ihm so lange vorenthaltenen Machtstellung psychologisch

begründet sehen, sicher schwingt von vornherein auch der

Wille mit, die kaiserliche Stellung, für die er durch eigene Leistungen

weniger ausgewiesen war als Vespasian und Titus, in die er
aber auch nicht entfernt so eingeführt wurde wie sein Bruder, nun
festzuhalten und unangreifbar zu machen. Der absolute Macht-

27 Taeger, a. a. O., 353.
28 Taeger, a. a. O., 351.

197



wille des «Despoten... aus Prinzip29», wie ihn Kornemann
bezeichnete, der Zug zum Absoluten und Autoritären mag so auch
mit der Unsicherheit30 entspringen, die gesteckten Ziele mit den
herkömmlichen Mitteln und in den herkömmlichen Formen zu
erreichen. Die Unbedingtheit und Geschlossenheit der Ansprüche
Domitians aber war indessen im Gegensatz zu Caligula, dessen
sind sich die meisten modernen Beurteiler einig31, nicht die Basis
eines krankhaften Willkürregiments, sondern eines hochgesteckten
und durchaus positiv zu bewertenden Regierungsprogramms, wie
denn auch die Qualität der domitianischen Verwaltung nicht
bestritten worden ist32.

Domitians Herrscherauffassung hat nun freilich die Opposition
gegen das Prinzipat erst aufgerüttelt und mobilisiert. Ansätze
dieser Opposition sind bereits unter Vespasian zu erkennen
gewesen, doch mit der prinzipiellen Ablehnung der Erbmonarchie
durch Stoiker und Kyniker33 verband sich jetzt bei weiteren
Kreisen der Haß gegen das anmaßende Gebaren und gegen die
stolze, herrische und mißtrauische Art Domitians, dem die
urwüchsige Selbstsicherheit eines Vespasian ebenso fehlte wie die
sympathische Harmonie eines Titus. Wenn die Angaben Cassius
Dios und Eusebs richtig bezogen werden, setzten die ersten
Reibungen und Zusammenstöße mit der römischen Aristokratie schon
bald nach dem Regierungsbeginn ein. Sie rissen im Grunde auch

29 E. Kornemann, Weltgeschichte des Mittelmeerraumes. München 1949,
II, S. 104.

30 Tacitus hat mit soinem .id sibi maxime formidulosum, privati
hominis nomen supra principis attoli (Agr. 39) in der geschilderten Situation
zwar offenkundig lediglich einem unbegründeten Verdacht Ausdruck gegeben,

dagegen psychologisch generell richtig gesehen.
31 Zuletzt so A. Heuss, Römische Geschichte. Braunschweig 1960, S. 334.
32 Suet. Dom. 8. Vgl. bes. H. G. Pflaum, Essai sur les procurateurs

iquestres sous le Haut-Empire Romain. Paris 1950, S. 50ff.
33 J. Burckhardts kategorisches Verdikt in seiner Vorlesung über die

Geschichte der römischen Kaiserzeit ist dazu bezeichnend: «Diese Leute
hätten einsehen sollen, daß Vespasian und das Kaisertum Notwendigkeiten
waren.» Zitiert nach W. Kaeoi, J. Burckhardt. Basel 1956, III, S. 316. —
Andererseits hat A. Heuss, a. a. O., S. 330f., darauf hingewiesen, daß es
bereits Vespasian nicht glückte, zu einem harmonischen Verhältnis zur
Aristokratie zu gelangen.

198



kaum mehr ab, gipfelten in den Anschlägen von 87, im Saturninus-
Aufstand des Winters 88/89 und in der Reaktion auf jenes
Terrorregiment, das man gemeinhin mit dem Jahre 93 einsetzen läßt.
Trotz all dem bediente sich die aristokratische Opposition in der
Regel der stillen und indirekten Mittel, der spöttisch-verletzenden
Äußerungen wie der literarischen Kritik, demonstrativem
Fernbleiben von den Senatssitzungen oder bestenfalls Angriffen auf die

Günstlinge des Kaisers. Einen geschlossenen Widerstand gab es

nicht, exponiert haben sich nur einzelne, vor allem aber fand die

Opposition gegen den Kaiser deshalb nur eine relativ geringe
Resonanz, weil die Armee und das römische Volk zielstrebig an den

Herrscher herangezogen und von ihm verwöhnt wurden.
Die Eigenart von Domitians Herrscherauffassung und die von

ihr nicht zu trennende Belebung und Vertiefung des Kaiserkultes,
den H. Lietzmann einst als die geradezu lebensnotwendige Idee
des römischen Reiches bezeichnet hat34, lösten nun nicht allein
jene politische Opposition in Rom aus, deren senatorische Stimmführer

nach der Ermordung des Kaisers dann auch die literarische
damnatio memoriae vollstreckten, sondern sie begründeten in
gleicher Weise auch die Vorstellung des «Christenverfolgers»
Domitian. Die Frage nach der Historizität einer domitianischen
Christenverfolgung ist gerade in den letzten Jahren erneut gestellt
und eingehend erörtert worden, so daß es geboten erscheint, auch

in unserem Zusammenhang kurz darauf einzugehen.
Jede kritische Durchsicht der Quellenbelege dieser Verfolgung,

die nun ja in den verschiedensten Bezügen, man möchte fast sagen
allseitig, beleuchtet worden sind35, wird zunächst zu dem generellen
Eindruck führen, daß die im allgemeinen wenig präzisen und in der
Mehrzahl erheblich später abgefaßten Formulierungen keine schlüssigen

Beweise einer systematischen Christenverfolgung größeren
Ausmaßes liefern. Von den heidnischen Quellen erwähnt der be-

34 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche. Berlin 1932, I, S. 173. —
Die wichtigste Literatur zu diesem Punkt nun bei L. Cerfaux-J. Tondriau,
Le Culte des Souverains. Bibl. de Theologie III, 5. Tournai 1957, bes. S. 355ff.

35 Erwähnt seien hier nur J. Moreau, A propos de la persicution de Do-
mitien, Nouvelle Clio 5 (1953), 121—129. J. Vogt, RAC. II, 1167ff. (1954).
K. Gross, RAC. IV, lOlff. (1959). J. Moreau, Die Christenverfolgung im
Römischen Reich. Aus der Welt der Religion, N. F. 2. Berlin 1961, S. 37ff.

199



rühmte Pliniusbrief an Trajan aus dem Jahre Hl/1236 zwar bithy-
nische Christen, die ihren Glauben wieder preisgaben, quidam ante
triennium quidam ante pluros annos, non nemo etiam ante viginti.
Doch der Rückschluß auf eine Verfolgung um das Jahr 91 erscheint
bei dem rhetorisch zugespitzten und so vage belassenen Tenor des

Textes, nicht zuletzt aber aus inneren Gründen der Rechtfertigung,
nicht zwingend37. Sueton, der nächste Hauptzeuge, erwähnt zwar
die rigorose Handhabung des fiscus Iudaicus38, die Anlaß zu
Reibungen mit Judenchristen gegeben haben mag, und er nennt auch
unter den Opfern Domitians zwei Namen, die zum Teil als christliche
Märtyrer gelten, den Vetter Domitians T. Flavius Clemens und
Acilius Glabrio. Doch explizite ist von beider Christentum nicht
die Rede. Bei Flavius Clemens kann sich hinter dem contemptissi-
mae inertiae39 zwar durchaus christlicher Glaube verbergen, doch
muß dies nicht unbedingt der Fall sein, und gerade in diesem letzten
Lebensjahr Domitians dürften bei der tenuissima suspicio, von
welcher Sueton spricht, politische Motive nicht fehlen. Ähnlich ist
es um Acilius Glabrio bestellt, der den molitores novarum rerum
zugezählt wird40. Der eigentliche Kronzeuge aus dem Bereich der
heidnischen Überlieferung ist dann erst Cassius Dio, welcher
LXVII, 14 aus dem Kreis der «vielen», die in diesem Jahre 95 n.
Chr. von Domitian Verfolgten Flavius Clemens und dessen Frau
Flavia Domitilla namentlich heraushebt. Dio erwähnt weiter, daß

gegen sie wie auch gegen «viele andere», die zu jüdischen Sitten
hinneigten, der Vorwurf der Gottlosigkeit (atheotes) erhoben wurde.
Damit unmittelbar verbunden ist die Schilderung von Glabrios
Untergang. Die Dio-Stelle ergänzt und präzisiert nun ohne Zweifel
die Angaben Suetons, und eine Deutung der Sätze im Sinne einer
antichristlichen Aktion wird zudem auch noch deswegen nahe-

36 Ep. X, 96, 6.
37 Allerdings hält J. Vogt in RAC. II, 1109 diese Angaben für «ganz

präzise Zeitbestimmungen» und folgert, «daß der in den Verhören bezeugte
Abfall vom Christentum jeweils mit staatlichen Maßnahmen in Vorbindung
steht». Konträr dagegen J. Moreau, Christenverfolgung, S. 39.

33 Dom. 12.
39 Dom. 15.
40 Dom. 10.

200



gelegt, weil Dio in seinem Werk die Christen nicht als besondere

Gruppe definiert11. Andererseits beweisen auch Dios Sätze nicht
klar, daß der genannte Personenkreis einzig seines christlichen
Bekenntnisses und nur seinetwillen verfolgt wurde, sondern es ist
festzuhalten, daß es sich bei den Verfolgten dem ganzen Zusammenhang

nach um einen festumrissenen Kreis Verdächtigter, wohl
überwiegend aristokratischer Gegner handelt, um eine primär
römische Gruppe, welche durch Domitians Mißtrauen aufgerieben
wurde, wobei die atheötes als Vorwurf und doch wohl teilweise
auch als Vorwand diente42.

Überprüfen wir nun den christlichen Bereich, so liegen auch
hier die Dinge keineswegs klarer. Dies gilt schon für den Clemensbrief,

der möglicherweise mit «den plötzlichen und Schlag auf
Schlag über uns gekommenen Heimsuchungen und Drangsalen43»
eine lokale römische Christenverfolgung umschreibt, allerdings,
wie bereits Dibelius44 gesehen hat, in einer in sich keineswegs
konsequenten Weise. Es besteht hier doch wohl eine gewisse
Gefahr, die etwas starke, vielleicht sogar übertreibende Begründung
der entschuldigenden Einleitung dieses Briefes hinsichtlich ihres
faktischen Gehaltes überzubewerten. Generell anderer Natur sind
die Schwierigkeiten bei der zweiten spätdomitianischen Quelle aus
dem christlichen Raum, der Johannesapokalypse. Da die Gattung
ganz allgemein auf das Zukünftige ausgerichtet ist und nicht auf
das Gegenwärtige, da sie mehr Andeutungen als klare Beschreibungen

geben will und ganz bewußt dem eindeutigen Wort das

mehrdeutige Bild vorzieht, sind hier schon a limine die historischen
Aussagemöglichkeiten sehr knapp bemessen. Selbst dann, wenn
man von der Möglichkeit einer rein eschatologischen Erklärungs-

41 K. Gross, RAC. 1 V, 103. — Zu den einschlägigen Dio-Stellen auch
P. Allard, Histoire des persicutions pendant les deux premiers siecles. Paris
1903, 3. Aufl., S. 108.

42 J. Moreau, Nouvclle Clio 5 (1953), 123. — Auch Epiktet. dor in
diss. IV, 7, 6, die blinde christliche Todesbereitschaft mit dor stoischen
Haltung gegenüber dem Todo konfrontiert, kann nicht als direkter Zeugo
von Martyrien unter Domitian in Anspruch genommen werden.

43 Clem. Rom. 1, 1.

44 M. Dibelius, Rom und die Christen im 1. Jh., SB. Hoidelb. Akad.
d. Wiss., Phil.-Hist. Kl. 32 (1941/42), 2, S. 18f.

201



weise45 absieht wie von radikalen Umdatierungen des Werkes40,
bleiben die Identifizierungen des großen Tieres, des 6. oder 8. Königs
mit Domitian, die Ausdeutungen der Zahlen 616 oder 66647 und
die Anspielungen auf Kaiser- und Kybelekult48 fast immer so

problematisch, daß sie jedenfalls den exakten Nachweis einer do-
mitianischen Christenverfolgung nicht zu liefern vermögen49.

Als nächster christlicher Zeuge kommt nun Melito von Sardes
in Betracht, in dessen Brief an M. Aurel50 Domitian erstmals im
christlichen Bereich ausdrücklich neben Nero als Gegner des
christlichen Glaubens bezeichnet wird. Dem ganzen Zusammenhang
nach kann hier eine Verfolgung gar nicht gebrandmarkt werden.
Wird Domitian indessen bei Melito gleichsam in einem Atemzug
mit Nero genannt, so stuft Tertulhan, die nächste christliche Quelle,
in dem gegen Ende des Jahres 19751 entstandenen Apologeticum
hier ganz eindeutig ab. Trotz des portio Neronis de crudelitate62
wird Domitian doch noch als Mensch bezeichnet, damit eindeutig

45 E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes. Hdb. NT 16 (1926). —
Eine eigene Perspektive zwischen einer rein religions- oder zeitgeschichtlichen

und einer «nur futuriseh-eschatologischen Sicht» wählt M. Rissi,
Zeit und Geschichte in der Offenbarung des Johannes (Abh. z. Theol. d. AT
u. NT. 22). Zürich 1952. Da Rissi, a. a. O., S. 102, an eine Abfassungszeit
um 69/70 denkt, wird die Frage der domitianischen Verfolgung bei ihm
nicht unmittelbar berührt. Indessen erscheinen mir Rissis Analysen der
Zeitbegriffe der Johannes-Offenbarung S. 27ff. wichtig für ein angemessenes
Verständnis des Werkes zu sein.

46 J. Moreau, Nouvelle Clio 5 (1953), 128, und dio dort Anm. 1 zitierte
Literatur.

47 Treffend nennen Feine-Behm, Einleitung in das NT. Heidelberg 1954,
10. Aufl., S. 287, «die endlose Geschichte der Lösungsversuche. eine
Geschichte zweckloser Experimente am untauglichen Objekt».

48 Besonders dezidiert vertreten von P. Touilleux, Vapocalypse et les
cultes de Domitien et de Cybele. Paris 1935. — Die Beziehungen zu Daniel
und zur Verfolgung des Antiochus Epiphanes hat L. Cerfaux, Le conflit
entre Dieu et le souverain divinisi dans VApocalypse de Jean, La Regalitä
sacra. Numen Suppl. IV, Leiden 1959, 459—470, herausgearbeitet.

49 Vgl. die sehr zurückhaltenden Folgerungen von K. Gross, RAC. IV,
109.

50 Euseb, h. e. IV, 26, 9.
61 C. Becker, Tertullian, Apologeticum. München 1952, S. 16.
52 Apol. 5, 4.

202



über den dedicator damnationis Nero erhoben und festgehalten,
daß Domitian eben deshalb ja auch sein Unternehmen bald wieder
unterdrückt und die Verbannten wieder rehabilitiert habe53. Stärkere

Akzente setzt dann allerdings wieder Laktanz, bei welchem
Domitian als non minor tyrannus54 bezeichnet wird.

Doch weit bedeutungsvoller als diese wiederum allgemeinen
und zudem einer sehr klaren Tendenz verhafteten Äußerungen des

Laktanz sind dann jene in Eusebs Kirchengeschichte sowie die

Angaben in dessen Chronik. Beide Werke stellen die Sammelbecken
der älteren Quellen zur christlichen Geschichte dar, beide haben
bekannthch auch zugleich die späteren christlichen Autoren in
erheblichem Maße beeinflußt. So baut Euseb denn in seine

Kirchengeschichte nicht nur die bereits erwähnten Zitate Melitos und Ter-
tullians ein, sondern auch einen ausführlichen Bericht Hegesipps
über Domitians Vorgehen gegen das Davididenhaus55, aus welchem

jedoch deutlich wird, daß auch hier primär ein potentieller Ansatzpunkt

politischer Opposition überprüft worden ist und nicht eine

Zelle des Christentums. In einem gewissen Widerspruch zu diesem

Bericht, der ja mit der Einstellung der Verfolgung endet, stehen

die Ausführungen in h. e. III, 17, in welchen die Schilderung des

grausamen Vorgehens Domitians gegen diejenigen, die Rang und
Namen hatten, darin gipfelt, daß dieser Kaiser schließlich selbst

zum Nachfolger in Neros Theoechthrfa und Theomachia wurde.
Damit direkt verbinden läßt sich nach dem Einschub der auf
Johannes zurückgreifenden Sätze III, 18, 4, wo Euseb die Berichte
heidnischer Historiker über die Verfolgung erwähnt, worauf dann
die Deportation der Flavia Domitilla nach Pontia folgt. Weitaus
wahrscheinlicher als Eusebs Interpretation der heidnischen Be-

53 Als Urheber der Vorstellung eines Christenverfolgers Domitian kann
Tertullian somit nur sehr bedingt in Anspruch genommen werden. Zwar
folgt auf den Bericht der domitianischen Verfolgung unmittelbar die
prägnante Formulierung aller apologetischen Tendenzen: tales semper nobis
insecutores, iniusti, impii, turpes, quos et ipsi damnare consuestis. Aber

man wird doch auch nicht die Nuancen der Aussage überhören dürfen.
Tertulian spricht von dem temptaverat Domitians und erwähnt auch, daß

er facile coeptum repressit.
54 De mort. pers. 3, 1.
68 H. e. III, 20.

203



richte, die nach ihm unter dem Eindruck der christlichen Pistis
entstanden, dürfte naturgemäß die Verbindung der «Christenverfolgung»

in Rom mit dem domitianischen Schreckensregiment der
letzten Regierungsjahre sein, für dessen Beschreibung die
heidnischen Autoren auch auf die Maßregelungen christlicher Personen
zurückgreifen konnten. Einer dieser Autoren könnte möglicherweise
jener Brettius oder Bruttius gewesen sein, auf den sich die Angaben
der Chronik stützen56, daß Domitian multos beziehungsweise plu-
rimos zum Martyrium gezwungen habe, wobei wiederum auch
Flavia Domitilla57 erwähnt wird.

Die auf Euseb folgenden Autoren vermitteln uns keine neuen
Fakten mehr. Sulpicius Severus58 erwähnt die Verfolgung Domitians
lediglich als Tatsache, während Orosius die Vorwürfe der eusebi-
schen Schicht zusammenfaßt, erhärtet und erweitert. Bei ihm wird
Domitian nun bereits unterstellt, daß er confirmatissimam toto
orbe Christi ecclesiam datis ubique crudelissimae persecutionis
edictis convellere auderet59. An das suetonische superbia-Motiv60
schließen sich die Vorwürfe der dominus et deus-Formel, der
Verfolgung der römischen Aristokratie invidiae simul ac praedae
causa und endlich, erneut mit Domitians superbia verbunden, die
zweite Christenverfolgung an, aus welcher die Verbannung des
Johannes und die Verfolgung der Davididen hervorgehoben sind.
Des Orosius Sätze sind deswegen so wichtig, weil bei ihm jene
einschränkenden Stimmen, denen Euseb in der Kirchengeschichte
noch einmal Raum gegeben hatte, Hegesipp und Tertullian, nun
schon unterdrückt sind zugunsten der starren VerfolgungsVorstellung,

die auf ubique erweitert wurde. Die Verfolgung als Ausfluß

56 Euseb. Chron. S. 162, ed. Schoene.
57 Die Rückschlüsse von dem Coemeterium an der Via Ardoatina auf

Domitilla besitzen nach den Ausführungen von A. M. Schneider, Die ältesten

Denkmäler der Römischen Kirche, Festschr. Akad. d. Wiss. Göttingen
1951, II, 182—186, nur mehr wenig Beweiskraft. Anders urteilt hier freilich
K. Gross, RAC. IV, 105.

58 Chron. II, 31.
59 Adv. pag. VII, 10.
00 Dazu W. Steidle, Sueton und die antike Biographie. München 1951,

S. 96.

204



von Domitians superbia, damit ist Domitian endgültig zum zweiten
großen Christenverfolger abgestempelt61.

Ziehen wir das Fazit aus diesem Überblick, so überwiegen sowohl
im heidnischen als auch im christlichen Bereich die indirekten und
allgemeinen Angaben, und selbst bei den namentlich in diesem
weiteren Zusammenhang genannten Personen Flavius Clemens,
Flavia Domitilla, Acilius Glabrio ist in keinem einzigen Falle eine

Verfolgung ausschließlich wegen ihres Christentums bezeugt. Statt
dessen ergibt sich mit ziemlicher Sicherheit einmal ein Zusammenhang

mit der Endphase von Domitians Vorgehen gegen die römische

Aristokratie und gegen verdächtige Verwandte, zum andern
im kleinasiatischen Bereich und, verdichtet im Schicksal und in
der Apokalypse des Johannes, ein vermutlich gleichfalls regional
begrenztes Vorgehen gegen offene oder passive Gegner des Kaiserkultes,

der gerade in Ephesus ein neues großes und die Christen
provozierendes Zentrum erhalten hatte62. Eine allgemeine
Christenverfolgung ist damit nicht bezeugt63, andererseits aber die

Gefährdung der Christen in den beiden genannten Räumen durchaus

wahrscheinlich gemacht. Auf diese relativ schmale Spanne
reduziert denn auch die neuere Forschung zumeist, mit im einzelnen
freilich durchaus verschiedener Nuancierung, die kanonische
Verfolgung Domitians, und sie dürfte damit der Wirklichkeit doch
wohl näher kommen als die extremen Auffassungen E. Stauffers64

einerseits, L. H. Canfields und J. Moreaus65 andererseits. Es ergab
sich weiter, daß die Vorstellung einer domitianischen
Christenverfolgung mit zunehmender zeitlicher Distanz von dem Geschehen

81 Zur Zählung der Verfolgungen J. Moreau, Observations. Byzantion
25—27 (1955/1957), 263ff., und J.Vogt, Die Zählung der Christenverfolgungen
im römischen Reich, Parola dei Passate 34 (1954), 5—15.

82 Fr. Miltner, Ephesos. Wien 1958, S. 38ff.
83 Erfreulicherweise hat dies auch H. Dörrie in RGG. II, 3. Aufl., 238

(1958), klar ausgesprochen.
84 Nach E. Stauffer, Christus und die Caesaren, Hamburg 1948, S. 164f.,

habe Domitian als erster Kaiser «den förmlichen Feldzug gegen Jesus

Christus eröffnet».
85 L. H. Canfield, The early Persecutions of the Christians. Studies in

History, Economics and Public Law 45, 2. New York 1913. — J. Moreaus
Arbeiten sind in Anm. 35 genannt.

205



selbst immer festere Formen und einen immer weiteren Umfang
annahm. Den konkreten Anlässen und historischen Beziehungen
maß die spätere christliche Tradition kaum mehr Bedeutung bei.
Aus den vielen Verfolgten wurden viele verfolgte Christen, aus
Gefährdungen in Rom und Kleinasien die allgemeine Verfolgung.

Für eine abschließende Bewertung dieses Prozesses stehen die
möglichen Anlässe der Reibungen zwischen Domitian und der christlichen

Kirche nicht im Vordergrund66. Wichtiger erscheint anderes.

Wir sahen, daß unter Domitian die politisch-autoritären Ansprüche
des Kaisertums weithin und so eng wie nie zuvor, wenn man von
dem pathologischen Zwischenspiel des Caligula absieht, mit jenen
einer Religion verschmolzen waren, welche Mommsen als «in
sakraler Form zu Tage tretenden Patriotismus67» gekennzeichnet
hat. Die Ansprüche des römischen Kaisertums waren damit in
einer Härte und Unbedingtheit hervorgetreten, die mit einer
gewissen Konsequenz zu Decius' und Diokletians Maßnahmen führen
mußten. Für die Kirche aber wurde im Rückblick und aus der
Distanz deutlich, daß hier schon die Positionen der späteren Fronten

abgesteckt waren68. So wurde die Eigengesetzlichkeit des

großen Konflikts nicht ohne Logik zurückprojiziert, obwohl er
unter Domitian prinzipiell noch gar nicht ausgebrochen war.

Wenn die so neuartige und anspruchsvolle Herrscherauffassung
Domitians durch ihre kompromißlose Unbedingtheit provozierend
wirken mußte, so fand die weder konzeptions- noch erfolglose Außenpolitik

des Kaisers aus anderen Gründen lange keine Anerkennung.
Die Insinuation eines Tacitus zog hier noch Ranke69 ganz in ihren
Bann, und es bedurfte vielfältiger Studien auf dem Felde der Ta-
citusforschung, der Archäologie und anderer Disziplinen, um der
Politik des Kaisers wie ihren Ergebnissen wirklich gerecht zu
werden. Im Gegensatz zur Prinzipatsauffassung distanzierte sich
Domitian in der äußeren Pohtik von den Prinzipien seines Vaters

88 Die juristischen Probleme wurden zuletzt eingehend erörtert von
A. Wlosok, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei
Jahrhunderte, Gymnasium 66 (1959), 14—32, und H. Last, RAC. II, 1212

(1954).
8? Ges. Sehr. 3, 390.
«« K. Gross, RAC. IV, 103.
89 L. v. Ranke, Weltgeschichte. Leipzig 1883, III, 3. Aufl., S. 260f.

206



nicht. Er ließ sich nicht auf ins Uferlose führende Offensiven ein,

wie man sie bei der Eigenart seiner Herrscherauffassung vielleicht
erwarten könnte, sondern er blieb zunächst bei den Operationen
mit begrenzten Zielen, wie sie auch Vespasian in Gang gesetzt
hatte.

Für Britannien hat die neuere Forschung nachgewiesen, daß

von einer Animosität des Kaisers gegen Agricola nicht die Rede

sein kann. Für den Kaiser, der hier nach anderen Kriterien zu
entscheiden hatte als der Oberbefehlshaber des Kriegsschauplatzes,

war eine realistische Ökonomie der Kräfte vordringlicher als der

Abschluß von nicht unbedenklichen Operationen mit günstigstenfalls

sehr zweifelhaftem Gewinn70. Auf der andern Seite wurden
daneben das Ausmaß der Okkupation Agricolas ebenso relativiert
wie die Erfolge seiner Feldzüge, und selbst für Agricolas Behandlung

nach der Rückkehr nach Rom sind sehr nüchterne Argumente

zugunsten Domitians ins Feld geführt worden, der für den

ausgesprochenen Britannienspezialisten keine Verwendung in
angemessener Stellung sehen mochte71. Schließlich haben sowohl die

sich bereits abzeichnende Verlagerung des Brennpunktes der

römischen Aktivität an die untere Donau als auch die spätere
Entwicklung in Britannien selbst den Entschluß des Kaisers in vollem

Umfange bestätigt.
Ähnlich liegen die Dinge in Germanien. Wenn es hier die

herkömmliche Meinung war, daß die römische Initiative am Oberrhein

Vespasian zuzuschreiben und der in mehreren Phasen verlaufende

'° I. A. Richmond, Rontan Britain. Aylesbury 1955, S. 44f. L. Harmand,
L'Occident Romain. Paris 1960, S. 217. — Die Bewegungen sind im einzelnen

noch immer Gegenstand von Kontroversen. Vgl. S. N. Miller in: The

Roman Occupation of Southwest Scotland. Glasgow 1952, S. 21 lf., und J.

Clarke in: Roman and Native in North Britain, ed. I. A. Richmond.
Edinburgh 1958, S. 52ff.

71 E. Birley, Roman Britain and the Roman Army. Kendal 1953, S. lOff.

— Gegen die Auffassung von H. W. Traub, Agricolas Refusal of a governor-

ship, Class. Pkilology 49 (1954), 255—257, wandte sich entschieden K. von
Fritz, Tacitus, Agricola, Domitian, and the Problem of the Principate, Class.

Philology 52 (1957), 73—97. — Die Hypothese, die T. A. Dorey, Agricola
and Domitian, Greoce and Rome 29 (1960), 70 f. vorgetragen hat, daß Agricolas

Rückzug aus dem öffentlichen Leben durch seinen schlechten
Gesundheitszustand zu erklären wäre, läßt sich nicht beweisen.

207



Okkupationsprozeß post eventus als Kontinuum «flavischer
Eroberungspolitik» zusammenzufassen sei, welche «ihre Richtlinien
unter Vespasian» empfangen, von Domitian dagegen lediglich
«den Impuls zum Fortführen des steckengebliebenen vespasiani-
schen Unternehmens72» erhalten habe, so hat demgegenüber kürzlich

H. Nesselhauf die Grenzen der vespasianischen Initiative
überzeugend abgesteckt73. Denn die Operation des Cn. Pinarius
Clemens kann, aus welchen Beweggründen heraus sie auch immer
eingeleitet worden sein mag, vom römischen Standpunkt aus lediglich

als «kleine Lösung» des Grenz- und Verbindungsproblems an
oberer Donau und oberem Rhein betrachtet werden. Die Basen
des Unternehmens, Straßburg auf der einen, Windisch-Hüfingen
auf der andern Seite, zeigen das deutlich an. Wie weit sich der
durch diese Aktion gewonnene Okkupationsraum faktisch nach Norden

und Osten erstreckte, kann derzeit nicht genau festgestellt werden.

Über Rottenburg hinaus dürfte er kaum gereicht haben. Dafür,
daß Vespasians eigene Intentionen weitergingen, besitzen wir keinen

Anhaltspunkt, jedoch immerhin einige wesentliche, welche
entschieden dagegen sprechen. Zudem ist auch die Funktion von
Arae Flaviae als zentralem Ort des besetzten rechtsrheinischen
Gebietes nur sinnvoll im Rahmen der kleinen, vespasianischen
Lösung, das heißt solange nur der südliche Schwarzwald und das
oberste Neckartal in römischer Hand waren, für die spätere «große»

Lösung Domitians, nach der Besetzung des Kraichgaus und des

ganzen Neckarlandes, liegt der Ort offenkundig abseits.
Es ist nicht zu verkennen, daß erst unter Domitian der Schwerpunkt

der römischen Aktivität zunächst auf den linken Flügel der
obergermanischen Front, in den Raum von Mainz, an den Taunus
und vor allem in die Wetterau, verlagert wurde. Nach den Erfolgen
des Jahres 83 mußte es naheliegen, die nun okkupierten
rechtsrheinischen Gebiete, den großen Brückenkopf um die Wetterau,
den rechtsrheinischen Oberrheinstreifen und die unter Vespasian

'2 W. Schleiermacher, ORL. A. Str. 11, S. 35, Anm. 1 (1935).
73 H. Nesselhauf, Umriß einer Geschichte des obergermanischen Heeres,

Jb. RGZM. 7 (1960), 160f. — Zur Germanenpolitik der Flavier und dor
Germania des Tacitus siehe auch Ch. M, BulST, Tacitus uttd die Provinzen, Diss.

Heidelberg 1959, S. 158—170.

208



besetzten Territorien an Schwarzwald und oberem Neckar
zusammenzuschließen, mußte es weiter naheliegen, die
Verkehrsdominante in der Linie Karlsruhe-Pforzheim-Cannstatt-Donau
auszubauen und eine kurze und gute Verbindung zwischen Mainz
und Augsburg zu bewerkstelligen. Diese «große» Lösung ist nun
unzweifelhaft Werk und Verdienst Domitians74. Und in ihr erst,
nicht allein in den Siegen über die Chatten, hat sein Germania

capta Sinn und Legitimation75.
In einer Konfrontation der taciteischen Germania mit der

Geschichte der domitianischen Zeit ist Nesselhauf zu der Überzeugung

gekommen, es wäre das Anliegen des Tacitus in dieser Schrift
«das falsche Geschichtsbild seiner Gegenwart» zu zerstören und
«das wahre Bild Germaniens76» aufzurichten. Als Protest gegen
die «Geschichtsfälschung77» Domitians, welcher die Unterwerfung
Germaniens proklamiert und die Illusion geschaffen habe, daß «für
das römische Reich. das germanische Problem nicht mehr
(existiere), nachdem, wie die Welt erfuhr, Germanien unterworfen
und zur Provinz geworden war78», sei so die Germania zu verstehen.
Zweifellos ist an dieser Auffassung vieles richtig und von Tacitus
intendiert, insbesondere, was die moralische und historische
Würdigung der Germanen betrifft. Allerdings mit einer Einschränkung:
Eine Diskrepanz zwischen einer primär geographischen Germania-
Definition im weiteren und einer militärisch-politischen, auf die

jeweiligen Kriegsschauplätze und Hauptgegner, und auch auf die
römischen Heeresbezirke selbst beschränkten, im engeren Sinne
existierte bereits lange vor Domitian79, wie auch später in den

74 Zu den taktischen, chronologischen und topographischen Problemen
Nesselhauf, a. a. O., 163ff., sowie K. Christ, Antike Münzfunde
Südwestdeutschlands. Heidelberg 1960, I, S. 98f. und Ulf.

75 K. Christ, Antike Siegesprägungen, Gymnasium 64 (1957), 519ff.
70 H. Nesselhauf, Tacitus und Domitian, Hermes 80 (1952), 243. —

Eine Erwägung in ähnlicher, allerdings nicht auf Domitian allein beschränkter

Richtung auch bei E. Norden, Die germanische Urgeschichte in Tacitus
Germania, Leipzig 1920, S. 30.

77 A. a. O., 245.
7» A. a. O., 241.
7<> Th. Mommsen, Gee. Sehr. 5, 358. Ders., Rom. Geech. 5, 2. Aufl., 108.

A. Riese, Zur Provinzialgeschichte des römischen Gernwniens, Korr. Bl.
Westd. Ztschr. 14 (1895), 147, Anm. 2.

209



taciteischen Formulierungen selbst80. Eine Kritik daran, daß sich
diese beiden Definitionen nicht deckten, hätte schließlich auch
schon eine bis zur Elbe ausgedehnte augusteische Provinz Germania
herausfordern müssen. Im Grunde wiederholte die domitianische
Propaganda gegenüber den Germanen nur den alten Fehler der
Verallgemeinerung partieller Siege, in den bereits die Dichter der
augusteischen Zeit verfallen waren81. Gewiß standen die von
Domitian eingerichteten Provinciae Germaniae in territorialer
Hinsicht in eklatanter Disproportion zu den seit Strabo82, Pomponius
Mela83 und Phnius84 bekannten oder zumindest erahnten Dimensionen

Germaniens. Indessen waren andererseits die Namen der
römischen Heere längst zu festen Begriffen geworden, so daß eine
andere Bezeichnung für die Verwaltungseinheiten kaum denkbar
war.

Allerdings seien damit die großen Spannungen zwischen dem
realen Gewinn und der Form wie dem Stil der triumphalen Siegesfeiern

nicht geleugnet. Auf dem germanischen Kampffeld gab es

weder Entscheidungsschlachten noch die erregende Beute, wie sie

der jüdische Krieg gebracht hatte, und dennoch gestattete sich
die kaiserliche Propaganda emphatische Akzente in allen Arten
der Verlautbarung, eine Forcierung der Töne und Bilder, die nun
freilich teilweise auch ganz von der Selbstdarstellung des neuen
Kaisertums bedingt war. Radien, Mittel und Resultate der
Grenzpolitik Domitians waren zu ungewohnt, als daß sie eine begeisterte
Aufnahme und Anerkennug hätten finden können. Der Abschluß
der germanischen Frage war so nicht in den Dimensionen eines

80 Der taciteische Germaniabegriff wird einerseits, beispielsweise Hist.
IV, 64, durchaus im Sinne der Monographie verwendet, in den ersten
Büchern der Annalen dagegon mit weitaus geringerer Substanz (Ann. I, 34. 43.
46f. 55. 57.; II, 5f. 10. 24 u. a. m.) gebraucht, endlich auch auf das römisch
besetzte und verwaltete Gebiet bezogen: Ann. XIII, 35. XIV, 38. Hist. I,
49, III, 46. — Zur Eigenart des taciteischen Sprachgebrauchs A. Riese,
Zur Provinzialgeschichte, 154f., zu Tacitus' Einschätzung der Germanen
auch die Bemerkungen von E. Koestermann, Historia 6 (1957), 438f.

81 Besonders Ovid, Trist. IV, 2, LH. Haas, Die Germanen im Spiegel
der römischen Dichtung vor und zur Zeit des Tacitus, Gymnasium 54/55
(1943/44), S. 77 und 83f.

82 I, 2, 1, p. 14; VII, 2, 4, p. 294.

210



Augustus und Germanicus erfolgt, sondern im Sinne des Tiberius —
dessen Niederschriften Domitians einzige Lektüre bildeten85.

Eine letzte Bemerkung endlich noch zur Donaufront. Auch die

schweren, zwischen 85 und 92 andauernden Kämpfe an der unteren
Donau, deren Einzelheiten eine nur schmale Überlieferung weithin

lediglich zu skizzieren gestattet86, führten nicht zu einer

weitgespannten Expansion, und auch sie brachten nach einem sehr

wechselvollen Ringen kaum jene Erfolge, die man in Rom erwartet
hatte. Denn unter den Schwierigkeiten des neuen Kriegsschauplatzes

blieb Domitian erst recht bei den Prinzipien seiner nüchternen

und maßvollen Außenpolitik. Und immerhin lassen sich die

indirekten Methoden seiner Beeinflussung des Vorfeldes, wobei

beispielsweise durch eine diplomatische Aktion Markomannen und

Quaden87 zeitweise gefesselt wurden und schließlich auch Deke-

balus eine Funktion innerhalb des Systems der römischen Grenzpolitik

erhalten sollte, nicht nur negativ bewerten.

Blickt man aufs Ganze, so ergeben sich zwischen der
Herrscherauffassung und der äußeren Politik Domitians sehr starke Kontraste.
Überwiegen dort fast maßlose Ansprüche, die radikale Distanzierung

von der Tradition, die Übersteigerung und Überhöhung mit allen

Mitteln, so zeigt sich hier eine nüchterne, realistische, der jeweiligen
Probleinlage durchaus angemessene, teilweise fast bescheiden

anmutende Konzeption, die eher ein Zuwenig behaupten als nach

einem Zuviel ausgreifen wollt« und dem Pomp und Pathos des

herrscherlichen Gebarens wenig entsprach. Die damnatio memoriae

hat freilich beides verworfen, die exponierte Herrscherauffassung
ebenso wie die durchaus solide äußere Politik. Doch bildet sie

nicht die letzte Instanz der Bewertung, eine legitimere dürfte
schon ein Vergleich Domitians mit Trajan sein, der zugleich als

Prüfstein für vieles oben Angedeutete dienen mag.

83 III, 25. 33.
84 N. h. IV, 98; II. 246; XXXVII. 43f.
85 Suet., Dom. 20.
86 Grundlegend immer noch C. Patsch, Der Kampf um den Donauratnn

unter Domitian und Traian. S. B. Akad. Wien. Phil.-Hist. Kl. 217 (1937).

Vgl. auch C. Daicoviciu, Dacia capta, Klio 38 (1960), 177ff.
87 R. Syme, CAH. XI, 177 (1936).

211



Schlagen wir den Bogen zurück, so wird der beste Beweis dafür,
daß für die Abberufung Agricolas, damit des Mannes, der geradezu
zur Verkörperung der römischen Offensive in Britannien geworden
war, keine persönlichen, sondern sachliche Beweggründe entscheidend

waren, darin zu sehen sein, daß gerade Trajan, der ehrgeizig
ausgreifende Militär par excellence, Agricolas Pläne eben nicht
verwirklichte, sondern ganz im Sinne Domitians die nördlichsten
Kastelle zurücknahm88. Nicht anders ist das Bild in Germanien,
denn auch dort hat sich Trajan unverkennbar zur Lösung Domitians
bekannt, und der angebliche falsus e Germania triumphus89 ist
überdies durch Trajans Germania pacata90 besiegelt worden. Im
Donauraum liegen die Dinge freilich anders. Doch darf man dabei
nicht übersehen, daß selbst Trajan die Annektion Dakiens erst im
zweiten Anlauf gelang, während er nach dem ersten Dakerkrieg
unter erheblich günstigeren Voraussetzungen als Domitian, nicht
zuletzt auch dank der Erfahrung der domitianischen Kämpfe, lediglich

Domitians Regelung ausbauen und verbessern konnte. Die
radikalste Abkehr von den Prinzipien der Außenpolitik Domitians
stellt dann der Partherkrieg dar, der jedoch in einem vollständigen
Debakel endete und in der Erfolglosigkeit seiner Katastrophe
Domitians Gesamtbeurteilung der Kräfte und Möglichkeiten des

Reiches nur drastisch bestätigt hat.
Scheinbar am tiefsten ist der Gegensatz in der Herrscherauffassung

der beiden Kaiser, jedenfalls wenn man allein dem Panegyrikus
des jüngeren Plinius traut. Und doch haben gerade neuere
Forschungen an vielen Einzelheiten sichtbar gemacht, daß Trajan
auch hierin zum «Testamentsvollstrecker» Domitians geworden
ist91. Gewiß hat Trajan nicht zuletzt auf Grund der Erfahrungen
Domitians den Senatoren gegenüber ostentativ jene moderatio
gezeigt, an der es Domitian so sehr fehlen ließ. Er hat sich als einer
der ihren anfangs gefühlt und immer gebärdet und mit Mitteln

88 I. A. Richmond, Roman Britain. Aylesbury 1955, S. 46.
89 Tac, Agr. 39.
90 Mattingly-Sydenham, RIC. II, Traian, Nr. 5, 15, 35f. P. L. Strack,

Untersuchungen zur römisclien Reichsprägung des 2. Jh. Stuttgart 1931, I,
S. 70. J. Toynbee, JRS. 1955, 185.

91 Fr. Taeoer, Charisma. Stuttgart 1960, II, S. 365.

212



wie der providentia-senatus-Emission92 der notorischen Eitelkeit des

Standes geschmeichelt, der freilich von Domitian längst dezimiert
und gebrochen war, bei seiner evidenten Unfähigkeit93 auch gar
nicht mehr gefährlich werden konnte und der jetzt mehr und mehr
zum Senat von Kaisers Gnaden wurde94.

Auf eine neue Weise ist Trajan als vollkommener Mensch und
als vollkommener Herrscher überhöht worden. Die absolute Macht
eines hellenistischen Herrschers hat er sich nicht im Zentrum des

Reiches gewaltsam angemaßt und ertrotzt wie Domitian, er hat
sie sich gleichsam von den Provinzen des Ostens her antragen
lassen, wobei er in der Sache — dort nun und nicht in Rom als

universalistischer Wohlfahrtsherrscher verehrt95 — doch die
Ansprüche Domitians konsequent weiterführte96. So dürfte er auch
mit dem puniendi sunt — conquirendi non sunt97 gegenüber den
Christen im Grunde nur Domitians Vorstellungen folgerichtig
entwickelt haben.

Wenn über der Person Domitians, ähnlich wie im Falle des

Tiberius und Claudius, lange auch die durchaus positiven Züge
und Resultate seiner Regierung in Mißkredit kamen, so liegen hier
gerade beim Vergleich mit Trajan auch keineswegs sekundäre
Gründe für sein Scheitern. Der herrische und mißtrauische,
unausgeglichene und so oft irritierte, weiche Domitian konnte als

Kaiser nie wirklich populär werden. Er mußte das Charisma auf
Grund seiner Stellung fordern, welches die große und mitreißende
Persönlichkeit eines Trajan in ihrer sympathisch offenen und
schlichten Art von Natur aus geradezu suggestiv ausstrahlte.

92 Strack, a. a. O.. 45.
93 Plin., ep. VIII. 6, 14.
94 Plin., ep. III. 20, 12.
95 Belege und eingehende Interpretation bei Taeger. a. a. O., 367ff.

Vgl. auch ders.. Altertum. Stuttgart 1958, 6. Aufl., II. S. 791 ff.
06 Wie sich hier die Entwicklungen üborkreuzen zeigt die Tatsache, daß

unter Domitian dio Formeln dominus et deus und princeps principum nicht
auf der Reichsprägung erscheinen, während diese dagegen das optimo
principi in der dativischon Widmungsformel für Trajan sehr häufig gebraucht.

97 Plin., ep. X, 97.

213


	Zur Herrscherauffassung und Politik Domitians : Aspekte des modernen Domitianbildes

