
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 12 (1962)

Heft: 1

Artikel: Der heilige Gallus in der Geschichte

Autor: Helbling, Barbara / Helbling, Hanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HEILIGE GALLUS IN DER GESCHICHTE

Von Barbara und Hanno Helbling

Mos namque erat hominum ruslicorum,
ut sanctos Dei, quorum agones relegunt.
attentius venerentur.

Gregor von Tours

Der Vorstellungskreis der « Vita Galli»

Unter den Quellen zur frühmittelalterlichen Geschichte der
Nordostschweiz nimmt die «Vita Calli confessoris», die uns in drei
Fassungen aus dem achten und neunten Jahrhundert erhalten ist,
eine einzigartige, zentrale Stellung ein. Die Christianisierung am
Oberrhein; die Anfänge des Bistums Konstanz; die sprachlichen,
ethnischen, politischen Verhältnisse im Bodenseegebiet zur Zeit der

Merowinger; im besondern die Begegnung von rätischen, alemannischen

und fränkischen Bevölkerungsgruppen und Herrschaftsansprüchen;

endlich der Ursprung des Klosters St. Gallen selbst,
in seiner kirchlichen und kulturellen Tragweite: all diese Themen
würden sich kaum und jedenfalls nicht annähernd mit der in den

letzten Jahren erreichten Ausführlichkeit erörtern lassen ohne die

ständige Einbeziehung und Verwertung der drei Texte. Die ersten
urkundlichen Nachrichten über St. Gallen stammen aus der Zeit
um 700; die «Vita» greift ein volles Jahrhundert weiter zurück und
stellt die Verbindung zwischen der Frühgeschichte des Klosters
und der Missionsfahrt des heiligen Columban her; durch sie erst
und durch sie allein wird eine historische Kontinuität, ein großer
Zusammenhang sichtbar, der die Gründung an der Steinach unter
das Zeichen der irischen Glaubensbotschaft, an die Seite von Luxeuil



und Bobbio stellt. — Zweifel an der Verläßlichkeit unserer Quelle
sind in allgemeiner Form geäußert worden, so bei Wattenbach-
Levison, wo auf den großen zeitlichen Abstand zwischen dem Tod
des Heiligen und der Abfassung der «Vita», auf «starke chronologische

und andere Verstöße» und auf die absichtsvolle Zurechtlegung

des Verhältnisses zwischen dem Klostergründer, der Königsgewalt

und dem Konstanzer Bistum hingewiesen wird1; ferner von
Sprandel, der sich auf die grundlegenden, wenn auch vielfach
angefochtenen und von manchen geradezu als überholt bezeichneten

Forschungen Sickels beruft2. Im besonderen haben Feurstein und
Lieb Bedenken gegen den Bericht der «Vita» vom missionarischen
Wirken der Columbangruppe in Tuggen erhoben3. — Zweifel und
Bedenken: da sie sich auf eine Quelle richten, deren Erzählung
ihren einheitlichen Sinn hat und an kaum einem Punkte leicht
von außen her zu kontrollieren ist, kann man sie nicht wohl in
einem Auswahlverfahren annehmen oder zurückweisen; allzu nahe
würde die Versuchung liegen, im Streben nach einem abgerundeten
Bild der Vorgänge den «Bedarf» entscheiden zu lassen. Es bleibt,
so scheint es uns, nichts anderes übrig, als den ganzen Text zu
interpretieren und so vielleicht Kriterien zu gewinnen, an denen
sich die eher legendären Züge von möglicherweise historischen
scheiden4. Ob das Ergebnis dann für diese oder jene Vorstellung
eine Revision nahelegt, darf uns nicht in erster Linie kümmern.

1 Wilhelm Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquelleti im Mittelalter,
bearb. v. Wilhelm Levison u. Heinz Löwe, hg. v. Walther Holtzmann,
Weimar 1952ff., S. 140ff.

2 Rolf Sprandel, Das Kloster St. Gallen in der Verfassung des karolingi-
schen Reiches. Forsch, z. oberrhein. Landesgesch. 7 (1958), S. 11 u. 23f.

3 Heinrich Feurstein, Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde
im alemannischen Raum, ZGO 97 (1949), S. 29f. Hans Lieb, Tuggen und
Bodman, SZG 2 (1952), S. 391.

4 Iso Müller, Zur karolingisehen Hagiographie. Kritik der Luciusvita,
Schweiz. Beitr. z. Allg. Gesch. 14 (1956), S. 5: «Die neuere kritische
Hagiographie ist zum Ergebnis gelangt, daß die Viten keineswegs immer en bloc

historisch oder legendär sind, sondern daß es in wertlosen Stücken brauchbare

Elemente und ebenso in verdächtigen Teilen gute Überlieferungen geben
kann. Nur eine differenzierte und detaillierto Charakteristik, die sich von
der Überkritik ebenso fernhält wie von Leichtgläubigkeit, kann dem
wirklichen, oft sehr komplizierten Tatbestände gerecht werden.»



Die Verfasser der «Vita Galli» haben den Zugang zu ihrem Stoff
gefunden aus den Bedingungen, dem Zusammenhang ihrer eigenen
Zeit heraus. Unsere erste Frage gilt der Datierung ihrer Texte.
Walahfrid hat um 835 geschrieben, Wetti um 820. Die «Vita vetu-
stissima», die als Fragment erhalten ist, stammt in der vorliegenden

Redaktion aus der Zeit um 770. So weit die Feststellungen
Kruschs im Vorwort zu seiner Ausgabe5. Nun hat Kilger mit
Grund vermutet, daß die «Vetustissima» in dieser Form nicht als

die älteste Fassung gelten kann. Mit ihrem achten Kapitel scheint
der Bericht zu schließen. Das neunte setzt eine zeitliche Lücke voraus

(«pretermittinms aliquanta, quae audivimus vel vidimus») und

geht zu einer Episode über, die sich zur Zeit Karlmanns (741—747)
begeben und die der Schreiber selber miterlebt hat6: der Neuansatz
verrät einen zweiten Verfasser, der wohl auch das Vorangehende
überarbeitet hat. Zwischen dem siebenten und dem achten Kapitel
feldt ein größeres Stück der «Vetustissima»; die Fassungen des

Wetti und des Walahfrid zeigen, daß in die Lücke unter anderem
die Schilderung eines Überfalls auf die Gallusstätte gehört, der in
die Zeit Pippins des Mittleren (709—712) datiert ist; die angenommene

«Urvita» schließt zwar nicht geradezu mit dieser Episode,
wie aus Walahfrid I, 5 zu ersehen ist"; aber weit über die Zeit
Pippins hinaus kann sie nicht mehr geführt haben. Kilger scldießt

nun, daß «die Ur-Vetustissima ursprünglich um 712 abgeschlossen
worden» sei: «Die Tradition geht damit in die Zeit vor Otmar
[also vor 720] zurück. ..8.»So weit möchten wir uns nicht
vorwagen. Der Bericht über Vorkommnisse, die locker über die
Jahrzehnte hin verteilt sind, muß nicht bis zu dem Augenblick führen,
da sein Verfasser die Feder aus der Hand legt. Wenn auch die
Zeit um 740 als Terminus ad quem wird gelten können, so ist doch
anderseits auch mit der Möglichkeit zu rechnen, daß die erste Vita

s MGH SS rer. Morov. 4, S. 232.
« Vetust. 9, S. 255.

' S. 316.
8 Laurenz Kilger, Die Quelle» zum lieben der heiligen Kolumban und

Gallus, ZSKG 36 (1942), S. 109f. Vgl auch Fritz Blanke, Von Metz nach

Tuggen, Evang. Missionsmagazin X. F. 95 (1951), S. 172f.



nicht geschrieben wurde, als die Gallusstätte nahezu verwaist war9,
sondern doch erst in den Jahren, da unter Otmars Leitung ein
Kloster entstand, das sich ganz natürlicherweise mit seinen
Anfängen und Vorstufen befaßt haben wird. Was für diese Annahme
sprechen könnte, ist einerseits der Umstand, daß die Bezeichnung
des Gallus als confessor erstmals 744 in einer sanktgallischen
Urkunde — in einer der im folgenden noch oft zu erwähnenden Beata-
Schenkungen — vorkommt10 und gleichzeitig auch erst die
Namensform Gallus neben der älteren Gallo auftritt11: daß man also

möglicherweise nicht allzu lang vor 740 begonnen hat, einen
endgültigen festen Begriff von dem Heiligen zu gewinnen. Der Wunsch,
gegenüber den neueren Gründungen Reichenau (724) und Pfäfers
(735/740) den historischen Vorrang zu wahren, vor allem aber die
Notwendigkeit, sich für die Auseinandersetzung mit der fränkischen

Autorität zu wappnen, die nach dem Tod des Schützers
Waltram (um 740) und der Aufhebung des alemannischen Herzogtums

(746) zum eigentlichen Existenzkampf des Klosters werden
sollte12: dies und noch anderes, das wir im folgenden erwähnen,
kann dazu geführt haben, daß gerade unter Otmar die Beschäftigung

mit der Vergangenheit für die St.-Caller Gemeinschaft ihren
besonderen Sinn erhielt.

Den historischen Hintergrund und Zusammenhang, den Rahmen,

in dem Vergangenheitskenntnis, Erinnertes und noch
Fortdauerndes sich verbinden konnten, fanden die Verfasser der Gallus-
vita im Missionierungs- und Zivilisierungswerk, das die Bodenseegegend

der christlichen Welt zugeführt hatte. Dieser Rahmen stellt
sich dem Leser von Wettis «Vita» in vier Hauptteilen dar: in
Columbanmission und Gallusleben (1—29), in den frühesten Gallus-
wundern (30—34), in der Geschichte von zwei Überfällen auf das

Gallusgrab (35—38) und in einer Reihe von Wundern, die noch in
der zeitlichen Reichweite des Verfassers der «Vetustissima» gelegen

9 Wal. II, 10, S. 318f. Laurenz Kilger, Vom Leben des hl. Gallus, in:
Sankt-Gallus-Gedenkbuch, St. Gallen 1952, S. 34.

io Hermann Wartmann, ÜB der Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 10.
11 Dazu weiter unten, S. 29f.
12 Zur allgemeinen Situation der Otmarzeit Johannes Duft, Sankt Otmar.

Bibliotheca Sangallcnsis 4, Zürich 1959, S. 67ff.



hatten (39—41). Über mehr als ein Jahrhundert spannt die
Erzählung ein eigenes weitmaschiges Netz: etwa 612 hält sich Co-
lumban mit seinen Schülern in Bregenz auf und zieht dann weiter
nach Italien; an diesem Punkte löst sich der Bericht von der «Vita
Columbani» des Jonas, um die Schicksale des am Bodensee
zurückgebliebenen Gallus selbständig zu verfolgen13. In die nächsten Jahre
fallen nun die Ereignisse fast zu dicht; man bedenke nur, daß
nach der Niederlassung an der Steinach, nach der Flucht ins rätische
Gebiet, nach der Reise zu Herzog Kunzo und der Heilung der
Fridiburga der Diakon Johannes bei Gallus noch ganze drei Lehrjahre

zubringt14, bis er zum Bischof von Konstanz gewählt wird,
und daß dem Gallus erst nach dieser Wahl ein Traum den Tod des
Columban anzeigt15, der doch schon Ende 615 eintrat. Bald folgt
dann aber der Tod des Abts Eusthasius von Luxeuil (629)w. Die
Gesandtschaft aus Luxeuil, die dem Heiligen die Nachfolge in der
Leitung dieses Klosters angetragen hätte17, müßte kurz nach
diesem Zeitpunkt eingetroffen sein. Aber unmittelbar auf diese
Episode folgt bereits der Tod des Heiligen, den man mit Rücksicht
auf das ihm zugeschriebene hohe Alter von 95 Jahren in die Mitte
des Jahrhunderts rückt18. — Nach der Schilderung einiger wunderbarer

Begebenheiten im Zusammenhang mit der Bestattung des
Gallus setzt der Bericht über eine erste Grabschändung ein, die
im Anschluß an den Kriegszug eines Otwin, vierzig Jahre nach dem
Begräbnis des Gallus, begangen wurde19 (bei Walahfrid beginnt
mit diesem Ereignis der «Liber seeundus de miraculis», gemäß der
herkömmlichen Zweiteilung, welche die unmittelbar nach dem

13 Wetti 10ff., S. 262ff. Vgl. Wal. I, 10ff., S. 291ff.
»« Wetti 23, S. 269. Wal. I, 23, S. 301.
15 Wetti 26, S. 270f. Wal. I, 26, S. 304f.
i« Wetti 28, S. 271. Wal. I, 28, S. 305.
i' Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 272f. Wal. I, 28, S. 305ff.
¦8 Der Anschluß lautet in der «Vetustissima» (4, S. 253): «Post aliquot

temporis»; bei Walahfrid (I, 29, S. 307): «Ncc multo post»; vgl. Wetti 29,
S. 273. — Die verschiedenen Hypothesen über das Todesdatum bei Fritz
Blanke, Die letzten Lebensjahre des hl. Gallus, Neue Schweizer Rundschau
(1941), S. 9f.

is Wetti 35, S. 276. Wal. II, 1, S. 313.



Tod geschehenen Wunder noch der Lebensbeschreibung zuweist).
An dem Frevel ist ein Erchanhold beteiligt, ein Mann wohl von
eher niedrigem Rang, dessen Identifizierung mit einem 641

genannten Beamten gleichen oder doch ähnlichen Namens nicht
naheliegt, auch zur Datierung wenig beitragen würde20. «Post

multum vero temporis» kommt es dann zu dem zweiten Überfall
auf die Grabstätte, der in die Zeit Pippins des Mittleren fällt21.
Der Tod des Gallus und der Zug des Otwin sind, wie immer man
sie ansetzen will, die beiden einzigen Ereignisse im Zeitraum
zwischen 629 und 709—712.

Die Verfasser der «Vita» waren sich der Lückenhaftigkeit der
Überlieferung bewußt. Daß sie das hohe Alter des Gallus hervorheben,

vierzig Jahre zwischen seinen Tod und den ersten Überfall
und nochmals eine «lange Zeit» zwischen den ersten und den zweiten
Überfall legen, zeigt ungefähr, wie sie sich die fraglichen acht
Jahrzehnte gegliedert dachten. Daß sie aber umgekehrt die wenigen

Ereignisse nicht anders als auf diese lange Zeit verteilt sehen

konnten, hat seinen Grund in der primären Annahme oder Gewißheit,

daß der Ursprung des Klosters oder der Zelle, die ihm voranging,

mit der Mission des Columban zu verknüpfen sei. Die
Ausgangslage ist also nicht unähnlich jener, die Iso Müller in der
Disentiser Tradition vorfand22: mit einer weitgespannten Zeit-

Vorstellung scheint die Spärlichkeit des Stoffs, der sie erfüllen sollte,
nicht recht übereinzustimmen. — Von der Unsicherheit, die sich

so für Verlauf und Bedeutung jener acht Jahrzehnte ergibt, hat
sich die Forschung Rechenschaft abgelegt. Wenn Levison im
allgemeinen darauf hinweist, wie wenig greifbar die Wirkung der
Irenmission auf die deutschen Stämme erscheint23, so spricht
Büttner im besondern von der Anonymität und der unmerklichen

Stärkung der christlichen Kräfte im Alemannien des 7. Jahrhun-

-u Krusch, S. 277, Anm. 1.

2i Wetti 37, S. 278. Wal. II, 3, S. 314f.
-- Iso Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis, Jbor. d. Hist.-Ant.

Ges. v. Graub. 61 (1931), S. 122, vgl. S. 154f.
23 Wilhelm Levison, Die Iren und die fränkisclie Kirche, in: Aus

rheinischer und fränkischer Frühzeit, Düsseldorf 1948, S. 260.

(i



derts24, und auch Sprandel betont die Entwicklungspause, die hier,
wenigstens dem Anschein nach, die späte Merowinger- und die
frühe Karolingerzeit erfüllt25. Tatsächlich faßt man in bezug auf
St. Gallen erst mit dem Anfang des 8. Jahrhunderts festen Fuß,
da die Urkunden von einer «ecclesia» und, nach 720, vom «mona-
sterium» des heiligen Gallo zu reden beginnen — womit die
Angabe Walahfrids übereinstimmt, nach der bis zu den Tagen Karl
Martells — und das heißt auch bis zum Auftreten des heiligen
Otmar — die Gallusstätte nur von Wenigen gehütet und erst
hernach zum Kloster wurde2(i. Und auch die «Vita» faßt hier festen
Fuß; wenn ihr erster Autor über die letzten hundert Jahre nicht
viel in Erfahrung gebracht hat, so lag für ihn doch sicher jener
Überfall der Zeit um 710 in der Reichweite der Erinnerung, sei

es auch, daß er aus zweiter Hand von ihm erfuhr.
Von der Geschichte beider Überfälle her fällt etwas Licht in die

sonst dunkle Zeit vor 700. Theodor Mayer hat gezeigt, wie sich in
ihr die Auseinandersetzung dreier Volksgruppen im Bodenseegebiet
spiegelt27. «Isti Romani ingeniosi sunt», sagen die Leute des Er-
chanhold, da sie die zur Galluszelle geflüchtete Habe der Arboner
im Sarg des Heiligen versteckt glauben28. So wenden sich in der
Erzählung der «Vita» die Franken gegen das churrätische ßevöl-
kerungselement, ihre Macht tritt näher, härter in Erscheinung,
und das Bewußtsein ethnischer Verschiedenheit macht sich
geltend. Ganz denselben Charakter hat auch der Einfall der Scharen

Pippins. Gerade die Erzählung dieser beiden Episoden zeigt ihr
eigentliches Relief erst, wenn wir sie von der Abtzeit des Otmar
her, aus der Perspektive eines damals Schreibenden betrachten.
Erinnerung und Aktualität mischen sich da. — Die Tradition weiß

24 Heinrich Büttner, Christentum und fränkischer Staat in Alemannien
und Rätien während des 8. Jahrhunderts, ZSKG 43 (1949), S. 13.

25 Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. 9.
26 Wal. II, 10, S. 318f. Büttner, Christentum und fränkischer Staat,

S. 21 f.
27 Theodor Mayer, Konstanz und St. Gallen in der Frühzeit, SZG 2

(1952), S. 488ff.
28 Wetti 35, S. 277. Wal. II, 1, S. 314: «Quia isti Rhetiani calliditate

naturali abundant...»



von dem Gegensatz zwischen neu eindringenden fränkischen Kräften

und einer als wesentlich romanisch vorgestellten Bevölkerung.
Das alemannische Element vertritt in der «Vita» zunächst das

Heidentum, gegen das die Mission vorgeht; aber in einzelnen
Gestalten, die dem Gallus begegnen, vor allem in dem Herzog Kunzo,
dessen Gunst er gewinnt29, zeigt es sich dem Christentum freundlich,

und jedenfalls steht es dem romanischen oder keltoromanischen
Bevölkerungsteil nicht feindlich gegenüber. Schon durch Johannes
freilich, den Diakon aus Grabs, der zum Schüler des Gallus und
an der Stelle des Heiligen Bischof von Konstanz wird30 und dem
Lehrer weiterhin befreundet bleibt31, ist die enge Verbindung zum
rätischen Kreis, die uns noch mehrmals beschäftigen soll, deutlich
bezeugt. Den Rätern, nicht in erster Linie den Alamannen, gilt die
Feindschaft, in welcher sieh die fränkischen Eindringlinge zugleich
am Heiligtum des Gallus vergehen32. — Dieser Konstellation
entspricht nun jene spätere, unter der die Abtzeit des Otmar steht,
bis zu einem gewissen Grade — so sehr jedenfalls, daß in ihrem
Licht die übergriffe auf das Gallusgrab bedeutsam scheinen mußten.
Dem Waltram hat Viktor, der Churer Präses, den Priester Otmar
zugesandt: aus alemannisch-rätischem Zusammenspiel ist 720 das

Kloster entstanden, von rätischen Konventualen ist es mehrheitlich
bewohnt33. Ein tiefer Gegensatz trennt es samt seinen alemannischen

Gönnern von fränkischen Autoritäten, vordergründig den
Grafen Warin und Ruodhart, vermutlich aber auch der
Königsgewalt34. Nach dem Zusammenbruch des alemannischen Herzogtums

steht St. Gallen der siegreichen fränkischen Macht gegenüber

29 Wetti 15ff., S.264ff. Wal. I, 15ff., S. 295ff. Zur Heilung (Bekehrung)
seiner Tochter Fridiburga s. unten S. 19 f. u. 59 f.

30 Wetti 20 u. 24f., S. 267 u. 269f. Wal. I, 20 u. 24f., S. 299 u. 302ff.
3i Vetust. 5, S. 253f. Wetti 30, S. 274f. Wal. I, 30, S. 307f. Auch der

Name des Vorgängers im Episkopat, Gaudontius (Wetti 14, S. 264. Wal. I,
14, S. 295), verrät rätischo Herkunft; s. unten S. 57.

32 Vgl. Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. lOf.
33 Elisabeth Meyer-Marthaleh, Die ältesten rätischen Urkunden des

Klosters St. Gallen, ZSKG 49 (1955), S. 125ff. Büttner, Christentum und
fränkischer Staat, S. 22.

34 Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. 25f. Vgl. auch Otto Feger,
Geschichte des Bodenseeraumes 1, Lindau u. Konstanz 1956, S. 88.

8



und sieht sich alsbald im Besitz der Güter bedroht, die ihm von
alemannischen Großen noch kurz zuvor Übermacht worden sind35.
Mit dem wachsenden Druck der fränkischen Zentralgewalt hängt
es ohne Zweifel zusammen, daß sich das Kloster — nämlich eben
erst 747, im 28. Jahr von Otmars Wirken — unter die Regel Benedikts

stellt36. Im Streit gegen die Willkür oder doch die
Bevormundung der fränkischen Grafen unterliegt Otmar; 759 stirbt er
in der Verbannung. Die Vereinigung St. Gallens mit der Reichenau
und dem Konstanzer Bistum unter Johannes (760) vollendet den
Integrationsprozeß im fränkischen Sinne37; die spätem Kämpfe
des Klosters gelten der Verselbständigung innerhalb des neuen
Rahmens, dem Aufstieg vom konstanzischen Eigenkloster zur
vom Reiche privilegierten Abtei. Das romanische Element wird
dann allmählich in den Hintergrund treten, doch um die Mitte
des 8. Jahrhunderts behauptet es sich noch in St. Gallen38. Der
vieldiskutierte und kaum je völlig zu klärende Übergriff des Präses
Viktor, sein Versuch, die Gallus-Reliquien an sich zu reißen39,
beweist immerhin, daß die 720 noch fraglose Autorität des Churers
über St. Gallen schon etwa zwanzig Jahre später so wenig mehr
feststand, daß er sein wie immer geartetes Vorhaben nur gewalttätig

— und auch erfolglos — ins Werk setzen konnte. Aber in
den siebziger Jahren treten in den Urkunden rätische Stifter auf,
und Bischof Tello von Chur sucht zwischen St. Gallen und Sido-
nius von Konstanz zu vermitteln: abgerissen ist die Verbindung
nicht40.

Die Situation um und wohl auch vor 700 — die Situation um
740: ihr Gemeinsames springt in die Augen. Die Cella wie das Kloster

sind in einen Bereich gestellt, wo Bevölkerungsgruppen auf-

35 Wartmann 1, Nr. 10—12 (744 Nov. 9—745 Sept. 10). Wal. II, 14,
S. 322f. Vita Otmari 4, hg. v. Gerold Meyer v. Knonau, Mitt. St. Gallen 12

(1870), S. 99f. Ratpert, Casus s. Galli 6, ebd. 13 (1872), S. 7ff.
36 Wal. II, 10, S. 320. Duft, Sankt Otmar, S. 74. Büttner, Christentum

und fränkischer Staat, S. 142.
37 Büttner, ebd. S. 143ff. Zur nun sich wandelnden Situation: Sprandel,

Das Kloster St. Gallen, S. 46ff.
38 Sprandel, ebd. S. 13.
39 Wal. II, 11, S. 321. Sprandel, S. 27.
*o Wal. II, 17, S. 324f. Sprandel, S. 14. Büttner, S. 145.

9



einanderstoßen, Herrschaftsansprüche zusammenprallen. Otmars
Lage kennzeichnet zunächst der ungesicherte Status des jungen
Klosters: eben noch aus der Verbindung zweier Elemente erwachsend,

hat es bereits die Auseinandersetzung mit dem dritten zu
bestehen. Und hinter dem Konflikt mit den Grafen Warin und
Ruodhart, der sich wohl vor allem an den fränkischen Ansprüchen
auf die Beata-Güter entzündet hat41, zieht ein zweiter herauf: der
Streit mit Konstanz, der die kommende Zeit erfüllen wird. Die
beiden gehören zusammen: denn indem die fränkische Macht
Otmars Widerstand bricht und seine Nachfolge in die Personalunion
mit dem Episkopat und der Leitung der Reichenau zieht, steht
auch die Gefahr vor der Tür, daß das Kloster in das Eigenkirchen-
recht von Konstanz fällt: ein Vorgang, der sich in der zweiten
Hälfte des 8. Jahrhunderts de facto vollzieht und erst nach zähem

Ringe de iure rückgängig gemacht wird, ohne daß der Nachweis
einwandfrei gelingt, daß damit frühere Rechte des Klosters wieder
zur Geltung kommen42. Uns kümmert hier nicht die wohl unlösbare

Frage, ob die Berufung auf Pippin als königlichen Schirmherrn,

der die Abtei dem Zugriff der lokalen Mächte habe entziehen
wollen, zu Recht besteht43. Was uns beschäftigt, ist ganz allgemein
der Wechselbezug zwischen Gallusleben und Otmarzeit, der die
historische Bedeutsamkeit unserer «Vita» für die Jahre ihrer
Entstehung ausmachen konnte. Nicht wenige Motive lassen sich ihm
einordnen. Als grundlegend mußte die Handlung erscheinen, zu
der die alemannische Herzogstochter Fridiburga den König Sigi-
bert bewogen hatte: «Rex vero iussit scribere epistolam firmitatis,
ut per regiam auctoritatem deinceps obtinuisset vir Dei cellulam
suam44.» Grundlegend aber auch die Tatsache, daß Gallus nicht

41 Darüber ausführlich unten S. 49 f. Über Warin und Ruodhart bes.

Irmgard Dienemann-Dietrich, Der fränkische Adel in Alemannien im 8. Jh.,
in: Grundfragen der alemann. Gesch. Vortr. u. Forsch. 1, Lindau u.
Konstanz 1955, S. 158ff.

42 Mayer, Konstanz und St. Gallen, S. 499ff., bes. zur Verflechtung mit
der Frage der Begrenzung des Arbongaus.

43 Ausdrücklich erst in der «Vita Otmari»: 4, 8. 100. Sprandel, Das
Kloster St. Gallen, S. 24f.

44 Wetti 21, S. 268. Wal. I, 21, S. 300.

10



nur selbst zum Bischof von Konstanz hätte erhoben werden sollen

— allein seine eigene Weigerung hatte die Wahl verhindert —,
sondern daß es auch in seinem Vermögen gestanden hatte, den
Kandidaten — einen Räter — zu bestimmen, dem das Amt dann
zugefallen war45. Die entscheidenden Rechtsfragen zeigten sich
präjudiziert, die unmittelbare Oberhoheit des Königs, ja eine Art
von Superiorität über Konstanz war bezeugt. Aber auch und zumal
aus dem Bericht von den Überfällen konnten die Mönche Trost
und Zuversicht schöpfen. Mit tödlicher Krankheit waren sie hier
geschlagen worden, die es gewagt hatten, durch freche Plünderung
das Grab des Heiligen zu entweihen46. Die Feinde des Klosters
mochten es sich zur Warnung dienen lassen. Sehr genau stimmt
damit wieder eine Besonderheit in der Ausdrucksweise der Urkunden

zusammen, die Feurstein beobachtet hat: Ende 744, also eben
in der kritischen Zeit, erscheint hier, in einer Beata-Urkunde, zum
erstenmal der Hinweis auf die Gallus-Reliquien, der dann sechzig
Jahre lang immer wieder auftaucht47. Ein Schutz des Klosters lag
in der heiligen Wirkkraft der hier ruhenden Gebeine; und die
Nachrichten von den Taten und dem hohen Ansehen des Gallus steigerten
wiederum ihre Magie. Fichtenau hat beschrieben, welche Bedeutung
der Reliquienkult bis ins Rechtliche hinein, für die Verfechtung
politischer Ansprüche, gelegentlich annahm48. So hatte das Gallus-
grab gegenüber Warin und Ruodhart seine zu Ehrfurcht mahnende,
gegenüber dem Konstanzer Bistum seine auf Eigenständigkeit
weisende Bedeutung, und so muß es auch dem Viktor als Mittelpunkt
einer Herrschaftszone erschienen sein, die ihm langsam entglitt

« Wetti 24f., S. 269f. Wal. I, 24f., S. 302ff.
46 Wetti 35 u. 37, S. 277f. Wal. II, 1 u. 3, S.313ff. Fünf sehr nahe

verwandte Beispiele: Gregor v. Tours, Liber in gloria martyrum 60 und 71,
SS rer. Merov. 1, S. 529f. und 535f. Liber in gloria confessorum 70, ebd.
S. 789. Hist. VII, 35, ebd. 2. Aufl., S. 355f. Liber in virtutibus s. Iuliani 13,
S. 569 f.

47 Wartmann 1, Nr. 10 (744, Nov. 9): «Sacrasancta ecclesia sancti
Galloni confessoris. ubi corpus eius in Christo roquiescit.» Feurstein,
Missions- und Patroziniumskunde, S. 43.

48 Heinrich Fichtenau, Zum Reliquienwesen im früheren Mittelalter,
MIÖG 60 (1952), S. 71ff.

11



und die er durch seinen Überfall vergeblich zu halten suchte49.
Hinter Grab und Reliquien aber stand für die Mönche die Gestalt
des Heiligen selbst, so, wie sie nun in der «Vita» beschworen wurde:
als eine übergeordnete, überparteiliche Größe. Als Fremder war
Gallus ins Land gekommen, als Ire: so war er auch Träger von
Rechtsansprüchen, die der Kirchcnordnung im fränkischen Staat
nicht angepaßt waren50. Indem die «Vita» an die Mission des Co-
lumban anknüpfte, rief sie Zustände in Erinnerung, in denen die
Autorität des Diözesanbischofs sehr zurücktrat — die Gründung
von Luxeuil, vor allem wohl auch die Exemption Bobbios (628)51
traten ins Bewußtsein als glanzvolle Beispiele unabhängigen,
eigengesetzlichen Klosterwesens, und wenn die Abtei Rebais, die 637/38
vom «Diözesanzwang» befreit worden war, als Gründung «ad mo-
dum Luxoviensis monasterii» galt, nämlich als eine Gemeinschaft,
die irischem Recht gemäß nicht unter dem Bischof, sondern unter
der Autorität des Mutterklosters stand: dann deutete auch die
Berufung des Gallus zum Abt von Luxeuil an Konstanz vorbei
auf anderen, höchst ehrwürdigen Zusammenhang52.

Suchen wir so in freilich skizzenhafter Weise den perspektivischen

Zusammenhang der Gallusvita mit der Zeit Otmars zu
vergegenwärtigen, so darf schließlich ein Hinweis nicht fehlen auf die
Gestalt des ersten Reichenauer Abtes Pirmin. Denn Pirmin stand
als Zeitgenosse und in einem gewissen Sinn als Leidensgenosse
neben Otmar, ließ sich aber zugleich auch unschwer in historische
Beziehung bringen zum heiligen Gallus. Wie ähnlich man die Lage
Otmars und Pirmins in St. Gallen zeitweise gesehen hat, beweist
der einigermaßen apokryphe Bericht, den Walahfrid in seine
«Vita» aufgenommen hat53: Otmar wäre danach von Waltram auf

46 Vgl. Lso Müller, Der Gotthard-Raum in der Frühzeit, SZG 7 (1957),
S. 444f.

50 Zum folgenden Levison, Die Iren, S. 255ff.
51 Ionas, Vita Columbani II, 23, hg. v. Bruno Krusch, SS rer. Germ.

(1905), S. 283.
52 Vgl. R. Laprat, Saint Colomban et la Gaule franque, in: Melanges

Colombanions, Paris 1952, S. 131ff. Leo Ueding, Geschichte der Kloster-
grüiidungen der frühen Merowingerzeit. Hist. Stud. 261, Berlin 1935, S. 177.

" Wal. II, 10, S. 319.

12



den Rat des Herzogs Nebi zu Karl Martell geführt worden, der ihn
als Abt des Klosters bestätigt und zur Einführung der Regel
angehalten hätte. Die Nachricht weicht von der Tradition, wie sie

von der «Vita Otmari» auf Ratpert weitergeht, auffällig ab — denn
dort wird nur von der Privilegierung durch Pippin gesprochen —
und schließt sich dafür, wie Theodor Mayer gezeigt hat, eng an die
Pirmin-Überlieferung an54. Nun mag die solchermaßen hergestellte

Parallele erst der Zeit entstammen, da die beiden Klöster
sich auch sonst auf einer Linie gefunden hatten — was neben
vielem anderem die historiographische Tätigkeit der Reichenauer
Mönche Wetti und Walahfrid zeigt. Wenn aber in den Jahren der
Regierung Otmars die Situation der Abteien nicht ganz die gleiche
war, so lag das nun gerade daran, daß Pirmin sich in dem Stil und
mit den Mitteln zu behaupten suchte, denen in der «Vita» das
Verhalten des Gallus entspricht. Er hielt sein Kloster, das er ohne
Mitwirkung des Konstanzer Bischofs gegründet hatte55, auf Grund
eben jenes von den peregrini eingeführten Prinzips von der Diö-
zesangewalt frei56 und nahm dazu den Beistand der fränkischen
Zentralgewalt in Anspruch. Der Widerstand Pirmins gegen die
allmählich sich verfestigende Kirchenordnung ist demnach anderer
Art gewesen — auch anders und noch rascher zum Scheitern
gebracht worden — als derjenige Otmars; aber seine historischen
Wurzeln waren, wie die «Vita Galli» zeigt, in der Nachbarabtei
bekannt, und man hat sich mit ihnen beschäftigt.

Die politische Thematik ist damit in den Vordergrund gerückt.
Von hier aus würde sich der Einklang mit einer skeptischen
Beurteilung der «Vita» leicht erreichen lassen. Schon Zoepf hat eine
lange Reihe von Fällen zusammengestellt, in denen sich die
«Nützlichkeits-Tendenz» der Hagiographie abzeichnet57, so deutlich oft,
daß die Fiktion in die Augen springt. Und gewiß ist manches, was
die «Vita» aus dem Wirken ihres Heiligen als festes Ergebnis her-

54 ThEODOR Mayer, Die Anfänge der Reichenau, ZGO 101 (1953), S. 331ff.
55 Theodor Mayer, Bonifatius und Pirmin, in: Sankt Bonifatius zum

1200. Todestag, Fulda 1954, S. 456f. Konstanz und St. Gallen, S. 491.
56 Mayer, Anfänge der Reichenau, S. 349ff.
57 Ludwig Zoepf, Das Heiligen-Leben im 10. Jh. Beitr. Kulturgesch.

MA u. Renaiss. 1, Leipzig u. Berlin 1908, S. 13ff.

13



vorgehen läßt, für Otmars Zeit wieder Postulat, umstrittene
Forderung. Doch indem wir das bemerken, kommen wir zu keinem
anderen Schluß, als daß wir unseren Text genau betrachten müssen.
Die Zweckdienlichkeit vieler Motive beweist an sich nichts gegen
ihre Historizität und gegen diejenige anderer Motive erst recht
nichts. Um den historischen Gehalt der «Vita Galli» festzustellen,
bedienen wir uns eines Umwegs. Wir versuchen, aus den wichtigsten
Viten der Merowingerzeit ein allgemeines Bild, ein Schema wenn
man will, des Heiligen zu gewinnen. Wird der heilige Gallus in ihm
aufgehen — oder wird er sich selbständig, mit individuellen Zügen
von ihm abheben? Wir möchten so dem Doppelcharakter der Vita
Rechnung tragen, die als Erbauungsbuch nicht ans Einmalige
gebunden ist, doch als Geschichtsbuch eben dieses Einmalige
aufsucht. Dann gilt es, nach den Anhaltspunkten echter Tradition zu
fahnden — deren Verhältnis zu der Absicht unserer Autoren
schließlich faßbar werden müßte. Am Ende ist der Übergang zu

wagen von der Perspektive der «Vita», die wir skizzierten, zum
historischen Umriß, wie er sich uns aus der Deutung der Texte
ergeben mag.

Zur angiographischen Einordnung

Erst der Tod, der Ausgang aller Prüfungen, entscheidet, ob ein
Mensch zum Stand der Heiligkeit emporgestiegen sei. Erst denen,
die sein Grab besuchen, wird die Gewißheit zuteil, daß ein in
solchem Grade Auserwählter unter ihnen war. Doch indem sie nun
sein Leben überschauen, werden ihnen Zeichen der Begnadung
regelmäßig schon in dessen Anfang sichtbar. — Das Leben eines

Heiligen ist einmalig und einzigartig; doch die Wahrnehmung der
Zeitgenossen — und erst recht diejenige der Nachwelt — kann
etwas Gleichförmiges haben, weil sie sich meist an den äußeren
Ablauf hält, ihn auch auf Muster bezieht. Und auf Muster kann
der Heilige sich selbst bezogen haben. Nirgends ist der persönliche
Kern schwerer zu fassen. Daher gilt die Frage, welche Züge einer
Vita individuell und welche typisch seien, immer nur der Vita,
nie dem Heiligen. Eine Mitteilung, die ihre Originalität als zweifellos
historisch zu erkennen gibt, kann sich bei späteren Bearbeitern

14



abschleifen, so sehr, daß sie als bloßer Topos wirkt; aber der Heilige
bleibt derselbe. Legendenstudien, besonders solche, die auf
psychologische Begriffe bauen, erhalten leicht einen vermessenen Anstrich;
denn es sieht so aus, als untersuchten sie die «Echtheit» eines oder
vieler Heiligen — eine methodische und vor allem eine theologische
Unmöglichkeit. Das einzige, was die Deutung einer Vita abklären
kann, ist die mehr oder minder reale Kenntnis ihres Verfassers,
die Echtheit von Erinnerung und Tradition. Nur bei wenigen reicht
die Intensität des Berichtes aus zu einem eigentlichen Persönlichkeitsbild;

bei vielen gibt die Mitteilung nicht mehr als den Rahmen
dazu. Wo das Individuelle ganz zurücktritt, liegt kein Beweis gegen
den Heiligen vor; den Zweifel zieht allein die Aussage des Textes
auf sich; der extreme Schluß besagt dann, der Vitenschreiber habe
von dem Heiligen so gut wie nichts gewußt und habe an die Stelle
des Wissens eine Vorstellung gesetzt, die er nur mit allgemeinen
Zügen schildern konnte. Auch dieser Erkenntnis fällt kein Heiliger
zum Opfer, sondern nur die Hoffnung, einen Heiligen dort zu sehen,
wo die Vita ihn — aus welchen Gründen immer — hat sehen
wollen.—Dem Typus des frühmittelalterlichen Heiligen also entspricht
es, daß schon im Kind sich Ungewöhnliches anzeigt. Die Eltern
sind meist vornehm und reich; auch fromm, sofern sie Christen
sind; da ist zum Heiligen hin die Steigerung möglieh: «nobilis
quidem genere, sed nobilior fide58». Der Knabe ist in frühesten
Jahren ernst und lernbegierig59; zu den Tugenden, die hier — oft
schon im Sinn einer Gesamtcharakteristik — angeführt werden,
gehört zumal ein hohes Pflichtgefühl und eine gleichmäßige Liebe
zu den Mitmenschen, die von allen erwidert wird60. Der Bildungs-

58 Vita Fursei 1, SS rer. Merov. 4, S. 434, mit anderen Beispielen zit.
bei Margrit Koch, Sankt Fridolin und sein Biograph Butther. Geist und
Werk der Zeiten 3, Zürich 1959, S. 94f. Dazu auch Heda, Hisl. ecel. III, 19,
hg. v. Charles Plummer, Oxford 1946, 1, S. 164. — Wetti 1, S. 257. Vgl.
auch Wal. I, 1, S. 285. Zoepf, Heiligen-Leben, S. 40. Eine beliebte Steigerung,

besonders bei irischen oder angeblich irischen Heiligen, ist die
Konstruktion einer auf königliches Geblüt weisenden Genealogie.

59 Koch, Fridolin, S. 94ff. mit Beispielen u. Lit.
80 Zoepf, Heil igen-Leben, S. 40f. Auch die Eloquenz tritt unter den

Eigenschaften hervor, Vita Amati 10, SS rer. Merov. 4, S. 219, und bes.
Vita Desiderii Carducae ep. 1, SS rer. Merov. 4, S. 564.

15



weg führt ihn einem Lehrer zu, einem Mann von höchster Weisheit
und Kenntnis: der Nachfolgegedanke entwickelt sich an diesem
Motiv; von dem geistigen Lenker übernimmt der Heranwachsende
die Neigung zur Askese, oft zur Einsamkeit und andere
Eigenschaften, zu denen in einem seltenen Falle die «hilaritas» gerechnet
wird61. Ein Idealbild nicht nur der Tugend, sondern auch der
Schulung entwirft der Autor. «. .liberalium litterarum doctrinis
et grammaticorum studiis ingenio capaci dare coepit laborem»,
sagt Jonas von Columban; der Bericht pflegt hier besonders deutlich

in den Topos einzumünden, und bezeichnend ist, daß Walahfrid

das bei Wetti noch fehlende Thema aufgreift, nicht weil ihm
über die Bildung des Gallus mehr bekannt geworden wäre, sondern
weil er sich das Bild des Heiligen ohne diesen Zug nicht denken
kann62. Die schon in früher Lehre erworbenen Fähigkeiten erscheinen

öfters im Zusammenhang mit einer Wahl (zum Bischof etwa)
zu einer Empfehlung des Kandidaten vereinigt63.

Es folgt die peregrinatio. Die Priesterweihe bezeichnet zuvor den

Augenblick der Verselbständigung. Der junge Gottesmann sucht
den asketischen Lebensplan, zu dem er sich herangebildet hat, zu
verwirklichen; er löst sich, oft gegen den Willen der Seinen, von
den angestammten Bindungen, verläßt den heimatlichen Kreis64.
Seinem Wirken stehen nun mehrere Felder offen, die uns weit
auseinanderzuliegen scheinen, die aber zu der Bestimmung des

61 Vita Germani 4, SS rer. Merov. 5, S. 34f., vgl. unten S. 37. Im übrigen
Bcda über den hl. Cuthbert, Hist. eccl. IV, 25, S. 268f. Besonders typisch,
bes. zur Horkunft, Gregor v. Tours über den hl. Gallus v. Clermont, Liber
vitae patrum VI, lf., S. 680f. Ebd. X, lf., S. 706f. über den hl. Friardus,
und XII, 2f., S. 713, über den hl. Braehio. Katalog der Eigenschaften:
Vita s. Remedii lf., Auct. antiquiss. 4jj, S. 64f. Gregor v. Tours, a. a. O. XIV,
S. 718, über den hl. Martius. Vita Columbani I, 3f., S. 157f.

62 Vita Columbani I, 3, S. 155. Wal. I, 1, S. 285: «. .divinas epotavit
scripturas, ut. grammaticao etiam regulas metrorumque subtilitates
capaci consequeretur ingenio.» Dazu Gregor v. Tours, Liber in gloria marty-
rum 103, S. 557, und De virtutibus s. Martini 33, S. 604. Bes. auch Venant.
Fortunat., Vita s. Hilarii 3ff., Auct. antiquiss. 42, S. 2ff.

63 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum II, 1, S. 669 (Illidius), u. VIII,
3, S. 693 (Nicotius). Wetti 24, S. 269. Wal. I, 24, S. 302. Vita s. Arnulfi lff.,
SS rer. Merov. 2, S. 432ff.

64 Zoepf, Heiligen-Leben, S. 4L Koch, Fridolin, S. 98.

10



Heiligen alle in gleich unmittelbarem Bezug stehen: Mission — Ein-
siedlertum — Klostergründung. Eindrücklich sind diese Möglichkeiten

im Leben des Furseus verbunden, der zuerst in Irland das
Christentum predigt, dann in England ein Kloster ins Leben ruft,
sein Leben in der Einöde zu beschließen gedenkt, aber die
Einsiedelei nach einem Jahr schon wieder verläßt und in Gallien noch
einmal ein Kloster gründet65. Im Zusammenhang mit der Gallus-
vita muß uns zunächst das Thema der Mission beschäftigen; als

Kämpfer gegen das Heidentum tritt der Heilige dort in Erscheinung,

ehe er an der Steinach die Einsamkeit sucht und gewissermaßen

eine Vorform des späteren Klosters schafft; die Reihenfolge
steht im Einklang mit dem offenbar verbreiteten Muster, nach
welchem für den Confessor — im Gegensatz zum Märtyrer — die
Heidenbekehrung einen befristeten Auftrag darstellen kann, zum
expansiven Lebensabschnitt wird, dem eine stillere Phase der
Bewährung folgt66. Der Missionar, der sich zu Völkern vorwagt, die
von der christlichen Botschaft noch nie erreicht worden sind, trifft
auf einen geschlossenen Komplex von Kult und Brauchtum, der
in der Wirklichkeit seine je örtliche und ethnische Prägung hatte,
den aber die Viten oft sehr weitgehend auf ein allgemeines Bild
zurückstilisieren, mit unzähligen Zitaten auf die Bibel beziehen67.
Auch die Gewaltsamkeit, mit welcher der Heilige in den feindlichen
Kreis eindringen muß, entspricht nicht nur den historischen
Umständen, sondern ist zugleich noch Moses-Reminiszenz. Sein Wirken,

sein Kampf wird faßbar namentlich im Vorgehen gegen Tempel

und Kultbilder. Venantius Fortunatus beschreibt den Zornes-

85 Beda, Hist. eccl. III, 19, S. 167f. Vgl. Koch, Fridolin, S. 58. Venant.
Fortunat., Vita s. Paterni 4, S. 34. Gregor v. Tours, Liber vitae patrum
XII, 1, S. 712. Weitere Beispiele unten S. 40ff.

68 Ionas, Vita Columbani II, 8, S. 243f., übor den hl. Eusthasius. Vita
Richarii 9, SS rer. Merov. 4, S. 393 f.

67 Vgl. bes. Gregor v. Tours, Hist. II, 10, S. 58f. Weiteres Material bei
Anton Mayer, Religions- und kultgeschichtliche Züge in bonifatianischen
Quellen, in: Sankt Bonifatius, Fulda 1954, S. 291 ff. Cabrol-Leclercq 6,
Sp. 430f., auch zu den heidnisch-christl. Mischgebieten. Im Fall der «Vita
Galli» ist zu beachten, wie Walahfrid in der Boschreibung heidnischen Kultes
weit über Wetti hinausgreift — aus größerer historischer Kenntnis, nicht
aus reichhaltigerer spezifischer Information.

17



eifer, mit dem der heilige Amantius zu Werk geht; vor der Rache
der Heiden bewahrt den Heiligen nur von Mal zu Mal das Wunder,
das Gott ihm sendet — der Widerstand wird gelähmt, ein Blitz
vollendet das Zerstörungswerk68, oder die Bevölkerung selbst wird
von heiliger Wut ergriffen und hilft das vordem angebetete Bild
zerschlagen69. Der heilige Gallus von Clermont steckt einen Tempel
in Brand und flieht dann zum König, der ihn vor dem Volke
schützt70. Durch Feuer werden die Kultstätten meist vernichtet71 —
das Verfahren des Gallus in Tuggen fügt sich diesem Motivkreis
aufs genaueste ein, und wenn der Heilige in Bregenz die Götzenbilder

zerschlägt und in den See wirft, so folgt er dem Beispiel
Mose, der das goldene Kalb zertrümmert und den Staub ins Wasser
streut72. Die wunderbare Festigkeit, mit welcher der Missionar
der Empörung der Heiden begegnet, kann aber nun — wie in
jener zweiten Episode der Gallusvita — in die Predigt münden,
durch die der neue Glaube seine Macht zu erkennen gibt73: die
zuvor gepriesene eloquentia des Heiligen trägt ihre Früchte.

Zu den Wundertaten, die das heidnische Volk mit dem Glaubensboten

versöhnen und es von der Macht des Christentums überzeugen,

gehört die Austreibung von Dämonen. Gerade die Fridiburga-
Geschichte in der Gallusvita wird noch zeigen, wie tief und
notwendig der Zusammenhang von Exorzismus und Mission ist74. In
der «Vita s. Amantii» schließt sich die Heilung einer besessenen

88 Venant. Fortunat., Vita s. Amantii 3 u. 5, S. 56 u. 58. Vitas. Patemi 5.
S. 34. Vgl. Sulp. Sev., Vita s. Martini 13f., hg. v. Karl Halm (CSEL), 1866,
S. 122ff. Vita Bavonis 4, SS rer. Merov. 4, S. 537.

89 Gregor v. Tours, Hist. VIII, 15, S. 380ff. Vgl. Vita Amandi 15, SS rer.
Merov. 5, S. 439.

70 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum VI, 2, S. 681.
'i Beda, Hist. eccl. II, 13, S. 113. Vita Columbani II, 25, S. 289. Zur

Umwandlung heidnischer Kultstätten in christliche Kirchen Ueding,
Klostergründungen, S. 137ff.

72 Wetti 4 u. 6, S. 259f. Wal. 1, 4 u. 6, S. 287ff. Exod. 32, 20. Ueding,
Klostergründungen, S. 140f. Mayer, Religionsgesch. Züge, S. 310f. Vgl. auch
Gregor d. Gr., Dial. II, 8, hg. v. Umberto Moricca, Rom 1924, S. 95f.; wie
in der Gallusvita ist hier (II, 10, S. 97) von einem «aereum idolum» die Rede.

73 Sulp. Sev., Vita s. Martini 15, S. 125. Beda, Hist. eccl. III, 22, S. 171f.
Vita Haimhrammi 4, SS rer. Merov. 4, S. 475f.

74 Unten S. 59 f.

IS



Frau unmittelbar an die Vernichtung der heidnischen Kultstätte
an75. In dem Augenblick, da Afra bekehrt wird, erscheint ein
Dämon und klagt, daß er vertrieben werde; da ist, wie in der «Vita
Galli» auclL, die Rede vom abyssus, der dem Bösen zuletzt einzig
noch offensteht76. Columban tut sich in der Heilung Besessener
besonders hervor77; Knaben und Männer sind darunter — sie
bleiben im ganzen weitaus in der Minderzahl78. Meist sind es
Mädchen, die heimgesucht werden79: in der «Vita Remedii» erscheint
das Motiv, daß der Dämon durch den Mund der Besessenen den
Heiligen nennen muß, der ihn allein vertreiben kann80; die «Vita
Germani» berichtet, wie die Geheilte der Welt entsagt und den
Schleier nimmt81. Ist es eine Fürstentochter, die vom bösen Geist
befreit werden muß, wie in zwei Fällen bei Gregor von Tours, so
will der beglückte Vater den Retter mit Silber und Gold überhäufen

— der Heilige aber weist solchen Lohn zurück und bittet nur
um ein Privileg für den Ort seines Wirkens82. Die Dämonen, die

75 Venant. Fortunat., Vita s. Amantii 5, S. 58. Allgemeines bei Heinrich
Günter, Psychologie der Legende, Freiburg 1949, S. 291 ff., und Die christliche
Legende dee Abendlandes, Heidelberg 1910, S. 113f. Cabrol-Leclercq 5, 1,
Sp. 964ff.

78 Conversio et passio Afrae 6f., SS rer. Merov. 3, S. 58ff. Wetti 18, S. 266.
Wal. I, 18, S. 298 (Apokal. 20, 3).

77 Vita Columbani I, 20f. u. 25, S. 197f. u. 208. Vgl. auch über Abt
Bertulf v. Bobbio, ebd. II, 23, S. 284f.

78 Vgl. etwa Sulp. Sev., Vita s. Martini 17, S. 126f. Gregor v. Tours,
Liber de miraculis b. Andreae 17, S. 835.

7S Vita Antonii (Evagrius) 71, Migne PG 26, Sp. 943f. Vita s. Remedii 6,
Auct. antiquiss. 42, S. 66. Venant. Fortunat., Vita s. Germani 26, S. 17.
Viele Beispiele bei Günter, Psychologie der Legende, S. 75f. Der «Vita Galli»
besonders nahe die Beschwörungsformel in der Vita Eligii II, 12, SS rer.
Merov. 4, S. 701. Vgl. auch II, 11, ebd.

80 Wetti 16, S. 265. Wal. I, 16, S. 296f. Ähnlich Vita s. Eugendi 11, in:
Vita patrum Iurensium, SS rer. Merov. 3. S. 158f. Heinrich Günter,
Legenden-Studien, Köln 1906, S. 17 ti. 48f.: auch die Verhöhnung anderer,
welche die Heilung vorsuchen.

"i Venant. Fortunat., Vita s. Germani 26, S. 17. Wetti 22, S. 268f. Wal. I,
22, S. 300f. Ein der Fridiburga-Geschichte nahe verwandter Fall: Vita
Columbani II, 7, S. 241 ff.

82 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum II, 1, S. 669, wo der Dämon
gleichfalls selbst den Exorzisten nennt, und Liber in gloria confessorum 62,

1!)



Gallus in der Bodenseegegend allmählich in die Enge treibt, werfen
mit Steinen nach Hiltibod, der ihn zu seinem künftigen Wohnplatz
geführt hat83; auch dieses Motiv findet sich bei Gregor von Tours84.

Da sie aber erkennen, daß ihre Herrschaft in der Region gebrochen
ist, hört man von der Anhöhe her ihr Jammern: «Quid agimus vel
quo pergimus? Non licet nobis propter istum [peregrinum] neque
inter homines neque in heremis habitare. ..85.» Ähnlich tönt es

dem heiligen Germanus entgegen, wenn er nach Autun hinüberreist:

«. .si de locis cultis nos inconsideranter repellis, vel habitare
concede silvarum per solitudinem, ut liceat miseris per deserta

securos errare...8<i.» Dem Antonius aber klagt der Teufel: «En
nulluni iam habeo locum, nullam possideo civitatem.. solitudines
ipsae monachorum stipantur choris. ,87.» Und auch bei Gregor
von Tours erscheinen die Wendungen des Dämonengesprächs —
auch bei ihm das Wasser als Aufenthalt der bedrängten Geister88.

Mit täuschenden Rufen suchen die Dämonen den Frommen lästig
zu fallen89, in wechselnder Verwandlung bemühen sie sich, das

gottgefällige Leben zu stören; der heilige Antonius warnt die
Mönche vor dieser Erscheinung: «. .assumentes nunc mulierum,
nunc bestiarum, nunc serpentium formas. .90.» Als nackte Frauen

— so, wie sie sich an der Steinach zeigen — behelligen sie die
Gottesmänner besonders gern91. Aber der Missionar hat es auch

S. 784. Wetti 19 u. 21, S. 267f. Wal. I, 19 u. 21, S. 298ff. Heinrich Büttner,
Geschichte des Elsaß 1, Berlin 1939, S. 56.

83 Wetti 12, S. 263. Wal. I, 12, S. 294. Vgl. das Rachemotiv bei Gregor
d. Gr., Dial. I, 10, S. 60.

84 Gregor v. Tours, Liber de miraculis b. Andreae 6, S. 830: Besonders
deutlich ist hier der Zusammenhang mit dem Heidentum; die Dämonen
hausen in antikem Gemäuer; vgl. auch Gregor d. Gr., Dial. II, 10, S. 97.

Liber vitae patrum I, 1, S. 664.

" Wetti 12, S. 264. Wal. I, 12, S. 294. Vgl. das besonders schöne Dämonengespräch

Wetti 7, S. 261. Wal. I, 7, S. 290.
88 Venant. Fortunat., Vita s. Germani 29, S. 17.
87 Vita s. Antonii 41, Sp. 903f.
88 Liber vitae patrum XVII, 4, S. 731. Liber in gloria confessorum 30,

S. 766f. — Eine Hauptquello für das Motiv ist natürlich Matth. 8, 31.
8» Vita Antonii 26, Sp. 883f. Sulp. Sev., Dial. III, 15, S. 213.
90 Vita Antonii 23, Sp. 877f.
9i Vita s. Romani 17, in: Vita patrum Iurensium, S. 141 f. Derselbe

20



mit feindlichen Tieren und besonders mit Schlangen zu tun. Auf
der Reichenau findet Pirmin sie vor — und vertreibt sie in der
Zeit von drei Tagen92; den Schlangen auf der Insel Gallinaria sagt
Hilarius den Kampf an93; so weichen sie auch von der Steinach,
da Gallus hier seinen Aufenthalt wählt94. Der Zusammenhang mit
dem zivilisatorischen Wirken des Glaubensboten ist offensichtlich95;
offensichtlich auch die Ausstrahlung, auf die es dem Missionar
ankommen muß: über die Siedlungen hinaus in kaum noch bewohntes
Gebiet, wo Ungetier und Dämonen — wo heidnische Kulte weiter
nisten können. Grenzen kündigen sich an — der Heilige meint
wohl einmal, die Zeit sei noch nicht reif für ihn, denn noch scheint
die Abwehr des Bösen ihm übermächtig96; meist aber zeigt ihn
die Legende als Sieger, vor dem das Böse Schritt um Schritt
zurückweicht97.

Indem den Heiligen nun der Weg seiner Sendung ins Unwegsame

hinausführt, sieht er ein zweites Ziel der peregrinatio näher
rücken: die Einsamkeit. Wir sahen, wie er sie erobern muß —
schwierig ist aber auch, da das Bedürfnis, in ihr zu verweilen, sich
geltend macht, die Wahl eines Ortes. Margrit Koch hat darauf
hingewiesen, wie der entsprechende Passus der «Vita Galli»
besonders reich mit Bibelzitaten durchsetzt ist98; die Topik, aus der
das Motiv lebt, gibt sich in einer großen Tradition zu erkennen,
die Curtius mit dem Stichwort locus amoenus bezeichnet hat99.

Diakon Sabinianus, der in dieser Weise versucht wird, vertreibt eine Schlange
aus dem Mühlteich. Vgl. auch die Verwandlung in Vogel und Frau, Gregor
d. Gr., Dial. II, 2, S. 78.

92 Vita Pirminii 7, Quellensammlung d. bad. Landesgesch. 1, hg. V.
F. J. Mone, Karlsruhe 1848, S. 32.

93 Venant, Fortunat., Vita s. Hilarii 10, S. 5.
94 Wetti 13, S. 264. Wal. I, 13, S. 294. Woitero Beispiele bei Günter,

Psychologie der Legende, S. 183. Vita Amandi I, 2, S. 432.
95 An die Bedeutung des Mythus von dem schlangenfreien und so als

besonders christlich gekennzeichneten Irland erinnert Koch, Frulolin, S. 65.
98 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum I, 1, S. 664. Vgl. Vita Amandi I,

16, S. 440.
<>' Beda, Hist. eccl. IV, 26, S. 271.
98 Koch, Fridolin, S. 109. Wetti 10f., S. 262f. Wal. I, 10f., S. 291ff.
99 Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter,

2. Aufl., Bern 1954, S. 202ff.

21



Die Abgeschiedenheit erwartet den menschenscheu Gewordenen
oft erst nach langer Suche: drei Tage und drei Nächte zieht
Antonius dahin, bis er Berg und Quelle findet, wo er bleiben kann100.

Der Platz wirkt zunächst vielleicht unwirtlich, wie die Insel Farne,
da sie der heilige Cuthbert betritt101, und erst der Einsiedler macht
sie bewohnbar. Aber durchaus die Regel ist, daß ein hilfreicher
Mann aus der Gegend den Gottesmann durch Wald und Wildnis
an eine verborgene Stelle bringt, wo überraschend ein fruchtbarer,
lieblicher Fleck sich zeigt. Dem heiligen Eligius beweist die Fülle
und Schönheit des Ortes, daß Gott sein Verweilen gutheißt102;
«habitacula iustorum benedicentur», zitiert er (Prov. 3,3), während
Gallus, da ein göttliches Zeichen ihm Halt gebietet, «haec requies
mea in saeculum saeculi» ausruft: «hie habitabo, quoniam elegi
eam» (Ps. 131, 14)103. Bei Wetti verlangt es den Heiligen nur nach
einem bewohnbaren Platz, wo er ein Bet- und ein Wohnhaus
erbauen könne; nach Walahfrid sucht er einen ebenen Bezirk, «aquis
abundantem puris et salubribus»: Wasserreichtum ist jedenfalls
das Ausschlaggebende; die Erzähler nehmen beide auf den Hang
ihres Helden zum Fischen Rücksicht104. Die Nähe eines Flusses

«cum multitudine piscium» ist auch dem heiligen Germanus wichtig,

da er sich in Grandval niederläßt105. — Die Einsamkeit ist
das Element des Gottgeweihten106: «pauper quidem propter
Christum in saeculo effectus, sed iam dives virtute Domini, velut Helias
novus ad heremum properat et inter bestias et feras silvae, par-
vulis mansiuneulis patratis, cotidiana meditaciono laudes Deo

i°» Vita Antonii 49, Sp. 913ff.
i"i Beda, Hist. eccl. IV, 26, S. 271.
i«2 Vita Eligii I, 16, S. 682. Vgl. Vita s. Romani 1, S. 132. Vita Haim-

hrammi 6, S.478. Passio Thrudperti 3, SS rer. Merov. 4, S. 358. Vita Cor-
biniani 23, SS rer. Merov. 6, S. 580. Eigil, Vita s. Sturmi 9, MG SS 2, S. 369.

i°3 Wetti 11, S. 263. Wal. I, 11, S. 292f.
i»4 Vgl. unten S. 34 f.
105 Vita Germani 8, S. 36. — Vgl. anderseits Vita Columbani I, 27, S. 213,

das Mißfallen des Heiligen über den Ort (Bregenz); Wetti dagegen erklärt
im Zusammenhang mit Tuggen: «Placuit ille locus» (4, S. 259, vgl. Wal. I,
4, S. 287).

i°8 Vita Antonii 85, Sp. 961 f.

¦2-2



6

personat107». Fließend ist hier der Übergang zur Klostergründung:
Schüler können sich um den Einsiedler scharen, die allmählich zu
Konventualen werden; eine Art von kollektiver Abgeschiedenheit
mag sich herstellen108. Aber deutlich ist dieses Leben von allem
getrennt, was mit der kirchlichen Organisation und Ämterhierar-
chie zu tun hat. Ein Höhepunkt der Lebensbeschreibung ist in
unzähligen Fällen der Kampf, der den Heiligen erwartet, wenn
sein Ruf aus der entlegenen Klause zu den Mächtigen der Welt
gedrungen ist. Da sind die Tage der Sammlung und Kontemplation,
der stillen Kasteiung zu Ende. Man dringt in ihn, das eben vakante
Bischofsamt zu übernehmen. Er sträubt sich lange109; ergreift
sogar die Flucht, verbirgt sich in der Einöde, bis man ihn doch
erreicht und zur Annahme nötigt110. Doch oft macht ihn sein Amt
nicht glücklich; es kann geschehen, daß er ihm entsagt und zum
weitabgewandten Leben zurückkehrtU1. Immer ist es Bescheidenheit,
die den Heiligen hindert, sich die hohe Aufgabe zuzutrauen; er
beteuert laut (voeiferans), daß er so großen Vertrauens nicht würdig
sei, und einstimmig erschallt dann der Widerspruch des Volkes112.

Bescheiden bleibt er auch im Amt113, und diese Eigenschaft tritt
noch in anderem Zusammenhang charakteristisch und regelmäßig
hervor: in seinem Wunsch, die Wunder, die er vollbringt, nicht
bekannt wrerden zu lassen: «Cave, ne alicui hoc dicas, donec glo-
riam Dei videas», sagt Gallus zu seinem Begleiter, da er den Bären
gezähmt hat114. Tödliche Strafe kann den Schwätzer treffen, der
diese Bitte nicht achtet115. Das Schweigegebot gilt meist für die
Lebenszeit des Wundertäters116; aber noch der Biograph kann die

i»7 Vita Arnulfi 21, S. 441. Vita Amati 10, S. 218f.
i<>8 Vita Richarii 12f., S. 396f.
109 Beda, Hist. eccl. 4, 26, S. 272 (Cuthbert).
11» Vita Eptadii 8f., SS rer. Merov. 3, S. 189f.
111 Vita Amandi I, 18, S. 442f. Vgl. dazu Wetti 19ff., S. 266ff. Wal. I

19fT., S. 298ff. Zu dem Motiv bes. unten S. 40 f.
"2 Beda, Hist. eccl. IV, 26, S. 272. Zoepf, Heiligen-Leben, S. 57f.
113 Vita Corbiniani 9, S. 567.
"4 Wetti 11, S. 263, Wal. I, 11, S. 293.
116 Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 58, S. 781.
118 Beda, Hist. eccl. IV, 3, S. 209. Vita Eligii I, 29, S. 686. Eugippius, Vita

Severini 16, hg. v. Th. Mommsen, SS rer. Germ. (1898), S. 28; vgl. 13, S. 25.

2:;



Wunder, die er erzählt, als Auswahl bezeichnen, die er mit der vom
Heiligen vorgelebten Zurückhaltung getroffen habe117; und erst
recht kann der Tatbestand verwischt werden, wenn der Mann
Gottes die heilige Kraft einem anderen zuschreibt118. Ein mehr
äußerliches Zeichen der Demut sei noch erwähnt: der Heilige lehnt
es ab, zu reiten; «opus evangelii magis ambulando per loca, quam
equitando perficere119»: so sieht er seinen Auftrag vorgezeichnet120.

Auch in der tiefsten Einsamkeit hat der Asket seine Gefährten:
die Tiere. «Solatium vero absque Dei adiutorio nulluni habens,
cohabitatores enini bestiae avesque illi erant, qui ad eum cotidie
tamquam ad Dei famulum confluebant»: so heißt es von Aemi-
lianus121; und zahllos sind die Beispiele von Heiligen, die auch
reißende Tiere mit wunderbarer Macht bezähmen122 oder sie doch

aus ihrer Nähe wegzubannen vermögen123. Ein Bär ist es, den
Gallus sich Untertan macht124. Bären hatColumban schon zweimal
vertrieben125, ehe er sich einen — in Bregenz — zum Gehorsam
erzieht126. Florentius hat einen Bären zum Schafhirten gemacht127;
dem heiligen Maximin von Trier hat einer auf der Romfahrt den
Esel getötet und muß das Gepäck von ihm übernehmen128. Wie
sehr auch hier die Bezwingung des Heidnisch-Dämonischen
mitspielt, läßt die Episode in der Germanusvita erkennen, wo der

Heilige über zwei Bären das Kreuz schlägt, so daß sie von ihrem

117 Sulp. Sev., Vita s. Martini 1, S. 111.
il» Sulp. Sev., Dial. I, 11, S. 163. Wetti 28, S. 272. Wal. I, 28, S. 306.
n» Beda, Hist. eccl. IV, 3, S. 206. Vgl. auch Vita Richarii 10, S. 394f.
120 Dazu Wetti 17, S. 266. Die ausdrückliche Weigerung fehlt bei Walahfrid,

dessen Reitgewohnheit Notker im Zusammenhang der «Vita Galli»

glossiert hat. Zoepf, Heiligen-Leben, S. 234f.
m Gregor v. Tours, Liber vitae patrum XII, 1, S. 712.
122 Etwa Sulp. Sev., Dial. I, 13, S. 165, vom hl. Postumianus.
123 Vita Antonii 50, Sp. 915ff.
124 Wetti 11, S. 263. Wal. I, 11, S. 293.
125 Vita Columbani I, 8 u. 17, S. 167 u. 181. Vgl. auch Jonas, Vita Ve-

dastis 6, S. 314.
i28 I, 27, S. 216.
127 Gregor d. Gr., Dial. III, 15, S. 171. Dem hl. Severin dient ein Bär als

Führer durch die verschneiten Alpen, Eugippius, Vita Severini 29, S. 37f.
128 Vita Maximini 7, SS rer. Merov. 3, S. 77.

24



Opfer weichen und sich gegenseitig töten129. Nicht weniger reich
belegt ist der wunderbare Umgang mit Fischen130. Der
Lebensunterhalt des Heiligen wird durch leichte, große Beute gesichert131;
sein Wunsch genügt, damit das Netz nicht leer bleibt132, auch wenn
der Fang nach menschlichem Ermessen nicht gelingen kann133;
den Zweiflern wird der Fisch auf die Tafel gezaubert134. Und wo
alle Auskunft versagt, da findet sich ein Helfer: dem Corbinian
bringt ein Adler einen Fisch von unerhörter GrößeI35, die Columban-
gruppe wird in Bregenz drei Tage lang von einem Vogelschwarm
versorgt136, und einer Reihe von Heiligen stehen Ottern bei der
Nahrungssuche bei137 — so auch dem Gallus138. Ernährungswunder:

sie schließen sich natürlich an die biblischen Berichte von der
Speisung der Fünftausend und von Petri wunderbarem Fischzug
an139, und die Versorgerrolle spiegelt sich in ihnen, die dem Got-
tesmanne zufällt, wenn er das Vertrauen des Volkes gewonnen
hat140. Eine hübsche Form von Institutionalisierung des Wunders
gibt die «Vita Sigirammi141». — Dem Heiligen, der sich und
vielleicht schon eine Gruppe von Schülern in weltverlassenem Gebiet
ansiedelt, liegt es nicht nur ob, den gewählten Platz zu sichern

J29 Venant. Fortunat., Vita s. Germani 33, S. 18. Viele weitere Beispiele
bei Günter, Legenden-Studien, S. 158. Die christliche Legende, S. 80f.
Psychologie der Legende, S. 180ff.

130 Das Motiv in der «Vita Galli»: unten S. 34 f.
»« Vita Rusticulae 4, SS rer. Merov. 4, S. 341.
132 Sulp. Sev., Dial. III, 10, S. 207.
133 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum XVII, 4, S. 731 f.
134 Gregor d. Gr., Dial. I, 1, S. 17.
135 Vita Corbiniani 17, S. 574f., wo auf frühere analoge Fälle verwiesen

wird.
138 Vita Columbani I, 27, S. 215.
137 Mary Donatus, Beasts and Birds in the Lives of the Early Irish Saints,

Philadelphia 1934, S. 155 f.
138 Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 272. Wal. I, 28, S. 306.
139 Besonders deutlich in der Vita Columbani I, 17, S. 183; vgl. auch I,

11 u. 22, S. 171 u. 204f. Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 5, S. 752.
140 Ionas, Vita lohannis abbatis 13, S. 336f. Vita Lupicini 3, in: Vita

patrum Iuronsium, S. 144f. Im übrigen Günter, Legenden-Studien, S. 162ff.
Christliche Legende, S. 96f.

141 Kap. 19, SS rer. Merov. 4, S. 617.

2fi



und für Speise und Trank zu sorgen, sondern früher oder später
auch für Wohnung und Gebet ein festes Haus zu errichten. Und
hier erweist sich seine Wunderkraft von neuem. Mit übernatürlicher
Leichtigkeit schaffen Columban und seine Gefährten große Stämme
einen Hang hinunter zum Bau von Bobbio — und ein Bär läßt
sich an der Stelle eines erschlagenen Ochsen einspannen142. Ein
sehr beliebtes Wunder ist das «Balkenstrecken»: so, wie Gallus bei
der Erstellung seines Oratoriums einen um vier Handbreit zu
kurzen Balken nachwachsen läßt143, so der verstorbene Laurentius
bei der Erneuerung seiner Kirche144 und so der heilige Amatus bei
einem Bau145. Immer ist der Balken hernach — zum Zeugnis für
das Wunder — zu lang; bei Gregor von Tours wie in der Gallusvita
schafft er Heilung von Zahnweh.

Ob der Heilige nun allein, ob von Schülern, Mönchen umgeben, ob
er nahe oder fern den menschlichen Siedlungen seinen asketischen
Lebensplan verwirklicht — immer bleibt er denen verbunden,
die ihm gleich sind, die zur selben auserwählten Schar wie er
gehören. Antonius weiß vom Sterben seines Freundes, des

Einsiedlers Amnion, obgleich eine Reise von dreizehn Tagen die beiden

trennt: eine Vision meldet es ihm noch in derselben Stunde146;
dasselbe berichtet Beda von Ecgberct, dem irischen Eremiten147:
Gallus erfährt so den Hinschied des Columban, seines Lehrers148.

Und zu dem Wunder, das die Distanz aufhebt, gesellt sich das

andere, das sie leicht überwinden läßt: der unbekannte Weg wird
von Engeln gewiesen, oder er zeigt sich dem vertrauenden Wanderer

selbst149. In dieser frühen Zeit ist eine Botschaft aus der

142 Vita Columbani I, 30, S. 222.
"3 Vetust. 2, S. 252. Wetti 27, S. 271. Wal. I, 27, S. 305.
144 Gregor v. Tours, Liber in gloria martyrum 41, S. 515f.; vgl. 53, S. 525,

das Erlebnis des Gallus comes.
145 Vita Amati 4, S. 216f. Weitere Beispiele bei Günter, Legenden-

Studien, S. 157.
"o Vita Antonii 60, Sp. 929ff.
147 Hist. eccl. IV, 3, S. 211.
148 Wetti 26, S. 271. Wal. I, 26, S. 304.
149 Gregor v. Tours, Liber de miraculis b. Andreae 1, S. 827. Vita Wand-

regiseli 9, SS rer. Merov. 5, S. 17, mit Bezug auf Bobbio. Vetust. 1, S. 251.

Wetti 26, S. 271. Wal. I, 26, S. 304: Maginolds Weg naeh Bobbio.

26



Ferne bald erstaunlich; das Mirakel knüpft sich leicht an sie. Der
Brief ist selten und immer bedeutungsvoll (ein Motiv, dessen
Untersuchung sich lohnen würde)150; und höchst ehrwürdig das
übersandte Zeichen, das Insignium151. In diesen Themen — wie in
vielen noch — liegt die Überwindung des Raums, aber auch der
Zeit und des Todes. Der Topos zeigt sich hier mit letzter Deutlichkeit,

denn von Überpersönlichem ist ja die Rede. Das Sterben des

Heiligen, das zugleich schon sein Fortleben ist, vollzieht sich in
Formen, die das Heilsgesehehen ankündigen und auch bestätigen.
Die Totenklage folgt bestimmten Wendungen, in deren Mitte die
Fragen stehen: «Cur nos, pater, deseris? aut cui nos desolatos re-
linquis152?» Trost schafft die Gewißheit, daß der Verstorbene das
Ziel seines Strebens erreicht hat — «salva tibi sunt tua praemia»;
Leid bringt das Gefühl, vom Lehrer und Führer verlassen zu sein —
«nostri potius miserere, quos deseris153»: die Empfindung, von der
schon die Schüler des Sokrates reden154. In den zur Regel gewordenen

Kontrapunkt Freude — Schmerz kann sich eine Art von
Vorwurf mischen. «Reliquimus parentes facultatesque ac patriam»,
sagen die Schülerinnen der Radegunde, «et te secutae sumus. Cui
nos relinques. .155?» Zu Gallus, dem verstorbenen Lehrer, sagt
der Bischof Johannes: «Cur nie eduxisti de domo patris mei huc
et iam modo dereliquisti me orfanum dissolatum. .156?» — Das
Begräbnis steht im Zeichen der fortwirkenden Gegenwart des

Heiligen. Ein Wunder macht sie besonders handgreiflich: die Bahre
oder der Sarg, den das Geleit zu einer andern Stelle bringen will

iso Vita Desiderii Carducae ep. 13, S. 571f., vgl. schon S. 569f. Vgl.
Vetust. 1, S. 251. Wetti 15 u. 26, S. 265 u. 271. Wal. I, 15, 19 u. 26, S. 296.
298 u. 305.

>m Beda, Hist. eccl. II, 18, S. 121. Vetust. 1, S. 251f. Wetti 26, S. 271.
Wal. I, S. 305. Vgl. unten S. 44 ff.

152 Sulp. Sev., Epist. III, 10, S. 148. Gregor v. Tours, Liber in gloria
confessorum 104, S. 814 («Cui nos orfanas, mater saneta, relinques?»); identisch

Hist. II, 23, S. 68. Vita Eligii II, 38, S. 723. Vetust. 4, S. 253: «Pater,
cur me dereliquisti desolatum de doctrina tua?» Wetti 30, S. 274. Wal. I,
30, S. 308.

153 Sulp. Sev., ebd.
154 Piaton, Phaidon, 116a.
155 Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 104, S. 814f.
158 Vetust. 5, S. 254.

27



als der, die sich der Hingeschiedene selbst zur Ruhestätte ausersehen

hat, wird schwer, so schwer, daß keiner ihn heben kann.
Von Eligius wird das überliefert, von Vedastes, von Riticius, vom
heiligen Sturm, in einer Variation von Germanus und vom heiligen
Bischof Gregorius — und, wohl neben vielen anderen noch, von
Gallus157. Auch die Lösung entspricht einem Kanon: ein Gespann von
ungezähmten Rindern oder Stieren — in der «Vita Galli» sind es

Pferde158 — wird vor den Totenwagen gespannt, und ohne daß
ein Mensch die Zügel führte, finden sie den Weg zu der richtigen
Stelle159.

Die Person des Gallus

Es wird dem Leser nicht entgangen sein, daß der Bericht, den
die verschiedenen Fassungen unserer Vita vom Wesen und vom
Wirken des heiligen Gallus geben, mit dem soeben entworfenen,
aus andern Lebensläufen gezogenen Schema in vielen Zügen
übereinstimmt. Das bestätigt zunächst nichts weiter als die Tatsache,
daß die Schilderung eines Heiligenlebens nie ausschließlich, oft
auch nicht in erster Linie als eine Aufgabe der Historiographie
aufgefaßt wurde, sondern stets auch erbaulich gemeint war und
das Geschehen daher ganz von selber unter dem Gesichtspunkt
der Erfüllung eines göttlichen Heilsplans erscheinen ließ — eines

Heilsplans, der zwar eine weite Varietät von Erscheinungsformen,
von Indizien der Heiligkeit zuließ, aber doch auch eine feste

Ordnung der Vorkommnisse und Hindeutungen bedingte. Und
noch einmal müssen wir uns gegenwärtig halten, daß ein Typus
der Heiligenvita — und des Heiligen — zwar literarhistorisch
erfaßbar ist, seinen Ursprung aber dennoch in der geschichtlichen

i" Vita Eligii II, 37, S. 721 f. Ionas, Vita Vedastis 9, S. 317. Gregor v.
Tours, Liber in gloria confessorum 74, S. 792. Eigil, Vita s. Sturmi 15, S. 372.

Gregor v. Tours, Hist. V, 8, S. 204. Liber vitae patrum VII, 3, S. 689.

Vetust. 5, S. 254. Wetti 30, S. 274. Wal. I, 30, S. 308.
158 Wozu anzumerken ist, daß auch bei Ionas, in verwandtem Zusammenhang,

ein Pferdegespann dem Wunder dienstbar ist: Vita Columbani I, 7,
S. 165; vgl. auch Sulp. Sev., Dial. II, 3, S. 183f.

158 Virtutes Fursei löff., S. 445ff. Günter, Christliche Legende, S. 81 f.

Psychologie der Legende, S. 184f.

28



Wirklichkeit hat; denn auch sie bringt Zusammengehöriges, Gleichartiges

hervor. Wir hoffen einleuchtend zu machen, daß die Gallus-
biographie eine ganz bestimmte historiographische Absicht, neben
der erbaulichen, verfolgt; daß es also nicht nur den Intentionen
der heutigen Forschung, sondern auch der Eigenart des Textes
entsprechen müßte, wenn wir die individuellen Momente im Leben
des Gallus zu erkennen suchen.

Erstes Attribut der Person ist der Name. Gallus heißt der Co-

lumbanschüler, von dem Jonas berichtet: Er war von dem Meister
ausgesandt worden, im Breuchin zu fischen, ging stattdessen an
den Ognon, und zur Strafe für den Ungehorsam blieb das Netz ihm
leer160. Wir werden noch sehen, welche Bedeutung die Stelle für
die «Vita» erhalten hat. Gallus heißt auch ein Schüler des heiligen
Martin von Tours, der bei Sulpicius Severus auftritt und sich selbst
ausdrücklich als Gallier charakterisiert161. Und Gallus heißt ein
Oheim des Gregor von Tours, der im heiligen Eifer einen Heiden-
tempel in Brand steckt162. Dreimal führt uns der Name nach Gallien.

Was den Gallus unserer Vita betrifft, so wird er seit etwa 700
als Patron der Kirche an der Steinach urkundlich erwähnt163,
und schon Wartmann hat festgehalten, daß die Vielzahl der
vorkommenden Varianten des Namens auf zwei Hauptformen
zurückzuführen sind, eine anfangs deutlich überwiegende: Gallo, und eine

spätere, Gallus, die erstmals 745 erscheint und sich gegen das Ende
des 8. Jahrhunderts hin langsam durchsetzt164. Gleichzeitig also
wird «Gallus» die dominierende Namensform, stellt sich auch die
Bezeichnung «confessor» ein — und entsteht die Gallus-Vita,
anknüpfend an den Bericht des Jonas. Was die ältere Form «Gallo»
angeht, so kann man sie ohne Zwang im Germanischen beheimatet
sehen. Weder «Gallo» noch «Gallus» weist eindeutig ins Irische —

io» Vita Columbani I, 11, S. 171 f.
ioi Dial. I, 1 u. 4, S. 152 u. 156f.
182 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum VI, 2, S. 681. Vgl. auch den

schon genannten Gallus comes, den Gregor v. Tours im Zusammenhang mit
einem Bauwunder nennt, oben S. 26.

i"3 Wartmann 1, Nr. lff.
i84 Hermann Wartmann, Die urkundlichen Formen des Namens Gallus,

Anz. f. Schweiz. Gesch. u. Alterthums-Kunde 9 (1863), S. 33f.

2!)



und das muß schon früh empfunden worden sein. Denn ein Genealog
des 10. Jahrhunderts hat einen Stammbaum des Gallus entworfen,
der den Heiligen zum Abkömmling von Königen erhebt und ihm
den gelehrt zurechtgemachten Namen «Callech» gibt165.

Nicht fürstliche, wohl aber vornehme Abstammung schreiben
Wetti und Walahfrid dem Gallus zu166. Seine Herkunft — von der
uns die erhaltenen Teile der «Vetustissima» nichts berichten — steht
nach den beiden Autoren ebenso fest wie der Name, den — Wetti
hält es ausdrücklich fest — die«reverentia patrum » überliefert hat167.

Die Annahme, daß Gallus aus Irland gekommen sei, ergab sich
schon aus seiner Zugehörigkeit zu Columbans erlesener Gefolgschaft

— «electio quaedam Scoticae gentis168»; zudem berichtet
Jonas, daß der Missionar bei seinem Auszug aus Luxeuil nur die
Gefährten habe mitnehmen dürfen, die ihm schon aus seiner Heimat
gefolgt waren169. Das eine geht jedenfalls aus dem Gang der Er-

i85 SS rer. Merov. 4, S. 241. Vgl., auch zum folgenden, die Bemerkungen
von Johannes Duft, Iromanie - Irophobie, ZSKG 50 (1956), S. 257f. Das

Wortspiel Gallus - Hahn ist schon früh in Umlauf gekommen (Wetti 16,
S. 265, vgl. auch Ekkehard, Casus s. Galli 53, Mitt. St. Gallen 15/16, 1877,
S. 201); so daß die Namensform der «Genealogie» gewissermaßen als
Rückübersetzung (irisch Cailech Hahn) aufgefaßt werden kann. Whitley
Stokes, Urkeltischer Sprachschatz, in: August Fick, Vergl. Wb. d. indogenn.
Sprachen 2, 4. Aufl., Göttingon 1894, S. 73. Im übrigen Alfred Holder,
Alt-celtischer Sprachschatz, Leipzig 1891 ff., unter «Galli» und «Gallo». — Ein
Element solcher Gelehrsamkeit macht sich schon bei Walahfrid goltend,
bes. in dem Prolog, der Nachrichten über Irland zusammenstellt (S. 282),
vgl. dazu Koch, Fridolin, S. 68. Auf die historiographische Vertiefung und
Sicherung, die das Gallusleben bei Walahfrid erfährt, wird noch öfters
hinzuweisen sein. Auf den von Johannes Duft, in: Die irischen Miniaturen der

Stiftsbibliothek St. Gallen, hg. von J. D. und Peter Meyer, Ölten 1953,
geleisteten Nachweis, daß die eigentliche Irentradition St. Gallons verhältnismäßig

spät, jedenfalls nicht mit der «Gründungszeit» zu verknüpfen ist,
müssen wir nicht mehr zurückkommen. Über den rein festländischen
Ursprung der Gallus-Verehrung in Irland: John Hennig, Die Stellung der
Schweiz in der hagiographisclien und liturgischen Tradition Irlands, ZSKG 4ü.

(1952), S. 212.
188 Wetti 1, S. 257. Wal. I, 1, S. 285.
i«7 Wetti, ebd.
i"8 Wetti 2, S. 257.
i89 Vita Columbani I, 20, S. 196. Doch seien ihm «viele der Brüder»

noch nachgereist (I, 27, S. 211).

30



Zählungen immer wieder hervor, daß Gallus, der Missionar, der
Bekenner, aus der Ferne stammt und, wie die «Vetustissima» den
Bischof Johannes an seiner Leiche sagen läßt, sein Land verlassen
hat, um dem Gebot Gottes zu folgen; «dereliquid provintiam
suam» heißt es hier170, «reliquit patriam suam» schreibt Wetti,
der die Stelle sonst übernimmt171, und Walahfrid folgt ihm in der
Formulierung, die das allzu Nahgelegene, das mit «provincia»
gemeint sein könnte, ausschließt172.

Unlösbar verknüpft mit der Frage nach der Herkunft des Gallus
ist die Frage der Sprache, die er gesprochen hat. Die Aufmerksamkeit

richtet sich in diesem Zusammenhang von jeher auf zwei
Stellen der «Vita». Wetti sagt, der Heilige habe in Arbon auf
Geheiß des Columban dem Volk gepredigt, «quia ille inter alios
eminebat lepore Latinitatis nee non et idioma illius gentis173».
Daß der Autor dazu neigt, seinen Heiligen durch besondere Fähigkeiten

hervorstechen zu lassen, ist selbstverständlicher Hintergrund
des Berichts. Mitgeteilt wird, daß Gallus zwei Sprachen beherrscht
habe. Oder eigentlich drei Sprachen; denn da wäre ja auch das
Keltische, die Muttersprache des Iren, in Rechnung zu stellen —
es sei denn, eben das Keltische wäre mit dem «idioma illius gentis»
gemeint174: eine schwer zu stützende Annahme, weil es sich dann
doch um ein der ganzen Columbangruppe mehr oder minder
vertrautes Idiom handeln würde, nicht um eine nur von Gallus
gemeisterte Sprache; und weil es hier — wie Blanke bemerkt hat —
um die Verständigung mit heidnischem Volk geht, zu dem sich
Wetti weder einen keltischen, noch auch einen romanischen,
sondern einen germanischen, alemannischen Dialekt wird vorgestellt
haben. Daß Walahfrid an der entsprechenden Stelle von einer

"° Vetust. 5, S. 254.

"i Wetti 30, S. 275.
>72 Wal. I, 30, S. 308. Vgl. II, 3, S. 314: «Alamannorum provinciam».

Dazu aber auch die Beobachtung von Elisabeth Meyer-Marthaler,
Rätien im frühen Mittelalter, ZSG Beiheft 7 (1948), S. 45f. Vita Lucii 4,
SS rer. Merov. 3, S. 3.

173 Wetti 6, S. 260.
174 Zu den bisher aufgestellten Hypothesen Fritz Blanke, Columban und

Gallus, Zürich 1940, S. 73ff. u. 225f.

:;i



«barbarica locutio» spricht175, dürfte in dieselbe Richtung weisen —
und zugleich ein weiteres Moment beleuchten. Die Mehrsprachig -

keit kann sich aus einer Lebenssituation ergeben, wie das bei

jenem von Sulpicius Severus erwähnten Gallus der Fall zu sein

scheint, der das Keltische wie das «Gallische», das in Gallien
gesprochene Umgangslatein, beherrscht176; darüber hinaus aber ist
sie allgemein ein Attribut des Glaubenszeugen und Lehrers — wie
besonders deutlich aus der Vita des Pirmin hervorgeht. Der Heilige
predigt hier «utraque lingua, romana scilicet Francorumque.
quia utramque linguam adprime sciebat». Über dieses Können
wundern sich die Anwesenden; denn sie bedenken nicht, «quia
primi sanctae ecclesiae doctores in unam domum intrantes unius
linguae tantummodo notitiam habebant, sed tarnen inde egressi

quasi in alios viros mutati sunt omnium genera linguarum clare

loqui scientes. .177». So wird, in durchaus analogem Zusammenhang,

an das Pfingstwunder gemahnt, durch das den Aposteln der
Zugang zu den Völkern aller Zungen geöffnet wurde. Dieses Vorbild,

das für jeden Missionar in dem Sinne galt, daß er durch sein

Amt ein «Verwandelter», ein über das angestammte Können
Erhöhter war, daß seine Glaubensbotschaft die Grenze jeder Barbaren-
sprache überwinden mußte und konnte; dazu der Eloquenztopos,
der an der Aussage der Vita wohl gleichfalls beteiligt ist178: durch
solche Bezüge finden wir die Stelle eher erklärt als durch

Erwägungen darüber, wo und wann der heilige Gallus «deutsch» gelernt
haben könnte. Freilich, zur individuellen Kennzeichnung trägt der
Passus desto weniger bei.

Die zweite Stelle, die sich auf die Sprachkenntnisse des Heiligen
zu beziehen scheint, ist mit der ersten schwer in Einklang zu

bringen. Wetti berichtet, Gallus habe in Konstanz, nachdem sein

Schüler Johannes als Bischof gewählt und geweiht worden sei, dem

versammelten Klerus und Volk gepredigt, «antistite preceptoris sui

i™ Wal. I, 6, S. 289.
"o Dial. I, 27, S. 179.

i" Vgl. Apostelgesch. 2, 1—4. Vita Pirminii 4, S. 31. Vgl. auch den
Kommentar des Pirmin zu derselben Bibelstelle: Dicta Pirminii 10, hg. v.
Ursmar Engelmann, Konstanz 1959, S. 38.

i" Vgl. oben Anm. 60 u. S. 18.

32



verba interpretante179». Wieder verdeutlicht Walahfrid: «ad utili-
tatem barbarorum180». Hier also hätte Gallus die Sprache seiner
Zuhörer nicht gesprochen. Oder hatte er eine zweisprachige
Gemeinde vor sich, die es doppelt anzureden galt l Oder sprach er
lateinisch für jene, die es verstanden -- den Klerus —, und .Jo¬

hannes übersetzte, in symbolischer Unterordnung, für das Volk,
dem sich der Heilige sonst auch hätte verständlich machen
können? Johannes stammt aus Rätien, aus Grabs181; Gallus hat ihn
an seiner Statt für die zunächst ihm selber zugedachte Lenkung
des Bistums empfohlen, da er «de plebe vestra» sei, er dagegen,
Gallus, ein «peregrinus182»; die Wendung «de plebe vestra» ersetzt
Walahfrid durch die sorgfältiger abgewogene Bezeichnung «vici-
norum indigena locorum183» — womit zugleich betont ist, daß
Gallus selbst nicht eben nur am Bodensee fremd ist, sondern aus
der Ferne stammt. Gibt nun nicht dies eine Antwort zu unserem
Sprachproblem Der Zugriff des Missionars, sein unwiderstehlicher
Einfluß auf die Menschen soll gezeigt werden -- da redet er wie
sie. Ein Fremder ist er, der dem Kirchenregiment entsagen muß
und seinen Schüler einsetzt — da redet er nur durch ihn. — Wir
nehmen damit den erzählten Tatbestand als Funktion einer
Darstellung an, die das Entscheidende an zwei entgegengesetzten
Situationen hervorheben will. Mit solchem Eifer geht sie vor, daß
der Gegensatz auch aufs einzelne, an sich Unveränderte — die
Sprachkenntnisse des Gallus — übergreift. Die Möglichkeit dieser
Deutung mag wiederum dartun, daß in unserer Vita die Einzelheit
als solche kein Indiz der historischen Glaubwürdigkeit sein muß.

Reihen wir die Mitteilungen aneinander, die das Auftreten des
Gallus in bestimmtem, zeitlich-örtlichem Zusammenhang betreffen,
so bildet den Anfang jene Stelle der Columbansvita, die von der
wunderbaren Zurechtweisung des wider die Anweisung fischenden
Schülers berichtet184. Die Feststellung, daß Jonas hier allein und

179 Wetti 25, S. 270.
1811 Wal. 1, 25, S. 303.
181 Wetti 15, S. 2<>5. Wal. 1. 15, S. 296.
182 Wetti 24, S. L'tilif'.. dazu Kursen. Anm. (I.
IKi Wal. 1, 24, S. 302.
i84 Vgl. oben S. 29.

:;:;



nirgends sonst einen Gallus erwähnt, ist so wenig neu, daß man
ihrer bisweilen etwas müde geworden ist; das Faktum bleibt darum
nicht weniger ein Hauptmerkmal der Quellenlage. Jonas sagt, jener
Gallus habe ihm die Episode später noch oft erzählt, «haec nobis

supra dictus Gallus sepe narravit». Um die Angabe mit dem aus
der «Vita Galli» gewonnenen Bild in Einklang zu bringen, hat man
Jonas mehrere Reisen an die Steinach unternehmen lassen (wofür
es im übrigen keine Hinweise gibt); dort hätte ihm der Einsiedler
jene alte Geschichte wieder und wieder erzählt — sonst aber offenbar

nichts von Bedeutung, namentlich kein Wort von dem Umweg
über Tuggen, einem großen Ereignis des Gallus-Lebens, dessen

die «Vita Columbani» trotz den häufigen Besuchen ihres Verfassers
bei dem wichtigsten Zeugen nirgends gedenkt185. Den Aufenthalt
des «supra dictus Gallus» hätte Jonas, seiner sonstigen Genauigkeit
zum Trotz, nicht angegeben. Die Verfasser der Gallusvita hätten
von dem regen Verkehr zwischen Bobbio und St. Gallen nichts
mehr gewußt.

Hielte man sich nun, statt mit chronologischen, ja psychologischen

Argumenten an dem Schweigen des Jonas herumzudeuten186,

an die einfache Annahme, es werde über jenen Gallus deshalb nicht
mehr berichtet, weil über ihn nicht mehr bekannt war — es handle
sich nämlich um einen Mönch in Bobbio oder auch in Luxeuil,
der seinen Brüdern oft von seinem einen großen Columbanserlebnis
erzählte: dann allerdings würde der einzige Bezug der «Vita Galli»
zu einer anderen, bestätigenden und stützenden Darstellung
hinfällig. Würde nicht die Vita selber eine wesentliche Quelle verlieren
Erinnern wir uns, in welcher Weise die fragliche Jonas-Stelle in
der Gallusvita verwertet wird. Keiner der Verfasser gibt sie wieder,
wie eng sie sich auch in ihren ersten Kapiteln an den Bericht des

Jonas anschließen; den Grund dafür kann man in dem Umstand

185 Dazu besonders Lieb, Tuggen und Bodman, S. 391, wo die
Identifizierung mit dem Gallus der Columbanvita als unwahrscheinlich beurteilt
ist; s. auch Koch, Fridolin, S. 62. — Als Kuriosität ist die spätere
Identifizierung des KilianschülersGallo mit unserem Gallus zu erwähnen; SS rer.
Merov. 5, S. 724, Anm. 2.

i88 Kilger, Die Quellen, S. 108f. («Wie merkwürdig kann dieser äbtliche
Geheimschreiber schweigen!»).

:i4



sehen, daß dem Gallus in der Episode keine ehrenvolle Rolle
zufällt187. Wird aber auch die Episode selbst verschwiegen, so sind
doch deutliche Spuren feststellbar, die sie in der «Vita Galli» hinterlassen

hat. Man kann die Stellen, an denen das Motiv des Fischens

auftaucht, nicht ohne Unterschied auf ihre Einwirkung zurückführen.

Denn zunächst ist auch hier der missionarische Zug zu
erkennen, den die biblische Metapher der «piscatores hominum»
der Tradition mitgeteilt hat188; und weiter ordnet sich, wie wir
zu zeigen suchten189, das Mirakel vom großen Fisch und den
hilfreichen Ottern der gleichfalls auf die Schrift bezogenen Gattung
der Ernährungswunder ein190. Doch sind darüber hinaus die Stellen
bedeutsam, die den Gallus als besonders tüchtigen Fischer
schildern: innerhalb der Columbangruppe hätte er geradezu als «Bruder
Fischer» gewirkt, und auch da er zur Steinach hinaufzog, wären
ihm die Netze stets zur Hand gewesen191. So ist Gallus auch in die

neuere Literatur als «leidenschaftlicher Fischer» eingegangen192:

man hat diesen nun wirklich individuellen Zug im Bild des Heiligen
hervorgehoben, wobei man freilich jene Jonas-Stelle, gleichsam als

frühes Zeugnis für ein HauptCharakteristikum, mit dem Gallus-
Leben fraglos verknüpft sehen mußte. Und damit ist man den

Autoren der «Vita» gefolgt. Denn eben die fast leitmotivische
Verwendung dieses einen Merkmals des Heiligen zeigt, daß sie von der

Identifizierung des Gallus mit dem bei Jonas erwähnten C'olumban-
schüler recht eigentlich ausgegangen sind. Zugleich mit der
Identifizierung würde man auch das Motiv als unhistorisch betrachten
müssen.

Die Gallusvita läßt ihren Helden aus der Columbangruppe her-

187 Immerhin hat der Gallus der Columbanvita noch oft davon erzählt.
¦88 Matth. 4, 19. Mark. 1, 17. Sulp. Sev., Vita s. Martini, prol., S. 109:

«meminerinti'tiam.salutem saeculo non ab oratoribus, sed a piscatoribus
praedicatum esse. .».

18u Oben S. 25.
i»" Vgl. Blanke, Columban und Gallus, S. 187f.
i"1 Wetti 6, S. 260f. («squamigero gregi insidias conponens»). Wal. I.

6, S. 289; Wetti 11, S. 262. Wal. I, 11, S. 292; Wetti 12, S. 263. Wal. I,
12, S. 293f.

192 Blanke, Columban und Gallus, S. 130ff., vgl. Kilger, Die Quellen,
S. 108.

35



vortreten, und mit Recht ist gesagt worden, daß sich so eine gewisse
Verzerrung der Proportionen ergibt, eine einseitige Auswahl der
Ereignisse, oder wie man es nennen will: das Handeln des Schülers
schiebt sich vor das des Lehrers, die «Vita» ist von dem Bericht
des Jonas her nicht länger überprüfbar, und dieser Umstand zeugt
an sich nicht gegen den Wahrheitsgehalt der Quelle193. Ob es auch
angeht, die ganze Tuggener Episode in diesem Sinn aufzufassen,
als Ergänzung der «Vita Columbani», die sie für ihren Heiligen nicht
ergiebig genug gefunden und daher den doch beträchtlichen Umweg

ganz verschwiegen hätte194, das lassen wir für jetzt dahingestellt.

Der Motivparallelen zur Erzählung der «Vita» gedachten wir
schon195, eine mögliche Absicht hinter der Wahl des Schauplatzes
zeigen wir noch196. Entscheidend für die Emanzipation des Gallus

von seinem Mentor ist der Bericht über seine Erkrankung in Bre-

genz. Zur ersten Einordnung muß man die Jonas-Stelle mit in
Betracht ziehen, die das Verhalten des Columban in einem
verwandten Fall darstellt197. Da sind in Luxeuil viele Mönche krank
geworden. Der Heilige heißt sie in strenger, schonungsloser Weise
aufstehn. «,Sinite', inquit, ,fessa egritudine membra a labore re-
ficere'.» Er führt die Erkrankung der Brüder auf bloße Trägheit
zurück — oder stellt sich doch so. Indem nun die einen seinem
Gebot folgen und sich zur Arbeit aufraffen, finden sie sich wunderbar

geheilt; die andern aber, die sich nicht ermannen, bleiben
krank. Auch hier also — wie bei der eben besprochenen Anknüpfung

an die Anekdote vom fischenden Gallus — schließt sich die
«Vita Galli» eng an Jonas an: dem erkrankten Schüler wirft
Columban vor, er wolle sich nur den weitern Beschwerden der Reise

entziehen, und er straft ihn mit dem Verbot, die Messe zu lesen,

solange er, Columban, lebe. Merkwürdig ist, wie sehr hier Walahfrid

193 Kiloer, ebd. S. 112. Zur Konzentration, anderseits, des Jonas auf
die Person des Columban Blanke, S. 77f.

194 Marcel Beck, Die Schweiz im politischen Kräftespiel des merowingi-
schen, karolingischen und ottonischen Reiches, ZGO 85 (1937), S. 276. Blanke,
S. 39ff.

i9ä Oben S. 17 f.
198 Unten S. 49 ff.
197 Vita Columbani I, 12, S. 172f.

36



von Wetti abweicht, Er läßt den Columban mit großer Schärfe
reden: «Scio, frater, iam tibi onerosum esse tantis pro me laboribus
fatigari»; darauf folgt die Verhängung des Interdikts198. Wetti
dagegen sagt, der Heilige habe heiter, «cum hilaritate», gesprochen
und noch die Absicht gehegt, die Trennung zu vermeiden19a. AVie
erklärt sich die Divergenz? Wohl einerseits damit, daß die schon
bei Wetti nur noch angedeutete Möglichkeit eines anderen
Ausgangs getilgt werden sollte: Gallus durfte nicht eigentlich die Wahl
haben, zu bleiben oder weiterzuziehen, sonst wäre der Vorwurf der
Unbotmäßigkeit zu gewichtig geworden (jener Vorwurf, um des-
sentwillen auch die Jonas-Stelle vom ungehorsamen Fischer nicht
übernommen ist). Anderseits springt in die Augen, daß Walahfrid
sich weit enger an Jonas anschließt, wenn er die Härte des
Columban betont. Kilger hat beobachtet, daß Walahfrid sich in
manchem genauer als Wetti an die «Vita vetustissima» hält200.
Mit derselben Gewissenhaftigkeit, derselben Vorsicht gegenüber
Widersprüchen scheint er die «Vita Columbani» zu verwenden.
Neben solcher historiographischer Technik spielt die «lebendige
Tradition» offenbar die geringere Rolle.

Die Suspension im Priesteramt, die Columban über Gallus
verhängt, hat für den weiteren Verlauf der «Vita» einen funktionalen
Sinn. Zweimal tritt die Frage an den Heiligen heran, ob er eine
hohe Stellung innerhalb der kirchlichen Hierarchie einnehmen wolle
und könne. Zuerst wird ihm die Konstanzer Bischofswürde anoe-
tragen. Wir sahen schon, wie Gallus in dem Augenblick, da es zur
Wahl kommt, den Diakon Johannes an seiner Statt kandidieren
läßt mit der Begründung, daß er in der Gegend heimisch sei.
Zunächst aber sucht Gallus die Berufung von sich abzuwenden,
indem er von dem Interdikt spricht, das noch auf ihm laste. Er
anerbietet sich auch, nach Bobbio zu senden und um die Auf-

198 Wal. I, 9, S. 291. Zur Verankerung des Disziplinarverfahrens in der
Mönchsregel des Columban und im noch geltenden katholischen Kirchenrecht

Blanke, Columban und Gallus, S. lOOff.
199 Wetti 9, S. 201 f.
200 Kilger, Die Quellen, S. 112f. Der Rückschluß von der Fassung des

Walahfrid auf die verlorenen Stücke der «Vetustissima» (ebd. S. 117) muß
freilich unsicher bleiben.

37



hebung der Strafe nachzusuchen201; davon, daß er sich an Columban

gewandt hätte, hören wir nichts, vielleicht ist das Ganze nur
als fromme List gedacht, durch die der Heilige einen Aufschub
erwirkt. Die so gewonnene Zeit benützt er dann, um den Johannes
zu dem hohen Amt heranzubilden. Die Dauer von drei Jahren,
welche die «Vita» dafür einsetzt202, wird man jedenfalls nicht wörtlich

nehmen, vor allem dann nicht, wenn man den Episkopat von
Konstanz aisschon damals festgegründete Institution annehmen will,
die ja doch kaum so lange hätte verwaist sein können. Auch diesen
Problemkreis streifen wir noch203. — Da Gallus zum zweiten Male
den Verzicht auf die Erhöhung in ein Amt der Kirche begründen
muß, ist er von dem Interdikt befreit, Columban ist gestorben und
hat ihm zum Zeichen der Absolution den Abtstab übersenden lassen.
So käme die Gesandtschaft aus Luxeuil, die ihm die Wahl zum
Oberhaupt des Klosters ansagt und ihn zur Rückkehr bewegen
möchte, eigentlich im rechten Augenblick. Nun müssen wir hier
auch die Frage einer möglichen Verbindung zwischen St. Gallen
und Luxeuil noch zurückstellen204; aber die Antwort, die Gallus
den Abgesandten erteilt, kennzeichnet das von der «Vita» entworfene

Bild seiner Persönlichkeit in so entscheidender Weise, daß wir
schon jetzt bei dem Passus verweilen müssen. Alle drei Fassungen
haben ihn uns erhalten und in völlig übereinstimmender Form205.

Nach dem Wortlaut der «Vetustissima» ist dies die Antwort des

Heiligen an die Boten aus Luxeuil:

«Ego fugebam omnes notos et propinquos meos in hanc solitudinom.
Sequena prophetica verba, dicente David: .Extraneus factus stim fratribus
meis et peregrinus filiis matris meae'. Ego urbem et pontificatum contempsi
et omnes divitias torrenas dispexi, proptor Christum parentcs et praedia
dereliqui: et herum post renuntiationem saeculi suscipiam divitias, siout
ille homo, de quo dominus lesus praedixerat, qui manum suam ponebat
in aratrum et respexit retro, forsitan velut canes reversus ad vomitum?

2°i Wetti 19, S. 266f. Einläßlicher erklärend Wal. I, 19, S. 298.
202 Wetti 23, S. 269. Wal. I, 23, S. 301. Vgl. dazu auch Gregor v. Tours,

Liber vitae patrum XII, 2, S. 713.
2°3 Unten S. 53 f.
2°« Vgl. unten S. 47 ff.
2°5 Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 271ff. Wal. I, 28, S. 305ff.

38



Vos scitis, quia semper subditus vester fui; modo abbatem et principem
vellitis me habere?»

Die Textvarianten lassen sich im ganzen dahin charakterisieren,
daß Wetti die Rede des Gallus zusammenzieht, so daß insbesondere

die biblischen Zitate verwischt und einverarbeitet werden:
Walahfrid nähert sich wieder der älteren Fassung, kommt aber
in einem Punkte nicht auf sie zurück. «Iain, dicione regiminis
vestri moderante, libens obtemperabam», läßt Wetti den Heiligen
sagen und entfernt sich damit von dem einfachen «Vos scitis, quia
semper subditus vester fui» der Vorlage; bei Walahfrid heißt es:
«Scitis ipsi, me inter vos positum humilitati semper dedisse operam
et subiectioni.» Wie jeden Leser hat anscheinend die Wendung
«subditus vester» auch Walahfrid seltsam berührt: er hält in seiner

Formulierung fest, daß sich Gallus unter den Mönchen in Luxeuil
natürlich unter seinesgleichen befunden — «inter vos positum» —
und daß sein Gehorsam der gemeinsamen höheren Führung gegolten
hatte. Der Wortlaut der «Vetustissima» mußte ihm irreführend
scheinen. Ist er es? Er ist unbestimmt, wie in der Quelle noch

manches, lädt zur Ausdeutung, zum Präzisieren ein, und diese

Aufgabe hat Walahfrid übernommen: sein Bericht ist klarer und

genauer als die früheren, nicht weil er der Überlieferung näher
stünde — er steht ihr ferner —, sondern weil er über sie nachgedacht

hat; sein Amt ist nicht mehr das der Aufzeichnung, sondern
bereits das des historischen Raisonnements.

«Et erat subditus illis», sagt das Evangelium des Lukas (2, 51)

von Jesus, mit Bezug auf die Seinen in Nazareth, von denen er
sich um des wahren Vaters willen lösen sollte. «Nolite constituere

nie principem populi», steht bei Jesaja (3, 7). «Ecce elogavi fugiens
et mansi in solitudine», heißt es im 54. Psalm (8). Den (58. Psalm

(9) und Lukas 9, (52 zitiert der Verfasser der «Vetustissima»
ausdrücklich. Das Bild des Hundes, der wieder frißt, was er gespien

hat, findet sich im IL Brief des Petrus (2, 22). Ein Lukas-Wort
steht über der ganzen Rede: «... qui non renuntiat omnibus quae
possidet, non potest mens esse diseipulus» (14, 33; vgl. auch 18, 29).
So ist in dem frühen Text die Antwort des Gallus ganz von
Anklängen an die Schrift durchwoben, selbst dort, wo die Spätem
das Individuelle, den besondern biographischen Hinweis erkennen.

39



Sehen wir zu, ob sich nicht auch die Situation des Heiligen aus
allgemeinstem, christlichem Zusammenhang erklärt. Die Sendung
des Glaubensboten bezeichnet zunächst ein Satz des Alten
Testaments, den Jonas auf den heiligen Columban anwendet: «Exi de

terra tua et de cognatione tua et de domo patris tui et vade in
terram, quam monstrabo tibi200.» Daraus entwickelt sich der
Gedanke, daß mit der Entfernung von der Heimat die Nähe zum
Himmelreich wachse — wie es Vcnantius Fortunatus von einem
Heiligen sagt: «. .quia quantum pro nomine Christi Iongius
discedebat se solo proprio tantum merebatur fieri vicinior caelo207.»

Besonders eindrücklich redet Gregor von Tours davon: Nicht nur
aus ihrem engeren Kreis sind die Väter herausgetreten, «sed etiam
transmarina ac peregrina petierunt loca, ut ei cui se devoverant
plus placerent. .» und weiter: «Reliquit autem hie [Abraham
abbasj non solum terram propriam, sed etiam illam veteris hominis
actionem, et induit novum hominem208.» In solcher Ferne kann
als erstes Ziel eine Stätte missionarischen Wirkens liegen. Oft aber,
und gerade in den Viten, die wir hier schon mehrmals anzuführen
hatten, stellt sich dieses Ziel nur als ein vorläufiges dar; der Gottes-
mann strebt weiter, entzieht sich dem eigenen Werk und findet
seine wahre Bestimmung in der klösterlichen Abgeschiedenheit
oder in der tieferen Stille des Einsiedlertums. So kehrt Eusthashis
vom Kampf gegen den Unglauben nach Luxeuil zurück209, so
zieht es den heiligen Sturm nach drei Jahren des Priesteramts ins
härtere, rauhere Leben des Eremiten210, so läßt den Corbinian der
Zulauf der Gläubigen um die höchsten Güter Ruhe, Einsamkeit
und Armut bangen2"; der heilige Antonius entzieht sich Stufe
um Stufe den Ansprüchen, die ihm aus seinem wachsenden Ruhm

-"" Vita Columbani 1, 4. S. 159. Vgl. Gen. 12, 1. Zu den Wanderungs-
er/.ählimgen allg. Müller, Karolingische Hagiographie, S. 6. Eine
Zusammenstellung irischer Missionsfahrten gibt Koch, Fridolin. S. 58ff. Um eine
irische Besonderheit bandelt es sieh nun eben freilich nicht.

207 Venant. Fortunat., Vita s. Hilarii 5, S. 3.
298 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum III, S. 672.
299 Vita Columbani II, 8, S. 2431V.

2i° Eigil, Vita s. St mini 4. S. 367.
-" Vita Corbiniani C, S. 565. Vgl. auch Wetti 1», S. 267. Wal. 1, 19,

S. 299 («Argcntum et aurum non est mihi», Apostelgesch. 3, 6).

40



entstehen: «convenit», sagt er, «ut pisces ad mare, ita nos ad mon-
tem festinare, ne, tardantibus nobis, aliqua propositi succedat
oblivio212»; nur auf äußerstes Drängen hin tritt er mit seinem Rat
für einen Augenblick noch hervor. Arnulf, Bischof von Metz,
entsagt im Jahr 629 seinem Amt, um Einsiedler zu werden213. Und
vom heiligen Martin heißt es, er habe sich nach langem,
hartnäckigem Sträuben nur die untergeordnete Funktion eines
Exorzisten anbefehlen lassen, «ne despexisse tamquam humiliorem
videretur»; als Bischof habe er sich später einen Aufenthalt
gewählt, «tarn secretus et remotus..., ut eremi solitudinem non
desideraret214».

So ist eine Polarität entwickelt und vorgebildet, in welche die
Person des Gallus aufs genaueste hineinpaßt. Der Entfaltung
missionarischen Eifers folgt der Rückzug in die Einöde, in die
freiwillige Verlassenheit tönt fordernd und lockend der Ruf der Welt
herein. Wiederum beweist die Übereinstimmung mit einem Schema
nichts gegen die historische Tatsächlichkeit; und wieder könnte
der Beweis für die Historizität nur in der individuellen Abweichung
vom Schema zu finden sein. Solche Abweichung scheint gerade
unter dem Gesichtspunkt der hier skizzierten Polarität in die Augen
zu springen. Der Bericht, nach welchem sich ein Heiliger der Wahl
in ein bestimmtes hohes Amt widersetzt, endet in so gut wie all
den Fällen, die uns begegnet sind, damit, daß er sich ihr dennoch
unterzieht — sei es auch, daß er durch List bezwungen werden
muß wie der heilige Martin215 oder wie Gregor der Große, dessen

Absagebrief an den Kaiser der Präfekt von Rom unterschlagen
hätte211'. Dieser Ausgang erklärt sich leicht; denn er ist es ja, der
den gesicherten Tatbestand festhält. Die Würde, die der Gottes-
mann bekleidet hat, ist das zunächst Bekannte; wie es kam, daß

212 Vita Antonii 85, Sp. 961f.
2'3 Vita Arnulfi 18, S. 440.
2i4 Sulp. Sev., Vita s. Martini 5 u. 10, S. 115 u. 120. Vgl. Eugippius, Vita

Severini 4, S. 15.
215 Ebd. 9, S. 118.
216 Gregor v. Tours, Hist. X, 1, S. 478. Vgl. noch Vita s. Desiderii ep.

Vienn. 3, SS rer. Merov. 3, S. 630. Eine überraschend schlichte und daher
glaubwürdige Ablehnung berichtet die Vita Severini 9, S. 21.

-11



sie ihm übertragen wurde, das gehört der Vorgeschichte an, die
der Biograph zu erhellen sucht, und wechselnd ist der Anteil, den
sein Wissen — den Erfahrung an ihr hat. Der Widerstand des Gallus
aber ist erfolgreich: weder Konstanz noch Luxeuil gewinnen ihn;
er behauptet sich in dem Entschluß, sein Leben in der Stille zu
vollenden. Was also hier für die Überlieferung feststand, ist nicht
sein Platz in der Welt, sondern daß er einen solchen niemals

eingenommen hat, es sei denn, wir könnten die Art seines Wirkens
an der Steinach selbst näher bestimmen. Aus dem überpersönlichen
Rahmen, von dem wir sprachen, löst sich allein der negative
Befund: zusätzliche Ungreifbarkeit.

In dem früheren Teil der «Vetustissima» ist von der cellula des

Gallus die Rede217. Wetti erzählt, daß Herzog Kunzo den «Tribun»

von Arbon angewiesen habe, dem Heiligen «cum cunctis pagensibus
Ulis» beim Bau seiner cella zu helfen218; zu dieser cella kommt
danach Johannes, um sich von Gallus unterrichten zu lassen219.

Nach der Wahl zum Bischof von Konstanz befiehlt Johannes seinen

Leuten, «actoribus suis cum plebe», den Bau der cella
voranzutreiben220. Bei Walahfrid lautet das Geheiß an den «Präfekten»

von Arbon: «ut cum omni plebis officio iret ad locum cellae, et

(juaecunu/ue necessitas poposcisset, aedificia iuxta viri Dei
dispositionell! construeret221». Hier scheint also von weitläufigeren
Bauplänen die Rede zu sein als bei Wetti. Anderseits berichtet Wetti,
König Sigibert habe seinerseits den Kunzo .aufgefordert, dem
Gallus «cum multitudine» beim Bau der cella zu helfen222; Walahfrid

läßt Sigibert anordnen, «ut, si solitudinis incola vellet, solatio-

rum ei copiam ad aedificandam cellam sumministraret223»: was
sich genauer an die Beschreibung anschließt, die man dem König
von dem weltabgewandten Einsiedler macht. Nach der Wahl des

.Johannes kommt Walahfrids Erzählung nicht mehr auf den Bau

2« Vetust. 3f., S. 253.
2'8 Wetti 19, S. 267.
219 Wetti 20, S. 267.
229 Wetti 25, S. 270.
22i Wal. I, 19, S. 299.
222 Wetti 21, S. 268.
223 Wal. I, 21, S. 300.

42



der cella zurück; der Bischof befiehlt hier seinen Leuten in
allgemeinerer Form, dem Gottesmann zu Diensten zu stehen224. —
Schon die «Vetustissima» erwähnt neben der cella ein Oratorium225.

Und bei Wetti hat sich Gallus kaum erst von dem Lehrer getrennt
und die Krankheit überwunden, als er sein Vorhaben dem Diakon
Hiltibod nennt: er sucht einen einsamen Ort, «ad construendum
oraculum habitaculumque congruum226». So konkret ist der Plan
bei Walahfrid nicht formuliert; den gewünschten Platz bezeichnet
Gallus hier als «aquis abundantem puris et salubribus, planitiae
Stratum et humanis cultibus oportunum227»; die Betonung liegt
auf dem Zug zur unwegsamen, weltverlassenen Einöde, vor deren
Gefahren der Heilige ausführlich gewarnt wird. — Dem Wunsch
nach einer Bet- und einer Wohnstätte entspricht bei Wetti auf
späterer, höherer Stufe der Bau, den Gallus mit der Hilfe des

Johannes ins Werk setzt: Oratorium atque officina fratribus apta228.

Der Heilige hat nun für die Unterkunft von zwölf Gefährten zu
Borgen: «nur» zwölf, sagt Wetti. «bereits» zwölf, sagt Walahfrid:
es ist die Zahl der Christusjünger und der Columbanschüler.
Walahfrid spricht von ihren Wohnungen als von mansiunculis per
girum dispositis, also wohl einzelnen Klausen. Erwähnen wir noch,
daß nach Wetti der Heilige «cum fratribus et plebe» an der
Errichtung des Bethauses arbeitet, nach Walahfrid dagegen nur
«cum fratribus229».

Zweierlei glauben wir feststellen zu können. Wie die Frage nach
den Sprachkenntnissen des Gallus, so führt uns auch die Frage
nach seiner Niederlassung an der Steinach dazu, die Mitteilung
der Quelle vom jeweiligen Thema her zu verstehen. Die Gewogenheit

des Herzogs soll anschaulich werden — da ist von Bauten
die Rede, die er großzügig anordnet. Das Bedürfnis des Gallus

22< Wal. I, 25, S. 303f.
225 Vetust. 2f., S. 252.
226 Wetti 10, S. 262.
22' Wal. I, 10. S. 291.
228 Wetti 26, S. 270.
229 Wetti 27, S. 271. Wal. I, 27, S. 305. Auch die «Vetustissima» (2,

S. 252) hat «cum fratribus et plebe»; so geht denn Walahfrid gerade hier
nicht etwa zugunsten der älteren Fassimg von Wetti ab.

4:!



nach tiefster Einsamkeit soll sich äußern — da wird von menschlicher

Behausung nicht gesprochen. Anderseits wird deutlich, daß
Wetti Elemente des Klosterwesens in die Zeit des Gallus zurückträgt

— so, wenn er von der «officina» für die Brüder und gleich
danach sogar von der «Regel» spricht, mit der ihr Lebenswandel
übereingestimmt habe. Walahfrid läßt solche Vorstellungen fallen;
er ersetzt sie durch das Bild einer lockern Gemeinschaft in rings
verteilten Einsiedeleien, ähnlich vielleicht den spätem «Inklusen»
der sanktgallischen Umgegend. Auch vor einem Ausdruck wie

«agmen discipulorum» weicht er zurück230. Er übernimmt also
Wettis Bild von der Ansiedlung im Steinachtal nicht, er erkennt
es als unhistorisch; doch was er, umdeutend und ausmalend, an
seine Stelle setzt, folgt nicht besserer Information, sondern schärferer

Überlegung, ist Rekonstruktion.
Wir sahen, wie von der nicht näher umschreibbaren Stätte an

der Steinach die Verbindung nach Konstanz, nach Luxeuil
hergestellt — und wieder fallengelassen wird, gleichsam als gälte es

nur, den historischen Zusammenhang nochmals zu zeigen, ehe die
Zelle des Gallus ganz in die von ihrem Gründer gewollte Einsamkeit

entrückt wird. Aber noch eine dritte Beziehung ist in der
«Vita» dargestellt oder hergestellt: zu Bobbio. Jener Brief zwar, den
Gallus an Columban richten will, um sich von der Suspension zu
befreien, bleibt im Bereich der Fiktion. Und Vorspiegelung ist es

auch, wenn Gallus vor seiner Flucht nach Grabs die «Brüder»
anweist, «ut. abbatis sui Columbani epistolam ei venisse testifi-
carentur, quo ad eum citius Italiam venisset231». Ist es nicht, als
sei in dem frommen Betrug, durch den der Heilige seine Spuren
verwischen will, ein Wunschbild mitenthalten, von erneuertem
Anschluß an den großen Zug der Christianisierung, von dem sich
der Columbanschülcr gelöst hat? Später nun wird dieser Anschluß
auch verwirklicht, freilich auf weniger handgreifliche, mehr nur
zeichenhafte Weise. Dem Gallus zeigt sich im Traum der Tod
seines Lehrers an; er schickt einen Boten nach Bobbio, der erfahren
soll, «si vivit an transivit, sicut mihi rcvelatum est per visionem»:

229 Wetti 32, S. 275. Wal. I, 32. S. 309.
231 Wetti 15, S. 265. Vgl. Wal. I, 15, S. 296.

4-1



so in der «Vetustissima232»; Wetti verbannt den hier noch
angedeuteten Zweifel aus seinem Bericht233. Der Abgesandte erfährt
das Nähere über Leben und Sterben des Abtes von Bobbio und
bringt seinen Stab über die Alpen zurück, die cambutta oder, wie
Walahfrid erläuternd sagt, «baculum, quem vulgo cambotam vo-
cant2:u». Der Stab soll nach dem letzten Willen des Columban dem

einstigen Schüler die Absolution anzeigen. An ein heilig-magisches
Wirken der cambutta muß man in diesem Zusammenhang wohl
nicht denken235; denn das über Gallus verhängte Interdikt war
ohnehin von Anfang an befristet, und da Gallus — wenigstens
nach den beiden späteren Fassungen der «Vita» — die Gewißheit
seiner Absolution aus dem Traum schon empfängt, kann der Stab

nur noch Bestätigung bringen. Später in der sanktgallischen
Tradition erweist die cambutta dann ihre Wunderkraft und reiht sich

so unter die heiligen Stäbe ein, deren Ursprung beim Wanderstock
des Missionars gesehen wird236 und deren Rolle in der Hagiographie
bedeutend ist237. So war denn ein wundertätiger Stab im Kloster
St. Gallen (heute werden Stücke von ihm in Kempten und Füßen

gezeigt). Er mußte eine Geschichte haben, er hatte seine Geschichte:
die drei Fassungen der «Vita Galli» berichten sie vollkommen
übereinstimmend, ohne jede Variation; denn hier war ein Gegen-

232 Vetust. 1, S. 251.
233 Wetti 26. S. 271. Walahfrid (I, 26, S. 304) nimmt dieses Element von

Unsicherheit wieder auf, läßt aber wie Wetti den Gallus schon vor der
Entsendung Maginolds die erste Messe lesen, während er nach der «Vetustissima»
die Rückkehr des Boten abgewartet hätte.

231 Wal. I. 26. S. 304f. Dazu Vita Desiderii Carducae ep. 42, S. 595:
«baculum beati viri, quod a Gallis cambutta vocatur».

235 Blanke, Columban und Gallus, S. 162.
236 Günther Haselofk, Der Abtstab des hl. Germanus zu Delsberg,

Germania 33 (1955). S. 213.
237 Cabrol-Leclercq 3, Sp. 3145ff. Einen bemerkenswerten Hinweis zu

unserer Stelle könnte vielleicht die dort angeführte Bestimmung des Konzils
von Toledo (633) geben, wonach ein zu Unrecht vom Amt verwiesener
Kleriker nur in der Weise rehabilitiert werden kann, daß ihm die lusignien,
u. a. der baculus (hier Bisehofsstab), zurückgegeben werden. Vgl. im übrigen
den wundertätigen Abtstal) des Athala von Bobbio (Vita Columbani II, 2,

S. 233f.), den Stab des hl. Medardus bei Gregor v. Tours (Liber in gloria
confessorum 03. S. 807f.) und des Pirmin (Vita Pirminii 5, S. 31f.).

45



stand, an dem sich die Überlieferung hielt. Sie besagte, daß dies
der Stab des Columban sei, daß er aus Italien, über die Alpen
gekommen sei. Was das bedeuten mag, erörtern wir im letzten
Kapitel.

Der historische Rahmen

Mit Absicht haben wir die Frage nach dem Ziveck der «Vita»
bisher zurückgestellt. Der Frage haftet etwas Einseitig-Rationali-
sierendes an, sie scheint auf den Verdacht willkürlicher Darstellung,
ja freier Erfindung zu zielen und die Möglichkeit außer acht zu
lassen, daß ein Heiligenleben einfach deshalb aufgezeichnet worden
sei, weil es selber den Zeitgenossen sich eingeprägt und auf die
Nachwelt ausgestrahlt habe. Allein, der näheren Betrachtung der
Gallusvita drängt sich dieser Aspekt nicht auf. Erinnerungen
schwingen in den Texten der «Vetustissima», des Wetti und des

Walahfrid zweifellos mit; aber wir finden nicht, daß sie vom fest-
umrissenen Bilde der Person, die doch im Mittelpunkt zu stehen
scheint, bestimmt würden. Die von der «Vita» angestrebte
Rückverbindung zur Mission des Columban wird nicht von individuellem
Leben erfüllt und getragen. Müssen wir sie als Konstruktion
ansehen? Diese Beurteilung hat nur dann einen Sinn, wenn wir
erstens in der «Vita» deutliche Verstöße gegen das wenige nachweisen
können, was über die in ihr beschriebene Zeit historisch einigermaßen

feststeht; und wenn wir zweitens auch die Ansätze
feststellen können, von denen solche Konstruktion oder Rekonstruktion

ausging — zeigen können, welche Tatbestände sie auf ihre
Art ergänzte. Wir suchten zu Beginn die Perspektive zu erkennen,
aus der das Gallusleben sich zumal dem ersten Verfasser der «Vita»
als wesentlich und erzählenswert darstellen mußte. Diesen
subjektiven Gesichtspunkt haben wir nun zu ersetzen durch einen

«höhern», unter dem das Zeugnis der Texte mit den fragmentarischen

Ergebnissen der Forschung vergleichbar wird. Doch indem
wir die kritischen Fragestellungen Sickels und Kruschs wiederaufnehmen,

erinnern wir uns auch der Sätze Zoepfs, nach denen die

hagiographische Tendenz mit dem Vorwurf der «Fälschung» und
des «Mißbrauchs» nicht zu erfassen ist, sondern meist die differen-

46



ziertere Diagnose des «Gebrauchs», der Auswertung und
Ausgestaltung geschichtlicher Elemente verdient238.

Die Möglichkeit, daß mit der Anknüpfung an Columban, an
das Wirken der «peregrini» im Frankenreich gewisse Autonomie-
ansprüche verankert werden sollten, haben wir ins Auge gefaßt.
Auch ein Prestige-Moment mag in dem Bezug auf den großen
Apostel liegen — ganz ähnlich, wie es kürzlich am Beispiel der
Gründung gallischer Klöster und Diözesen gezeigt worden ist239.

Im selben Zusammenhang steht die Angabe der «Vita», Gallus habe

in seiner Klause an der Steinach den Kontakt mit Luxeuil nicht
etwa verloren, sondern nach dem Tod des Abts Eusthasius (629)
sei kein anderer als er zu dessen Nachfolger gewählt worden240. Ist
es nun denkbar, daß die Galluszelle zu Luxeuil in einem ähnlich
nahen Verhältnis stand wie etwa die Tochterabteien im Jura?
Nach allem, was wir dank den Forschungen Becks und Büttners
wissen, hat sich diese Gruppe im 7. Jahrhundert nach eigenen
Entwicklungsgesetzen, völlig getrennt von den christlichen
Stützpunkten am Oberrhein, herausgebildet241. Moutier-Grandval, dessen

Gründer Germanus von Alamannen beseitigt Avird242, stellt
sich als fränkischer Vorposten dar, der aber nicht nach Osten

ausstrahlt, sondern auf die Route des Pierre-Pertuis, die
nordsüdliche Verbindung von der Mosel gegen den Großen Sankt Bernhard

bezogen ist. Saint-Ursanne, vielleicht Vernes, Romainmötier
gehören mit in dieses burgundische System, das offenbar wirklich
im Dienst einer großangelegten Straßenpolitik stand. Über das

romanische Gebiet greift der Kreis nirgends hinaus, von einer
Tochtergründung Luxeuils am Oberrhein hören wir nichts. Unter

238 Zoepf, Heiligen-Leben, S. 13.
239 Koch, Fridolin, S. 61 f. u. 71 ff.
2"o Oben S. 38 f.
241 Zum folgenden Beck, Die Schweiz im politischen Kräftespiel, S. 277ff.

Büttner, Geschichte des Elsaß 1, S. 42ff. Christentum und fränkischer Staat,
S. lOf. Die Entstehung der Konstanzer Diözesangrenze, ZSKG 48 (1954),
S. 243. Rolf Sprandel, Der merovingische Adel und die Gebiete östlich des

Rheins. Forsch, z. Oberrhein. Landesgesch. 5, Freiburg i. Br. 1957, S. 14ff.

— Vgl. Vita Amati 5, S. 217.
242 Vita Germani 12ff. SS rer. Merov. 5, S. 38f.

47



den Schülern des Eusthasius, die, nach Jonas, zur Bischofswürde
gelangten243, hat einer, Ragnachar, die Diözese Basel-Augst
innegehabt, und man müßte schon die Angabe Wettis, nach der ein
«Augustudensis praesul» an der Konstanzer Bischofswahl
teilgenommen hätte, auf ihn beziehen, um hier eine freilich sehr
hypothetische und zudem ganz einmalige Berührung wahrzunehmen244;
gerade das Basler Bistum wird dann für ein volles Jahrhundert
nicht mehr erwähnt. Das Alaniannenland liegt als tief wirkende
Trennung zwischen dem burgundischen Raum, in welchem die
fränkische Kirche sich konsolidiert, und dem Bodenseegebiet, wo
die Christianisierung, vom romanisch-rätischen Hintergrund
gehalten, langsam voranschreitet.

Einen realen Bezug zum burgundischen Bereich macht uns auch
die Erzählung nicht wahrscheinlicher, nach welcher Gallus von
Sigibert IL, dem Enkel Brunhilds, in das Territoriuni an der
Steinach eingesetzt worden wäre. Denn bei allem historischen und
selbst novellistischen Reiz, den man der Geschichte vom Verlöbnis
dieses jungen Königs mit der Alamannenprinzessin Fridiburga
abgewinnen kann — Feger hat sie intensiv vergegenwärtigt245 —,
sind wir doch außerstande, zu glauben, daß der zwölfjährige
Knabe — der übrigens allein den nicht mehr wirksamen Prätentionen

seiner Großmutter nach in den Monaten oder Wochen
zwischen Theuderichs Tod und seiner eigenen Ermordung König
war — von seinem letzten Aufenthalte in Burgund um eine Her-
zogstochter in Überlingen geworben hätte. Da liegt denn doch die
Annahme weit näher, daß die «Vita» sich, um eben die zweckmäßige
\ erknüpfung herzustellen, bei Jonas einen Fürsten «ausgeliehen»
hat — wobei die Wahl auch deshalb auf Sigibert II.246 gefallen
sein kann, weil ein gleichnamiger König, Sigibert L, den Jonas

•:: Vita Columbani II. s. S. 245.
244 Wetti 24, S. 269. Franz Perret, ÜB der südlichen Teile des Kantons

St. Gallen 1, Rorsehach 1951, S. ,">. vermutet Augsburg stutt Äugst. Wal. I,
24, S. 302, macht einen August idunensem daraus, also wohl einen Bisehof
von Autun, und fugt noch einen von Verdiin hinzu. KjtUSCB (S. 269)
bemerkt : «.. .neque enira, si alios elegisset, fidea adderotur bis fabulis.i

245 Otto Feoer, Zur Geschichte des alemannischen Herzogtums, Zs. f.
Wiirtt. Landesgesell. 16 (1957). S. 48f.

246 I, 29, S. 219.

48



allerdings irrtümlich einsetzt247, in der «Vita Columbani» als Gönner

der irischen Missionsgruppe auftritt und Columban einen
einsamen Ort zum gottgefälligen Werke anweist248.

In dem Bericht über die königliche Schenkung wird man das
Nützlichkeitsmoment in einem eher allgemeinen Sinn erkennen;
wie die Bischofswahl zu Konstanz, so steigert auch dieser Akt das
Ansehen des Gallus und die selbständige Autorität der auf ihn
zurückgeführten Gemeinschaft. In einem konkreteren Zweckzusam-
menhang meinen wir die Erklärung dafür zu finden, daß die «Vita
Galli» die Columbangruppe in auffälliger Abweichung von Jonas
die Gegend von Tuggen aufsuchen läßt. Vergegenwärtigen wir uns
die Umstände, welche der Lindtebene zur Zeit Otmars ihre Bedeutung

für das Kloster geben. Im November 741 schenkt Beata,
Tochter Rachiberts und Gemahlin Landolds, einen großen
Güterkomplex in diesem Gebiet dem Kloster der Maria auf der Lützelau249.
Die Transaktion hat gewissermaßen internen Charakter; denn der
Frauenkonvent gehört als Eigenkirche selber ins Besitzrecht der
großen alemannischen Sippe250. Genau drei Jahre später verfügt
Beata neu über die Ländereien: sie verkauft sie mitsamt dem
Lützelauer Kloster der Abtei St. Gallen251. Und im Herbst 745
Übermacht Lantbert, ihr Sohn, seinen ganzen Besitz dem Kloster,
in das er selber als Mönch eintritt252. Mit Recht haben Sprandel
und Dienemann-Dietrich hervorgehoben, daß mit diesen
Schenkungen der eigentliche Grund zur sanktgallischen Herrschaft gelegt
worden ist. Offensichtlich ist aber auch ihr Zusammenhang mit
der politischen Gesamtentwicklung: sie stellen die Liquidation

24? I, 6 u. 18, S. 162f. u. 186.
24» Wetti 2, S. 258. Wal I, 2, S. 286. Zoepf, IIeiligen-Leben, S. 20, zeigt,

wie sich in ähnlicher Weise die günstige Erinnerung an Dagobert I. legendenhaft

kristallisiert; ebonso Koch, Fridolin, S. llöff., mit Bezug auf Chlodwig.
249 Perret 1, Nr. 11. Wartmann 1, Nr. 7.
250 Büttner, Konstanzer Diözesatigrenze, S. 255f., wo auch die aufschlußreiche

Mitwirkung des Abtes Arnfrid von Reichenau behandelt ist; vgl.
Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. 19. Auf den großen Anteil der romanischen

Namen in der Urkunde weist Perret 1, S. 13, hin.
251 Perret 1, Nr. 13. Wartmann 1, Nr. 10.
"sü Wartmann 1, Nr. llf. Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. 18ff.

Dienemann-Dietrich, Der fränkische Adel, S. 168f.

49



eines sehr beträchtlichen alemannischen Besitztums dar, das dem
fränkischen Zugriff, der eben jetzt bevorsteht, entzogen werden
soll. Das Manöver gelingt nicht recht: wir erfahren, daß Sidonius

von Konstanz (f 760) dem Grafen Ruodhart sanktgallisches Gut
in Uznach überträgt253, das später offenbar an Zürich fällt; ein

Diplom Ludwigs des Frommen von 821254 setzt das Kloster hier
in seine Rechte wieder ein, die ausdrücklich von den Verfügungen
ßeatas hergeleitet werden. Ferner erscheint die Abtei Pfäfers im
Churer Reichsurbar als Inhaberin von Grundbesitz in der Tuggener
Gegend255, und da zudem Warin und Ruodhart unter den vornehmsten

Wohltätern dieses Klosters genannt werden, liegt die

Vermutung nahe, daß Pfäfers hier auf Kosten St. Gallons begünstigt
wurde — ein Vorgang, den Perret mit der Politik des Viktor in
Verbindung bringt256. So zeichnet sich die Auseinandersetzung ab,

von der wir zudem wissen, daß sie den Sturz Otmars herbeigeführt
hat257.

Dem Gebiet zwischen Walen- und Obersee wächst im Frühmittelalter

große verkehrsmäßige Bedeutung zu258. Die Diözesanrechte

von Konstanz und Chur begegnen sich am Ausgang des Glarner

"3 Ratpert, Casus s. Galli 6, S. 9.
2" Wartmann 1, Nr. 249 u. 263.
255 Bündner ÜB 1, bearb. v. Elisabeth Meyer-Marthaler u. Franz Perret,

Chur 1955, Anhang, S. 385. Vgl. auch Nr. 258, die Exemption von Pfäfers
durch Paschal II. (1116), wo die «villa Tuconia» in der Aufzählung der
Güter vorkommt.

256 Franz Perret, Über den «Liber viveutium Fabariensis», ZSKG 49

(1955), S. 102f. Aus der Frühzeit der Abtei Pfävers, 98. Nbl. hg. v. Hist. Ver.
d. Kts. St. G. 1958, S. 14 u. 20. Heinrich Büttner, Zur frühen Geschichte

der Abtei Pfäfers, ZSKG 53 (1959), S. 5f. u. lOff. Vgl. auch Josef Fleckenstein,

Über die Herkunft der Weifen und ihre Anfänge in Süddeutschland, in:
Stud. u. Vorarb. z. Gesch. d. großfränk. u. frühdt. Adels, hg. v. Gerd Teilenbach.

Forsch, z. Oberrhein. Landesgesch. 4, Freiburg i. Br. 1957, S. 97f.,
wo die Warin- und Ruodhart-Tradition in St. Gallen u. bes. auch der
Wiedergutmachungsakt von Warins Sohn Isanbart (Wartmann 1, Nr. 312, 806)

dargestellt sind.
257 Duft, Sankt Otmar, S. 76.
258 Lieb, Tuggen und Bodman, S. 387f. Walter Drack, Funde aus dem

Frühmittelalter in Tuggen, Ur-Schweiz 22 (1958), S. 44ff. Iso Müller, Die
Verehrung des hl. Lucius im 9.—12. Jh., ZSKG 48 (1954), S. 109.

50



Tales259; Säckingen wird wohl von den Karolingern im Zug der

Umgestaltung nach 745 mit Besitz am Zürichsee und der Straße
nach Chur, nach den Alpen, ausgestattet260; zur selben Zeit ist die
Reichenau hier mit Gütern vertreten; das Kloster Schanis schaltet
sich ein261: die Gegend, in welcher der sanktgallische Landerwerb
einen so verheißungsvollen Anfang gemacht hat, dann aber
mindestens sehr empfindlich gestört worden ist, entwickelt sich zu
einem Kraftfeld vieler Interessen und Bestrebungen; von einem

Vorrang des Klosters kann in ihr nach der Mitte des 8. Jahrhunderts

nicht mehr die Rede sein. Erst Gozbert — der Abt, dem

Wetti seine Fassung der «Vita Galli» gewidmet hat — erneuert
mit voller Energie die historischen Ansprüche St. Gallens: Sowohl
die Vergütung durch Warins Sohn wie die Wiederherstellung
der Rechte in Uznach durch Ludwig den Frommen fällt in seine

Zeit. Im Jahr 827 finden wir ihn selbst in Uznach262, eine Eigen-
kirche des Klosters entsteht an diesem Ort, und eine Reihe von
Schenkungen offenbar kleinerer Leute führt weiterhin vor Augen,
wie die Kampagne, die von dem Kloster und für das Kloster
geführt worden ist, ihre Früchte trägt263. In dieser Zeit bietet nun
auch die politische Landkarte ein etwas verändertes Bild. Der karo-
lingische Reichszusammenhang hat sich über Gebiete gelegt, die
früher verschiedenen Machtsphären zugeordnet waren; die
Verbindungen zwischen ihnen sind reger geworden, mit dem
Ausgreifen Karls des Großen nach Italien sind die Alpenstraßen zu

großer Bedeutung gelangt, und am Ausbau, an der Sicherung des

Verkehrs beteiligen sich die Klöster, nicht ohne dabei unter sich

259 Büttner, Konstanzer Diözesangrenze, S. 253.
260 Büttner, Cliristentum und fränkischer Staat, S. 145f.
261 Heinrich Büttner, Die Entstehung der Churcr Bistumsgrenzen,

ZSKG 53 (1959), S. 203f. Ferdinand Elsener, Der Hof Benken, 93. Xbl.
hg. v. Hist. Ver. d. Kts. St. G. 1953, S. 12.

262 Wartmann 1, Nr. 306.
203 Paul Staerkle, Von den Sankt-Gallus-Patrozinien. Sankt-Gallus-

Gedenkbuch, S. 53. Sprandel, Das Kloster St. Gallen, S. 50. Der Ort Tuggen
ist nun zwar nirgends als sanktgallischer Besitz verzeichnet; aber für die
Linthebene konnte er im Bericht sehr wohl als ein besonders bekannter und
verkehrstechnisch wichtiger Punkt stehen.

51



in engeren Kontakt zu kommen264. So wird im Jahr 846 die
Verbrüderung St. Gallens mit Seidenen, Disentis und Bobbio geschlossen265.

Und so erklärt sich die Schenkung des Wolfhart, der 844

oder 848 einen Teil seines Besitzes bei Wangen «in marca Tucun-
niae» an das Kloster Bobbio überträgt266. Aus dem Umstand, daß
Wolfhart in seiner Urkunde den Ort ausdrücklich als jenen
bezeichnet, «ubi sanetus Columbanus olim cum suis habitare volebat»,
hat man schließen wollen, daß seit dem von der «Vita» erwähnten
Aufenthalt des Columban die Erinnerung an den Heiligen im
Lindtgebiet lebendig geblieben sei. Den Columbankult werden wir
freilich noch auf anderem Wege und aus anderem Zusammenhang
verfolgen. Und außerdem: die eben zweimal neu geschriebene
Vorgeschichte eines Klosters, das gerade für diese Gegend überlieferte
Ansprüche mit Nachdruck verficht, kann hier gegen die Mitte des

9. Jahrhunderts bekannt genug sein — und zwar in der Form, die
ihr die Verfasser der «Vita» gegeben haben. Was Wolfhart von
der Columbanfahrt weiß oder zu wissen glaubt, kann schwerlich
für einen um 250 Jahre zurückliegenden Vorgang zeugen, wohl
aber für die Nachhaltigkeit, mit der sich das St.-Galler Vergangen-
heitsbild im Lande durchgesetzt hat. Dieses Bild ist vermutlich
zum erstenmal in den Jahren entworfen worden, da die Güter im
Lindtgebiet an das Kloster kamen und zugleich auch schon
gefährdet waren. (Die Tuggener Episode ist uns in der «Vetustissima»
nicht erhalten; aber von der stillschweigenden Annahme, daß sie

und alle Hauptzüge der «Vita» dort schon dargestellt waren, brauchen

wir auch nicht abzugehen, obwohl sie ja im Grunde unbeweisbar

ist.) Von neuem aber wurde die «Vita» in der Zeit geschrieben, da
die Bemühungen um jenes Gebiet wieder einsetzten, zäh gefördert
wurden und auf die Dauer nicht erfolglos blieben. Ob am Erfolg
nicht auch die Geschichte von dem Besuch des Columban und seines

Schülers Gallus beteiligt war? Ob diese Geschichte nicht schon
seinerzeit den Feinden der Abtei bedeuten sollte, daß ihr Gründer

264 Müller, Anfänge des Klosters Disentis, S. 134f.
265 MGH, Libri Confratornitatum, S. 144. Iso Müller, Zur Bedeutung

des Lukmaniers im Mittelalter, SZG 10 (1960), S. 2f.
268 Carlo Cipolla, Codice diplomatico dei Monastero di San Colombano

di Bobbio 1, Rom 1918, Nr. 41.



sich als Erster Rechte um Tuggen erworben hatte, indem er hier
gegenüber der noch heidnischen Bevölkerung für den Glauben

eingetreten war? Und ob es nicht, damals und nun auch wieder,

ganz eigentlich der Zweck dieser Geschichte war, die sanktgallischen
Ansprüche in der Lindtebene historisch zu untermauern267?

Zu der Zeit, da sich Wolfhart zu seiner Schenkung entschloß,
war der Verkehr über die Alpenpässe, mit Kirchen und Klöstern
in Oberitalien seit längerem im Gange, und im Zusammenhang
damit auch eine eifrige Rezeption des Kultes von Heiligen, die
dort verehrt wurden. Bis ins 5. Jahrhundert zurück kann man die
kirchliche Verbindung mit Como, Mailand, Novara verfolgen268;
in italienischen Positionen hat das Christentum seinen Rückhalt,
in Rätien entstellt seine Ausgangsbasis für das ostschweizerische

Voralpenland, in Bregenz erreicht es vielleicht einen frühen
Vorposten269. Unter den Heiligen, deren Verehrung auf einen Anstoß
aus Italien zurückgehen dürfte, ist Benedikt am Ausgang des

8. Jahrhunderts für Chur und indirekt für St. Gallen bezeugt270;
beim Andreaskult vermutet Iso Müller dieselbe Herkunft; im
Fall der Georgspatrozinien scheint sie ihm möglich271. Der
Stephanskult, den die «Vita Galli» für Konstanz angibt, kann über
Chur dorthin gelangt sein272 — wie denn überhaupt die Früh-

267 In diesem Sinne glauben wir nicht, daß es methodisch richtig ist,
«zur urkundlichen und monumentalen Unterbauung des Galluslebens.
von lokalhistorischen Einzelabschnitten dieses Lebens auszugehen» (Kilger,
Quellen, S. 117f.). Das lokalhistorische Motiv gibt sich hier als nachträgliche
Anwendung der weder urkundlich noch monumental unterbauten Gallus-
tradition zu erkennen.

268 Büttner, Churer Bistumsgrenzen, S. 83ff. u. 192ff. Vgl. Perret 1,

Nr. 2. Vgl. auch Heinrich Büttner, Die Alpenpolitik der Franken im 6.

und 7. Jahrhundert, Hist. Jb. 79 (1959), S. 82ff.
269 Büttner, Churer Bistumsgrenzen, S. 88, auf Grund der Erwähnung

einer Aureliakirche bei Wetti 6, S. 260, u. Wal. I, 6, S. 289; s. bes. auch

Büttner, Christentum und Kirche, S. 368f. Sprandel, Der merovingische
Adel, S. 109.

270 Müller, Der Gotthardraum, S. 438f. Vgl. auch Paul Kläui, Von der

Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem Zürichsee im 7.

Jahrhundert, Zürich 1954, S. 18ff.
27' Müller, ebd. S. 434f.
272 Wetti 25, S. 270. Wal. I, 25, S. 303. Iso Müller, Die Churer Stephans-



gesehichte des Bistums Konstanz aus einer engen ursprünglichen
Bindung an Chur zu verstehen ist273. Nach Wetti hat Gallus
Reliquien des Desiderius, des Mauritius und der Maria an die
Steinach gebracht274: eine Mitteilung, die uns nun wieder zunächst
für die Entstellungszeit der «Vita» aufschlußreich ist. Im früh-
fränkischen Rahmen hat der Marien- wie auch der Petruskult,
den wir in St. Gallen seit den Zeiten Otmars vermuten dürfen,
wenig Spezifisches; die Verehrung der Muttergottes gehört zumal
bei Klosterkirchen so selbstverständlich ins Bild, daß eine besondere

Filiation kaum aufzuweisen ist275. Zu Mauritius, dem in der
Folgezeit auch viele Gotteshäuser im sanktgallischen Herrschaftsbereich

geweiht waren, ist mit Recht gesagt worden, daß sein
Kult mit dem des Desiderius sinnvoll verbunden erscheint276, auch

kirche im Frühmittelalter, SZ(i 4 (1954), S. 387; vgl. Zur Geistigkeit des
frühmittelalterlichen Cliurrätiens, Schweiz. Beitr. ¦/.. Allg. Gesch. 17 (1959), S. 44.
Eugen Ewig, Die Kathedralpatrozinien im römischen und im fränkischen
Gallien, Hist. ,1b. 79 (1959), S. 40ff.

273 Mayer, Konstanz und St. Gallen, S. 481 ff. Büttner, Konstanzer Diö-
zesangrenze, S. 230. Sprandel, Der merovingische Adel, S. 102ff. Kunstge-
schichtl. Hinweise auf den italienisch-rätischen Zusammenhang: Erwin
Poeschkl, Frühchristliche und frühmittelalterliche Architektur in Cliurrütien;
Linus Birohler, Zur karolingischen Architektur und Malerei in Münster-
Müstair; Walther Sulser, Die St.-Luziuskirche in Chur, alle in:
Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern, Akten zum III. internat. Kongreß

f. Frühma. Forsch., Ölten u. Lausanne 1954.
274 Wetti 11, S. 263. Wal. I, 11, S. 293. Zu beachten ist, daß Walahfrid

gegenüber Wetti das Motiv hinzufügt, daß Gallus die Reliquien in einer
Kapsel am Halse getragen habe, vgl. Beda, Hist. eccl. I, 18, S. 36.

275 Vita Otmari 28, S. 128. Ewig, Die Kathedralpatrozinien, S. 7ff.
Feurstein, Missions- und Patroziniumskunde, S. 34f. Hermann Tüchle,
Dedicationes Constantienses, Freiburg 1949, S. 84. Zu Petrus: Vita Otmari 16,
S. 111. Müller, Anfänge des Klosters Disentis, S. 65. Ewig, S. 27ff. Tüchle,
S. 131.

27« E. Gruber, Der Desideriuskult in St. Gallen, ZSKG 36 (1942), S. 220.

Deutlich ist die enge Zugehörigkeit des Mauritiuskultes zum Kreis der Co-

lumban-Nachfolge in Burgund: Vita Germani 11, S. 38. Vita Sadalbcrgae 17

u. 30, SS rer. Merov. 5, S. 59 u. 66. Eine sprachliche Eigentümlichkeit
könnte auf eine Entlehnung aus diesem Bereich hindeuten. Wetti (11, S. 263)
nennt den Mauritius «almus dux» — eine Bezeichnung, von der Walahfrid
abgeht, «dux» ist Mauritius auch an der zitierten Stelle in der Vita
Sadalbcrgae 30, «almus» heißen Columban, Germanus und Sadalberga selbst in

54



wenn er selbst sich am Oberrhein nicht über das 9. Jahrhundert
zurück verfolgen läßt277. Das Desideriuspatrozinium seinerseits ist
für St. Gallen durch früheste Urkunden bezeugt278, so daß man
wohl geneigt sein konnte, es mit dem «Gründer» selbst in Verbindung

zu bringen. Da muß es nun freilich auffallen, daß Gallus (in
der Columbangruppe gerade er) Reliquien des 610/11 verstorbenen
Desiderius auf sich getragen haben soll, als er in eben diesem Jahr
von Luxeuil aufbrach279. In der «Vita Columbani» hebt Jonas diese

Zeitgenossenschaft hervor: «. ..Theudericus atque Brunichildis non
solum adversum Columbanum insaniebant, verum etiam et contra
sanetissimum Desiderium Viennensis urbis episcopum adversa -

bantur280.» Auch hier also hat sich für die Verfasser der «Vita»
eine Gelegenheit ergeben, an die Vorgänge der Missionszeit
anzuknüpfen — das in ihrer Zeit bestehende Patrozinium in den
historischen Zusammenhang einzuordnen, den sie in ihrem Bericht zu
befestigen suchen281. Daß anderseits die Herkunft der Desiderius-
verehrung an der Steinach nur auf diesem Weg zu erklären sei,

könnte man nicht behaupten. Sowohl in Müstair wie möglicherweise

schon sehr früh in Waltensburg, also wiederum im rätischen
Bereich, zeigt sie sich eng mit dem Georgskult verbunden, und
bereits im Tello-Testament von 765 erscheint ein Träger des

Namens Desiderius aus der Gegend von Ilanz282. Es ist also keineswegs

ausgeschlossen, daß der Heilige (vielleicht wiederum von
Italien her) zunächst in Rätien bekannt und erst durch Otmar in

ihren Viten (Vita Columbani, prol., S. 145. Vita Germani, prol., S. 33,

a. 15, S. 39. Vita Sadalbergae, prol., S. 49). Vgl. auch Vita Rusticulao 8, S.

343. Ionas, Vita Iohannis abbatis 20, S. 343. Vita Amati 2, S. 216. Ewig,
Die Kathedralpatrozinien, S. 46f.

277 Gruber, Der Desideriuekult, S. 213ff. Vgl. auch Iso Müller und
Heinrich Büttner, Das Kloster Müstair im Früh- und Hochmittelalter,
ZSKG 50 (1956), S. 60ff.

278 Wartmann 1, Nr. 4 (720/739): «ad honorem saneti Gallonis et Desi-
derii». Gruber, Der Desideriuskult, S. 213.

279 Gruber, S. 215ff. Die Elevatio des Heiligen hat sogar erst im vierten
Jahr nach dem Tod stattgefunden.

28° Vita Columbani I, 27, S. 214.
281 Vgl. den vielleicht analogen Fall der Hilariuspatrozinien, die das Fri-

dolin-Itinerar in der Vita des Balther beeinflussen: Koch, Fridolin, S. 124ff.
282 Müller, Der Goltliardraum, S. 435f.

55



St. Gallen heimisch wurde283. Aber die Frage nach dem Ursprung
des sanktgallisehen Desiderius-Kultes zieht eine andere, für unser
Thema noch gewichtigere nach sich: Wie ist die Verehrung des

heiligen Columban in die Ostschweiz gekommen
Columban starb im Jahr 615 in Bobbio. Sein Andenken blieb

in diesem Kloster lebendig; von seinem Grabe aus verbreitete sich
im Laufe der Zeit der Kult des Heiligen. Ein zweites Zentrum der
ihm zugewandten Pietät war in seiner Gründung Luxeuil gegeben.
Auch von ihr strahlte der Kult aus: In Spiez ist Columban schon

für das Jahr 761/62 als Kirchenpatron bezeugt; er scheint hier
den heiligen Mauritius abgelöst zu haben284; andere Columban-
Patrozinien im ostburgundischen Raum sind spät oder unsicher.

Im Elsaß macht sich der Einfluß Luxeuils geltend, bis das Wirken
Pirmins in den Vordergrund tritt. Weißenburg und Murbach
nehmen den Heiligen im 8., bzw. 9. Jahrhundert in ihre Liturgie
auf285. Bedeutender ist die Verbreitung des Columbankults in
Italien286. Insbesondere stellen sich hier Plätze, die zur Aufnahme

von Pilgern bestimmt sind, unter das Patronat des irischen
Glaubensboten — so in Lucca, wo 720 ein oraculum und eine diaconia
den Heiligen Secundus, Gaudentius und Columban geweiht wird,
und in Pavia, wo ein «xenodochion S. Columbani» entstellt. In
Fombio (Diözese Lodi) ist 725 eine Columbankirche genannt.
Gegen die Mitte des 8. Jahrhunderts verwaltet Bobbio ausgedehnte
Besitzrechte am Gardasee, wo eine «ecclesia in honore S. Colum-

283 Dafür spricht auch, daß die drei ältesten Urkunden immerhin nur
den hl. Gallo nennen und erst Wartmann 1, Nr. 4, die schon der Otmar-Zeit
angehört, den Desiderius dazusetzt. Vgl. noch Iso Müller, Die Schenkung
des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre 765, 69. Jber. d. Hist.-
Ant. Ges. v. Graub. (1939), S. 110, sowie Müller u. Büttner, Das Kloster
Müstair, S. 49, und Gruber, S. 219, wo auf die Beschaffung zusätzlicher
Desiderius-Reliquien durch den St.-Galler Abt Grimald (um 870)
hingewiesen ist.

284 Andres Moser, Die Patrozinien der bernischen Kirchen im Mittelalter,
ZSKG 52 (1958), S. 39.

285 Medard Barth, Der Kult des hl. Kolumban im Elsaß. Melanges
Colombaniens, S. 261ff. Vgl. auch Sprandel, Der merovingische Adel, S. 22f.

28» Zum folgenden Annibale Maestri, II Culto di San Colombano in
Italia. Bibl. stör. Piacent. 25, Piacenza 1955.

56



bani» besteht287. Eine Reihe weiterer Patrozinien aus dieser Zeit
läßt erkennen, daß sich in der Provinz Mailand die Verehrung des
Columban neben dem älteren Gaudentiuskult weit verbreitet hat.
Die beiden Heiligen erscheinen in Lucca zu einem Patronat
vereinigt. Ein «titulus s. Gaudentii» ist im Bergeil bezeugt und hat
mit der von Churrätien betriebenen Sicherung des Reisewegs über
die Alpen in Zusammenhang gebracht werden können288. Wie früh
der Name Gaudentius im rätischen Bereiche Eingang fand, zeigt
der in der «Vita Galli» erwähnte Konstanzer Bischof289; im Tello-
Testament kommt ebenfalls ein Gaudentius vor290. Und diese
Quelle ist es auch, die uns mindestens einen sehr wichtigen
Aufschluß über Kenntnis und Verehrung des Columban in Rätien
gibt. Denn mag auch die Annahme zweifelhaft bleiben, nach
welcher der in ihr genannte Calanho291 ein germanisierter Calanbonus
oder Columbanus ist, was den Gebrauch des Namens bis in die
ersten Jahrzehnte des 8. Jahrhunderts zurück bezeugen würde292 —
so führt uns doch das Columbanpatrozinium von Sagens, das die
Schenkung nennt, in dieselbe, frühe Zeit293. Die Kirche wird im
Zusammenhang mit der von Tello erwähnten früheren Schenkung
seines Vaters Viktor genannt; sie scheint im Mittelpunkt großer
Besitzungen des Geschlechtes zu stehen, und mit Sicherheit kann
man daher annehmen, daß der Titel schon in der Zeit um 720
bestand und also jedenfalls nicht jünger war als das von Otmar
gegründete Kloster St. Gallen. Und so wird es nun zwar möglich
und selbst naheliegend sein, die späteren Columbankirchen, das

287 Cipolla 1, Nr. 23 u. a. m.
288 Bündner ÜB 1, S. 386. Vgl. Otto P. Clavadetscher, Verkehrsorganisation

in Rätien zur Karolingerzeit, SZG 5 (1955), S 25.
28<> Wetti 14, S. 264. Wal. I, 14, S. 295.
290 Bündner ÜB 1, Nr. 17. Vgl. Müller, Die Schenkung des Bischofs Tello,

S. 111.
291 Müller, Die Schenkung des Bischofs Tello, S. 109.
292 Auch ein Columba kommt in der Urkunde vor.. Anderseits müßte

man wohl das große Namenmaterial der Schenkung im Zusammenhang
behandeln, um verläßliche Schlüsse ziehen zu können.

2»3 Bündner ÜB 1, Nr. 17. Müller, Die Schenkung, S. 118ff. Der Gott-
hardraum, S. 433. Gall Jecker, Die Verehrung des hl. Columban in der
Schweiz, ZSKG 46 (1952), S. 221.

57



weitere Vorkommen des Namens im rätischen Bereich auf den
Einfluß St. Gallens zurückzuführen: im Lauf des Jahrhunderts
wird im Kloster der Kult des Heiligen ausgebaut, liturgische Texte,
seine eigenen Schriften sammeln sich; Patrozinien erscheinen in
Wangen, im Urserental, in Bregenz; sie breiten sich zwar gerade
im Bistum Konstanz nicht aus, dagegen scheint in Pfäfers ein
zweites Zentrum der Columban-Verehrung zu bestehen. .294. Aber
es geht nicht an, diese Erklärung auch auf Sagens zu übertragen.
Hier würde alles gegen sie sprechen, was wir über das anfängliche
Verhältnis zwischen Chur und der Gründung an der Steinach
wissen. Die Entsendung des Otmar selbst (durch den Besitzer
der Columban-Kirche von Sagens), der Zuzug rätischer Konven-
tualen und ihre durchaus bestimmende Rolle295, der rätische
Urkundentypus, die rätische Schrift296, die liturgischen Einflüsse297,
die Übernahme der Lucius-Verehrung, der so gar kein
Zurückwirken des Galluskultes auf Rätien gegenübersteht298: all
das zeigt ein Gefälle an, das mit vollkommener Eindeutigkeit von
Chur her wirkt und das werdende Kloster auf einige Zeit hinaus

zum empfangenden, nicht zum gebenden Teil macht. Erst der
Versuch Otmars, sich zwischen den widerstreitenden Kräften zu
halten, erst die fränkische Machtergreifung am Oberrhein gestalten
das Verhältnis langsam um, schwächen den churrätischen Einfluß
ab und lassen ihn endlich versiegen299. Daß freilich die Stätte an
der Stoinach auch ihrerseits eine wenn nicht ausstrahlende, so

doch anziehende Kraft ausgeübt hat — das allein macht anderseits
die Gründung von 720 verständlich. Doch die Erinnerung, die sie

bewahrt und die sie von sich aus der Umwelt mitteilt, schließt den

294 Müller, Die Schenkung, S. 109. Vgl. Der Gotthardraum, S. 450f.
Johannes Duft, Saint Colomban dans les manuscrite liturgiques de Saint-
Qall. Melanges Colombaniens, S. 317ff. Jecker, Die Verehrung des hl. Columban,

S. 222f. Tüchle, Dedicationes Constantienses, S. 99.
295 Perret 1, Nr. 8ff.
296 Meyer-Marthaler, Die ältesten rätischen Urkunde?», S. 125ff. Müller,

Zur Geistigkeit, S. 41.
297 Kunibert Mohlberg, Das fränkieche Sacramentarium Gelasianum.

Liturgiegesch. Quell. 1/2, 2. Aufl., Münster i. W. 1939, S. 96ff.
298 Müller, Die Verehrung des hl. Lucius, S. 110.
299 Müller, Zur Geistigkeit, S. 35ff.

58



irischen Apostel vor der Ankunft Otmars nicht mit ein, sie hat in
diesen ersten Jahren, so weit wir sehen können, nur einen Namen:
den des Einsiedlers Gallo.

Wenn die Anknüpfung an den Zug der irischen Missionsgruppe,
die Identifizierung des Zellengründers Gallo mit dem Columban-
schüler Gallus, die Einbeziehung Tuggens in den Reiseweg der
Glaubensboten, die Schenkung des Sigibert, die Berufung des

Gallus bzw. Gallo zum Bischof von Konstanz und zum Abt von
Luxeuil — wenn alle diese Motive der «Vita Galli» als Bestandteile

einer an bestimmten, feststellbaren Zwecken orientierten
Konstruktion zu betrachten sind: so stellt sich nun die Frage
um so dringlicher, welches denn die festen Anhaltspunkte dieser
Konstruktion, die wahrhaft geschichtlichen Elemente der Erzählung
seien. Aus dem bisher Gesagten ergeben sich auch sie. Die Stätte
an der Steinach ist in der «Vita» wirklichkeitsgetreu geschildert als
ein christlicher Vorposten im alemannischen Grenzbereich, der
seinen Rückhalt in Rätien hat. Zu Johannes, dem Diakon in Grabs
nimmt der Heilige seine Zuflucht, da der Ausgang seiner Begegnung

mit Herzog Kunzo noch ungewiß ist. Mit dem Vorrücken des

rauschen Kirchenmannes nach Konstanz — wo vielleicht schon
einmal ein Vertreter derselben Region, Gaudentius, tätig war —
zeigt sich sein Wirken verbündet. Sein Wirken: es führt ihn mit
lokalen alemannischen Autoritäten — mit Willimar, mit dem
Tribun oder Präfekten von Arbon — zusammen; es läßt ihn
alemannische, aber auch romanische Helfer — Hiltibod, Maginold,
Theodor — finden300; und es gipfelt in der Auseinandersetzung
mit dem obersten Repräsentanten der alemannischen Macht, mit
Kunzo. Er «heilt» die Tochter des Herzogs — wir haben das

Legendenmäßige des Vorgangs betont, und auch seine historiogra-
pliische Funktion ist uns klar geworden, aber wir dürfen auch
den realen Kern nicht übersehen, der in ihm liegen mag. Schon

von Arx hat in seiner Ausgabe der Wetti-Fassung darauf
hingewiesen, daß in der Austreibung des Dämons, der von Fridiburga
Besitz ergriffen hat, die Formel des Exorcismus super electos an-

soo Vetust. 4f., S. 253f. Wetti 5, S. 260, usf. Hiltibod: Wetti 10, S. 262,
usf. Maginold: Vetust. 1, S. 251. Wetti 9, S. 262 (mit Theodor), usf.

59



klingt — das Taufritual des Karsamstags, wie es auch im Sacra-
mentum Gelasianum enthalten ist301. Die Dämonen, die am Bodensee

hausen und Zwiesprache führen über den, der sie aus ihrem
Revier verdrängt302 — sollte sich in ihnen nicht das Heidentum
symbolisieren, dem der Vorkämpfer des Christentums auf den
Leib rückt? Ob nun die «Vita», indem sie die Konfrontation an
höchster Stelle herbeiführt, zugunsten ihres Helden wiederum ein

wenig über den tatsächlichen Rahmen hinausgreift, das ändert
am geschichtlichen Sinn des Vorgangs nichts; und erst recht können

wir in unserem Zusammenhang die Frage, wie genau die
Gestalt des Herzogs Kunzo faßbar sei, auf sich beruhen lassen303.

Genug, daß der Bericht sich dem Bild, das wir uns von der
Durchdringung des einstmals romanischen Gebietes mit alemannischer
Bevölkerung einerseits, von der Durchdringung dieser Bevölkerung
mit der christlichen Lehre und Kultur aus dem romanischen
Bereiche her anderseits zu machen haben, sinnvoll und bereichernd
einordnet304. So ist auch die missionarische Rolle des Eremiten
an der Steinach gesichert.

Wann der Einsiedler Gallo gestorben ist, wissen wir nicht; es

kann, wenn der Zusammenhang mit Columban dahinfällt, auch
nach der Mitte des 7. Jahrhunderts gewesen sein; auf eine
Überdehnung seiner Lebensdauer dürfen wir verzichten, und ebenso

auf eine genaue Einreclinung der «vierzig Jahre» zwischen seinem

Tod und dem Überfall Otwins, auf eine allzu wörtliche Interpretation

des «post multum vero temporis» zwischen dieser und der
zweiten Heimsuchung der Gallusstätte: der chronologischen
Angaben, die zur Überbrückung des langen, überlangen Zeitraums

301 MGH SS 2, S. 11. Sacramentarium Gelasianum, Migno PL 74, Sp.
1085 u. 1105f. Vgl. Leo d. Gr., Epist. 16, PL 54, Sp. 702. Franz J. Dölger,
Der Exorzismus im altchristlichen Taufritual. Stud. z. Gesch. u. Kultur d.
Altertums III, 1/2, Paderborn 1909, S. 4ff.

392 Wetti 7 u. 12, S. 261 u. 263. Wal. I, 7 u. 12, S. 290 u. 293f.
303 Dazu, besonders auch zur Identifizierung mit dem bei Fredegar

erwähnten Uncelenus, Feger, Zur Gesch. d. alemann. Herzogtums, S. 46ff.
Gesch. des Bodenseeraumes 1, S. 72f.

304 Feger, Herzogtum, S. 60ff. Büttner, Konstanzer Diözesangrenze,
S. 230. Mayer, Konstanz und St. Gallen, S. 479. Sprandel, Der merovingische
Adel, S. 104f.

00



zwischen 612 und 709—712 dienen müssen. Bedenken wir aber
anderseits, daß die «Vita» mit der Darstellung der beiden Überfälle
immerhin in die Nähe der ersten Abfassungszeit und damit in die
Zone echter Überlieferung gelangt, so müssen wir auch nach der
Bedeutung dieser Vorgänge fragen. Sie ist nicht schwer zu erkennen.

Die Schar des Erchanbold stößt an einen entlegenen Ort vor,
den die Brüder Maginold und Theodor hüten, die umwohnende,
mindestens zum Teil romanische Bevölkerung als Zuflucht heilig
hält. Ein Grab wird entweiht — oder entdeckt? und das erregt
soviel Aufsehen, daß Boso, der Bischof von Konstanz,
herbeikommt, die Beisetzung nochmals vollzieht und die Stätte ausbaut305.

Wir wiesen schon darauf hin, daß Walahfrid das Ereignis an den

Anfang seines zweiten Buches stellt — höchst sinnvoller Weise,
denn mit ihm beginnt der Kult des heiligen Gallo. Es ist der
Vorgang, der in der Chronistik und Hagiographie des Mittelalters
unzählige Male erscheint: vergessen oder nur von wenigen gekannt,
liegt die Stätte, an der ein Gottesmann begraben ist; ein Zufall,
und vielleicht eben ein Gewaltakt, der die wundertätige Ausstrahlung

des Ortes erweist, gibt den Anstoß dazu, daß die kirchliche
Autorität sich des Grabes annimmt, es gleichsam zur Institution
erhebt; und wenn die Bevölkerung der Stelle weiterhin in frommer
Verehrung zugetan bleibt, wenn neue Wunder auf Ungläubigkeit
und Mißachtung antworten, wenn die Bereitschaft zu Schenkungen
sich einstellt und Vorteile des Platzes erkannt werden: dann mag
der Augenblick gekommen sein, da eine Konstellation lokaler oder
auch übergeordneter Mächte die Gründung eines Klosters in die

Wege leitet306. — So sehen wir die Entwicklung der Zelle an der
Steinach. Sie nimmt ihren Ausgang von den «Coordonnees hagio-
graphiques», welche die Wissenschaft fordert: wohlbezeugt ist
durch die ersten Urkunden der Name Gallo; einwandfrei durch
ununterbrochene Tradition gesichert der Ort; unverdächtig der
16. Oktober als Todestag. Den Fortgang aber hat Gregor von
Tours im Zusammenhang mit der Auffindung des heiligen Patroclus

305 Wetti 36, S. 277. Wal. II, 2, S. 314.
3oe Vgl. Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 17ff., S. 757ff.; 21,

S. 760f.; 79, S. 796ff.; 83, S. 801f.; Liber in gloria martyrum 66, S. 533.

Zoepf, Heiligen-Leben, S. 208.

61



unübertrefflich bezeichnet: «Loci enim homines», sagt er, «parvum
exhibebant martyri famulatum»; denn noch fehlt ein fest umris-
senes Bild, eine anschauliche Darstellung — die Biographie des

Heiligen. «Mos namque erat hominum rusticorum, ut sanctos Dei,
quorum agones relegunt, attentius venerentur307.» Die es nun
unternehmen, für dieses Bedürfnis zu sorgen, lassen sich — wir
sahen es — von bestimmten Zwecken leiten, aber noch vordringlicher

ist ihnen die viel allgemeinere Forderung nach der faßbaren
Gestalt, dem geschichtlich glaubhaften und richtigen Schicksal.
So versammeln sie Erinnertes, Überliefertes und auch von fernher
Mitgeteiltes zu dem einen Erscheinungsbild — dem Wirken des

einen Heiligen schreiben sie zu, was in der Region dem Glauben
zugewachsen ist. Und insbesondere verbinden sie ihn dem großen
Apostel, geben ihn als seinen Schüler aus und ziehen so auch ein
Zeichen wirklichen historischen Zusammenhangs in ihren Bericht
hinein: sie lassen den Gallus Columbans Stab empfangen, der über
die Alpen kommt. Der Weg des Christentums in der Nordostschweiz

ist in diesem Einzelzuge angedeutet, die wahre Bedeutung
der sanktgallischen Zelle bestimmt. Darüber hinaus erweist sich
die «Vita Galli» als eine Quelle, die den vorkarolingischen Zustand
der Bodenseegegend in seiner unruhig-bewegten Vorläufigkeit
erhellt.

307 Liber in gloria martyrum 63, S. 531; s. auch die schöne Stelle in der
Vita Eligii 11,6, S. 697f. Vgl. Feurstein, Missions- und Patroziniumskunde,
S. 24f.


	Der heilige Gallus in der Geschichte

