Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =

Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 12 (1962)

Heft: 1

Artikel: Der heilige Gallus in der Geschichte

Autor: Helbling, Barbara / Helbling, Hanno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER HEILIGE GALLUS IN DER GESCHICHTE

Von BArBArRA und HaANNO HELBLING

Mos namque erat hominum rusticorum,
ut sanctos Dei, quorum agones relequnt,
attentius venerentur.

Gregor von Tours

Der Vorstellungskreis der «Vita Galli»

Unter den Quellen zur frithmittelalterlichen Geschichte der
Nordostschweiz nimmt die «Vita Galli confessoris», die uns in drei
Fassungen aus dem achten und neunten Jahrhundert erhalten ist,
eine einzigartige, zentrale Stellung ein. Die Christianisierung am
Oberrhein; die Anfinge des Bistums Konstanz; die sprachlichen,
ethnischen, politischen Verhiltnisse im Bodenseegebiet zur Zeit der
Merowinger; im besondern die Begegnung von riitischen, alemanni-
schen und frinkischen Bevolkerungsgruppen und Herrschafts-
anspriichen; endlich der Ursprung des Klosters St. Gallen selbst,
in seiner kirchlichen und kulturellen Tragweite: all diese Themen
wiirden sich kaum und jedenfalls nicht annihernd mit der in den
letzten Jahren erreichten Ausfiihrlichkeit erdrtern lassen ohne die
stiindige Einbeziehung und Verwertung der drei Texte. Die ersten
urkundlichen Nachrichten iiber St. Gallen stammen aus der Zeit
um 700; die «Vita» greift ein volles Jahrhundert weiter zuriick und
stellt die Verbindung zwischen der Friihgeschichte des Klosters
und der Missionsfahrt des heiligen Columban her: durch sie erst
und durch sie allein wird eine historische Kontinuitit, ein groller
Zusammenhang sichtbar, der die Grindung an der Steinach unter
das Zeichen der irischen Glaubensbotschaft, an die Seite von Luxeuil



und Bobbio stellt. — Zweifel an der VerliaBllichkeit unserer Quelle
sind in allgemeiner Form gedullert worden, so bei Wattenbach-
Levison, wo auf den groflen zeitlichen Abstand zwischen dem Tod
des Heiligen und der Abfassung der «Vita», auf «starke chronolo-
gische und andere VerstéBe» und auf die absichtsvolle Zurechtle-
gung des Verhiltnisses zwischen dem Klostergriinder, der Konigs-
gewalt und dem Konstanzer Bistum hingewiesen wird!; ferner von
Sprandel, der sich auf die grundlegenden, wenn auch vielfach an-
gefochtenen und von manchen geradezu als iiberholt bezeichneten
Forschungen Sickels beruft®. Im besonderen haben Feurstein und
Lieb Bedenken gegen den Bericht der «Vita» vom missionarischen
Wirken der Columbangruppe in Tuggen erhoben3. — Zweifel und
Bedenken: da sie sich auf eine Quelle richten, deren Erzdhlung
ihren einheitlichen Sinn hat und an kaum einem Punkte leicht
von aullen her zu kontrollieren ist, kann man sie nicht wohl in
einem Auswahlverfahren annehmen oder zuriickweisen ; allzu nahe
wiirde die Versuchung liegen, im Streben nach einem abgerundeten
Bild der Vorginge den «Bedarf» entscheiden zu lassen. Es bleibt,
so scheint es uns, nichts anderes iibrig, als den ganzen Text zu
interpretieren und so vielleicht Kriterien zu gewinnen, an denen
sich die eher legendiren Ziige von mdoglicherweise historischen
scheiden?. Ob das Ergebnis dann fiir diese oder jene Vorstellung
eine Revision nahelegt, darf uns nicht in erster Linie kiimmern.

1 WiLHELM WATTENBACH, Deutschlands Geschichtsquellen im Mzuttelalter,
bearb. v. WILHELM LEVISON u. Heinz Loéwe, hg. v. Walther Holtzmann,
Weimar 1952ff., S. 140ff.

2 RoLF SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen in der Verfassung des karolingi-
schen Reiches. Forsch. z. oberrhein. Landesgesch. 7 (1958), S. 11 u. 23f

3 HeINrRICH FEURSTEIN, Zur dltesten Missions- und Patroziniumskunde
im alemannischen Raum, ZGO 97 (1949), S. 29f. Hans Lies, Tuggen und
Bodman, SZG 2 (1952), S. 391.

4 Iso MULLER, Zur karolingischen Hagiographie. Kritik der Luciusvita,
Schweiz. Beitr. z. Allg. Gesch. 14 (1956), S. 5: «Die neuere kritische Hagio-
graphie ist zum Ergebnis gelangt, daB die Viten keineswegs immer en bloc
historisch oder legendiir sind, sondern daB es in wertlosen Stiicken brauch-
bare Elemente und ebenso in verdiichtigen Teilen gute Uberlieferungen geben
kann. Nur eine differenzierte und detaillierte Charakteristik, die sich von
der Uberkritik ebenso fernhiillt wie von Leichtglidubigkeit, kann dem wirk-
lichen, oft sehr komplizierten Tatbestande gerecht werden.»

2



Die Verfasser der «Vita Galli» haben den Zugang zu ihrem Stoff
gefunden aus den Bedingungen, dem Zusammenhang ihrer eigenen
Zeit heraus. Unsere erste Frage gilt der Datierung ihrer Texte.
Walahfrid hat um 835 geschrieben, Wetti um 820. Die «Vita vetu-
stissima», die als Fragment erhalten ist, stammt in der vorliegen-
den Redaktion aus der Zeit um 770. So weit die Feststellungen
Kruschs im Vorwort zu seiner Ausgabe®. Nun hat Kilger mit
Grund vermutet, daB3 die «Vetustissima» in dieser Form nicht als
die ilteste Fassung gelten kann. Mit ihrem achten Kapitel scheint
der Bericht zu schlieBen. Das neunte setzt eine zeitliche Liicke vor-
aus («pretermittimus aliquanta, quae audivimus vel vidimus») und
geht zu einer Episode iiber, die sich zur Zeit Karlmanns (741—747)
begeben und die der Schreiber selber miterlebt hat®: der Neuansatz
verriit einen zweiten Verfasser, der wohl auch das Vorangehende
iiberarbeitet hat. Zwischen dem siebenten und dem achten Kapitel
fehlt ein groBeres Stiick der «Vetustissima»; die Fassungen des
Wetti und des Walahfrid zeigen, dall in die Liicke unter anderem
die Schilderung eines Uberfalls auf die Gallusstitte gehort, der in
die Zeit Pippins des Mittleren (709—712) datiert ist; die angenom-
mene «Urvita» schlieBt zwar nicht geradezu mit dieser Episode,
wie aus Walahfrid I, 5 zu ersehen ist?; aber weit iiber die Zeit
Pippins hinaus kann sie nicht mehr gefithrt haben. Kilger schlieBt
nun, daB «die Ur-Vetustissima urspriinglich um 712 abgeschlossen
worden» sei: «Die Tradition geht damit in die Zeit vor Otmar
[also vor 720] zuriick...®%»So weit méchten wir uns nicht vor-
wagen. Der Bericht iiber Vorkommnisse, die locker iiber die Jahr-
zehnte hin verteilt sind, mull nicht bis zu dem Augenblick fiihren,
da sein Verfasser die Feder aus der Hand legt. Wenn auch die
Zeit um 740 als Terminus ad quem wird gelten konnen, so ist doch
anderseits auch mit der Moglichkeit zu rechnen, daB die erste Vita

5 MGH SS rer. Merov. 4, S. 232.

6 Vetust. 9, S. 255.

7 8. 316.

8 LAureNz KiLGER, Die Quellen zum Leben der heiligen Kolumban und
Gallus, ZSKG 36 (1942), S. 109f. Vgl auch Frirz BraNkE, Von Metz nach
Tuggen, Evang. Missionsmagazin N. F. 95 (1951), S. 172f.

3



nicht geschrieben wurde, als die Gallusstiitte nahezu verwaist war?,
sondern doch erst in den Jahren, da unter Otmars Leitung ein
Kloster entstand, das sich ganz natiirlicherweise mit seinen An-
fingen und Vorstufen befafit haben wird. Was fiir diese Annahme
sprechen konnte, ist einerseits der Umstand, dal3 die Bezeichnung
des Gallus als confessor erstmals 744 in einer sanktgallischen Ur-
kunde — in einer der im folgenden noch oft zu erwiihnenden Beata-
Schenkungen — vorkommt!® und gleichzeitig auch erst die Na-
mensform Gallus neben der ilteren Gallo auftritt!': dall man also
moglicherweise nicht allzu lang vor 740 begonnen hat, einen end-
giiltigen festen Begriff von dem Heiligen zu gewinnen. Der Wunsch,
gegeniiber den neueren Griindungen Reichenau (724) und Pfifers
(735/740) den historischen Vorrang zu wahren, vor allem aber die
Notwendigkeit, sich fiir die Auseinandersetzung mit der frinki-
schen Autoritit zu wappnen, die nach dem Tod des Schiitzers
Waltram (um 740) und der Aufhebung des alemannischen Herzog-
tums (746) zum eigentlichen Existenzkampf des Klosters werden
sollte!?: dies und noch anderes, das wir im folgenden erwihnen,
kann dazu gefithrt haben, dafl gerade unter Otmar die Beschifti-
gung mit der Vergangenheit fiir die St.-Galler Gemeinschaft ihren
besonderen Sinn erhielt.

Den historischen Hintergrund und Zusammenhang, den Rah-
men, in dem Vergangenheitskenntnis, Erinnertes und noch Fort-
dauerndes sich verbinden konnten, fanden die Verfasser der Gallus-
vita im Missionierungs- und Zivilisierungswerk, das die Bodensee-
gegend der christlichen Welt zugefiihrt hatte. Dieser Rahmen stellt
sich dem Leser von Wettis «Vita» in vier Hauptteilen dar: in
Columbanmission und Gallusleben (1—29), in den frithesten Gallus-
wundern (30—34), in der Geschichte von zwei Uberfillen auf das
Gallusgrab (35—38) und in einer Reihe von Wundern, die noch in
der zeitlichen Reichweite des Verfassers der «Vetustissima» gelegen

9 Wal. 11, 10, S. 318f. LaurENz KILGER, Vom Leben des hl. Gallus, in:
Sankt-Gallus-Gedenkbuch, St. Gallen 1952, S. 34.

10 HERMANN WARTMANN, UB der Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 10.

11 Dazu weiter unten, S. 29f.

12 Zur allgemeinen Situation der Otmarzeit JoHANNES Durr, Sankt Otmar.
Bibliotheca Sangallensis 4, Ziirich 1959, S. 67ff.

4



hatten (39—41). Uber mehr als ein Jahrhundert spannt die Er-
zihlung ein eigenes weitmaschiges Netz: etwa 612 hilt sich Co-
lumban mit seinen Schiilern in Bregenz auf und zieht dann weiter
nach Italien; an diesem Punkte 16st sich der Bericht von der «Vita
Columbani» des Jonas, um die Schicksale des am Bodensee zuriick-
gebliebenen Gallus selbstindig zu verfolgen !3. In die nichsten Jahre
fallen nun die Ereignisse fast zu dicht; man bedenke nur, daB
nach der Niederlassung an der Steinach, nach der Flucht ins riitische
Gebiet, nach der Reise zu Herzog Kunzo und der Heilung der
Fridiburga der Diakon Johannes bei Gallus noch ganze drei Lehr-
jahre zubringt!4, bis er zum Bischof von Konstanz gewihlt wird,
und dall dem Gallus erst nach dieser Wahl ein Traum den Tod des
Columban anzeigt's, der doch schon Ende 615 eintrat. Bald folgt
dann aber der Tod des Abts Eusthasius von Luxeuil (629)'6. Die
Gesandtschaft aus Luxeuil, die dem Heiligen die Nachfolge in der
Leitung dieses Klosters angetragen hiitte!”, miilite kurz nach die-
sem Zeitpunkt eingetroffen sein. Aber unmittelbar auf diese Epi-
sode folgt bereits der Tod des Heiligen, den man mit Riicksicht
auf das ihm zugeschriebene hohe Alter von 95 Jahren in die Mitte
des Jahrhunderts riickt'. — Nach der Schilderung einiger wunder-
barer Begebenheiten im Zusammenhang mit der Bestattung des
Gallus setzt der Bericht iiber eine erste Grabschindung ein, die
im Anschlul an den Kriegszug eines Otwin, vierzig Jahre nach dem
Begriibnis des Gallus, begangen wurde'® (bei Walahfrid beginnt
mit diesem Ereignis der «Liber secundus de miraculis», gemil der
herkommlichen Zweiteilung, welche die unmittelbar nach dem

13 Wetti 10ff., S. 262ff. Vgl. Wal. 1, 10ff., S. 291ff.

14 Wetti 23, S. 269. Wal. 1, 23, S. 301.

15 Wetti 26, S. 270f. Wal. I, 26, S. 304f.

16 Wetti 28, S. 271. Wal. I, 28, S. 305.

17 Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 272f. Wal. I, 28, S. 305ff.

18 Der AnschluBl lautet in der «Vetustissima» (4, S. 253): «Post aliquot
temporis»; bei Walahfrid (I, 29, 8. 307): «(Nec multo post»; vgl. Wetti 29,
S. 273. — Die verschiedenen Hypothesen iiber das Todesdatum bei Frirz
BLANKE, Die letzten Lebensjahre des hl. Gallus, Neue Schweizer Rundschau
(1941), S. 9f.

19 Wetti 35, S. 276. Wal. 11, 1, S. 313.

%1



Tod geschehenen Wunder noch der Lebensbeschreibung zuweist).
An dem Frevel ist ein Erchanhold beteiligt, ein Mann wohl von
eher niedrigem Rang, dessen Identifizierung mit einem 641 ge-
nannten Beamten gleichen oder doch #hnlichen Namens nicht
naheliegt, auch zur Datierung wenig beitragen wiirde?0. «Post
multum vero temporis» kommt es dann zu dem zweiten Uberfall
auf die Grabstitte, der in die Zeit Pippins des Mittleren fallt2,
Der Tod des Gallus und der Zug des Otwin sind, wie immer man
sie ansetzen will, die beiden einzigen Ereignisse im Zeitraum zwi-
schen 629 und 709—712.

Die Verfasser der «Vita» waren sich der Liickenhaftigkeit der
Uberlieferung bewuBt. Dall sie das hohe Alter des Gallus hervor-
heben, vierzig Jahre zwischen seinen Tod und den ersten Uberfall
und nochmals eine «lange Zeit» zwischen den ersten und den zweiten
Uberfall legen, zeigt ungefihr, wie sie sich die fraglichen acht
Jahrzehnte gegliedert dachten. Dafl sie aber umgekehrt die wenigen
Ereignisse nicht anders als auf diese lange Zeit verteilt sehen
konnten, hat seinen Grund in der primidren Annahme oder Gewil3-
heit, daB der Ursprung des Klosters oder der Zelle, die ihm voran-
ging, mit der Mission des Columban zu verkniipfen sei. Die Aus-
gangslage ist also nicht unihnlich jener, die Iso Miiller in der
Disentiser Tradition vorfand?2?: mit einer weilgespannten Zeit-
Vorstellung scheint die Spdrlichkeit des Stoffs, der sie erfiillen sollte,
nicht recht iibereinzustimmen. — Von der Unsicherheit, die sich
so fiir Verlauf und Bedeutung jener acht Jahrzehnte ergibt, hat
sich die Forschung Rechenschaft abgelegt. Wenn Levison im all-
gemeinen darauf hinweist, wie wenig greifbar die Wirkung der
Irenmission auf die deutschen Stimme erscheint®, so spricht
Biittner im besondern von der Anonymitit und der unmerklichen
Stirkung der christlichen Krifte im Alemannien des 7. Jahrhun-

20 KRUSCH, S. 277, Anm. 1.

21 Wetti 37, S. 278. Wal. 11, 3, S. 314f.

22 Tgo MULLER, Die Anfinge des Klosters Disentis, Jber. d. Hist.-Ant.
Ges. v. Graub. 61 (1931), S. 122, vgl. S. 154f.

23 WiLHELM LEvIsoN, Die Iren und die frinkische Kirche, in: Aus rhei-
nischer und friinkischer Friihzeit, Dusseldorf 1948, S. 260.

6



derts 24, und auch Sprandel betont die Entwicklungspause, die hier,
wenigstens dem Anschein nach, die spite Merowinger- und die
frithe Karolingerzeit erfiillt?®. Tatséchlich fallt man in bezug auf
St. Gallen erst mit dem Anfang des 8. Jahrhunderts festen Ful3,
da die Urkunden von einer «ecclesia» und, nach 720, vom «mona-
sterium» des heiligen Gallo zu reden beginnen — womit die An-
gabe Walahfrids tibereinstimmt, nach der bis zu den Tagen Karl
Martells — und das heil3t auch bis zum Auftreten des heiligen
Otmar — die Gallusstitte nur von Wenigen gehiitet und erst
hernach zum Kloster wurde . Und auch die «Vita» fallt hier festen
Ful}; wenn ihr erster Autor iiber die letzten hundert Jahre nicht
viel in KErfahrung gebracht hat, so lag fiir ihn doch sicher jener
Uberfall der Zeit um 710 in der Reichweite der Erinnerung, sei
es auch, dal3 er aus zweiter Hand von ihm erfuhr.

Von der Geschichte beider Uberfille her fillt etwas Licht in die
sonst dunkle Zeit vor 700. Theodor Mayer hat gezeigt, wie sich in
ihr die Auseinandersetzung dreier Volksgruppen im Bodenseegebiet
spiegelt?7. «Isti Romani ingeniosi sunt», sagen die Leute des Er-
chanhold, da sie die zur Galluszelle gefliichtete Habe der Arboner
im Sarg des Heiligen versteckt glauben?. So wenden sich in der
Erzihlung der «Vita» die Franken gegen das churritische Bevol-
kerungselement, ihre Macht tritt néher, hirter in Krscheinung,
und das Bewulitsein ethnischer Verschiedenheit macht sich gel-
tend. Ganz denselben Charakter hat auch der Einfall der Scharen
Pippins. Gerade die Erzihlung dieser beiden KEpisoden zeigt ihr
eigentliches Relief erst, wenn wir sie von der Abtzeit des Otmar
her, aus der Perspektive eines damals Schreibenden betrachten.
Erinnerung und Aktualitit mischen sich da. — Die Tradition weil3

24 HEINRICH BUTTNER, Christentum und frinkischer Staat in Alemannien
und Ritien wihrend des 8. Jahrhunderts, ZSKG 43 (1949), S. 13.

25 SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 9.

26 Wal. II, 10, S. 318f. BUrrNER, Christentum wund frinkischer Staat,
S. 21f.

27 Tueopor MAYER, Konstanz und St. Gallen in der Friihzeit, SZG 2
(1952), S. 488ff.

28 Wetti 35, S. 277. Wal. II, 1, S. 314: «Quia isti Rhetiani calliditate
naturali abundant. . .»

~1



von dem Gegensatz zwischen neu eindringenden frankischen Krif-
ten und einer als wesentlich romanisch vorgestellten Bevoilkerung.
Das alemannische Element vertritt in der «Vita» zunichst das
Heidentum, gegen das die Mission vorgeht; aber in einzelnen Ge-
stalten, die dem Gallus begegnen, vor allem in dem Herzog Kunzo,
dessen Gunst er gewinnt?®, zeigt es sich dem Christentum freund-
lich, und jedenfalls steht es dem romanischen oder keltoromanischen
Bevolkerungsteil nicht feindlich gegeniiber. Schon durch Johannes
freilich, den Diakon aus Grabs, der zum Schiiler des Gallus und
an der Stelle des Heiligen Bischof von Konstanz wird3® und dem
Lehrer weiterhin befreundet bleibt?!, ist die enge Verbindung zum
ritischen Kreis, die uns noch mehrmals beschiftigen soll, deutlich
bezeugt. Den Ritern, nicht in erster Linie den Alamannen, gilt die
Feindschaft, in welcher sich die friankischen Eindringlinge zugleich
am Heiligtum des Gallus vergehen?3?. — Dieser Konstellation ent-
spricht nun jene spitere, unter der die Abtzeit des Otmar steht,
bis zu einem gewissen Grade — so sehr jedenfalls, dafl in ihrem
Licht die Ubergriffe auf das Gallusgrab bedeutsam scheinen muBiten.
Dem Waltram hat Viktor, der Churer Prises, den Priester Otmar
zugesandt: aus alemannisch-ritischem Zusammenspiel ist 720 das
Kloster entstanden, von ritischen Konventualen ist es mehrheitlich
bewohnt 3. Ein tiefer Gegensatz trennt es samt seinen alemanni-
schen Gonnern von frinkischen Autorititen, vordergriindig den
Grafen Warin und Ruodhart, vermutlich aber auch der Konigs-
gewalt®., Nach dem Zusammenbruch des alemannischen Herzog-
tums steht St. Gallen der siegreichen frinkischen Macht gegeniiber

29 Wetti 15ff., S.264ff. Wal. I, 15ff., S. 295ff. Zur Heilung (Bekehrung)
seiner Tochter Fridiburga s. unten S. 19f. u. 59f.

30 Wetti 20 u. 24f., S. 267 u. 269f. Wal. 1, 20 u. 24f., S. 299 u. 302ff.

31 Vetust. 5, S. 253f. Wetti 30, S. 274f. Wal. I, 30, S. 307f. Auch der
Name des Vorgiingers im Episkopat, Gaudentius (Wetti 14, S. 264. Wal. I,
14, S. 295), verriit ritische Herkunft; s. unten S. 57.

32 Vgl. SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 10f.

33 ELISABETH MEYER-MARTHALER, Die dltesten ritischen Urkunden des
Klosters St. Gallen, ZSKG 49 (1955), S. 125ff. BUTTNER, Christentum und
frankischer Staat, S. 22.

34 SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 25f. Vgl. auch OrT0 FEGER, Ge-
schichte des Bodenseeraumes 1, Lindau u. Konstanz 1956, S. 88.

8



und sieht sich alsbald im Besitz der Giiter bedroht, die ihm von
alemannischen Groflen noch kurz zuvor iibermacht worden sind 35,
Mit dem wachsenden Druck der frinkischen Zentralgewalt hingt
es ohne Zweifel zusammen, dall sich das Kloster — nimlich eben
erst 747, im 28. Jahr von Otmars Wirken — unter die Regel Bene-
dikts stellt36. Im Streit gegen die Willkiir oder doch die Bevor-
mundung der friankischen Grafen unterliegt Otmar; 759 stirbt er
in der Verbannung. Die Vereinigung St.Gallens mit der Reichenau
und dem Konstanzer Bistum unter Johannes (760) vollendet den
IntegrationsprozeB im frinkischen Sinne37; die spitern Kimpfe
des Klosters gelten der Verselbstindigung innerhalb des neuen
Rahmens, dem Aufstieg vom konstanzischen Eigenkloster zur
vom Reiche privilegierten Abtei. Das romanische Element wird
dann allméhlich in den Hintergrund treten, doch um die Mitte
des 8. Jahrhunderts behauptet es sich noch in St. Gallen®. Der
vieldiskutierte und kaum je véllig zu klirende Ubergriff des Priises
Viktor, sein Versuch, die Gallus-Reliquien an sich zu reiflien3?,
beweist immerhin, dal} die 720 noch fraglose Autoritit des Churers
iber St. Gallen schon etwa zwanzig Jahre spiter so wenig mehr
feststand, dal} er sein wie immer geartetes Vorhaben nur gewalt-
titig — und auch erfolglos — ins Werk setzen konnte. Aber in
den siebziger Jahren treten in den Urkunden ritische Stifter auf,
und Bischof Tello von Chur sucht zwischen St. Gallen und Sido-
nius von Konstanz zu vermitteln: abgerissen ist die Verbindung
nicht 0.

Die Situation um und wohl auch vor 700 — die Situation um
740: ihr Gemeinsames springt in die Augen. Die Cella wie das Klo-
ster sind in einen Bereich gestellt, wo Bevilkerungsgruppen auf-

35 WARTMANN 1, Nr. 10—12 (744 Nov. 9—745 Sept. 10). Wal. II, 14,
S. 322f. Vita Otmari 4, hg. v. Gerold Meyer v. Knonau, Mitt. St. Gallen 12
(1870), S. 99f. Ratpert, Casus s. Galli 6, ebd. 13 (1872), S. 7ff.

3 Wal. 11, 10, S. 320. Durr, Sankt Otmar, S. 74. BUTTNER, Christentum
und frankischer Staat, S. 142,

37 BUTTNER, ebd. 8. 143ff. Zur nun sich wandelnden Situation: SPRANDEL,
Das Kloster St. Gallen, S. 46ff.

38 SPRANDEL, ebd. S. 13. .

39 Wal. I1, 11, S. 321. SPRANDEL, S. 27.

40 Wal. 11, 17, S. 324f. SPRANDEL, S. 14. BUTTNER, S. 145.



einanderstof3en, Herrschaftsanspriiche zusammenprallen. Otmars
Lage kennzeichnet zunichst der ungesicherte Status des jungen
Klosters: eben noch aus der Verbindung zweier Elemente erwach-
send, hat es bereits die Auseinandersetzung mit dem dritten zu
bestehen. Und hinter dem Konflikt mit den Grafen Warin und
Ruodhart, der sich wohl vor allem an den friinkischen Anspriichen
auf die Beata-Giiter entziindet hat4!, zieht ein zweiter herauf: der
Streit mit Konstanz, der die kommende Zeit erfiillen wird. Die
beiden gehéren zusammen; denn indem die frinkische Macht Ot-
mars Widerstand bricht und seine Nachfolge in die Personalunion
mit dem Episkopat und der Leitung der Reichenau zieht, steht
auch die Gefahr vor der Tiir, dali das Kloster in das Eigenkirchen-
recht von Konstanz fillt: ein Vorgang, der sich in der zweiten
Hilfte des 8. Jahrhunderts de facto vollzieht und erst nach zihem
Ringe de iure riickgiingig gemacht wird, ohne dall der Nachweis
einwandfrei gelingt, dal} damit frithere Rechte des Klosters wieder
zur Geltung kommen?*2. Uns kiimmert hier nicht die wohl unlgs-
bare Frage, ob die Berufung auf Pippin als koniglichen Schirm-
herrn, der die Abtei dem Zugriff der lokalen Michte habe entziehen
wollen, zu Recht besteht . Was uns beschiftigt, ist ganz allgemein
der Wechselbezug zwischen Gallusleben und Otmarzeit, der die hi-
storische Bedeutsamkeit unserer «Vita» fiir die Jahre ihrer Ent-
stehung ausmachen konnte. Nicht wenige Motive lassen sich ihm
einordnen. Als grundlegend mullite die Handlung erscheinen, zu
der die alemannische Herzogstochter Fridiburga den Konig Sigi-
bert bewogen hatte: « Rex vero iussit scribere epistolam firmitatis,
ut per regiam auctoritatem deinceps obtinuisset vir Dei cellulam
suam.,» Grundlegend aber auch die Tatsache, dafl Gallus nicht

a1 Dariiber ausfithrlich unten S. 49f. Uber Warin und Ruodhart bes.
IrMGARD DIENEMANN-DIETRICH, Der frinkische Adel in Alemannien im 8. Jh.,
in: Grundfragen der alemann. Gesch. Vortr. u. Forsch. 1, Lindau u. Kon-
stanz 1955, S. 1581f.

42 MAYER, Konstanz und St. Gallen, S. 499ff., bes. zur Verflechtung mit
der Frage der Begrenzung des Arbongaus.

43 Ausdriicklich erst in der «Vita Otmari»: 4, S. 100. SPRANDEL, Das
Kloster St. Gallen, S. 24f.

44 Wetti 21, S. 268. Wal. I, 21, S. 300.

10



nur selbst zum Bischof von Konstanz hitte erhoben werden sol-
len — allein seine eigene Weigerung hatte die Wahl verhindert —,
sondern dall es auch in seinem Vermodgen gestanden hatte, den
Kandidaten — einen Réter — zu bestimmen, dem das Amt dann
zugefallen war. Die entscheidenden Rechtsfragen zeigten sich
prijudiziert, die unmittelbare Oberhoheit des Konigs, ja eine Art
von Superioritit iiber Konstanz war bezeugt. Aber auch und zumal
aus dem Bericht von den Uberfilllen konnten die Ménche Trost
und Zuversicht schopfen. Mit todlicher Krankheit waren sie hier
geschlagen worden, die es gewagt hatten, durch freche Pliinderung
das Grab des Heiligen zu entweihen®. Die Feinde des Klosters
mochten es sich zur Warnung dienen lassen. Sehr genau stimmt
damit wieder eine Besonderheit in der Ausdrucksweise der Urkun-
den zusammen, die Feurstein beobachtet hat: Ende 744, aiso eben
in der kritischen Zeit, erscheint hier, in einer Beata-Urkunde, zum
erstenmal der Hinweis auf die Gallus-Reliquien, der dann sechzig
Jahre lang immer wieder auftaucht?’. Ein Schutz des Klosters lag
in der heiligen Wirkkraft der hier ruhenden Gebeine; und die Nach-
richten von den Taten und dem hohen Ansehen des Gallus steigerten
wiederum ihre Magie. Fichtenau hat beschrieben, welche Bedeutung
der Reliquienkult bis ins Rechtliche hinein, fiir die Verfechtung
politischer Anspriiche, gelegentlich annahm 8. So hatte das Gallus-
grab gegeniiber Warin und Ruodhart seine zu IEhrfurcht mahnende,
gegeniiber dem Konstanzer Bistum seine auf Eigenstéindigkeit wei-
sende Bedeutung, und so muf} es auch dem Viktor als Mittelpunkt
einer Herrschaftszone erschienen sein, die ihm langsam entglitt

45 Wetti 24f., S. 269f. Wal. I, 24f., S. 3021f.

46 Wetti 35 u. 37, S. 277f. Wal. 1I, 1 u. 3, S. 313ff. Funf sehr nahe ver-
wandte Beispiele: Gregor v. Tours, Liber in gloria martyrum 60 und 71,
SS rer. Merov. 1, S. 529f. und 535f. Liber in gloria confessorum 70, ebd.
S. 789. Hist. VII, 35, ebd. 2. Aufl., S. 355f. Liber in virtutibus s. Iuliani 13,
S. 569 f.

47 WArRTMANN 1, Nr. 10 (744, Nov. 9): «Sacrasancta ecclesia sancti
Galloni confessoris... ubi corpus eius in Christo requiescit.» FEURSTEIN,
Missions- und Patrozintumskunde, S. 43.

48 HEINRICH FICHTENAU, Zum Reliquienwesen im friiheren Mittelalter,
MIOG 60 (1952), S. 71ff.

11



und die er durch seinen Uberfall vergeblich zu halten suchte 4.
Hinter Grab und Reliquien aber stand fiir die Monche die Gestalt
des Heiligen selbst, so, wie sie nun in der «Vita» beschworen wurde:
als eine iibergeordnete, iiberparteiliche Grole. Als Fremder war
Gallus ins Land gekommen, als Ire: so war er auch Triger von
Rechtsanspriichen, die der Kirchenordnung im frinkischen Staat
nicht angepallt waren®’. Indem die «Vita» an die Mission des Co-
lumban ankniipfte, rief sie Zustinde in Erinnerung, in denen die
Autoritit des Dibzesanbischofs sehr zuriicktrat — die Griindung
von Luxeuil, vor allem wohl auch die Exemption Bobbios (628)51
traten ins BewulBltsein als glanzvolle Beispiele unabhingigen, eigen-
gesetzlichen Klosterwesens, und wenn die Abtei Rebais, die 637/38
vom «Dibzesanzwang» befreit worden war, als Griindung «ad mo-
dum Luxoviensis monasterii» galt, niamlich als eine Gemeinschaft,
die irischem Recht gemil} nicht unter dem Bischof, sondern unter
der Autoritit des Mutterklosters stand: dann deutete auch die
Berufung des Gallus zum Abt von Luxeuil an Konstanz vorbei
auf anderen, hichst ehrwiirdigen Zusammenhang 52,

Suchen wir so in freilich skizzenhafter Weise den perspektivi-
schen Zusammenhang der Gallusvita mit der Zeit Otmars zu ver-
gegenwiirtigen, so darf schliellich ein Hinweis nicht fehlen auf die
Gestalt des ersten Reichenauer Abtes Pirmin. Denn Pirmin stand
als Zeitgenosse und in einem gewissen Sinn als Leidensgenosse
neben Otmar, liel sich aber zugleich auch unschwer in historische
Beziehung bringen zum heiligen Gallus. Wie dahnlich man die Lage
Otmars und Pirmins in St. Gallen zeitweise gesehen hat, beweist
der einigermaflen apokryphe Bericht, den Walahfrid in seine
«Vita» aufgenommen hat?®: Otmar wire danach von Waltram auf

49 Vgl. Iso MULLER, Der Gotthard-Raum in der Friihzeit, SZG 7 (1957),
S. 444f.

50 Zum folgenden LEvisoN, Die Iren, S. 255ff.

51 Jonas, Vita Columbani II, 23, hg. v. Bruno Krusch, SS rer. Germ.
(1905), S. 283.

52 Vgl. R. Larrar, Saint Colomban et la Gaule franque, in: Mdélanges
Colombaniens, Paris 1952, S. 131ff. Leo UEDING, Geschichte der Kloster-
grindungen der frithen Merowingerzeit. Hist. Stud. 261, Berlin 1935, S. 177.

53 Wal. 11, 10, S. 319.

12



den Rat des Herzogs Nebi zu Karl Martell gefiihrt worden, der ihn
als Abt des Klosters bestitigt und zur Einfithrung der Regel an-
gehalten hitte. Die Nachricht weicht von der Tradition, wie sie
von der «Vita Otmari» auf Ratpert weitergeht, auffillic ab — denn
dort wird nur von der Privilegierung durch Pippin gesprochen —
und schlieft sich dafiir, wie Theodor Mayer gezeigt hat, eng an die
Pirmin-Uberlieferung an®. Nun mag die solchermaBen herge-
stellte Parallele erst der Zeit entstammen, da die beiden Kloster
sich auch sonst auf einer Linie gefunden hatten — was neben
vielem anderem die historiographische Titigkeit der Reichenauer
Monche Wetti und Walahfrid zeigt. Wenn aber in den Jahren der
Regierung Otmars die Situation der Abteien nicht ganz die gleiche
war, so lag das nun gerade daran, dafl Pirmin sich in dem Stil und
mit den Mitteln zu behaupten suchte, denen in der «Vita» das Ver-
halten des Gallus entspricht. Er hielt sein Kloster, das er ohne
Mitwirkung des Konstanzer Bischofs gegriindet hatte %, auf Grund
eben jenes von den peregrini eingefithrten Prinzips von der Dié-
zesangewalt frei®® und nahm dazu den Beistand der frinkischen
Zentralgewalt in Anspruch. Der Widerstand Pirmins gegen die
allméihlich sich verfestigende Kirchenordnung ist demnach anderer
Art gewesen — auch anders und noch rascher zum Scheitern ge-
bracht worden als derjenige Otmars; aber seine historischen
Wurzeln waren, wie die «Vita Galli» zeigt, in der Nachbarabtei be-
kannt, und man hat sich mit ihnen beschiiftigt.

Die politische Thematik ist damit in den Vordergrund geriickt.
Von hier aus wiirde sich der Einklang mit einer skeptischen Beur-
teilung der «Vita» leicht erreichen lassen. Schon Zoepf hat eine
lange Reihe von Fillen zusammengestellt, in denen sich die «Niitz-
lichkeits-Tendenz» der Hagiographie abzeichnet?, so deutlich oft,
dal} die Fiktion in die Augen springt. Und gewiB ist manches, was
die «Vita» aus dem Wirken ihres Heiligen als festes Ergebnis her-

% ThEopoR MAYER, Die Anfinge der Reichenau, ZGO 101 (1953), S. 331ff.

5 THEODOR MAYER, Bonifatius und Pirmin, in: Sankt Bonifatius zum
1200. Todestag, Fulda 1954, S. 456f. Konstanz und St. Gallen, S. 491.

56 MAYER, Anfdinge der Reichenau, S. 349ff.

% LupwiG ZoEeprF, Das Heiligen-Leben im 10. Jh. Beitr. Kulturgesch.
MA u. Renaiss. 1, Leipzig u. Berlin 1908, S. 13ff.

13



vorgehen laf3t, fiir Otmars Zeit wieder Postulat, umstrittene For-
derung. Doch indem wir das bemerken, kommen wir zu keinem
anderen Schluf}, als daf} wir unseren Text genau betrachten miissen.
Die Zweckdienlichkeit vieler Motive beweist an sich nichts gegen
ihre Historizitit und gegen diejenige anderer Motive erst recht
nichts. Um den historischen Gehalt der «Vita Galli» festzustellen,
bedienen wir uns eines Umwegs. Wir versuchen, aus den wichtigsten
Viten der Merowingerzeit ein allgemeines Bild, ein Schema wenn
man will, des Heiligen zu gewinnen. Wird der heilige Gallus in ihm
aufgehen — oder wird er sich selbstindig, mit individuellen Ziigen
von ihm abheben? Wir méchten so dem Doppelcharakter der Vita
Rechnung tragen, die als Erbauungsbuch nicht ans Einmalige
gebunden ist, doch als Geschichtsbuch eben dieses Einmalige auf-
sucht. Dann gilt es, nach den Anhaltspunkten echter Tradition zu
fahnden — deren Verhéltnis zu der Absicht unserer Autoren
schlieBlich faBbar werden miiBte. Am Ende ist der Ubergang zu
wagen von der Perspektive der «Vita», die wir skizzierten, zum
historischen Umrif}, wie er sich uns aus der Deutung der Texte
ergeben mag.

Zur hagiographischen Eivnordnung

Erst der Tod, der Ausgang aller Priifungen, entscheidet, ob ein
Mensch zum Stand der Heiligkeit emporgestiegen sei. Erst denen,
die sein Grab besuchen, wird die GewiBBheit zuteil, dal} ein in sol-
chem Grade Auserwihlter unter ihnen war. Doch indem sie nun
sein Leben iiberschauen, werden ihnen Zeichen der Begnadung
regelmifBig schon in dessen Anfang sichtbar. — Das Leben eines
Heiligen ist einmalig und einzigartig; doch die Wahrnehmung der
Zeitgenossen — und erst recht diejenige der Nachwelt — kann
etwas Gleichformiges haben, weil sie sich meist an den édulleren
Ablauf hilt, ihn auch auf Muster bezieht. Und auf Muster kann
der Heilige sich selbst bezogen haben. Nirgends ist der personliche
Kern schwerer zu fassen. Daher gilt die Frage, welche Ziige einer
Vita individuell und welche typisch seien, immer nur der Vita,
nie dem Heiligen. Eine Mitteilung, die ihre Originalitit als zweifellos
historisch zu erkennen gibt, kann sich bei spiteren Bearbeitern

14



abschleifen, so sehr, daB sie als bloBer Topos wirkt ; aber der Heilige
bleibt derselbe. Legendenstudien, besonders solche, die auf psycho-
logische Begriffe bauen, erhalten leicht einen vermessenen Anstrich;
denn es sieht so aus, als untersuchten sie die « Echtheit» eines oder
vieler Heiligen — eine methodische und vor allem eine theologische
Unméglichkeit. Das einzige, was die Deutung einer Vita abkliren
kann, ist die mehr oder minder reale Kenntnis ihres Verfassers,
die Echtheit von Erinnerung und Tradition. Nur bei wenigen reicht
die Intensitit des Berichtes aus zu einem eigentlichen Personlich-
keitshild ; bei vielen gibt die Mitteilung nicht mehr als den Rahmen
dazu. Wo das Individuelle ganz zuriicktritt, liegt kein Beweis gegen
den Heiligen vor; den Zweifel zieht allein die Aussage des Textes
auf sich; der extreme Schlul besagt dann, der Vitenschreiber habe
von dem Heiligen so gut wie nichts gewuBt und habe an die Stelle
des Wissens eine Vorstellung gesetzt, die er nur mit allgemeinen
Ziigen schildern konnte. Auch dieser Erkenntnis fiillt kein Heiliger
zum Opfer, sondern nur die Hoffnung, einen Heiligen dort zu sehen,
wo die Vita ihn — aus welchen Griinden immer — hat sehen wol-
len.— Dem Typus des friihmittelalterlichen Heiligen also entspricht
es, daB schon im Kind sich Ungewéhnliches anzeigt. Die Eltern
sind meist vornehm und reich: auch fromm, sofern sie Christen
sind; da ist zum Heiligen hin die Steigerung maoglich: «nobilis
quidem genere, sed nobilior fide®». Der Knabe ist in frithesten
Jahren ernst und lernbegierig®; zu den Tugenden, die hier — oft
schon im Sinn einer Gesamtcharakteristik — angefithrt werden,
gehort zumal ein hohes Pflichtgefiihl und eine gleichmiBige Liebe
zu den Mitmenschen, die von allen erwidert wird . Der Bildungs-

% Vita Fursei 1, SS rer. Merov. 4, S. 434, mit anderen Beispielen zit.
bei Mararrr KocH, Sankt Fridolin und sein Biograph Balther. Geist und
Werk der Zeiten 3, Ziirich 1959, S. 94f. Dazu auch Beda, Hist. eccl. I1I1, 19,
hg. v. Charles Plummer, Oxford 1946, 1, S. 164. — Wetti 1, S. 257. Vgl
auch Wal. I, 1, S. 285. Zogrr, Heiligen-Leben, S. 40. Eine beliebte Steige-
rung, besonders bei irischen oder angeblich irischen Heiligen, ist die Kon-
struktion einer auf konigliches Gebliit weisenden Genealogie.

5 KocH, Fridolin, S. 94ff. mit Beispielen u. Lit.

80 Zoerr, Heiligen-Leben, S. 40f. Auch die Eloquenz tritt unter den
Eigenschaften hervor, Vita Amati 10, SS rer. Merov. 4, S. 219, und bes.
Vita Desiderii Carducae ep. 1, SS rer. Merov. 4, S. 564.

15



weg fithrt ihn einem Lehrer zu, einem Mann von hoéchster Weisheit
und Kenntnis: der Nachfolgegedanke entwickelt sich an diesem
Motiv; von dem geistigen Lenker iibernimmt der Heranwachsende
die Neigung zur Askese, oft zur Einsamkeit und andere Eigen-
schaften, zu denen in einem seltenen Falle die «hilaritas» gerechnet
wird ¢!, EKin Idealbild nicht nur der Tugend, sondern auch der
Schulung entwirft der Autor. «.. .liberalium litterarum doctrinis
et grammaticorum studiis ingenio capaci dare coepit laborempy,
sagt Jonas von Columban; der Bericht pflegt hier besonders deut-
lich in den Topos einzumiinden, und bezeichnend ist, dall Walah-
frid das bei Wetti noch fehlende Thema aufgreift, nicht weil ihm
iiber die Bildung des Gallus mehr bekannt geworden wiire, sondern
weil er sich das Bild des Heiligen ohne diesen Zug nicht denken
kann 2. Die schon in frither Lehre erworbenen Fihigkeiten erschei-
nen ofters im Zusammenhang mit einer Wahl (zum Bischof etwa)
zu einer Empfehlung des Kandidaten vereinigt 3.

Es folgt die peregrinatio. Die Priesterweihe bezeichnet zuvor den
Augenblick der Verselbstindigung. Der junge Gottesmann sucht
den asketischen Lebensplan, zu dem er sich herangebildet hat, zu
verwirklichen; er lost sich, oft gegen den Willen der Seinen, von
den angestammten Bindungen, verlifit den heimatlichen Kreis®4.
Seinem Wirken stehen nun mehrere Felder offen, die uns weit
auseinanderzuliegen scheinen, die aber zu der Bestimmung des

61 Vita Germani 4, SS rer. Merov. 5, S. 34f., vgl. unten S. 37. Im tibrigen
Beda uber den hl. Cuthbert, Hist. eccl. TV, 25, S. 268f. Besonders typisch,
bes. zur Herkunft, Gregor v. Tours tiber den hl. Gallus v. Clermont, Liber
vitae patrum VI, 1f., S. 680f. Ebd. X, 1f., S. 706f. iiber den hl. Friardus,
und XII, 2f., S. 713, tiber den hl. Brachio. Katalog der Eigenschaften:
Vita s. Remedii 1f., Auct. antiquiss. 49, S. 64f. Gregor v. Tours, a. a. O. XIV,
S. 718, uber den hl. Martius. Vita Columbani I, 3f., S. 157f.

62 Vita Columbani I, 3, S. 155. Wal. I, 1, S. 285: «...divinas epotavit
seripturas, ut... grammaticae etiam regulas metrorumque subtilitates ca-
paci consequeretur ingenio.» Dazu Gregor v. Tours, Liber in gloria marty-
rum 103, S. 557, und De virtutibus s. Martini 33, S. 604. Bes. auch Venant.
Fortunat., Vita s. Hilarii 3ff., Auct. antiquiss. 4, S. 2ff.

63 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum 11, 1, S. 669 (Illidius), u. VIII,
3, S. 693 (Nicetius). Wetti 24, S. 269. Wal. I, 24, S. 302. Vita s. Arnulfi 1ff.,
SS rer. Merov. 2, S. 432ff.

64 ZoerF, Heiligen-Leben, S. 41. KocH, Fridolin, S. 98.

16



Heiligen alle in gleich unmittelbarem Bezug stehen: Mission — Ein-
siedlertum — Klostergriindung. Eindriicklich sind diese Moglich-
keiten im Leben des Furseus verbunden, der zuerst in Irland das
Christentum predigt, dann in England ein Kloster ins Leben ruft,
sein Leben in der Eindde zu beschliefen gedenkt, aber die Kin-
siedelei nach einem Jahr schon wieder verli3t und in Gallien noch
cinmal ein Kloster griindet®. Im Zusammenhang mit der Gallus-
vita mul} uns zunichst das Thema der Mission beschiftigen; als
Kéampfer gegen das Heidentum tritt der Heilige dort in Erschei-
nung, ehe er an der Steinach die Einsamkeit sucht und gewisser-
malen eine Vorform des spiteren Klosters schafft; die Reihenfolge
steht im Einklang mit dem offenbar verbreiteten Muster, nach
welchem fiir den Confessor — im Gegensatz zum Mirtyrer — die
Heidenbekehrung einen befristeten Auftrag darstellen kann, zum
expansiven Lebensabschnitt wird, dem eine stillere Phase der Be-
wihrung folgt®. Der Missionar, der sich zu Volkern vorwagt, die
von der christlichen Botschaft noch nie erreicht worden sind, trifft
auf einen geschlossenen Komplex von Kult und Brauchtum, der
in der Wirklichkeit seine je ortliche und ethnische Prigung hatte,
den aber die Viten oft sehr weitgehend auf ein allgemeines Bild
zuriickstilisieren, mit unzihligen Zitaten auf die Bibel beziehen 7,
Auch die Gewaltsamkeit, mit welcher der Heilige in den feindlichen
Kreis eindringen mul}, entspricht nicht nur den historischen Um-
stinden, sondern ist zugleich noch Moses-Reminiszenz. Sein Wir-
ken, sein Kampf wird fabar namentlich im Vorgehen gegen Tem-
pel und Kultbilder. Venantius Fortunatus beschreibt den Zornes-

6 Beda, Hist. eccl. I1I, 19, S. 167f. Vgl. Kocn, Fridolin, S. 58. Venant.
Fortunat., Vita s. Paterni 4, S. 34. Gregor v. Tours, Liber vitae patrum
XII, 1, S. 712. Weitere Beispiele unten S. 40ff.

6 Jonas, Vita Columbani II, 8, S. 243f., iiber den hl. Eusthasius. Vita
Richarii 9, SS rer. Merov. 4, S. 393f.

67 Vgl. bes. Gregor v. Tours, Hist. IT, 10, S. 58f. Weiteres Material bei
ANTON MAYER, Religions- und kultgeschichtliche Ziige in bonifatianischen
Quellen, in: Sankt Bonifatius, Fulda 1954, S. 291ff. CABROL-LECLERCQ 6,
Sp. 430f., auch zu den heidnisch-christl. Mischgebieten. Im Fall der «Vita
Galli» ist zu beachten, wie Walahfrid in der Beschreibung heidnischen Kultes
weit liber Wetti hinausgreift — aus groBerer historischer Kenntnis, nicht
aus reichhaltigerer spezifischer Information.

17



eifer, mit dem der heilige Amantius zu Werk geht; vor der Rache
der Heiden bewahrt den Heiligen nur von Mal zu Mal das Wunder,
das Gott ihm sendet — der Widerstand wird gelihmt, ein Blitz
vollendet das Zerstérungswerk %, oder die Bevilkerung selbst wird
von heiliger Wut ergriffen und hilft das vordem angebetete Bild
zerschlagen®. Der heilige Gallus von Clermont steckt einen Tempel
in Brand und flieht dann zum Koénig, der ihn vor dem Volke
schiitzt 7, Durch Feuer werden die Kultstitten meist vernichtet ™ —
das Verfahren des Gallus in Tuggen fiigt sich diesem Motivkreis
aufs genaueste ein, und wenn der Heilige in Bregenz die Gotzen-
bilder zerschligt und in den See wirft, so folgt er dem Beispiel
Mose, der das goldene Kalb zertriimmert und den Staub ins Wasser
streut 2. Die wunderbare Festigkeit, mit welcher der Missionar
der Emporung der Heiden begegnet, kann aber nun — wie in
jener zweiten Episode der Gallusvita — in die Predigt miinden,
durch die der neue Glaube seine Macht zu erkennen gibt: die
zuvor gepriesene eloquentia des Heiligen trigt ihre Friichte.

Zu den Wundertaten, die das heidnische Volk mit dem Glaubens-
boten versohnen und es von der Macht des Christentums iiberzeu-
gen, gehort die Austreibung von Ddmonen. Gerade die Fridiburga-
Geschichte in der Gallusvita wird noch zeigen, wie tief und not-
wendig der Zusammenhang von Exorzismus und Mission ist?. In
der «Vita s. Amantii» schlieBt sich die Heilung einer besessenen

68 Venant. Fortunat., Vita s. Amantii 3 u. 5, S. 56 u. 58. Vitas. Paterni 5,
S. 34. Vgl. Sulp. Sev., Vita s. Martini 13f., hg. v. Karl Halm (CSEL), 1866,
S. 122ff. Vita Bavonis 4, SS rer. Merov. 4, S. 537.

69 Gregor v. Tours, Hist. VIII, 15, S. 380ff. Vgl. Vita Amandi 15, SS rer.
Merov. 5, S. 439.

7 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum VI, 2, S. 681.

1 Beda, Hist. eccl. 1I, 13, S. 113. Vita Columbani II, 25, S. 289. Zur
Umwandlung heidnischer Kultstiitten in christliche Kirchen Uebping, Klo-
stergriindungen, S. 137ff.

72 Wetti 4 u. 6, S. 259f. Wal. I, 4 u. 6, S. 287ff. Exod. 32, 20. UEDING,
Klostergriindungen, S. 140f. MAYER, Religionsgesch. Ziige, S. 310f. Vgl. auch
Gregor d. Gr., Dial. 11, 8, hg. v. Umberto Moricca, Rom 1924, S. 95f.; wie
in der Gallusvita ist hier (11, 10, S. 97) von einem «aereum idolum» die Rede.

73 Sulp. Sev., Vita s. Martini 15, S. 125. Beda, Hist. eccl. 111, 22, S. 171f.
Vita Haimhrammi 4, SS rer. Merov. 4, S. 475f.

74 Unten S. 59f.

18



Frau unmittelbar an die Vernichtung der heidnischen Kultstitte
an™. In dem Augenblick, da Afra bekehrt wird, erscheint ein Dii-
mon und klagt, da} er vertrieben werde; da ist, wie in der «Vita
Galli» auch, die Rede vom abyssus, der dem Bisen zuletzt einzig
noch offensteht. Columban tut sich in der Heilung Besessener
besonders hervor?”; Knaben und Minner sind darunter — sie
bleiben im ganzen weitaus in der Minderzahl . Meist sind es Mid-
chen, die heimgesucht werden?: in der «Vita Remedii» erscheint
das Motiv, dal der Dimon durch den Mund der Besessenen den
Heiligen nennen muB, der ihn allein vertreiben kann®; die «Vita
Germani» berichtet, wie die Geheilte der Welt entsagt und den
Schleier nimmt8!, Ist es eine Fiirstentochter, die vom bosen Geist
befreit werden mull, wie in zwei Fillen bei Gregor von Tours, so
will der begliickte Vater den Retter mit Silber und Gold iiberhiu-
fen — der Heilige aber weist solchen Lohn zuriick und bittet nur
um ein Privileg fiir den Ort seines Wirkens82. Die Dimonen, die

7 Venant. Fortunat., Vita s. Amantii 5, S. 58. Allgemeines bei HEINRICH
GUNTER, Psychologie der Legende, Freiburg 1949, S. 291ff., und Die christliche
Legende des Abendlandes, Heidelberg 1910, S. 113f. CaBroL-LECLERCQ 5, 1,
Sp. 964ff.

6 Conversio et passio Afrae 6f., SSrer. Merov. 3, S. 58ff. Wetti 18, S. 266.
Wal. I, 18, S. 298 (Apokal. 20, 3).

7 Vita Columbani I, 20f. u. 25, S. 197f. u. 208. Vgl. auch iiber Abt
Bertulf v. Bobbio, ebd. 11, 23, S. 284f.

" Vgl. etwa Sulp. Sev., Vita s. Martini 17, S. 126f. Gregor v. Tours,
Liber de miraculis b. Andreae 17, S. 835.

* Vita Antonii (Evagrius) 71, Migne PG 26, Sp. 943f. Vita s. Remedii 6,
Auct. antiquiss. 42, S. 66. Venant. Fortunat., Vita s. Germani 26, S. 17.
Viele Beispiele bei GUNTER, Psychologie der Legende, S. 75f. Der «Vita Galli»
besonders nahe die Beschworungsformel in der Vita Eligii 11, 12, SS rer.
Merov. 4, S. 701. Vgl. auch II, 11, ebd.

8 Wetti 16, S. 265. Wal. 1, 16, S. 296f. Ahnlich Vita s. Eugendi 11, in:
Vita patrum Turensium, SS rer. Merov. 3, S. 158f. HEINRICH GUNTER,
Legenden-Studien, Koln 1906, S. 17 u. 48f.: auch die Verhéhnung anderer,
welche die Heilung versuchen.

81 Venant. Fortunat., Vita s. Germani 26, S. 17. Wetti 22, S. 268f. Wal. I,
22, 8. 300f. Ein der Fridiburga-Geschichte nahe verwandter Fall: Vita Co-
lumbani 11, 7, S. 2411f.

8 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum II, 1, S. 669, wo der Dimon
gleichfalls selbst den Exorzisten nennt, und Liber in gloria confessorum 62,

19



Gallus in der Bodenseegegend allmihlich in die Enge treibt, werfen
mit Steinen nach Hiltibod, der ihn zu seinem kiinftigen Wohnplatz
gefiihrt hat®?; auch dieses Motiv findet sich bei Gregor von Tours®4.
Da sie aber erkennen, daf} ihre Herrschaft in der Regiop gebrochen
ist, hort man von der Anhohe her ihr Jammern: «Quid agimus vel
quo pergimus? Non licet nobis propter istum [peregrinum] neque
inter homines neque in heremis habitare...%.» Ahnlich tont es
dem heiligen Germanus entgegen, wenn er nach Autun hiniiber-
reist: «. . .si de locis cultis nos inconsideranter repellis, vel habitare
concede silvarum per solitudinem, ut liceat miseris per deserta
securos errare...%.» Dem Antonius aber klagt der Teufel: «En
nullum iam habeo locum, nullam possideo civitatem. .. solitudines
ipsae monachorum stipantur choris...%.» Und auch bei Gregor
von Tours erscheinen die Wendungen des Diamonengesprichs —
auch bei ihm das Wasser als Aufenthalt der bedringten Geister®s.
Mit tiuschenden Rufen suchen die Diamonen den Frommen listig
zu fallen®®, in wechselnder Verwandlung bemiihen sie sich, das
gottgefillige Leben zu storen; der heilige Antonius warnt die
Ménche vor dieser Erscheinung: «...assumentes nunc mulierum,
nunc bestiarum, nunc serpentium formas. . .%.» Als nackte Frauen
— so, wie sie sich an der Steinach zeigen — behelligen sie die
Gottesméanner besonders gern®. Aber der Missionar hat es auch

S. 784. Wetti 19 u. 21, S. 267f. Wal. I, 19 u. 21, S. 298ff. HEINRICH BUTTNER,
Geschichte des Elsaf 1, Berlin 1939, S. 56.

83 Wetti 12, S. 263. Wal. 1, 12, S. 294. Vgl. das Rachemotiv bei Gregor
d. Gr., Dial. I, 10, S. 60.

84 (Gregor v. Tours, Liber de miraculis b. Andreae 6, S. 830: Besonders
deutlich ist hier der Zusammenhang mit dem Heidentum; die Diémonen
hausen in antikem Gemiuer; vgl. auch Gregor d. Gr., Dial. II, 10, S. 97.
Liber vitae patrum 1, 1, S. 664.

85 Wetti 12, S. 264. Wal. I, 12, S. 294. Vgl. das besonders schéne Diamonen-
gesprich Wetti 7, S. 261. Wal. I, 7, S. 290.

86 Venant. Fortunat., Vita s. Germani 29, S. 17.

87 Vita s. Antonii 41, Sp. 903f.

88 Liber vitae patrum XVII, 4, S. 731. Liber in gloria confessorum 30,
S. 766f. — Eine Hauptquelle fiir das Motiv ist natiirlich Matth. 8, 31.

89 Vita Antonii 26, Sp. 883f. Sulp. Sev., Dial. III, 15, S. 213.

9 Vita Antonii 23, Sp. 877f.

91 Vita s. Romani 17, in: Vita patrum Iurensium, S. 141f. Derselbe



mit feindlichen Tieren und besonders mit Schlangen zu tun. Auf
der Reichenau findet Pirmin sie vor — und vertreibt sie in der
Zeit von drei Tagen®?; den Schlangen auf der Insel Gallinaria sagt
Hilarius den Kampf an®; so weichen sie auch von der Steinach,
da Gallus hier seinen Aufenthalt wihlt®. Der Zusammenhang mit
dem zivilisatorischen Wirken des Glaubensboten ist offensichtlich %3 ;
offensichtlich auch die Ausstrahlung, auf die es dem Missionar an-
kommen muB}: iiber die Siedlungen hinaus in kaum noch bewohntes
Gebiet, wo Ungetier und Dimonen — wo heidnische Kulte weiter
nisten konnen. Grenzen kiindigen sich an — der Heilige meint
wohl einmal, die Zeit sei noch nicht reif fiir ihn, denn noch scheint
die Abwehr des Bosen ihm iibermiichtig®; meist aber zeigt ihn
die Legende als Sieger, vor dem das Bose Schritt um Schritt zu-
riickweicht %7.

Indem den Heiligen nun der Weg seiner Sendung ins Unweg-
same hinausfiihrt, sieht er ein zweites Ziel der peregrinatio niiher
riicken: die Kinsamkeit. Wir sahen, wie er sie erobern mull —
schwierig ist aber auch, da das Bediirfnis, in ihr zu verweilen, sich
geltend macht, die Wahl eines Ortes. Margrit Koch hat darauf
hingewiesen, wie der entsprechende Passus der «Vita Galli» be-
sonders reich mit Bibelzitaten durchsetzt ist®; die Topik, aus der
das Motiv lebt, gibt sich in einer groBen Tradition zu erkennen,
die Curtius mit dem Stichwort locus amoenus bezeichnet hat 9.

Diakon Sabinianus, der in dieser Weise versucht wird, vertreibt eine Schlange
aus dem Miihlteich. Vgl. auch die Verwandlung in Vogel und Frau, Gregor
d. Gr., Dial. 11, 2, S. 78.

9 Vita Pirminii 7, Quellensammlung d. bad. Landesgesch. 1, hg. v.
F. J. Mone, Karlsruhe 1848, S. 32,

93 Venant, Fortunat., Vita s. Hilarii 10, S. 5.

9 Wetti 13, S. 264. Wal. 1, 13, S. 294. Weitere Beispiele bei GUNTER,
Psychologie der Legende, S. 183. Vita Amandi 1, 2, S. 432.

% An die Bedeutung des Mythus von dem schlangenfreien und so als
besonders christlich gekennzeichneten Irland erinnert KocH, Fridolin, S. 65.

96 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum I, 1, S. 664. Vgl. Vita Amandi I,
16, S. 440.

97 Beda, Hist. eccl. 1V, 26, S. 271.

98 KocH, Fridolin, S. 109. Wetti 10f., S. 262f. Wal. I, 10f., S. 2091ff.

9 ErNsT RoBERT CURTIUS, Europdiische Literatur und lateinisches Mittel-
alter, 2. Aufl., Bern 1954, S. 202ff.



Die Abgeschiedenheit erwartet den menschenscheu Gewordenen
oft erst nach langer Suche: drei Tage und drei Néchte zieht An-
tonius dahin, bis er Berg und Quelle findet, wo er bleiben kann1°,
Der Platz wirkt zuniichst vielleicht unwirtlich, wie die Insel Farne,
da sie der heilige Cuthbert betritt1°!, und erst der Einsiedler macht
sie bewohnbar. Aber durchaus die Regel ist, dal ein hilfreicher
Mann aus der Gegend den Gottesmann durch Wald und Wildnis
an eine verborgene Stelle bringt, wo tiberraschend ein fruchtbarer,
lieblicher Fleck sich zeigt. Dem heiligen Eligius beweist die Fiille
und Schonheit des Ortes, dall Gott sein Verweilen gutheif3t102;
«habitacula iustorum benedicentur», zitiert er (Prov. 3,3), wiahrend
Gallus, da ein gottliches Zeichen ihm Halt gebietet, «haec requies
mea in saeculum saeculi» ausruft: «hic habitabo, quoniam elegi
eam» (Ps. 131, 14)19, Bei Wetti verlangt es den Heiligen nur nach
einem bewohnbaren Platz, wo er ein Bet- und ein Wohnhaus er-
bauen konne; nach Walahfrid sucht er einen ebenen Bezirk, «aquis
abundantem puris et salubribus»: Wasserreichtum ist jedenfalls
das Ausschlaggebende; die Erzihler nehmen beide auf den Hang
ihres Helden zum Fischen Riicksicht!®. Die Nihe eines Flusses
«cum multitudine piscium» ist auch dem heiligen Germanus wich-
tig, da er sich in Grandval niederli3t1%. — Die Einsamkeit ist
das Element des Gottgeweihten!%: «pauper quidem propter Chri-
stum in saeculo effectus, sed iam dives virtute Domini, velut Helias
novus ad heremum properat et inter bestias et feras silvae, par-




personat 7y, FlieBend ist hier der Ubergang zur Klostergriindung:
Nchiiler konnen sich um den Einsiedler scharen, die allmihlich zu
Konventualen werden; eine Art von kollektiver Abgeschiedenheit
mag sich herstellen!%. Aber deutlich ist dieses Leben von allem
getrennt, was mit der kirchlichen Organisation und Amterhierar-
chie zu tun hat. Ein Hohepunkt der Lebensbeschreibung ist in
unzihligen Fillen der Kampf, der den Heiligen erwartet, wenn
sein Ruf aus der entlegenen Klause zu den Michtigen der Welt
gedrungen ist. Da sind die Tage der Sammlung und Kontemplation,
der stillen Kasteiung zu Ende. Man dringt in ihn, das eben vakante
Bischofsamt zu iibernehmen. KEr striubt sich lange!%?; ergreift
sogar die Flucht, verbirgt sich in der Kindde, bis man ihn doch
erreicht und zur Annahme notigt 1%, Doch oft macht ihn sein Amt
nicht gliicklich; es kann geschehen, daf3 er ihm entsagt und zum
weltabgewandten Leben zuriickkehrt ', Immer ist es Bescheidenheit,
die den Heiligen hindert, sich die hohe Aufgabe zuzutrauen; er
beteuert laut (vociferans), dall er so grollen Vertrauens nicht wiirdig
sei, und einstimmig erschallt dann der Widerspruch des Volkes!12.
Bescheiden bleibt er auch im Amt!3, und diese Kigenschaft tritt
noch in anderem Zusammenhang charakteristisch und regelmiBig
hervor: in seinem Wunsch, die Wunder, die er vollbringt, nicht
bekannt werden zu lassen: «Cave, ne alicui hoc dicas, donec glo-
riam Dei videas», sagt Gallus zu seinem Begleiter, da er den Béiren
gezihmt hat!'4. Tédliche Strafe kann den Schwitzer treffen, der
diese Bitte nicht achtet!s, Das Schweigegebot gilt meist fiir die
Lebenszeit des Wundertiters!1®; aber noch der Biograph kann die

107 Vita Arnulfi 21, S. 441. Vita Amati 10, S. 218f.

108 Vita Richarii 12f., S. 396f.

109 Beda, Hist. eccl. 4, 26, S. 272 (Cuthbert).

110 Vita Eptadii 8f., SS rer. Merov. 3, S. 189f.

11 Vita Amandi I, 18, S. 442f. Vgl. dazu Wetti 19ff., S. 266ff. Wal. I
191f., S. 298ff. Zu dem Motiv bes. unten S. 40f.

112 Beda, Hist. eccl. 1V, 26, S. 272. Zoxrr, Heiligen-Leben, S. 57f.

113 Vita Corbiniani 9, S. 567.

114 Wetti 11, S, 263, Wal. I, 11, S. 293.

115 Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 58, S. 781.

116 Beda, Hist. eccl. IV, 3, S. 209. Vita Eligii I, 29, S. 686. Eugippius, Vita
Severini 16, hg. v. Th. Mommsen, SS rer. Germ. (1898), S. 28; vgl. 13, S. 25.

Lo
oo



Wunder, die er erzihlt, als Auswahl bezeichnen, die er mit der vom
Heiligen vorgelebten Zuriickhaltung getroffen habe!!?; und erst
recht kann der Tatbestand verwischt werden, wenn der Mann
Gottes die heilige Kraft einem anderen zuschreibt!!®. Kin mehr
duBerliches Zeichen der Demut sei noch erwihnt: der Heilige lehnt
es ab, zu reiten; «opus evangelii magis ambulando per loca, quam
equitando perficere'?»:sosieht er seinen Auftrag vorgezeichnet 120,

Auch in der tiefsten Einsamkeit hat der Asket seine Gefihrten:
die Tiere. «Solatium vero absque Dei adiutorio nullum habens,
cohabitatores enim bestiae avesque illi erant, qui ad eum cotidie
tamquam ad Dei famulum confluebant»: so heillt es von Aemi-
lianus'2'; und zahllos sind die Beispiele von Heiligen, die auch
reiBende Tiere mit wunderbarer Macht bezihmen!2? oder sie doch
aus ihrer Nihe wegzubannen vermogen!?3. Kin Bir ist es, den
Gallus sich untertan macht?4. Biren hat Columban schon zweimal
vertrieben?®, ehe er sich einen — in Bregenz — zum Gehorsam
erzieht 26, Florentius hat einen Béren zum Schafhirten gemacht *7;
dem heiligen Maximin von Trier hat einer auf der Romfahrt den
Esel getotet und mufl das Gepick von ihm iibernehmen!?. Wie
sehr auch hier die Bezwingung des Heidnisch-Damonischen mit-
spielt, 1iBt die KEpisode in der Germanusvita erkennen, wo der
Heilige iiber zwei Biren das Kreuz schligt, so dall sie von ihrem

117 Sulp. Sev., Vita s. Martini 1, S. 111.

118 Sulp. Sev., Dial. I, 11, S. 163. Wetti 28, S. 272. Wal. I, 28, S. 306.

19 Beda, Hist. ecel. IV, 3, S. 206. Vgl. auch Vita Richarii 10, S. 394f.

120 Dazu Wetti 17, S. 266. Die ausdriickliche Weigerung fehlt bei Walah-
frid, dessen Reitgewohnheit Notker im Zusammenhang der «Vita Galli»
glossiert hat. Zoerr, Heiligen-Leben, S. 234f.

121 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum XII, 1, 5. 712.

122 Ktwa Sulp. Sev., Dial. I, 13, S. 165, vom hl. Postumianus.

123 Vita Antonii 50, Sp. 915ff.

124 Wetti 11, S. 263. Wal. I, 11, S. 293.

125 Vita Columbani I, 8 u. 17, S. 167 u. 181. Vgl. auch Jonas, Vita Ve-
dastis 6, S. 314.

126 T, 27, S. 216.

127 Gregor d. Gr., Dial. II1, 15, S. 171. Dem hl. Severin dient ein Biir als
Fiihrer durch die verschneiten Alpen, Eugippius, Vita Severini 29, S. 37f.

128 Vita Maximini 7, SS rer. Merov. 3, S. 77.

24



Opfer weichen und sich gegenseitig toten12®. Nicht weniger reich
belegt ist der wunderbare Umgang mit Fischen®®, Der Lebens-
unterhalt des Heiligen wird durch leichte, grole Beute gesichert3!;
sein Wunsch geniigt, damit das Netz nicht leer bleibt 32, auch wenn
der Fang nach menschlichem Ermessen nicht gelingen kann!33;
den Zweiflern wird der Fisch auf die Tafel gezaubert!. Und wo
alle Auskunft versagt, da findet sich ein Helfer: dem Corbinian
bringt ein Adler einen Fisch von unerhérter Grifle 135, die Columban-
gruppe wird in Bregenz drei Tage lang von einem Vogelschwarm
versorgt 3%, und einer Reihe von Heiligen stehen Ottern bei der
Nahrungssuche bei'®” — so auch dem Gallus!3. Ernihrungswun-
der: sie schlieBen sich natiirlich an die biblischen Berichte von der
Speisung der Fiinftausend und von Petri wunderbarem Fischzug
an'¥® und die Versorgerrolle spiegelt sich in ihnen, die dem Got-
tesmanne zufillt, wenn er das Vertrauen des Volkes gewonnen
hat 14, Eine hiibsche Form von Institutionalisierung des Wunders
gibt die «Vita Sigirammi!#'y. — Dem Heiligen, der sich und viel-
leicht schon eine Gruppe von Schiilern in weltverlassenem Gebiet
ansiedelt, liegt es nicht nur ob, den gewihlten Platz zu sichern

129 Venant. Fortunat., Vita s. Germani 33, S. 18. Viele weitere Beispiele
bei GUNTER, Legenden-Studien, S. 158. Die christliche Legende, S. 80f. Psy-
chologie der Legende, S. 180ff.

130 PDas Motiv in der «Vita Galli»: unten S. 34 f.

131 Vita Rusticulae 4, SS rer. Merov. 4, S. 341.

132 Sulp. Sev., Dial. III, 10, S. 207.

133 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum XVII, 4, S. 731f.

134 Gregor d. Gr., Dial. I, 1, S. 17.

135 Vita Corbiniani 17, S. 574f., wo auf frithere analoge Fiille verwiesen
wird.

136 Vita Columbani I, 27, S. 215.

137 MaArY DoNATUS, Beasts and Birds in the Lives of the Early Irish Saints,
Philadelphia 1934, S. 155f.

138 Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 272. Wal. I, 28, S. 306.

139 Besonders deutlich in der Vita Columbani I, 17, S. 183; vgl. auch I,
11 u. 22, 8. 171 u. 204f. Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 5, S. 752.

140 Jonas, Vita lohannis abbatis 13, S. 336f. Vita Lupicini 3, in: Vita
patrum lurensium, S. 144f. Im librigen GONTER, Legenden-Studien, S. 162ff.
Christliche Legende, S. 96f.

141 Kap. 19, SS rer. Merov. 4, S. 617.

25



und fiir Speise und Trank zu sorgen, sondern friiher oder spiter
auch fiir Wohnung und Gebet ein festes Haus zu errichten. Und
hier erweist sich seine Wunderkraft von neuem. Mit iibernatiirlicher
Leichtigkeit schaffen Columban und seine Gefihrten grofie Stamme
einen Hang hinunter zum Bau von Bobbio — und ein Bir lilit
sich an der Stelle eines erschlagenen Ochsen einspannen!4:. Kin
sehr beliebtes Wunder ist das « Balkenstrecken»: so, wie Gallus bei
der Erstellung seines Oratoriums einen um vier Handbreit zu
kurzen Balken nachwachsen li3t 143, so der verstorbene Laurentius
bei der Erneuerung seiner Kirche !4 und so der heilige Amatus bei
einem Bau!¥5., Immer ist der Balken hernach — zum Zeugnis fiir
das Wunder — zu lang; bei Gregor von Tours wie in der Gallusvita
schafft er Heilung von Zahnweh.

Ob der Heilige nun allein, ob von Schiilern, Monchen umgeben, ob
er nahe oder fern den menschlichen Siedlungen seinen asketischen
Lebensplan verwirklicht — immer bleibt er denen verbunden,
die ihm gleich sind, die zur selben auserwihlten Schar wie er
gehoren. Antonius weill vom Sterben seines Freundes, des Kin-
siedlers Ammon, obgleich eine Reise von dreizehn Tagen die beiden
trennt: eine Vision meldet es ihm noch in derselben Stunde!4¢;
dasselbe berichtet Beda von Ecgberct, dem irischen Eremiten!47;
Gallus erfithrt so den Hinschied des Columban, seines Lehrers148,
Und zu dem Wunder, das die Distanz aufhebt, gesellt sich das
andere, das sie leicht iiberwinden liBt: der unbekannte Weg wird
von Engeln gewiesen, oder er zeigt sich dem vertrauenden Wan-
derer selbst!4®. In dieser frithen Zeit ist eine Botschaft aus der

142 Vita Columbani I, 30, S. 222.

143 Vetust. 2, S. 252. Wetti 27, S. 271. Wal. 1, 27, S. 305.

144 Gregor v. Tours, Liber in gloria martyrum 41, S. 515f.; vgl. 53, 5. 525,
das Erlebnis des Gallus comes.

145 Vita Amati 4, S. 216f. Weitere Beispiele bei GUNTER, Legenden-
Studien, S. 157.

146 Vita Antonii 60, Sp. 929ff.

147 Hist. eccl. IV, 3, S. 211.

148 Wetti 26, S. 271. Wal. I, 26, S. 304.

149 Gregor v. Tours, Liber de miraculis b. Andreae 1, S. 827. Vita Wand-
regiseli 9, SS rer. Merov. 5, S. 17, mit Bezug auf Bobbio. Vetust. 1, S. 251.
Wetti 26, S. 271. Wal. I, 26, S. 304: Maginolds Weg nach Bobbio.

26



Ferne bald erstaunlich; das Mirakel kniipft sich leicht an sie. Der
Brief ist selten und immer bedeutungsvoll (ein Motiv, dessen Un-
tersuchung sich lohnen wiirde)'®*; und héchst ehrwiirdig das iiber-
sandte Zeichen, das Insignium'!. In diesen Themen — wie in
vielen noch — liegt die Uberwindung des Raums, aber auch der
Zeit und des Todes. Der Topos zeigt sich hier mit letzter Deutlich-
keit, denn von Uberpersonlichem ist ja die Rede. Das Sterben des
Heiligen, das zugleich schon sein Fortleben ist, vollzieht sich in
Formen, die das Heilsgeschehen ankiindigen und auch bestitigen.
Die Totenklage folgt bestimmten Wendungen, in deren Mitte die
Fragen stehen: «Cur nos, pater, deseris? aut cui nos desolatos re-
linquis'®2?» Trost schafft die GewiBheit, daB der Verstorbene das
Ziel seines Strebens erreicht hat — «salva tibi sunt tua praemiay;
Leid bringt das Gefiihl, vom Lehrer und Fiihrer verlassen zu sein —
«nostri potius miserere, quos deseris!53y: die Empfindung, von der
schon die Schiiler des Sokrates reden*. In den zur Regel geworde-
nen Kontrapunkt Freude —Schmerz kann sich eine Art von Vor-
wurf mischen. «Reliquimus parentes facultatesque ac patriamy,
sagen die Schiilerinnen der Radegunde, «et te secutae sumus. Cui
nos relinques. ..%?» Zu Gallus, dem verstorbenen Lehrer, sagt
der Bischof Johannes: «Cur me eduxisti de domo patris mei huc
et lam modo dereliquisti me orfanum dissolatum...'%%?) — Das
Begribnis steht im Zeichen der fortwirkenden Gegenwart des
Heiligen. Ein Wunder macht sie besonders handgreiflich: die Bahre
oder der Sarg, den das Geleit zu einer andern Stelle bringen will

150 Vita Desiderii Carducae ep. 13, S. 571f., vgl. schon S. 569f. Vgl.

Vetust. 1, S. 251. Wetti 15 u. 26, S. 265 u. 271. Wal. I, 15, 19 u. 26, S. 296,
298 u. 305.

151 Beda, Hist. ecel. 11, 18, S. 121. Vetust. 1, S. 251f. Wetti 26, S. 271.
Wal. I, S. 305. Vgl. unten S. 44 ff.

152 Sulp. Sev., Epist. 111, 10, S. 148. Gregor v. Tours, Liber in gloria
confessorum 104, S. 814 («Cui nos orfanas, mater sancta, relinques?»); iden-
tisch Hist. II, 23, S. 68. Vita Eligii 1T, 38, S. 723. Vetust. 4, S. 253: «Pater,

cur me dereliquisti desolatum de doctrina tua?» Wetti 30, S. 274. Wal. I,
30, S. 308.

153 Sulp. Sev., ebd.

154 Platon, Phaidon, 116a.

185 Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 104, S. 814f.
156 Vetust. 5, S. 254.

27



als der, die sich der Hingeschiedene selbst zur Ruhestitte auser-
sehen hat, wird schwer, so schwer, dal} keiner ihn heben kann.
Von Eligius wird das iiberliefert, von Vedastes, von Riticius, vom
heiligen Sturm, in einer Variation von Germanus und vom heiligen
Bischof Gregorius — und, wohl neben vielen anderen noch, von Gal-
lus %7, Auch die Losung entspricht einem Kanon: ein Gespann von
ungezihmten Rindern oder Stieren — in der «Vita Galli» sind es
Pferde!® — wird vor den Totenwagen gespannt, und ohne dald

ein Mensch die Ziigel fiihrte, finden sie den Weg zu der richtigen
Stelle 159,

Die Person des Gallus

Es wird dem Leser nicht entgangen sein, dal3 der Bericht, den
die verschiedenen Fassungen unserer Vita vom Wesen und vom
Wirken des heiligen Gallus geben, mit dem soeben entworfenen,
aus andern Lebensliufen gezogenen Schema in vielen Ziigen iiber-
einstimmt. Das bestiitigt zuniichst nichts weiter als die Tatsache,
daB3 die Schilderung eines Heiligenlebens nie ausschlieflich, oft
auch nicht in erster Linie als eine Aufgabe der Historiographie
aufgefalit wurde, sondern stets auch erbaulich gemeint war und
das Geschehen daher ganz von selber unter dem Gesichtspunkt
der Erfullung eines gottlichen Heilsplans erscheinen liel — eines
Heilsplans, der zwar eine weite Varietit von Erscheinungsformen,
von Indizien der Heiligkeit zuliel3, aber doch auch eine feste
Ordnung der Vorkommnisse und Hindeutungen bedingte. Und
noch einmal miissen wir uns gegenwirtig halten, dall ein 7Typus
der Heiligenvita — und des Heiligen — zwar literarhistorisch er-
faBbar ist, seinen Ursprung aber dennoch in der geschichtlichen

157 Vita Eligii 11, 37, S. 721f. Ionas, Vita Vedastis 9, S. 317. Gregor v.
Tours, Liber in gloria confessorum 74, S. 792. Eigil, Vita s. Sturmi 15, S. 372.
Gregor v. Tours, Hist. V, 8, S. 204. Liber vitae patrum VII, 3, S. 689.
Vetust. 5, S. 254. Wetti 30, S. 274. Wal. I, 30, S. 308.

158 Wozu anzumerken ist, daf3 auch bei Ionas, in verwandtem Zusammen-
hang, ein Pferdegespann dem Wunder dienstbar ist: Vita Columbani I, 7,
S. 165; vgl. auch Sulp. Sev., Dial. 11, 3, S. 183f.

159 Virtutes Fursei 15ff., S. 445ff. GUNTER, Christliche Legende, S. 81f.
Psychologie der Legende, S. 184f.

28



Wirklichkeit hat; denn auch sie bringt Zusammengehériges, Gleich-
artiges hervor. Wir hoffen einleuchtend zu machen, da3 die Gallus-
biographie eine ganz bestimmte historiographische Absicht, neben
der erbaulichen, verfolgt; daB es also nicht nur den Intentionen
der heutigen Forschung, sondern auch der Eigenart des Textes
entsprechen miilite, wenn wir die individuellen Momente im Leben
des Gallus zu erkennen suchen.

Erstes Attribut der Person ist der Name. Gallus heil3t der Co-
lumbanschiiler, von dem Jonas berichtet: Er war von dem Meister
ausgesandt worden, im Breuchin zu fischen, ging stattdessen an
den Ognon, und zur Strafe fiir den Ungehorsam blieb das Netz ihm
leer 1%, Wir werden noch sehen, welche Bedeutung die Stelle fiir
die «Vita» erhalten hat. Gallus heilt auch ein Schiiler des heiligen
Martin von Tours, der bei Sulpicius Severus auftritt und sich selbst
ausdriicklich als Gallier charakterisiert!®l. Und Gallus heillt ein
Oheim des Gregor von Tours, der im heiligen Eifer einen Heiden-
tempel in Brand steckt!®2. Dreimal fiithrt uns der Name nach Gal-
lien. Was den Gallus unserer Vita betrifft, so wird er seit etwa 700
als Patron der Kirche an der Steinach urkundlich erwihnt 63,
und schon Wartmann hat festgehalten, dall die Vielzahl der vor-
kommenden Varianten des Namens auf zwei Hauptformen zuriick-
zufiihren sind, eine anfangs deutlich iiberwiegende: Gallo, und eine
spitere, Gallus, die erstmals 745 erscheint und sich gegen das Ende
des 8. Jahrhunderts hin langsam durchsetzt!%4. Gleichzeitig also
wird «Gallus» die dominierende Namensform, stellt sich auch die
Bezeichnung «confessor» ein — und entsteht die Gallus-Vita, an-
kniipfend an den Bericht des Jonas. Was die éltere Form «Gallo»
angeht, so kann man sie ohne Zwang im Germanischen beheimatet
sehen. Weder «Gallo» noch «Gallus» weist eindeutig ins Irische —

160 Vita Columbani I, 11, S. 171f.

161 Dial. I, 1 u. 4, S. 152 u. 156f.

162 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum VI, 2, S. 681. Vgl. auch den
schon genannten Gallus comes, den Gregor v. Tours im Zusammenhang mit
einem Bauwunder nennt, oben S. 26.

163 WARTMANN 1, Nr. 1ff.

1864 HERMANN WARTMANN, Die urkundlichen Formen des Namens Gallus,
Anz. f. schweiz. Gesch. u. Alterthums-Kunde 9 (1863), S. 33f.



und das muf} schon frith empfunden worden sein. Denn ein Genealog
des 10. Jahrhunderts hat einen Stammbaum des Gallus entworfen,
der den Heiligen zum Abkommling von Koénigen erhebt und ihm
den gelehrt zurechtgemachten Namen «Callech» gibt 165,

Nicht fiirstliche, wohl aber vornehme Abstammung schreiben
Wetti und Walahfrid dem Gallus zu'%¢. Seine Herkunft — von der
uns die erhaltenen Teile der «Vetustissima» nichts berichten — steht
nach den beiden Autoren ebenso fest wie der Name, den — Wetti
hilt es ausdriicklich fest — die «reverentia patrum» iiberliefert hat 157,
Die Annahme, dafl Gallus aus Irland gekommen sei, ergab sich
schon aus seiner Zugehorigkeit zu Columbans erlesener Gefolg-
schaft — «electio quaedam Scoticae gentis®®»; zudem berichtet
Jonas, dal3 der Missionar bei seinem Auszug aus Luxeuil nur die
Gefiahrten habe mitnehmen diirfen, die ihm schon aus seiner Heimat
gefolgt waren1%®. Das eine geht jedenfalls aus dem Gang der Er-

165 SS rer. Merov. 4, S. 241. Vgl., auch zum folgenden, die Bemerkungen
von JoOHANNES Du¥r, Iromanie — Irophobie, ZSKG 50 (1956), S. 257f. Das
Wortspiel Gallus — Hahn ist schon frith in Umlauf gekommen (Wetti 16,
S. 265, vgl. auch Ekkehard, Casus s. Galli 53, Mitt. St. Gallen 15/16, 1877,
S. 201); so daB die Namensform der «Genealogie» gewissermallen als Riick-
iibersetzung (irisch Cailech = Hahn) aufgefalit werden kann. WHITLEY
Stoxkes, Urkeltischer Sprachschatz, in: August Fick, Vergl. Wb. d. indogerm.
Sprachen 2, 4. Aufl., Gottingen 1894, S. 73. Im iibrigen ALFRED HOLDER,
Alt-celtischer Sprachschatz, Leipzig 1891ff., unter «Galli» und «Gallo». — Ein
Element solcher Gelehrsamkeit macht sich schon bei Walahfrid geltend,
bes. in dem Prolog, der Nachrichten tiber Irland zusammenstellt (S. 282),
vgl. dazu Kocn, Fridolin, S. 68. Auf die historiographische Vertiefung und
Sicherung, die das Gallusleben bei Walahfrid erfihrt, wird noch 6fters hin-
zuweisen sein. Auf den von JoHANNES DUFT, in: Die irischen Miniaturen der
Stiftsbibliothek St. Gallen, hg. von J. D. und PeTeEr MEYER, Olten 1953, ge-
leisteten Nachweis, daB die eigentliche Irentradition St. Gallens verhiiltnis-
miiBig spiit, jedenfalls nicht mit der «Griindungszeit» zu verkniipfen ist,
miissen wir nicht mehr zuriickkommen. Uber den rein festlindischen Ur-
sprung der Gallus-Verehrung in Irland: JoNn HEeNNIG, Die Stellung der
Schweiz in der hagiographischen und liturgischen Tradition Irlands, ZSKG 46,
(1952), S. 212.

166 Wetti 1, S. 257. Wal. 1, 1, S. 285.

167 Wetti, ebd.

168 Wetti 2, S. 257.

169 Vita Columbani I, 20, S. 196. Doch seien ihm «viele der Briider»
noch nachgereist (I, 27, S. 211).

30



zihlungen immer wieder hervor, da Gallus, der Missionar, der
Bekenner, aus der Ferne stammt und, wie die «Vetustissima» den
Bischof Johannes an seiner Leiche sagen liBt, sein Land verlassen
hat, um dem Gebot Gottes zu folgen; «dereliquid provintiam
suam» heillt es hier!”, «reliquit patriam suam» schreibt Wetti,
der die Stelle sonst iibernimmt!?, und Walahfrid folgt ihm in der
Formulierung, die das allzu Nahgelegene, das mit «provincia» ge-
meint sein konnte, ausschlie3t172,

Unlésbar verkniipft mit der Frage nach der Herkunft des Gallus
1st die Frage der Sprache, die er gesprochen hat. Die Aufmerksam-
keit richtet sich in diesem Zusammenhang von jeher auf zwei
Stellen der «Vita». Wetti sagt, der Heilige habe in Arbon auf Ge-
heil des Columban dem Volk gepredigt, «quia ille inter alios
eminebat lepore Latinitatis nec non et idioma illius gentis!?y.
Dal} der Autor dazu neigt, seinen Heiligen durch besondere Fihig-
keiten hervorstechen zu lassen, ist selbstverstindlicher Hintergrund
des Berichts. Mitgeteilt wird, dal Gallus zwei Sprachen beherrscht
habe. Oder eigentlich drei Sprachen; denn da wiire ja auch das
Keltische, die Muttersprache des Iren, in Rechnung zu stellen —
es sei denn, eben das Keltische wire mit dem «idioma illius gentis»
gemeint1: eine schwer zu stiitzende Annahme, weil es sich dann
doch um ein der ganzen Columbangruppe mehr oder minder ver-
trautes Idiom handeln wiirde, nicht um eine nur von Gallus ge-
meisterte Sprache; und weil es hier — wie Blanke bemerkt hat —
um die Verstindigung mit heidnischem Volk geht, zu dem sich
Wetti weder einen keltischen, noch auch einen romanischen, son-
dern einen germanischen, alemannischen Dialekt wird vorgestellt
haben. Dafl Walahfrid an der entsprechenden Stelle von einer

170 Vetust. 5, S. 254.

171 Wetti 30, S. 275.

172 Wal. 1, 30, S. 308. Vgl. 11, 3, S. 314: «Alamannorum provinciampy.
Dazu aber auch die Beobachtung von ELISABETH MEYER-MARTHALER,
Rdtien wm frithen Mittelalter, ZSG Beiheft 7 (1948), S. 45f. Vita Lucii 4,
SS rer. Merov. 3, S. 3.

173 Wetti 6, S. 260.

174 Zu den bisher aufgestellten Hypothesen Frirz BLANKE, Columban und
Gallus, Zirich 1940, S. 73ff. u. 225f.

31



«barbarica locutio» spricht 175, diirfte in dieselbe Richtung weisen —
und zugleich ein weiteres Moment beleuchten. Die Mehrsprachig-
keit kann sich aus einer Lebenssituation ergeben, wie das bei
jenem von Sulpicius Severus erwihnten Gallus der Fall zu sein
scheint, der das Keltische wie das «Gallische», das in Gallien ge-
sprochene Umgangslatein, beherrscht!7®; dariiber hinaus aber ist
sie allgemein ein Attribut des Glaubenszeugen und Lehrers — wie
besonders deutlich aus der Vita des Pirmin hervorgeht. Der Heilige
predigt hier «utraque lingua, romana scilicet Francorumque. ..
quia utramque linguam adprime sciebat». Uber dieses Kénnen
wundern sich die Anwesenden; denn sie bedenken nicht, «quia
primi sanctae ecclesiae doctores in unam domum intrantes unius
linguae tantummodo notitiam habebant, sed tamen inde egressi
quasi in alios viros mutati sunt omnium genera linguarum clare
loqui scientes. ..'""». So wird, in durchaus analogem Zusammen-
hang, an das Pfingstwunder gemahnt, durch das den Aposteln der
Zugang zu den Volkern aller Zungen geoffnet wurde. Dieses Vor-
bild, das fiir jeden Missionar in dem Sinne galt, dafl er durch sein
Amt ein «Verwandelter», ein iiber das angestammte Konnen Er-
hohter war, daf} seine Glaubensbotschaft die Grenze jeder Barbaren-
sprache iiberwinden mullite und konnte; dazu der Eloquenztopos,
der an der Aussage der Vita wohl gleichfalls beteiligt ist'?®: durch
solche Beziige finden wir die Stelle eher erklart als durch Erwi-
gungen dariiber, wo und wann der heilige Gallus «deutsch» gelernt
haben konnte. Freilich, zur individuellen Kennzeichnung trigt der
Passus desto weniger bei.

Die zweite Stelle, die sich auf die Sprachkenntnisse des Heiligen
zu beziehen scheint, ist mit der ersten schwer in Einklang zu
bringen. Wetti berichtet, Gallus habe in Konstanz, nachdem sein
Schiiler Johannes als Bischof gewihlt und geweiht worden sei, dem
versammelten Klerus und Volk gepredigt, «antistite preceptoris sui

176 Wal. I, 6, S. 289.

176 Dial. I, 27, S. 179.

177 Vgl. Apostelgesch. 2, 1—4. Vita Pirminii 4, S. 31. Vgl. auch den
Kommentar des Pirmin zu derselben Bibelstelle: Dicta Pirminii 10, hg. v.
Ursmar Engelmann, Konstanz 1959, S. 38.

178 Vgl. oben Anm. 60 u. S. 18.

32



verba interpretante!™». Wieder verdeutlicht Walahfrid: «ad utili-
tatem barbarorum?,. Hier also hiitte Gallus die Sprache seiner
Zuhorer nicht gesprochen. Oder hatte er eine zweisprachige Ge-
meinde vor sich, die es doppelt anzureden galt! Oder sprach er
lateinisch fiir jene, die es verstanden — den Klerus —, und Jo-
hannes iibersetzte, in symbolischer ‘Unterordnung, fir das Volk,
dem sich der Heilige sonst auch hiitte verstindiich machen kin-
nen?! Johannes stammt aus Riitien, aus Grabs!®!'; (Jallus hat ihn
an seiner Statt fiir die zunichst ihm selber zugedachte Lenkung
des Bistums empiohlen, da er «de plebe vestra» sei, er dagegen,
Gallus, ein «peregrinus'®2»; die Wendung «de plebe vestra» ersetzt
Walahfrid darch die sorgfiltiger abgewogene Bezeichnung «vici-
norum indigena locorum) — womit zugleich betont ist, dal}
Gallus selbst nicht eben nur am Bodensee fremd ist, sondern aus
der Ferne stamimt. (dibt nun nicht dies eine Antwort zu unserem
Sprachproblem? Der Zugriff des Missionars, sein unwiderstehlicher
Einflul3 auf die Menschen soll gezeigt werden — da redet er wie
sie. Ein Fremder ist er, der dem Kirchenregiment entsagen muf
und seinen Schiiler einsetzt — da redet er nur durch ihn. — Wir
nehmen damit den erzihlten Tatbestand als Funktion einer Dar-
stellung an, die das KEntscheidende an zwei entgegengesetzten Si-
tuationen hervorheben will. Mit solchem Kifer geht sie vor, dafl

der Gegensatz auch aufs einzelne, an sich Unverinderte — die
Sprachkenntnisse des Gallus — iibergreift. Die Moglichkeit dieser

Deutung mag wiederum dartun, dall in unserer Vita die Einzelheit
als solche kein Indiz der historischen Glaubwiirdigkeit sein muf.

Reihen wir die Mitteilungen aneinander, die das Auftreten des
Gallus in bestimmtem, zeitlich-6rtlichem Zusammenhang betreffen,
so bildet den Anfang jene Stelle der Columbansvita, die von der
wunderbaren Zurechtweisung des wider die Anweisung fischenden
Schiilers berichtet '8, Die Feststellung, dafli Jonas hier allein und

179 Wetti 25, S. 270.

180 Wal. I, 25, S. 303.

181 Wetti 15, S. 265. Wal. I, 15, S. 296.

182 Wetti 24, S. 2691, dazu Kruscu, Anm. 6.
183 Wal. I, 24, S. 302.

181 Vol. oben 8. 29.



nirgends sonst einen Gallus erwihnt, ist so wenig neu, dall man
ihrer bisweilen etwas miide geworden ist; das Faktum bleibt darum
nicht weniger ein Hauptmerkmal der Quellenlage. Jonas sagt, jener
Gallus habe ihm die Episode spiter noch oft erziahlt, «haec nobis
supra dictus Gallus sepe narravit». Um die Angabe mit dem aus
der «Vita Galli» gewonnenen Bild in Einklang zu bringen, hat man
Jonas mehrere Reisen an die Steinach unternehmen lassen (wofiir
es im iibrigen keine Hinweise gibt); dort hitte ihm der Einsiedler
jene alte Geschichte wieder und wieder erzihlt — sonst aber offen-
bar nichts von Bedeutung, namentlich kein Wort von dem Umweg
iiber Tuggen, einem grollen Ereignis des Gallus-Lebens, dessen
die «Vita Columbani» trotz den hiiufigen Besuchen ihres Verfassers
bei dem wichtigsten Zeugen nirgends gedenkt!®>. Den Aufenthalt
des «supra dictus Gallus» hiitte Jonas, seiner sonstigen Genauigkeit
zum Trotz, nicht angegeben. Die Verfasser der Gallusvita hitten
von dem regen Verkehr zwischen Bobbio und St. Gallen nichts
mehr gewult.

Hielte man sich nun, statt mit chronologischen, ja psychologi-
schen Argumenten an dem Schweigen des Jonas herumzudeuten '*6,
an die einfache Annahme, es werde iiber jenen Gallus deshalb nicht
mehr berichtet, weil iiber ihn nicht mehr bekannt war — es handle
sich nimlich um einen Monch in Bobbio oder auch in Luxeuil,
der seinen Briidern oft von seinem einen groflen Columbanserlebnis
erzithlte: dann allerdings wiirde der einzige Bezug der «Vita Galli»
zu einer anderen, bestiitigenden und stiitzenden Darstellung hin-
fillig. Wiirde nicht die Vita selber eine wesentliche Quelle verlieren?
Erinnern wir uns, in welcher Weise die fragliche Jonas-Stelle in
der Gallusvita verwertet wird. Keiner der Verfasser gibt sie wieder,
wie eng sie sich auch in ihren ersten Kapiteln an den Bericht des
Jonas anschlieBen; den Grund dafiir kann man in dem Umstand

185 Dazu besonders LiEB, T'uggen und Bodman, S. 391, wo die Identi-
fizierung mit dem Gallus der Columbanvita als unwahrscheinlich beurteilt
ist; s. auch KocH, Fridolin, S. 62. — Als Kuriositit ist die spiitere Identi-
fizierung des Kilianschiilers Gallo mit unserem Gallus zu erwiihnen; SS rer.
Merov. 5, S. 724, Anm. 2.

186 KILGER, Die Quellen, S. 108f. («Wie merkwirdig kann dieser abtliche
Geheimschreiber schweigen !»).

34



sehen, dall dem Gallus in der Episode keine ehrenvolle Rolle zu-
fallt 187, Wird aber auch die Episode selbst verschwiegen, so sind
doch deutliche Spuren feststellbar, die sie in der «Vita Galli» hinter-
lassen hat. Man kann die Stellen, an denen das Motiv des Fischens
auftaucht, nicht ohne Unterschied auf ihre Einwirkung zuriick-
fithren. Denn zuniichst ist auch hier der missionarische Zug zu
erkennen, den die biblische Metapher der «piscatores hominum»
der Tradition mitgeteilt hat!®®; und weiter ordnet sich, wie wir
zu zeigen suchten!®®, das Mirakel vom groflen Fisch und den hilf-
reichen Ottern der gleichfalls auf die Schrift bezogenen Gattung
der Ernihrungswunder ein . Doch sind dariiber hinaus die Stellen
bedeutsam, die den Gallus als besonders tiichtigen Fischer schil-
dern: innerhalb der Columbangruppe hiitte er geradezu als « Bruder
Fischer» gewirkt, und auch da er zur Steinach hinaufzog, wiiren
ihm die Netze stets zur Hand gewesen . So ist Gallus auch in die
neuere Literatur als «leidenschaftlicher Fischer» eingegangen!®:
man hat diesen nun wirklich individuellen Zug im Bild des Heiligen
hervorgehoben, wobei man freilich jene Jonas-Stelle, gleichsam als
frithes Zeugnis fiir ein Hauptcharakteristikum, mit dem Gallus-
Leben fraglos verknipft sehen mullte. Und damit ist man den
Autoren der «Vita» gefolgt. Denn eben die fast leitmotivische Ver-
wendung dieses einen Merkmals des Heiligen zeigt, dal} sie von der
Identifizierung des Gallus mit dem bei Jonas erwihnten Columban-
schiiler recht eigentlich ausgegangen sind. Zugleich mit der Identi-
fizierung wiirde man auch das Motiv als unhistorisch betrachten
miissen.

Die Gallusvita laf3t ihren Helden aus der Columbangruppe her-

187 Immerhin hat der Gallus der Columbanvita noch oft davon erzihlt. . .

188 Matth. 4, 19. Mark. 1, 17. Sulp. Sev., Vita s. Martini, prol., 5. 109:
«meminerint etiam,salutem saeculo non ab oratoribus, .. .sed a piscatoribus
praedicatum esse. . .».

189 Oben S. 25.

190 Vgl. BLANKE, Columban und Gallus, S. 187f.

191 Wetti 6, S. 260f. («squamigero gregi insidias conponens»). Wal. I,
6, S. 289; Wetti 11, S. 262. Wal. I, 11, S. 292; Wetti 12, S. 263. Wal. 1,
12, S. 293f.

192 BLANKE, Columban und Gallus, S. 130ff., vgl. KiLGER, Die Quellen,
S. 108.



vortreten, und mit Recht ist gesagt worden, daB sich so eine gewisse
Verzerrung der Proportionen ergibt, eine einseitige Auswahl der
Ereignisse, oder wie man es nennen will: das Handeln des Schiilers
schiebt sich vor das des Lehrers, die «Vita» ist von dem Bericht
des Jonas her nicht linger iiberpriifbar, und dieser Umstand zeugt
an sich nicht gegen den Wahrheitsgehalt der Quelle!®3. Ob es auch
angeht, die ganze Tuggener Episode in diesem Sinn aufzufassen,
als Erginzung der «Vita Columbani», die sie fiir ihren Heiligen nicht
ergiebig genug gefunden und daher den doch betrichtlichen Um-
weg ganz verschwiegen hitte1%, das lassen wir fiir jetzt dahinge-
stellt. Der Motivparallelen zur Erzihlung der «Vita» gedachten wir
schon %, eine mogliche Absicht hinter der Wahl des Schauplatzes
zeigen wir noch!%. KEntscheidend fiir die Emanzipation des Gallus
von seinem Mentor ist der Bericht iiber seine Erkrankung in Bre-
genz. Zur ersten Einordnung mul} man die Jonas-Stelle mit in
Betracht ziehen, die das Verhalten des Columban in einem ver-
wandten Fall darstellt!®?. Da sind in Luxeuil viele Monche krank
geworden. Der Heilige heilt sie in strenger, schonungsloser Weise
aufstehn. «,Sinite‘, inquit, ,fessa egritudine membra a labore re-
ficere‘.» Er fithrt die Erkrankung der Briider auf blofle Trigheit
zuriick — oder stellt sich doch so. Indem nun die einen seinem
Gebot folgen und sich zur Arbeit aufraffen, finden sie sich wunder-
bar geheilt; die andern aber, die sich nicht ermannen, bleiben
krank. Auch hier also — wie bei der eben besprochenen Ankniip-
fung an die Anekdote vom fischenden Gallus — schlie3t sich die
«Vita Galli» eng an Jonas an: dem erkrankten Schiiler wirft Co-
lumban vor, er wolle sich nur den weitern Beschwerden der Reise
entziehen, und er straft ihn mit dem Verbot, die Messe zu lesen,
solange er, Columban, lebe. Merkwiirdig ist, wie sehr hier Walahfrid

193 KILGER, ebd. S. 112. Zur Konzentration, anderseits, des Jonas auf
die Person des Columban Braxke, S. 77f.

194 MAarceL Brck, Die Schweiz im politischen Krdftespiel des merowingi-
schen, karolingischen und ottonischen Reiches, ZGO 85 (1937), S. 276. BLANKE,
S. 39ff.

195 Oben S. 17f.

196 Unten S. 49ff.

197 Vita Columbani I, 12, S. 172f.

36



von Wetti abweicht. Er liBt den Columban mit groBer Schirfe
reden: «Scio, frater, iam tibi onerosum esse tantis pro me laboribus
fatigari»; darauf folgt die Verhingung des Interdikts!8. Wetti da-
gegen sagt, der Heilige habe heiter, «cum hilaritate», gesprochen
und noch die Absicht gehegt, die Trennung zu vermeiden*?. Wie
erklirt sich die Divergenz? Wohl einerseits damit, daB die schon
bei Wetti nur noch angedeutete Moglichkeit eines anderen Aus-
gangs getilgt werden sollte: Gallus durfte nicht eigentlich die Wahl
haben, zu bleiben oder weiterzuziehen, sonst wire der Vorwurf der
UnbotmiBigkeit zu gewichtig geworden (jener Vorwurf, um des-
sentwillen auch die Jonas-Stelle vom ungehorsamen Fischer nicht
tibernommen ist). Anderseits springt in die Augen, daB8 Walahfrid
sich weit enger an Jonas anschlieBt, wenn er die Hirte des Co-
lumban betont. Kilger hat beobachtet, dal Walahfrid sich in
manchem genauer als Wetti an die «Vita vetustissima» hilt 200,
Mit derselben Gewissenhaftigkeit, derselben Vorsicht gegeniiber
Widerspriichen scheint er die «Vita Columbani» zu verwenden.
Neben solcher historiographischer Technik spielt die «lebendige
Tradition» offenbar die geringere Rolle.

Die Suspension im Priesteramt, die Columban iiber Gallus ver-
hingt, hat fiir den weiteren Verlauf der «Vita» einen funktionalen
Sinn. Zweimal tritt die Frage an den Heiligen heran, ob er cine
hohe Stellung innerhalb der kirchlichen Hierarchie einnehmen wolle
und konne. Zuerst wird ihm die Konstanzer Bischofswiirde ange-
tragen. Wir sahen schon, wie Gallus in dem Augenblick, da es zur
Wahl kommt, den Diakon Johannes an seiner Statt kandidieren
laBt mit der Begriindung, daf er in der Gegend heimisch sei. Zu-
nichst aber sucht Gallus die Berufung von sich abzuwenden, in-
dem er von dem Interdikt spricht, das noch auf ihm laste. Er
anerbietet sich auch, nach Bobbio zu senden und um die Auf-

198 Wal. I, 9, 5. 291. Zur Verankerung des Disziplinarverfahrens in der
Monchsregel des Columban und im noch geltenden katholischen Kirchen-
recht BLankg, Columban und Gallus, S. 100fT,

199 Wetti 9, S. 2611,

200 KiLGER, Die Quellen, S. 112f. Der RiickschluB von der Fassung des
Walahfrid auf die verlorenen Stiicke der «Vetustissima» (ebd. S. 117) muB
freilich unsicher bleiben.

[
~1



hebung der Strafe nachzusuchen?!; davon, dal3 er sich an Colum-
ban gewandt hétte, horen wir nichts, vielleicht ist das Ganze nur
als fromme List gedacht, durch die der Heilige einen Aufschub
erwirkt. Die so gewonnene Zeit beniitzt er dann, um den Johannes
zu dem hohen Amt heranzubilden. Die Dauer von drei Jahren,
welche die «Vita» dafiir einsetzt 2?2, wird man jedenfalls nicht wort-
lich nehmen, vor allem dann nicht, wenn man den Episkopat von
Konstanz alsschon damals festgegriindete Institution annehmen will,
die ja doch kaum so lange hiitte verwaist sein kénnen. Auch diesen
Problemkreis streifen wir noch 2%, — Da Gallus zum zweiten Male
den Verzicht auf die Erhohung in ein Amt der Kirche begriinden
mul, ist er von dem Interdikt befreit, Columban ist gestorben und
hat ihm zum Zeichen der Absolution den Abtstab tibersenden lassen.
So kime die Gesandtschaft aus Luxeuil, die ihm die Wahl zum
Oberhaupt des Klosters ansagt und ihn zur Riickkehr bewegen
mochte, eigentlich im rechten Augenblick. Nun miissen wir hier
auch die Frage einer moglichen Verbindung zwischen St. Gallen
und Luxeuil noch zuriickstellen®?; aber die Antwort, die Gallus
den Abgesandten erteilt, kennzeichnet das von der «Vita» entwor-
fene Bild seiner Personlichkeit in so entscheidender Weise, dal3 wir
schon jetzt bei dem Passus verweilen miissen. Alle drei Fassungen
haben ihn uns erhalten und in véllig tibereinstimmender Form 205,
Nach dem Wortlaut der «Vetustissima» ist dies die Antwort des
Heiligen an die Boten aus Luxeuil:

«Ego fugebam omnes notos et propinquos meos in hanc solitudinem,
sequens prophetica verba, dicente David: ,Extraneus factus sum fratribus
meis et peregrinus filiis matris meae‘. I£go urbem et pontificatum contempsi
et omnes divitias terrenas dispexi, propter Christum parentes et praedia
dereliqui: et iterum post renuntiationem saeculi suscipiam divitias, sicut
ille homo, de quo dominus lesus praedixerat, qui manum suam ponebat
in aratrum et respexit retro, forsitan velut canes reversus ad vomitum?

201 Wetti 19, S. 266f. EinlidBlicher erklirend Wal. 1, 19, S. 298.

202 Wetti 23, S. 269. Wal. 1, 23, S. 301. Vgl. dazu auch Gregor v. Tours,
Liber vitae patrum XII, 2, S. 713.

203 Unten S. 53 f.

204 Vel. unten S. 47 ff.

205 Vetust. 3, S. 252f. Wetti 28, S. 271ff. Wal. I, 28, S. 305ff.

38



Vos scitis, quia semper subditus vester fui; modo abbatem et principem
vellitis me habere?»

Die Textvarianten lassen sich im ganzen dahin charakterisieren,
daBl Wetti die Rede des Gallus zusammenzieht, so dall insbeson-
dere die biblischen Zitate verwischt und einverarbeitet werden;
Walahfrid nihert sich wieder der élteren Fassung, kommt aber
in einem Punkte nicht auf sie zuriick. «lam, dicione regiminis
vestri moderante, libens obtemperabamy», lilit Wetti den Heiligen
sagen und entfernt sich damit von dem einfachen «Vos scitis, quia
semper subditus vester fui» der Vorlage; bei Walahfrid heil3t es:
«Seitis ipsi, me inter vos positum humilitati semper dedisse operam
et subiectioni.» Wie jeden Leser hat anscheinend die Wendung
«subditus vester» auch Walahfrid seltsam beriihrt : er hilt in seiner
Formulierung fest, daf} sich Gallus unter den Moénchen in Luxeuil
natiirlich unter seinesgleichen befunden — «inter vos positum» —
und daB sein Gehorsam der gemeinsamen hoheren Iithrung gegolten
hatte. Der Wortlaut der «Vetustissima» mullite ihm irrefithrend
scheinen. Ist er es? KEr ist unbestimmt, wie in der Quelle noch
manches, lidt zur Ausdeutung, zum Prizisieren ein, und diese
Aufeabe hat Walahfrid iibernommen: sein Bericht ist klarer und
genauer als die fritheren, nicht weil er der Uberlieferung niher
stiinde — er steht ihr ferner —, sondern weil er iiber sie nachge-
dacht hat; sein Amt ist nicht mehr das der Aufzeichnung, sondern
bereits das des historischen Raisonnements.

«Et erat subditus illis», sagt das Evangelium des Lukas (2, 51)
von Jesus, mit Bezug auf die Seinen in Nazareth, von denen er
sich um des wahren Vaters willen losen sollte. «Nolite constituere
me principem populiy, steht bei Jesaja (3, 7). « Kcce elogavi fugiens
et mansi in solitudine», heiBBt es im 54. Psalm (8). Den 68. Psalm
(9) und Lukas 9, 62 zitiert der Verfasser der «Vetustissima» aus-
driicklich. Das Bild des Hundes, der wieder frillt, was er gespien
hat, findet sich im Il. Brief des Petrus (2, 22). Ein Lukas-Wort
steht iiber der ganzen Rede: «...qui non renuntiat omnibus quae
possidet, non potest meus esse discipulus» (14, 33; vgl. auch 18, 29).
So ist in dem frithen Text die Antwort des Gallus ganz von An-
klingen an die Schrift durchwoben, selbst dort, wo die Spitern
das Individuelle, den besondern biographischen Hinweis erkennen.

39



Sehen wir zu, ob sich nicht auch die Situation des Heiligen aus
allgemeinstem, christlichem Zusammenhang erklirt. Die Sendung
des Glaubensboten bezeichnet zunichst ein Satz des Alten Testa-
ments, den Jonas auf den heiligen Columban anwendet: «Exi de
terra tua et de cognatione tua et de domo patris tui et vade in
terram, quam monstrabo tibi2%,» Daraus entwickelt sich der Ge-
danke, dafl mit der Entfernung von der Heimat die Nihe zum
Himmelreich wachse — wie es Venantius Fortunatus von einem
Heiligen sagt: «...quia quantum pro nomine Christi longius
discedebat se solo proprio tantum merebatur fieri vicinior caelo 207,y
Besonders eindriicklich redet Gregor von Tours davon: Nicht nur
aus ihrem engeren Kreis sind die Viiter herausgetreten, «sed etiam
transmarina ac peregrina petierunt loca, ut ei cui se devoverant
plus placerent...» und weiter: «Reliquit autem hic [Abraham
abbas| non solum terram propriam, sed etiam illam veteris hominis
actionem, et induit novam hominem?2°,» In solcher Ferne kann
als erstes Ziel eine Stiitte missionarischen Wirkens liegen. Oft aber,
und gerade in den Viten, die wir hier schon mehrmals anzufiihren
hatten, stellt sich dieses Ziel nur als ein vorlaufiges dar; der Gottes-
mann strebt weiter, entzieht sich dem eigenen Werk und findet
seine wahre Bestimmung in der kisterlichen Abgeschiedenheit
oder in der tieferen Stille des Kinsiedlertums. So kehrt Kusthasius
vom Kampf gegen den Unglauben nach Luxeuil zuriick?® so
zieht es den heiligen Sturm nach drei Jahren des Priesteramts ins
hiirtere, rauhere Leben des Eremiten !9, so liflt den Corbinian der
Zulauf der Gliubigen um die hichsten Giiter Ruhe, Einsamkeit
und Armut bangen®"; der heilige Antonius entzieht sich Stufe
um Stufe den Anspriichen, die ihm aus seinem wachsenden Ruhm

206 Vita Columbani I, 4, S. 159. Vgl. Gen. 12, 1. Zu den Wanderungs-
erzithlungen allg. MULLER, Karolingische Hagiographie, S. 6. Eine Zusam-
menstellung irischer Missionsfahrten gibt Kocn, Fridolin, S. 58ff. Um eine
irische Besonderheit handelt es sich nun eben freilich nicht.

207 Venant. Fortunat., Vita s. Hilarii 5, S. 3.

208 Gregor v. Tours, Liber vitae patrum 111, S. 672.

209 Vita Columbani 11, 8, S. 2431T.

210 Eigil, Vita s. Sturmi 4, S. 367.

2t Vita Corbiniani 6, S. 565. Vgl. auch Wetti 19, S. 267. Wal. 1, 19,
S. 299 («¢Argentum et aurum non est mihi», Apostelgesch. 3, 6).

40



entstehen: «convenity, sagt er, «ut pisces ad mare, ita nos ad mon-
tem festinare, ne, tardantibus nobis, aliqua propositi succedat
oblivio 212y; nur auf dullerstes Dringen hin tritt er mit seinem Rat
fiir einen Augenblick noch hervor. Arnulf, Bischof von Metz, ent-
sagt im Jahr 629 seinem Amt, um Einsiedler zu werden2!3, Und
vom heiligen Martin heillt es, er habe sich nach langem, hart-
nickigem Striuben nur die untergeordnete Funktion eines Exor-
zisten anbefehlen lassen, «ne despexisse tamquam humiliorem
videretur»; als Bischof habe er sich spiiter einen Aufenthalt ge-
withlt, «tam secretus et remotus..., ut eremi solitudinem non
desideraret >14».

So ist eine Polaritit entwickelt und vorgebildet, in welche die
Person des Gallus aufs genaueste hineinpafit. Der Entfaltung mis-
sionarischen Eifers folgt der Riickzug in die Einéde, in die frei-
willige Verlassenheit tont fordernd und lockend der Ruf der Welt
herein. Wiederum beweist die Ubereinstimmung mit einem Schema
nichts gegen die historische Tatsiichlichkeit; und wieder kiénnte
der Beweis fiir die Historizitdt nur in der individuellen Abweichung
vom Schema zu finden sein. Solche Abweichung scheint gerade
unter dem Gesichtspunkt der hier skizzierten Polaritit in die Augen
zu springen. Der Bericht, nach welchem sich ein Heiliger der Wahl
in ein bestimmtes hohes Amt widersetzt, endet in so gut wie all
den Fillen, die uns begegnet sind, damit, daf3 er sich ihr dennoch
unterzieht — sei es auch, dafl er durch List bezwungen werden
mul} wie der heilige Martin®'® oder wie Gregor der Grolle, dessen
Absagebrief an den Kaiser der Prifekt von Rom unterschlagen
hatte>1%, Dieser Ausgang erklirt sich leicht; denn er ist es ja, der
den gesicherten Tatbestand festhilt. Die Wiirde, die der Gottes-
mann bekleidet hat, ist das zuniichst Bekannte; wie es kam, dal}

212 Vita Antonii 85, Sp. 961f.

213 Vita Arnulfi 18, S. 440.

214 Sulp. Sev., Vita s. Martini 5 u. 10, S. 115 u. 120. Vgl. Eugippius, Vita
Severini 4, S. 15.

215 IKbd. 9, S. 118.

216 Gregor v. Tours, Hist. X, 1, S. 478. Vgl. noch Vita s. Desiderii ep.
Vienn. 3, SS rer. Merov. 3, S. 630. Eine uberraschend schlichte und daher
glaubwiirdige Ablehnung berichtet die Vita Severini 9, S. 21.

41



sie ihm iibertragen wurde, das gehort der Vorgeschichte an, die
der Biograph zu erhellen sucht, und wechselnd ist der Anteil, den
sein Wissen — den Erfahrung an ihr hat. Der Widerstand des Gallus
aber ist erfolgreich: weder Konstanz noch Luxeuil gewinnen ihn;
er behauptet sich in dem Entschlul}, sein Leben in der Stille zu
vollenden. Was also hier fiir die Uberlieferung feststand, ist nicht
sein Platz in der Welt, sondern dall er einen solchen niemals ein-
genommen hat, es sei denn, wir konnten die Art seines Wirkens
an der Steinach selbst niher bestimmen. Aus dem iiberpersonlichen
Rahmen, von dem wir sprachen, 16st sich allein der negative Be-
fund : zusitzliche Ungreif barkeit.

In dem fritheren Teil der «Vetustissimay ist von der cellula des
Gallus die Rede?'7. Wetti erzihlt, dafl Herzog Kunzo den «Tribuny
von Arbon angewiesen habe, dem Heiligen «cum cunctis pagensibus
illis» beim Bau seiner cella zu helfen28; zu dieser cella kommt da-
nach Johannes, um sich von Gallus unterrichten zu lassen?!?.
Nach der Wahl zum Bischof von Konstanz befiehlt Johannes seinen
Leuten, «actoribus suis cum plebe», den Bau der cella voranzu-
treiben 22, Bei Walahfrid lautet das Geheill an den «Prifekten»
von Arbon: «ut cum omni plebis officio iret ad locum cellae, et
quaecwmque necessitas poposcisset, aedificia iuxta viri Dei dispo-
sitionem construeret ®?'». Hier scheint also von weitliufigeren Bau-
plinen die Rede zu sein als bei Wetti. Anderseits berichtet Wetti,
Konig Sigibert habe seinerseits den Kunzo aufgefordert, dem
Gallus «cum multitudine» beim Bau der cella zu helfen ???; Walah-
frid 1aBt Sigibert anordnen, «ut, si solitudinis incola vellet, solatio-
rum ei copiam ad aedificandam cellam sumministraret®3»: was
sich genauer an die Beschreibung anschlie§t, die man dem Konig
von dem weltabgewandten Einsiedler macht. Nach der Wahl des
Johannes kommt Walahfrids Erzihlung nicht mehr auf den Bau

217 Vetust. 3f., S. 253.
218 Wetti 19, S. 267.
219 Wetti 20, S. 267.
220 Wetti 25, S. 270.
221 Wal. I, 19, S. 299.
222 Wetti 21, S. 268.
223 Wal. I, 21, S. 300.



der cella zuriick; der Bischof befiehlt hier seinen Leuten in allge-
meinerer Form, dem Gottesmann zu Diensten zu stehen??%. —
Schon die «Vetustissima» erwihnt neben der cella ein oratorium?*.
Und bei Wetti hat sich Gallus kaum erst von dem Lehrer getrennt
und die Krankheit iiberwunden, als er sein Vorhaben dem Diakon
Hiltibod nennt: er sucht einen einsamen Ort, «ad construendum
oraculum habitaculumque congruum??¢». So konkret ist der Plan
bei Walahfrid nicht formuliert; den gewiinschten Platz bezeichnet
Gallus hier als «aquis abundantem puris et salubribus, planitiae
stratum et humanis cultibus oportunum??7»; die Betonung liegt
auf dem Zug zur unwegsamen, weltverlassenen Kinode, vor deren
Gefahren der Heilige ausfiihrlich gewarnt wird. — Dem Wunsch
nach einer Bet- und einer Wohnstitte entspricht bei Wetti auf
spiiterer, hoherer Stufe der Bau, den Gallus mit der Hilfe des
Johannes ins Werk setzt: oratorium atque officina fratribus apta®*s.
Der Heilige hat nun fiir die Unterkunft von zwolf Gefihrten zu
sorgen: «nur» zwolf, sagt Wetti, «bereits» zwolf, sagt Walahfrid:
es ist die Zahl der Christusjiinger und der Columbanschiiler.
Walahfrid spricht von ihren Wohnungen als von mansiunculis per
girum dispositis, also wohl einzelnen Klausen. Erwihnen wir noch,
dall nach Wetti der Heilige «cum fratribus et plebe» an der Er-
richtung des Bethauses arbeitet, nach Walahfrid dagegen nur
«cum fratribus?9».

Zweierlei glauben wir feststellen zu konnen. Wie die Frage nach
den Sprachkenntnissen des Gallus, so fiithrt uns auch die Frage
nach seiner Niederlassung an der Steinach dazu, die Mitteilung
der Quelle vom jeweiligen Thema her zu verstehen. Die Gewogen-
heit des Herzogs soll anschaulich werden — da ist von Bauten
die Rede, die er groBziigig anordnet. Das Bediirfnis des Gallus

224 Wal. 1, 25, &

225 Vetust. 2f., S.

226 Wetti 10, S. 262.

227 Wal. 1, 10, S. 291.

228 Wetti 26, S. 270.

220 Wetti 27, S. 271. Wal. I, 27, S. 305. Auch die «Vetustissima» (2,
S. 252) hat «cum fratribus et plebe»; so geht denn Walahfrid gerade hier
nicht etwa zugunsten der ilteren Fassung von Wetti ab.

43



nach tiefster Einsamkeit soll sich duflern — da wird von mensch-
licher Behausung nicht gesprochen. Anderseits wird deutlich, daf
Wetti Elemente des Klosterwesens in die Zeit des Gallus zuriick-
trigt — so, wenn er von der «officina» fiir die Briider und gleich
danach sogar von der «Regel» spricht, mit der ihr Lebenswandel
iibereingestimmt habe. Walahfrid lifit solche Vorstellungen fallen;
er ersetzt sie durch das Bild einer lockern Gemeinschaft in rings
verteilten Kinsiedeleien, dhnlich vielleicht den spitern «Inklusen»
der sanktgallischen Umgegend. Auch vor einem Ausdruck wie
«agmen discipulorum» weicht er zuriick®°. Er iibernimmt also
Wettis Bild von der Ansiedlung im Steinachtal nicht, er erkennt
es als unhistorisch; doch was er, umdeutend und ausmalend, an
seine Stelle setzt, folgt nicht besserer Information, sondern schér-
ferer Uberlegung, ist Rekonstruktion.

Wir sahen, wie von der nicht niher umschreibbaren Stitte an
der Steinach die Verbindung nach Konstanz, nach Luxeuil her-
gestellt — und wieder fallengelassen wird, gleichsam als gillte es
nur, den historischen Zusammenhang nochmals zu zeigen, ehe die
Zelle des Gallus ganz in die von ihrem Griinder gewollte Einsam-
keit entriickt wird. Aber noch eine dritte Beziehung ist in der
«Vitan» dargestellt oder hergestellt: zu Bobbio. Jener Brief zwar, den
Gallus an Columban richten will, um sich von der Suspension zu
befreien, bleibt im Bereich der Fiktion. Und Vorspiegelung ist es
auch, wenn Gallus vor seiner Flucht nach Grabs die «Briider» an-
weist, «ut... abbatis sui Columbani epistolam ei venisse testifi-
carentur, quo ad eum citius Italiam venisset #*!», Ist es nicht, als
sei in dem frommen Betrug, durch den der Heilige seine Spuren
verwischen will, ein Wunschbild mitenthalten, von erneuertem
Anschlull an den grolien Zug der Christianisierung, von dem sich
der Columbanschiiler gelost hat? Spiiter nun wird dieser Anschlufl
auch verwirklicht, freilich auf weniger handgreifliche, mehr nur
zeichenhafte Weise. Dem Gallus zeigt sich im Traum der Tod
seines Lehrers an; er schickt einen Boten nach Bobbio, der erfahren
soll, «si vivit an transivit, sicut mihi revelatum est per visionemny:

230 Wetti 32, S. 275. Wal. I, 32, S. 309.
21 Wetti 15, S. 265. Vgl. Wal. I, 15, S. 296.

44



so in der «Vetustissima??2»; Wetti verbannt den hier noch ange-
deuteten Zweifel aus seinem Bericht?3. Der Abgesandte erfihrt
das Nihere iiber Leben und Sterben des Abtes von Bobbio und
bringt seinen Stab iiber die Alpen zuriick, die cambulle oder, wie
Walahfrid erliuternd sagt, «baculum, quem vulgo cambotam vo-
cant *4%). Der Stab soll nach dem letzten Willen des Columban dem
einstigen Schiiler die Absolution anzeigen. An ein heilig-magisches
Wirken der cambutta mull man in diesem Zusammenhang wohl
nicht denken®*; denn das iiber Gallus verhingte Interdikt war

ohnehin von Anfang an befristet, und da Gallus — wenigstens
nach den beiden spiteren Fassungen der «Vitay» — die Gewillheit

seiner Absolution aus dem Traum schon empfingt, kann der Stab
nur noch Bestitigung bringen. Spiter in der sanktgallischen Tra-
dition erweist die cambutta dann ihre Wunderkraft und reiht sich
so unter die heiligen Stibe ein, deren Ursprung beim Wanderstock
des Missionars gesehen wird #*¢ und deren Rolle in der Hagiographie
bedeutend ist?%7. So war denn ein wundertitiger Stab im Kloster
St. Gallen (heute werden Stiicke von ihm in Kempten und Fillen
gezeigt). Br mullte eine Geschichte haben, er hatte seine Geschichte :
die drei Fassungen der «Vita Galli» berichten sie vollkommen
itbereinstimmend, ohne jede Variation; denn hier war ein Gegen-

232 Vetust. 1, S. 251.

233 Wetti 26, S. 271. Walahfrid (I, 26, S. 304) nimmt dieses Element von
Unsicherheit wieder auf, it aber wie Wetti den Gallus schon vor der Ent-
sendung Maginolds die erste Messe lesen, withrend er nach der «Vetustissimay
die Riickkehr des Boten abgewartet hiitte.

234 Wal. I, 26. S. 304f. Dazu Vita Desiderii Carducae ep. 42, S. 595:
«baculum beati viri, quod a Gallis cambutta vocaturs.

235 BLaNkE, Columban und Gallus, 5. 162,

236 GUNTHER HAsELOFF, Der Abtstab des hl. Germanus zu Delsberg, Ger-
mania 33 (1955), S. 213.

237 CaproL-LECLERCQ 3, Sp. 3145{f. Einen bemerkenswerten Hinweis zu
unserer Stelle kénnte vielleicht die dort angefiihrte Bestimmung des Konzils
von Toledo (633) geben, wonach ein zu Unrecht vomn Amt verwiesener
Kleriker nur in der Weise rehabilitiert werden kann, daff ihm die Insignien,
u. a. der baculus (hier Bischofsstab), zuriickgegeben werden. Vgl. im tibrigen
den wundertiitigen Abtstab des Athala von Bobbio (Vita Columbani 11, 2,
S. 233f.), den Stab des hl. Medardus bei Gregor v. Tours (Liber in gloria
confessorum 93, S. 807f.) und des Pirmin (Vita Pirminii 5, 8. 31f.).

45



stand, an dem sich die Uberlieferung hielt. Sie besagte, dal3 dies
der Stab des Columban sei, dafl er aus Italien, iiber die Alpen ge-
kommen sei. Was das bedeuten mag, erortern wir im letzten
Kapitel.

Der historische Rahmen

Mit. Absicht haben wir die Frage nach dem Zweck der «Vitay
bisher zuriickgestellt. Der Frage haftet etwas Einseitig-Rationali-
sierendes an, sie scheint auf den Verdacht willkiirlicher Darstellung,
ja freier Erfindung zu zielen und die Moglichkeit auller acht zu
lassen, dal3 ein Heiligenleben einfach deshalb aufgezeichnet worden
sei, weil es selber den Zeitgenossen sich eingeprigt und auf die
Nachwelt ausgestrahlt habe. Allein, der niheren Betrachtung der
Gallusvita dringt sich dieser Aspekt nicht auf. Erinnerungen
schwingen in den Texten der «Vetustissima», des Wetti und des
Walahfrid zweifellos mit; aber wir finden nicht, dafl sie vom fest-
umrissenen Bilde der Person, die doch im Mittelpunkt zu stehen
scheint, bestimmt wiirden. Die von der «Vita» angestrebte Riick-
verbindung zur Mission des Columban wird nicht von individuellem
Leben erfiillt und getragen. Miissen wir sie als Konstruktion an-
sehen? Diese Beurteilung hat nur dann einen Sinn, wenn wir er-
stens in der «Vita» deutliche Verstolle gegen das wenige nachweisen
konnen, was iiber die in ihr beschriebene Zeit historisch einiger-
mallen feststeht; und wenn wir zweitens auch die Ansitze fest-
stellen konnen, von denen solche Konstruktion oder Rekonstruk-
tion ausging — zeigen konnen, welche Tatbestinde sie auf ihre
Art ergiinzte. Wir suchten zu Beginn die Perspektive zu erkennen,
aus der das Gallusleben sich zumal dem ersten Verfasser der «Vita»
als wesentlich und erzihlenswert darstellen mufite. Diesen sub-
jektiven Gesichtspunkt haben wir nun zu ersetzen durch einen
«hohern», unter dem das Zeugnis der Texte mit den fragmentari-
schen Krgebnissen der Forschung vergleichbar wird. Doch indem
wir die kritischen Fragestellungen Sickels und Kruschs wiederauf-
nehmen, erinnern wir uns auch der Sitze Zoepfs, nach denen die
hagiographische Tendenz mit dem Vorwurf der «Filschung» und
des «Mi3brauchs» nicht zu erfassen ist, sondern meist die differen-

46



ziertere Diagnose des «Gebrauchs», der Auswertung und Ausge-
staltung geschichtlicher Elemente verdient 2.

Die Moglichkeit, da mit der Ankniipfung an Columban, an
das Wirken der «peregrini» im Frankenreich gewisse Autonomie-
anspriiche verankert werden sollten, haben wir ins Auge gefaf3t.
Auch ein Prestige-Moment mag in dem Bezug auf den groflen
Apostel liegen — ganz dhnlich, wie es kiirzlich am Beispiel der
Griindung gallischer Kloster und Dibzesen gezeigt worden ist .
Im selben Zusammenhang steht die Angabe der «Vita», Gallus habe
in seiner Klause an der Steinach den Kontakt mit Luxeuil nicht
etwa verloren, sondern nach dem Tod des Abts Eusthasius (629)
sei kein anderer als er zu dessen Nachfolger gewihlt worden 4. Ist
es nun denkbar, daBl die Galluszelle zu Luxeuil in einem ihnlich
nahen Verhiltnis stand wie etwa die Tochterabteien im Jura?
Nach allem, was wir dank den Forschungen Becks und Biittners
wissen, hat sich diese Gruppe im 7. Jahrhundert nach eigenen
Entwicklungsgesetzen, vollig getrennt von den christlichen Stiitz-
punkten am Oberrhein, herausgebildet . Moutier-Grandval, des-
sen Griinder Germanus von Alamannen beseitigt wird 242, stellt
sich als frankischer Vorposten dar, der aber nicht nach Osten
ausstrahlt, sondern auf die Route des Pierre-Pertuis, die nord-
siidliche Verbindung von der Mosel gegen den Groflen Sankt Bern-
hard bezogen ist. Saint-Ursanne, vielleicht Vernes, Romainmétier
gehoren mit in dieses burgundische System, das offenbar wirklich
im Dienst einer groBangelegten StraBenpolitik stand. Uber das
romanische Gebiet greift der Kreis nirgends hinaus, von einer
Tochtergriindung Luxeuils am Oberrhein héren wir nichts. Unter

238 Zogrr, Heiligen-Leben, S. 13.

239 KocH, Fridolin, S. 61f. u. 7T1ff.

240 Qben S. 38f.

241 Zum folgenden Beck, Die Schweiz im politischen Kriftespiel, S. 2771f.
BUTTNER, Geschichte des Elsaff 1, S. 42ff. Christentum und frinkischer Staat,
S. 10f. Die Entstehung der Konstanzer Diozesangrenze, ZSKG 48 (1954),
S. 243. RoLF SPRANDEL, Der merovingische Adel und die Gebiete ostlich des
Rheins. Forsch. z. Oberrhein. Landesgesch. 5, Freiburg i. Br. 1957, S. 14ff.
— Vgl. Vita Amati 5, S. 217.

242 Vita Germani 12ff. SS rer. Merov. 5, S. 38f.

47



den Schiilern des Kusthasius, die, nach Jonas, zur Bischofswiirde
gelangten®®, hat einer, Ragnachar, die Ditzese Basel-Augst inne-
gehabt, und man miiite schon die Angabe Wettis, nach der ein
«Augustudensis praesul» an der Konstanzer Bischofswahl teilge-
nommen hiitte, auf ihn beziehen, um hier eine freilich sehr hypo-
thetische und zudem ganz einmalige Beriihrung wahrzunehmen 244;
gerade das Basler Bistum wird dann fiir ein volles Jahrhundert
nicht mehr erwihnt. Das Alamannenland liegt als tief wirkende
Trennung zwischen dem burgundischen Raum, in welchem die
frankische Kirche sich konsolidiert, und dem Bodenseegebict, wo
die Christianisierung, vom romanisch-riitischen Hintergrund ge-
halten, langsam voranschreitet.

Einen realen Bezug zum burgundischen Bereich macht uns auch
die Erzihlung nicht wahrscheinlicher, nach welcher Gallus von
Sigibert 1I., dem Enkel Brunhilds, in das Territorium an der
Steinach eingesetzt worden wiire. Denn bei allem historischen und
selbst novellistischen Reiz, den man der Geschichte vom Verlébnis
dieses jungen Konigs mit der Alamannenprinzessin Fridiburga ab-
gewinnen kann — Feger hat sie intensiv vergegenwiirtigt 24 —,
sind wir doch aullerstande, zu glauben, dall der zwolf jahrige
Knabe — der iibrigens allein den nicht mehr wirksamen Priiten-
tionen seiner GroBlmutter nach in den Monaten oder Wochen zwi-
schen Theuderichs Tod und seiner eigenen Ermordung Kinig
war — von seinem letzten Aufenthalte in Burgund um eine Her-
zogstochter in Uberlingen geworben hiitte. Da liegt denn doch die
Annahme weit niher, daB die «Vita» sich, um eben die zweckmillige
Verkniipfung herzustellen, bei Jonas einen Fiirsten «ausgelichen»
hat — wobei die Wahl auch deshalb auf Sigibert 11.24¢ gefallen
sein kann, weil ein gleichnamiger Konig, Sigibert 1., den Jonas

243 Vita Columbani 11, 8, S. 245.

24 Wetti 24, S. 269. Franz PerreTr, URB der siidlichen Teile des Kantons
St. Gallen 1, Rorschach 1951, S. 5, vermutet Augsburg statt Augst. Wal. I,
24, 5. 302, macht einen Augustidunensem daraus, also wohl einen Bischof
von Autun, und fiigt noch einen von Verdun hinzu. Kruscu (S. 269) be-
merkt: «...neque enim, si alios elegisset, fides adderctur his fabulis.»

25 Orro FEGER, Zur Geschichte des alemannischen Herzogtums, Zs. f.
Wiirtt. Landesgeseh. 16 (1957). S. 48f.

248 I, 29, S. 219.

48



allerdings irrtiimlich einsetzt?*’, in der «Vita Columbani» als Gén-
ner der irischen Missionsgruppe auftritt und Columban einen ein-
samen Ort zum gottgefilligen Werke anweist 248,

In dem Bericht iiber die konigliche Schenkung wird man das
Niitzlichkeitsmoment in einem eher allgemeinen Sinn erkennen;
wie die Bischofswahl zu Konstanz, so steigert auch dieser Akt das
Ansehen des Gallus und die selbstindige Autoritit der auf ihn
zuriickgefiihrten Gemeinschaft. In einem konkreteren Zweckzusam-
menhang meinen wir die Erklarung dafiir zu finden, daf} die «Vita
Galli» die Columbangruppe in auffilliger Abweichung von Jonas
die Gegend von Tuggen aufsuchen lat. Vergegenwirtigen wir uns
die Umstiande, welche der Lindtebene zur Zeit Otmars ihre Bedeu-
tung fiir das Kloster geben. Im November 741 schenkt Beata,
Tochter Rachiberts und Gemahlin Landolds, einen groflen Giiter-
komplex in diesem Gebiet dem Kloster der Maria auf der Liitzelau24®,
Die Transaktion hat gewissermaflen internen Charakter; denn der
Frauenkonvent gehort als Kigenkirche selber ins Besitzrecht der
groflen alemannischen Sippe?®. Genau drei Jahre spiter verfiigt
Beata neu iiber die Lindereien: sie verkauft sie mitsamt dem
Liitzelauer Kloster der Abtei St. Gallen®!. Und im Herbst 745
itbermacht Lantbert, ihr Sohn, seinen ganzen Besitz dem Kloster,
in das er selber als Monch eintritt 252, Mit Recht haben Sprandel
und Dienemann-Dietrich hervorgehoben, dall mit diesen Schen-
kungen der eigentliche Grund zur sanktgallischen Herrschaft gelegt
worden ist. Offensichtlich ist aber auch ihr Zusammenhang mit
der politischen Gesamtentwicklung: sie stellen die Liquidation

247 T, 6 u. 18, S. 162f. u. 186.

248 Wetti 2, S. 258. Wal 1, 2, S. 286. Zorrr, Heiligen-Leben, S. 20, zeigt,
wie sich in dhnlicher Weise die glinstige Erinnerung an Dagobert 1. legenden-
haft kristallisiert ; ebenso KocH, Fridolin, S. 115ff., mit Bezug auf Chlodwig.

249 PERRET 1, Nr. 11. WARTMANN 1, Nr. 7.

250 BUTTNER, Konstanzer Didzesangrenze, S. 255f., wo auch die aufschlul3-
reiche Mitwirkung des Abtes Arnfrid von Reichenau behandelt ist; vgl.
SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 19. Auf den groBen Anteil der romani-
schen Namen in der Urkunde weist PErRrReET 1, S. 13, hin.

251 PErRRET 1, Nr. 13. WarT™MANN 1, NT. 10.

252 WARTMANN 1, Nr. 11f. SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 18ff.
DIENEMANN-DIETRICH, Der frinkische Adel, S. 168f.

49



eines sehr betrichtlichen alemannischen Besitztums dar, das dem
frinkischen Zugriff, der eben jetzt bevorsteht, entzogen werden
soll. Das Manover gelingt nicht recht: wir erfahren, dafl Sidonius
von Konstanz (1 760) dem Grafen Ruodhart sanktgallisches Gut
in Uznach iibertrigt33, das spiter offenbar an Zirich fallt; ein
Diplom Ludwigs des Frommen von 8212 setzt das Kloster hier
in seine Rechte wieder ein, die ausdriicklich von den Verfiigungen
Beatas hergeleitet werden. Ferner erscheint die Abtei Pféifers im
Churer Reichsurbar als Inhaberin von Grundbesitz in der Tuggener
Gegend 253, und da zudem Warin und Ruodhart unter den vornehm-
sten Wohltitern dieses Klosters genannt werden, liegt die Ver-
mutung nahe, da3 Pfifers hier auf Kosten St. Gallens begiinstigt
wurde — ein Vorgang, den Perret mit der Politik des Viktor in
Verbindung bringt?%¢. So zeichnet sich die Auseinandersetzung ab,
von der wir zudem wissen, daf} sie den Sturz Otmars herbeigefiihrt
hat 257,

Dem Gebiet zwischen Walen- und Obersee wiichst im Friithmittel-
alter grofle verkehrsmiflige Bedeutung zu?®3%. Die Ditzesanrechte
von Konstanz und Chur begegnen sich am Ausgang des Glarner

253 Ratpert, Casus s. Galli 6, S. 9.

254 WARTMANN 1, Nr. 249 u. 263.

255 Biindner UB 1, bearb. v. Elisabeth Meyer-Marthaler u. Franz Perret,
Chur 1955, Anhang, S. 385. Vgl. auch Nr. 258, die Exemption von Pfiifers
durch Paschal II. (1116), wo die «villa Tuconia» in der Aufzihlung der
Giuter vorkommt.

256 Franz PERreT, Uber den «Liber viventium Fabariensisy, ZSKG 49
(1955), S. 102f. Aus der Friihzeit der Abter Pfivers, 98. Nbl. hg. v. Hist. Ver.
d. Kts. St. G. 1958, S. 14 u. 20. HEiNricH BUTTNER, Zur friihen Geschichte
der Abtei Pfifers, ZSKG 53 (1959), S. 5f. u. 10ff. Vgl. auch JosEr FLECKEN-
sTEIN, Uber die Herkunft der Welfen und thre Anfinge in Siiddeutschland, in:
Stud. u. Vorarb. z. Gesch. d. groBfrink. u. frithdt. Adels, hg. v. Gerd Tellen-
bach. Forsch. z. Oberrhein. Landesgesch. 4, Freiburg i. Br. 1957, S. 97f.,
wo die Warin- und Ruodhart-Tradition in St. Gallen u. bes. auch der Wie-
dergutmachungsakt von Warins Sohn Isanbart (WarTMaNN 1, Nr. 312, 806)
dargestellt sind.

257 DurT, Sankt Otmar, S. 76.

258 L1EB, T'uggen und Bodman, S. 387f. WALTER DRACK, Funde aus dem
Friihmittelalter in Tuggen, Ur-Schweiz 22 (1958), S. 44ff. Iso MULLER, Die
Verehrung des hl. Lucius im 9.—12. Jh., ZSKG 48 (1954), S. 109.

50



Tales?%?; Sickingen wird wohl von den Karolingern im Zug der
Umgestaltung nach 745 mit Besitz am Ziirichsee und der Strafe
nach Chur, nach den Alpen, ausgestattet26°; zur selben Zeit ist die
Reichenau hier mit Giitern vertreten:; das Kloster Schiinis schaltet
sich ein?¢!: die Gegend, in welcher der sanktgallische Landerwerb
einen so verheilungsvollen Anfang gemacht hat, dann aber min-
destens sehr empfindlich gestort worden ist, entwickelt sich zu
einem Kraftfeld vieler Interessen und Bestrebungen:; von einem
Vorrang des Klosters kann in ihr nach der Mitte des 8. Jahrhun-
derts nicht mehr die Rede sein. Erst Gozbert — der Abt, dem
Wetti seine Fassung der «Vita Galli» gewidmet hat — erneuert
mit voller Energie die historischen Anspriiche St. Gallens: Sowohl
die Vergiitung durch Warins Sohn wie die Wiederherstellung
der Rechte in Uznach durch Ludwig den Frommen fillt in seine
Zeit. Im Jahr 827 finden wir ihn selbst in Uznach?2¢2, eine Eigen-
kirche des Klosters entsteht an diesem Ort, und eine Reihe von
Schenkungen offenbar kleinerer Leute fithrt weiterhin vor Augen,
wie die Kampagne, die von dem Kloster und fiir das Kloster ge-
fiihrt worden ist, ihre Friichte trigt®®®. In dieser Zeit bietet nun
auch die politische Landkarte ein etwas verindertes Bild. Der karo-
lingische Reichszusammenhang hat sich iiber Gebiete gelegt, die
frither verschiedenen Machtsphiren zugeordnet waren; die Ver-
bindungen zwischen ihnen sind reger geworden, mit dem Aus-
greifen Karls des Groflen nach Italien sind die AlpenstraBlen zu
grofler Bedeutung gelangt, und am Ausbau, an der Sicherung des
Verkehrs beteiligen sich die Kloster, nicht ohne dabei unter sich

259 BUTTNER, Konstanzer Didzesangrenze, S. 253.

260 BUTTNER, Christentum und friankischer Staat, S. 145f.

261 HeiNriCH BUTTNER, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen,
ZSKG 53 (1959), S. 203f. FERDINAND ELSENER, Der Hof Benken, 93. Nbl.
hg. v. Hist. Ver. d. Kts. St. G. 1953, S. 12.

262 WarTMANN 1, N1, 306.

263 PAUL STAERKLE, Von den Sankt-Gallus-Patrozinien. Sankt-Gallus-
Gedenkbuch, S. 53. SPRANDEL, Das Kloster St. Gallen, S. 50. Der Ort Tuggen
ist nun zwar nirgends als sanktgallischer Besitz verzeichnet; aber fiir die
Linthebene konnte er im Bericht sehr wohl als ein besonders bekannter und
verkehrstechnisch wichtiger Punkt stehen.



in engeren Kontakt zu kommen %4, So wird im Jahr 846 die Ver-
briiderung St. Gallens mit Schienen, Disentis und Bobbio geschlos-
sen 265, Und so erklart sich die Schenkung des Wolfhart, der 844
oder 848 einen Teil seines Besitzes bei Wangen «in marca Tucun-
niae» an das Kloster Bobbio iibertrigt?%¢. Aus dem Umstand, dal
Wolfhart in seiner Urkunde den Ort ausdriicklich als jenen be-
zeichnet, «ubi sanctus Columbanus olim cum suis habitare volebat»,
hat man schlielen wollen, dal3 seit dem von der «Vita» erwiahnten
Aufenthalt des Columban die Erinnerung an den Heiligen im
Lindtgebiet lebendig geblieben sei. Den Columbankult werden wir
freilich noch auf anderem Wege und aus anderem Zusammenhang
verfolgen. Und aullerdem: die eben zweimal neu geschriebene Vor-
geschichte eines Klosters, das gerade fiir diese Gegend iiberlieferte
Anspriiche mit Nachdruck verficht, kann hier gegen die Mitte des
9. Jahrhunderts bekannt genug sein — und zwar in der Form, die
ihr die Verfasser der «Vita» gegeben haben. Was Wolfhart von
der Columbanfahrt weill oder zu wissen glaubt, kann schwerlich
fiir einen um 250 Jahre zuriickliegenden Vorgang zeugen, wohl
aber fiir die Nachhaltigkeit, mit der sich das St.-Galler Vergangen-
heitsbild im Lande durchgesetzt hat. Dieses Bild ist vermutlich
zum erstenmal in den Jahren entworfen worden, da die Giiter im
Lindtgebiet an das Kloster kamen und zugleich auch schon ge-
fihrdet waren. (Die Tuggener Episode ist uns in der «Vetustissima»
nicht erhalten; aber von der stillschweigenden Annahme, dal} sie
und alle Hauptziige der «Vita» dort schon dargestellt waren, brau-
chen wir auch nicht abzugehen, obwohl sie ja im Grunde unbeweisbar
ist.) Von neuem aber wurde die «Vita» in der Zeit geschrieben, da
die Bemiithungen um jenes Gebiet wieder einsetzten, zih gefordert
wurden und auf die Dauer nicht erfolglos blieben. Ob am Erfolg
nicht auch die Geschichte von dem Besuch des Columban und seines
Schiilers Gallus beteiligt war? Ob diese Geschichte nicht schon
seinerzeit den Feinden der Abtei bedeuten sollte, dal ihr Griinder

264 MULLER, Anfdnge des Klosters Disentis, S. 134f.

265 MGH, Libri Confraternitatum, S. 144. Iso MULLER, Zur Bedeutung
des Lukmaniers im Mittelalter, SZG 10 (1960), S. 2f.

266 CarLo CreoLra, Codice diplomatico del Monastero di San Colombano
di Bobbio 1, Rom 1918, Nr. 41.

52

)



sich als Erster Rechte um Tuggen erworben hatte, indem er hier
gegeniiber der noch heidnischen Bevolkerung fiir den Glauben
eingetreten war? Und ob es nicht, damals und nun auch wieder,
ganz eigentlich der Zweck dieser Geschichte war, die sanktgallischen
Anspriiche in der Lindtebene historisch zu untermauern67?

Zu der Zeit, da sich Wolfhart zu seiner Schenkung entschlof3,
war der Verkehr iiber die Alpenpisse, mit Kirchen und Klostern
in Oberitalien seit lingerem im Gange, und im Zusammenhang
damit auch eine eifrige Rezeption des Kultes von Heiligen, die
dort verehrt wurden. Bis ins 5. Jahrhundert zuriick kann man die
kirchliche Verbindung mit Como, Mailand, Novara verfolgen %3;
in italienischen Positionen hat das Christentum seinen Riickhalt,
in Ritien entsteht seine Ausgangsbasis fiir das ostschweizerische
Voralpenland, in Bregenz erreicht es vielleicht einen frithen Vor-
posten 26, Unter den Heiligen, deren Verehrung auf einen Anstol}
aus Italien zuriickgehen diirfte, ist Benedikt am Ausgang des
8. Jahrhunderts fiir Chur und indirekt fiir St. Gallen bezeugt*™;
beim Andreaskult vermutet Iso Miiller dieselbe Herkunft; im
Fall der Georgspatrozinien scheint sie ihm moglich?™. Der Ste-
phanskult, den die «Vita Galli» fiir Konstanz angibt, kann iiber
Chur dorthin gelangt sein?? — wie denn iiberhaupt die Friih-

267 In diesem Sinne glauben wir nicht, dall es methodisch richtig ist,
«zur urkundlichen und monumentalen Unterbauung des Galluslebens. ..
von lokalhistorischen Einzelabschnitten dieses Lebens auszugehen» (KILGER,
Quellen, S. 117f.). Das lokalhistorische Motiv gibt sich hier als nachtriigliche
Anwendung der weder urkundlich noch monumental unterbauten Gallus-
tradition zu erkennen.

268 BUTTNER, Churer Bistumsgrenzen, S. 83ff. u. 192ff. Vgl. PErRreT 1,
Nr. 2. Vgl. auch HEINrRICH BUTTNER, Die Alpenpolitik der Franken im 6.
und 7. Jahrhundert, Hist. Jb. 79 (1959), S. 82ff.

269 BUTTNER, Churer Bistumsgrenzen, S. 88, auf Grund der Erwihnung
einer Aureliakirche bei Wetti 6, S. 260, u. Wal. I, 6, S. 289; s. bes. auch
BurrNeER, Christentum und Kirche, S. 368f. SPRANDEL, Der merovingische
Adel, S. 109.

270 MULLER, Der Gotthardraum, S. 438f. Vgl. auch PauvL Kuivul, Von der
Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem Ziirichsee im 7.
Jahrhundert, Zirich 1954, S. 18ff.

271 MULLER, ebd. S. 434f.

272 Wetti 25, S. 270. Wal. I, 25, S. 303. Iso MULLER, Die Churer Stephans-

53



geschichte des Bistums Konstanz aus einer engen urspriinglichen
Bindung an Chur zu verstehen ist2?™. Nach Wetti hat Gallus
Reliquien des Desiderius, des Mauritius und der Maria an die
Steinach gebracht2™: eine Mitteilung, die uns nun wieder zunichst
fir die Entstehungszeit der «Vita» aufschlufireich ist. Im friih-
frinkischen Rahmen hat der Marien- wie auch der Petruskult,
den wir in St. Gallen seit den Zeiten Otmars vermuten diirfen,
wenig Spezifisches; die Verehrung der Muttergottes gehért zumal
bei Klosterkirchen so selbstverstindlich ins Bild, dal} eine beson-
dere Filiation kaum aufzuweisen ist??, Zu Mauritius, dem in der
Folgezeit auch viele Gotteshiuser im sanktgallischen Herrschafts-
bereich geweiht waren, ist mit Recht gesagt worden, dal} sein
Kult mit dem des Desiderius sinnvoll verbunden erscheint %, auch

kirche im Friihmattelalter, SZG 4 (1954), S. 387; vgl. Zur Geistighkeit des [riih-
mittelalterlichen Churrdtiens, Schweiz. Beitr. z. Allg. Gesch. 17 (1959), S. 44.
Evcen Ewra, Die Kathedralpatrozinien im rimischen und im frinkischen
Glallien, Hist. Jb. 79 (1959), S. 40ff.

278 MAvER, Konstanz und St. Gallen, S. 481ff. BUurrNER, Konstanzer Did-
zesangrenze, S. 230. SPRANDEL, Der merovingische Adel, S. 102ff. Kunstge-
schichtl. Hinweise auf den italienisch-ritischen Zusammenhang: Erwinx
PoescHEL, Friihchristliche und friihmittelalterliche Architektur in Churrdtien ;
Linus BircHLER, Zur karolingischen Architektur und Malerei in Miinster-
Miistair; WALTHER SULSER, Die St.-Luziuskirche in Chur, alle in: Friih-
mittelalterliche Kunst in den Alpenliindern, Akten zum I1I. internat. Kon-
greB f. Friithma. Forsch., Olten u. Lausanne 1954.

274 Wett: 11, S. 263. Wal. I, 11, S. 293. Zu beachten ist, daB Walahfrid
gegeniiber Wetti das Motiv hinzufiigt, daB Gallus die Reliquien in einer
Kapsel am Halse getragen habe, vgl. Beda, Hist. eccl. I, 18, S. 36.

275 Vita Otmari 28, S. 128. Ewic, Die Kathedralpatrozinien, S. Tff.
FEURSTEIN, Missions- und Patrozintumskunde, S. 34f. HERMANN TUCHLE,
Dedicationes Constantienses, Freiburg 1949, S. 84. Zu Petrus: Vita Otmari 16,
S. 111. MULLER, Anfinge des Klosters Disentis, S. 65. Ewig, S. 27ff. TUcHLE,
S. 131.

276 . GRUBER, Der Desideriuskult in St. Gallen, ZSKG 36 (1942), S. 220.
Deutlich ist die enge Zugehorigkeit des Mauritiuskultes zum Kreis der Co-
lumban-Nachfolge in Burgund: Vita Germani 11, S. 38. Vita Sadalbergae 17
u. 30, SS rer. Merov. 5, S. 59 u. 66. Eine sprachliche EKigentiimlichkeit
konnte auf eine Entlehnung aus diesem Bereich hindeuten. Wetti (11, S. 263)
nennt den Mauritius «almus dux» — eine Bezeichnung, von der Walahfrid
abgeht. «dux» ist Mauritius auch an der zitierten Stelle in der Vita Sadal-
bergae 30, «almus» heillen Columban, Germanus und Sadalberga selbst in

54



wenn er selbst sich am Oberrhein nicht iiber das 9. Jahrhundert
zuriick verfolgen 1af3t277. Das Desideriuspatrozinium seinerseits ist
fur St. Gallen durch fritheste Urkunden bezeugt?™. so dafl man
wohl geneigt sein konnte, es mit dem «Griinder» selbst in Verbin-
dung zu bringen. Da muf} es nun freilich auffallen, dafl Gallus (in
der Columbangruppe gerade er) Reliquien des 610/11 verstorbenen
Desiderius auf sich getragen haben soll, als er in eben diesem Jahr
von Luxeuil aufbrach?®™. In der «Vita Columbani» hebt Jonas diese
Zeitgenossenschaft hervor: «. . .Theudericus atque Brunichildis non
solum adversum Columbanum insaniebant, verum etiam et contra
sanctissimum Desiderium Viennensis urbis episcopum adversa-
bantur®®.» Auch hier also hat sich fiir die Verfasser der «Vita»
cine Gelegenheit ergeben, an-die Vorginge der Missionszeit anzu-
kniipfen — das in ihrer Zeit bestehende Patrozinium in den histo-
rischen Zusammenhang einzuordnen, den sie in ihrem Bericht zu
befestigen suchen?®. Dal} anderseits die Herkunft der Desiderius-
verehrung an der Steinach nur auf diesem Weg zu erkliren sei,
konnte man nicht behaupten. Sowohl in Miistair wie mdoglicher-
weise schon sehr frith in Waltensburg, also wiederum im ritischen
Bereich, zeigt sie sich eng mit dem Georgskult verbunden, und
bereits im Tello-Testament von 765 erscheint ein Triger des Na-
mens Desiderius aus der Gegend von Ilanz®%2. Es ist also keines-
wegs ausgeschlossen, dall der Heilige (vielleicht wiederum von
Italien her) zunichst in Riétien bekannt und erst durch Otmar in

ihren Viten (Vita Columbani, prol., S. 145. Vita Germani, prol., S. 33,
u. 15, 8. 39. Vita Sadalbergae, prol., S. 49). Vgl. auch Vita Rusticulae 8, S.
343. Ionas, Vita Iohannis abbatis 20, S. 343. Vita Amati 2, S. 216. Ewia,
Die Kathedralpatrozinien, S. 46f.

277 GRUBER, Der Desideriuskult, S. 213ff. Vgl. auch Iso MULLER und
HeinricH BUTTNER, Das Kloster Miistair im Iriih- und Hochmittelalter,
ZSKG 50 (1956), S. 60ff.

278 WARTMANN 1, Nr. 4 (720/739): «ad honorem sancti Gallonis et Desi-
derii». GRUBER, Der Desideriuskult, S. 213.

279 (FRUBER, S. 215ff. Die Elevatio des Heiligen hat sogar erst im vierten
Jahr nach dem Tod stattgefunden.

280 Vita Columbani I, 27, S. 214.

281 Vgl. den vielleicht analogen Fall der Hilariuspatrozinien, die das Fri-
dolin-Itinerar in der Vita des Balther beeinflussen: KocH, Fridolin, S. 124ff.

282 MULLER, Der Gotthardraum, S. 435f.

o
%]



St. Gallen heimisch wurde?®3. Aber die Frage nach dem Ursprung
des sanktgallischen Desiderius-Kultes zieht eine andere, fiir unser
Thema noch gewichtigere nach sich: Wie ist die Verehrung des
heiligen Columban in die Ostschweiz gekommen ?

Columban starb im Jahr 615 in Bobbio. Sein Andenken blieb
in diesem Kloster lebendig; von seinem Grabe aus verbreitete sich
im Laufe der Zeit der Kult des Heiligen. Ein zweites Zentrum der
ihm zugewandten Pietit war in seiner Griindung Luxeuil gegeben.
Auch von ihr strahlte der Kult aus: In Spiez ist Columban schon
fir das Jahr 761/62 als Kirchenpatron bezeugt; er scheint hier
den heiligen Mauritius abgelost zu haben?®; andere Columban-
Patrozinien im ostburgundischen Raum sind spit oder unsicher.
Im Elsa8 macht sich der Einflul Luxeuils geltend, bis das Wirken
Pirmins in den Vordergrund tritt. Weilenburg und Murbach
nehmen den Heiligen im 8., bzw. 9. Jahrhundert in ihre Liturgie
auf285, Bedeutender ist die Verbreitung des Columbankults in
Italien 286, Insbesondere stellen sich hier Plitze, die zur Aufnahme
von Pilgern bestimmt sind, unter das Patronat des irischen Glau-
bensboten — so in Lucca, wo 720 ein oraculum und eine diaconia
den Heiligen Secundus, Gaudentius und Columban geweiht wird,
und in Pavia, wo ein «xenodochion S. Columbani» entsteht. In
Fombio (Dibtzese Lodi) ist 725 eine Columbankirche genannt. Ge-
gen die Mitte des 8. Jahrhunderts verwaltet Bobbio ausgedehnte
Besitzrechte am Gardasee, wo eine «ecclesia in honore S. Colum-

283 Dafiir spricht auch, daB die drei iltesten Urkunden immerhin nur
den hl. Gallo nennen und erst WARTMANN 1, Nr. 4, die schon der Otmar-Zeit
angehért, den Desiderius dazusetzt. Vgl. noch Iso MULLER, Die Schenkung
des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre 765, 69. Jber. d. Hist.-
Ant. Ges. v. Graub. (1939), S. 110, sowie MULLER u. BUTTNER, Das Kloster
Miistair, S. 49, und GRUBER, S. 219, wo auf die Beschaffung zusitzlicher (?)
Desiderius-Reliquien durch den St.-Galler Abt Grimald (um 870) hinge-
wiesen ist.

284 ANDRES MOSER, Die Patrozinien der bernischen Kirchen im Mittelalter,
ZSKG 52 (1958), S. 39.

285 MEDARD BArTH, Der Kult des hl. Kolumban im Klsafi. Mélanges
Colombaniens, S. 261ff. Vgl. auch SPRANDEL, Der merovingische Adel, S. 22f.

286 Zum folgenden ANNIBALE MAEsTRI, Il Culto di San Colombano in
Italia. Bibl. stor. Piacent. 25, Piacenza 1956.

56



bani» besteht??. Kine Reihe weiterer Patrozinien aus dieser Zeit
laBt erkennen, daB sich in der Provinz Mailand die Verehrung des
Columban neben dem élteren Gaudentiuskult weit verbreitet hat.
Die beiden Heiligen erscheinen in Lucca zu einem Patronat ver-
einigt. Ein «titulus s. Gaudentii» ist im Bergell bezeugt und hat
mit der von Churritien betriebenen Sicherung des Reisewegs iiber
die Alpen in Zusammenhang gebracht werden kénnen 288, Wie friih
der Name Gaudentius im ratischen Bereiche Eingang fand, zeigt
der in der «Vita Galli» erwihnte Konstanzer Bischof28?; im Tello-
Testament kommt ebenfalls ein Gaudentius vor2?. Und diese
Quelle ist es auch, die uns mindestens einen sehr wichtigen Auf-
schlufl iiber Kenntnis und Verehrung des Columban in Riitien
gibt. Denn mag auch die Annahme zweifelhaft bleiben, nach wel-
cher der in ihr genannte Calanho?*! ein germanisierter Calanbonus
oder Columbanus ist, was den Gebrauch des Namens bis in die
ersten Jahrzehnte des 8. Jahrhunderts zuriick bezeugen wiirde 292 —
so fithrt uns doch das Columbanpatrozinium wvon Sagens, das die
Schenkung nennt, in dieselbe, frithe Zeit2®3. Die Kirche wird im
Zusammenhang mit der von Tello erwihnten fritheren Schenkung
seines Vaters Viktor genannt; sie scheint im Mittelpunkt groBer
Besitzungen des Geschlechtes zu stehen, und mit Sicherheit kann
man daher annehmen, dal} der Titel schon in der Zeit um 720 be-
stand und also jedenfalls nicht jiinger war als das von Otmar
gegriindete Kloster St. Gallen. Und so wird es nun zwar moglich
und selbst naheliegend sein, die spiteren Columbankirchen, das

287 CrpoLrA 1, Nr. 23 u. a. m.

288 Biindner UB 1, S. 386. Vgl. OrTo P. CLAVADETSCHER, Verkehrsorgani-
sation in Rdtien zur Karolingerzeit, SZG 5 (1955), S 25.

280 Wetti 14, S. 264. Wal. I, 14, S, 295.

200 Biindner UB 1, Nr. 17. Vgl. MULLER, Die Schenkung des Bischofs Tello,
S. 111.

201 MULLER, Die Schenkung des Bischofs Tello, S. 109.

202 Auch ein Columba kommt in der Urkunde vor... Anderseits muBte
man wohl das groBe Namenmaterial der Schenkung im Zusammenhang be-
handeln, um verliaBliche Schliisse ziehen zu kénnen.

203 Biindner UB 1, Nr. 17. MULLER, Die Schenkung, S. 118ff. Der Gott-
hardraum, S. 433. GALL JECKER, Die Verehrung des hl. Columban in der
Schweiz, ZSKG 46 (1952), S. 221.

57



weitere Vorkommen des Namens im ritischen Bereich auf den
Einflufl St. Gallens zuriickzufithren: im Lauf des 9. Jahrhunderts
wird im Kloster der Kult des Heiligen ausgebaut, liturgische Texte,
seine eigenen Schriften sammeln sich; Patrozinien erscheinen in
Wangen, im Urserental, in Bregenz: sie breiten sich zwar gerade
im Bistum Konstanz nicht aus, dagegen scheint in Pfifers ein
zweites Zentrum der Columban-Verehrung zu bestehen. . .?, Aber
es geht nicht an, diese Erklirung auch auf Sagens zu iibertragen.
Hier wiirde alles gegen sie sprechen, was wir iiber das anfingliche
Verhiiltnis zwischen Chur und der Griindung an der Steinach
wissen. Die Entsendung des Otmar selbst (durch den Besitzer
der Columban-Kirche von Sagens), der Zuzug ritischer Konven-
tualen und ihre durchaus bestimmende Rolle?9, der ritische Ur-
kundentypus, die riatische Schrift?%, die liturgischen Einfliisse 297,
die Ubernahme der Lucius-Verehrung, der so gar kein Zu-
riickwirken des Galluskultes auf Ritien gegeniibersteht?%: all
das zeigt ein Gefille an, das mit vollkommener Eindeutigkeit von
Chur her wirkt und das werdende Kloster auf einige Zeit hinaus
zum empfangenden, nicht zum gebenden Teil macht. Erst der
Versuch Otmars, sich zwischen den widerstreitenden Kriiften zu
halten, erst die frankische Machtergreifung am Oberrhein gestalten
das Verhiltnis langsam um, schwiichen den churritischen Einflul3
ab und lassen ihn endlich versiegen®%. Dal} freilich die Stitte an
der Steinach auch ihrerseits eine wenn nicht ausstrahlende, so
doch anziehende Kraft ausgeiibt hat — das allein macht anderseits
die Griindung von 720 verstindlich. Doch die Erinnerung, die sie
bewahrt und die sie von sich aus der Umwelt mitteilt, schlielit den

294 MULLER, Die Schenkung, S. 109. Vgl. Der Gotthardraum, S. 450f.
JoHANNES DurT, Saint Colomban dans les manuscrits liturgiques de Saint-
Gall. Mélanges Colombaniens, S. 317ff. JEckgRr, Die Verehrung des hi. Colum-
ban, S. 222f. TocHLE, Dedicationes Constantienses, S. 99.

295 PErrET 1, Nr. 8ff.

206 MEYER-MARTHALER, Die dltesten rdtischen Urkunden, S. 125ff, MULLER,
Zur Geistigkeit, S. 41.

297 KuNIBERT MOHLBERG, Das frankische Sacramentarium Gelasianum.
Liturgiegesch. Quell. 1/2, 2. Aufl., Minster i. W. 1939, S. 96ff.

298 MULLER, Die Verehrung des hl. Lucius, S. 110.

299 MULLER, Zur Geistigkeit, S. 35ff.

58



irischen Apostel vor der Ankunft Otmars nicht mit ein, sie hat in
diesen ersten Jahren, so weit wir sehen konnen, nur einen Namen:
den des Einsiedlers Gallo.

Wenn die Ankniipfung an den Zug der irischen Missionsgruppe,
die Identifizierung des Zellengriinders Gallo mit dem Columban-
schiiler Gallus, die Einbeziehung Tuggens in den Reiseweg der
Glaubensboten, die Schenkung des Sigibert, die Berufung des
Gallus bzw. Gallo zum Bischof von Konstanz und zum Abt von
Luxeuil — wenn alle diese Motive der «Vita Galli» als Bestand-
teile einer an bestimmten, feststellbaren Zwecken orientierten
Konstruktion zu betrachten sind: so stellt sich nun die Frage
um so dringlicher, welches denn die festen Anhaltspunkte dieser
Konstruktion, die wahrhaft geschichtlichen Elemente der Erzihlung
seien. Aus dem bisher Gesagten ergeben sich auch sie. Die Stitte
an der Steinach ist in der «Vita» wirklichkeitsgetreu geschildert als
ein christlicher Vorposten im alemannischen Grenzbereich, der
seinen Riickhalt in Rétien hat. Zu Johannes, dem Diakon in Grabs
nimmt der Heilige seine Zuflucht, da der Ausgang seiner Begeg-
nung mit Herzog Kunzo noch ungewif} ist. Mit dem Vorriicken des
ritischen Kirchenmannes nach Konstanz — wo vielleicht schon
einmal ein Vertreter derselben Region, Gaudentius, titic war —
zeigt sich sein Wirken verbiindet. Sein Wirken: es fithrt ihn mit
lokalen alemannischen Autorititen — mit Willimar, mit dem
Tribun oder Prifekten von Arbon — zusammen; es lillt ihn ale-
mannische, aber auch romanische Helfer — Hiltibod, Maginold,
Theodor — finden?®?; und es gipfelt in der Auseinandersetzung
mit dem obersten Reprisentanten der alemannischen Macht, mit
Kunzo. Er «heilt» die Tochter des Herzogs — wir haben das Le-
gendenmilflige des Vorgangs betont, und auch seine historiogra-
phische Funktion ist uns klar geworden, aber wir diirfen auch
den realen Kern nicht iibersehen, der in ihm liegen mag. Schon
von Arx hat in seiner Ausgabe der Wetti-Fassung darauf hin-
gewiesen, dal} in der Austreibung des Dimons, der von Fridiburga
Besitz ergriffen hat, die Formel des Exorcismus super electos an-

300 Vetust. 4f., S. 253f. Wetti 5, S. 260, usf. Hiltibod: Wetti 10, S. 262,
usf. Maginold: Vetust. 1, S. 251. Wetti 9, S. 262 (mit Theodor), usf.

59



klingt — das Taufritual des Karsamstags, wie es auch im Sacra-
mentum Gelasianum enthalten ist 391, Die Damonen, die am Boden-
see hausen und Zwiesprache fiihren iiber den, der sie aus ihrem
Revier verdringt?3°® — sollte sich in ihnen nicht das Heidentum
symbolisieren, dem der Vorkiémpfer des Christentums auf den
Leib riickt? Ob nun die «Vita», indem sie die Konfrontation an
hochster Stelle herbeifiihrt, zugunsten ihres Helden wiederum ein
wenig iiber den tatsichlichen Rahmen hinausgreift, das éndert
am geschichtlichen Sinn des Vorgangs nichts; und erst recht kon-
nen wir in unserem Zusammenhang die Frage, wie genau die Ge-
stalt des Herzogs Kunzo faBlbar sei, auf sich beruhen lassen?3%3.
Genug, dal3 der Bericht sich dem Bild, das wir uns von der Durch-
dringung des einstmals romanischen Gebietes mit alemannischer
Bevolkerung einerseits, von der Durchdringung dieser Bevolkerung
mit der christlichen Lehre und Kultur aus dem romanischen Be-
reiche her anderseits zu machen haben, sinnvoll und bereichernd
einordnet3%. So ist auch die missionarische Rolle des Eremiten
an der Steinach gesichert.

Wann der Einsiedler Gallo gestorben ist, wissen wir nicht; es
kann, wenn der Zusammenhang mit Columban dahinfillt, auch
nach der Mitte des 7. Jahrhunderts gewesen sein; auf eine Uber-
dehnung seiner Lebensdauer diirfen wir verzichten, und ebenso
auf eine genaue Einrechnung der «vierzig Jahre» zwischen seinem
Tod und dem Uberfall Otwins, auf eine allzu wortliche Interpre-
tation des «post multum vero temporis» zwischen dieser und der
zweiten Heimsuchung der Gallusstiatte: der chronologischen An-
gaben, die zur Uberbriickung des langen, iiberlangen Zeitraums

301 MGH SS 2, S. 11. Sacramentarium Gelasianum, Migne PL 74, Sp.
1085 u. 1105f. Vgl. Leo d. Gr., Epist. 16, PL 54, Sp. 702. Franz J. DOLGER,
Der Exorzismus im altchristlichen Taufritual. Stud. z. Gesch. u. Kultur d.
Altertums IIT, 1/2, Paderborn 1909, S. 4ff.

302 Wetti 7 u. 12, S. 261 u. 263. Wal. I, 7 u. 12, S. 290 u. 293f.

303 Dazu, besonders auch zur Identifizierung mit dem bei Fredegar er-
wihnten Uncelenus, FEGER, Zur Gesch. d. alemann. Herzogtums, S. 46ff.
Gesch. des Bodenseeraumes 1, S. 72f.

304 FrGeER, Herzogtum, S. 60ff. BUTTNER, Konstanzer Didzesangrenze,
S. 230. MAYER, Konstanz und St. Gallen, S. 479. SPRANDEL, Der merovingische
Adel, S. 104f.

60



zwischen 612 und 709—712 dienen miissen. Bedenken wir aber an-
derseits, daB die «Vita» mit der Darstellung der beiden Uberfille
immerhin in die Néhe der ersten Abfassungszeit und damit in die
Zone echter Uberlieferung gelangt, so miissen wir auch nach der
Bedeutung dieser Vorginge fragen. Sie ist nicht schwer zu erken-
nen. Die Schar des Erchanbold st6t an einen entlegenen Ort vor,
den die Briider Maginold und Theodor hiiten, die umwohnende,
mindestens zum Teil romanische Bevolkerung als Zuflucht heilig
halt. Ein Grab wird entweiht — oder entdeckt? und das erregt
soviel Aufsehen, dall Boso, der Bischof von Konstanz, herbei-
kommt,die Beisetzung nochmals vollzieht und die Stéitte ausbaut 35,
Wir wiesen schon darauf hin, dal Walahfrid das Ereignis an den
Anfang seines zweiten Buches stellt — hdochst sinnvoller Weise,
denn mit ihm beginnt der Kult des heiligen Gallo. Es ist der Vor-
gang, der in der Chronistik und Hagiographie des Mittelalters un-
zithlige Male erscheint: vergessen oder nur von wenigen gekannt,
liegt die Stitte, an der ein Gottesmann begraben ist; ein Zufall,
und vielleicht eben ein Gewaltakt, der die wundertitige Ausstrah-
lung des Ortes erweist, gibt den Anstol dazu, dal} die kirchliche
Autoritdat sich des Grabes annimmt, es gleichsam zur Institution
erhebt; und wenn die Bevolkerung der Stelle weiterhin in frommer
Verehrung zugetan bleibt, wenn neue Wunder auf Ungliaubigkeit
und MiBachtung antworten, wenn die Bereitschaft zu Schenkungen
sich einstellt und Vorteile des Platzes erkannt werden: dann mag
der Augenblick gekommen sein, da eine Konstellation lokaler oder
auch iibergeordneter Michte die Griindung eines Klosters in die
Wege leitet3%. — So sehen wir die Entwicklung der Zelle an der
Steinach. Sie nimmt ihren Ausgang von den «Coordonnées hagio-
graphiques», welche die Wissenschaft fordert: wohlbezeugt ist
durch die ersten Urkunden der Name Gallo; einwandfrei durch
ununterbrochene Tradition gesichert der Ort; unverdéchtig der
16. Oktober als Todestag. Den Fortgang aber hat Gregor von
Tours im Zusammenhang mit der Auffindung des heiligen Patroclus

305 Wetti 36, S. 277. Wal. I1, 2, S. 314.

306 Vgl. Gregor v. Tours, Liber in gloria confessorum 17ff., 8. 757ff.; 21,
S. 760f.; 79, S. 796ff.; 83, S. 801f.; Liber in gloria martyrum 66, S. 533.
ZoErr, Heiligen-Leben, S. 208.

61



uniibertrefflich bezeichnet: « Loci enim homines», sagt er, «parvum
exhibebant martyri famulatum»; denn noch fehlt ein fest umris-
senes Bild, eine anschauliche Darstellung — die Biographie des
Heiligen. «Mos namque erat hominum rusticorum, ut sanctos Dei,
quorum agones relegunt, attentius venerentur®'?.» Die es nun
unternehmen, fiir dieses Bediirfnis zu sorgen, lassen sich — wir
sahen es — von bestimmten Zwecken leiten, aber noch vordring-
licher ist ihnen die viel allgemeinere Forderung nach der fallbaren
Gestalt, dem geschichtlich glaubhaften und richtigen Schicksal.
So versammeln sie Erinnertes, Uberliefertes und auch von fernher
Mitgeteiltes zu dem einen Erscheinungsbild — dem Wirken des
einen Heiligen schreiben sie zu, was in der Region dem Glauben
zugewachsen ist. Und insbesondere verbinden sie ihn dem groflen
Apostel, geben ihn als seinen Schiiler aus und ziehen so auch ein
Zeichen wirklichen historischen Zusammenhangs in ihren Bericht
hinein: sie lassen den Gallus Columbans Stab empfangen, der iiber
die Alpen kommt. Der Weg des Christentums in der Nordost-
schweiz ist in diesem Einzelzuge angedeutet, die wahre Bedeutung
der sanktgallischen Zelle bestimmt. Dariiber hinaus erweist sich
die «Vita Galli» als eine Quelle, die den vorkarolingischen Zustand
der Bodenseegegend in seiner unruhig-bewegten Vorlaufigkeit er-
hellt.

307 Liber in gloria martyrum 63, S. 531; s. auch die schone Stelle in der
Vita Eligii 11, 6, S. 697f. Vgl. FEURSTEIN, Missions- und Patroziniumskunde,
S. 24f.

62



	Der heilige Gallus in der Geschichte

