
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 11 (1961)

Heft: 2

Artikel: "Handbuch des Weltkommunismus"

Autor: Hofer, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1847 in Altdorf abgehaltenen Kriegsrates gleichsam zu einem «Konsilium
angesichts des Todes» versammelt waren. Der bedeutungslose militärische
Widerstand enttäuschte selbst die Großmächte; er ebnete aber den Weg
zur Bundesverfassung von 1848, mit der eine liberale und nationale
Volksmehrheit nachholen konnte, was politisch und sozial, aber auch auf dem
Gebiete der Landesverteidigung, in Dezennien versäumt worden war.

«HANDBUCH DES WELTKOMMUNISMUS»

Von Walther Hofer

Dieses umfangreiche Werk1 ist eine Gemeinschaftsarbeit von Autoren
verschiedener Länder, vor allem aber des angelsächsischen Kulturbereiches.
Daß England und insbesondere die USA in einem solchen Werk voranstehen,
ist nicht verwunderlich, ist die politische Wissenschaft (political science)
im allgemeinen und die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Kommunismus

und der Sowjet-Union im speziellen in diesen Ländern doch weit
mehr entwickelt als anderswo. Auch daß auffallend viele Namen slawischer
Herkunft unter den Autoren vertreten sind, wird niemand wundern, ist
doch die Kenntnis der russischen Sprache eine große Erleichterung für eine
wissenschaftliche Beschäftigung mit diesem Gegenstand, bei dem die Sowjet-
Union und damit das russische Element der kommunistischen Weltbewegung

ganz von selbst im Zentrum stehen wird — wenn vielleicht auch nicht
ganz so ausschließlich, wie dies in einigen Beiträgen der Fall ist. Mehrere
Autoren sind international anerkannte Spezialisten ihres Gebietes und
Verfasser grundlegender Werke, wie Kulski, Daliin, Wittfogel, Possony,
Reshetar, nicht zu vergessen den Herausgeber Bochenski, der sich bereits
vor dem Erscheinen dieses Handbuches als profunder Kenner insbesondere
der bolschewistischen Ideologie bzw. des historischen und dialektischen
Materialismus (DIAMAT) ausgewiesen hat, obschon der in Fribourg
lehrende Philosoph eigentlich von der Logik herkommt. Daß er Logiker ist,
erklärt vielleicht am besten, warum Bochenski der Dialektik
marxistischleninistischer Herkunft besonders wenig abzugewinnen vermag — weniger
als andere westliche Erforscher und Kritiker des DIAMAT, den Jesuitenpater

Gustav Wetter eingeschlossen.
Nach Willen und Vorstellung der Herausgeber und Mitarbeiter sollte

1 Handbuch des Weltkommunismus, herausgegeben von Joseph M. Bochenski und
Gerhart Niemeyer. Karl-Alber-Verlag, Freiburg/München 1958. IX u. 762 Seiten.

211



in diesem Handbuch «ein relativ kurzes allen Gebildeten verständliches
Werk, das eine zuverlässige Darstellung der wichtigsten Aspekte des
Kommunismus mit Belegen aus den Quellen und aus erstklassiger Literatur
enthielte, ein synthetisches Werk» entstehen. Es wird betont, daß die
Autoren nicht nur verschiedenen Nationen, sondern auch verschiedenen
Religionen angehören und «oft gegensätzliche politische Richtungen»
vertreten.

Schon im Vorwort wenden sich die Herausgeber gegen die Auffassung,
daß es sich bei dem vorliegenden Werk «nicht so sehr um ein aktuelles Handbuch

als vielmehr um eine geschichtliche Studie handeln würde». Sie lehnen
nämlich die These — die obige Auffassung stützen könnte — ab, wonach
Chruschtschow zum «echten» Leninismus zurückgekehrt sei und dem
«verbrecherischen» Stalinismus abgeschworen habe, die These also, «daß der
Stalinismus eine Verfälschung eines angeblich „echten" Leninismus sei».

Damit sind wir bereits im Vorwort mitten in der Diskussion um das Wesen
des Kommunismus bzw. Bolschewismus. Die Herausgeber hoffen gerade
mit diesem Handbuch den Nachweis zu erbringen, daß die These von der
Verschiedenheit, ja Andersartigkeit, wenn nicht Gegensätzlichkeit von
Leninismus und Stalinismus unrichtig sei. Ohne Erweiterungen und
Ausdeutungen, zum Teil recht willkürlicher Art, der Leninschriften und -philosophie

durch Stalin leugnen zu wollen, verweisen sie darauf, «daß das System
der letzten dreißig Jahre in den von Lenin gelegten geistigen Grundlagen
und den von Lenin eingeführten Prinzipien der politischen Praxis verwurzelt

war». Und weiter: «Der Glaube, die Haltung und das politische Handeln
der „Stalinisten" fließt aus Lenins Lehren, und zwar nicht aus
Randbemerkungen, sondern aus Auffassungen, welche den Kern der Leninschen
Schriften bilden.» Als solche grundlegenden Prinzipien bezeichnen sie: die
Diktatur des Proletariats, das Machtmonopol in den Händen der Partei,
die Parteilichkeit in allen Wissenschaften, die Notwendigkeit der
Gewaltanwendung — und man könnte weiter hinzufügen: die Auffassung und der
Glaube, daß der Sieg des Sozialismus geschichtsgesetzlich notwendig sei,

um nur gerade die wichtigsten Axiome der bolschewistischen Ideologie zu
nennen. Folgerichtig lehnen es die Herausgeber ab, Lenin als Verfechter
wissenschaftlicher Objektivität, als Pazifist oder gar als Vertreter einer
demokratischen Verfassung zu deuten. Ebenso folgerichtig ist es, wenn sie
die innerhalb der kommunistischen Weltbewegung, ja sogar innerhalb des

sowjetischen Imperiums und Satellitenreiches sichtbar und hörbar gewordenen

humanistischen Tendenzen als «antileninistisch» bezeichnen.

Die Herausgeber tun auch einen weiteren, allerdings logischen Schritt,
wenn sie sagen: wenn unsere Meinung von der wesensmäßigen Gleichheit
der leninschen und der stalinschen Phase in der Geschichte der Sowjet-Union
und des Weltkommunismus richtig ist, «dann ist der angebliche Irrweg des

Stalinismus ein neues Tarnwort der kommunistischen Propaganda».
Um es kurz zu machen: der Rezensent, der sich selbst seit vielen Jahren

212



wissenschaftlich mit diesen Problemen befaßt hat und dazu noch jahrelangen
lebendigen Anschauungsunterricht genießen durfte, muß Bochenski und
Niemeyer voll und ganz zustimmen. In der Tat erbringt das Handbuch
auf unzähligen Seiten die von ihm gewünschten und verlangten Beweise,
die die These Bochenskis und Niemeyers verifizieren. Anderseits ist uns kein
wissenschaftliches Werk oder keine Abhandlung bekannt, auch keine
historische, denen es gelungen wäre, die Gegenthese zu beweisen. Da wo etwa
in geschichtlichen Darstellungen der bolschewistischen Revolution und ihrer
Folgewirkungen — auch in schweizerischen, die in letzter Zeit erschienen sind
und auf die wir später einmal zurückzukommen hoffen — versucht wird,
die Stalinphase in der Geschichte des bolschewistischen Rußlands als
Verfälschung der Leninphase darzustellen, da kann dies nur unter der Voraussetzung

geschehen, daß gewisse Vorkommnisse und Tatsachen der Leninphase

einseitig interpretiert oder auch ganz unterschlagen werden. Die These,
daß der Bolschewismus unter Stalin entartet sei, ist genau so falsch wie die
analoge Behauptung, daß der Nationalsozialismus in seinen späteren Jahren
entartet sei. Daß unter Stalin der Terror noch schärfer und grausamer war
als unter Lenin, daß unter Stalin noch weniger Rechtssicherheit herrschte
als unter Lenin usw. ist nicht entscheidend; wohl aber ist entscheidend,
daß die Herrschaftsform und die Herrschaftsmethoden Stalins sich
folgerichtig aus den Grundsätzen Lenins ableiten und legitimieren ließen. Im
Grunde reduziert sich die Behauptung von der «verbrecherischen» Abweichung

Stalins vom Leninismus auf einen Punkt, auf den es Chruschtschow
und den Seinen auch allein ankam: daß Stalins Terror auch vor seinen
Parteigenossen nicht Halt machte, indem er keine innerparteiliche Kritik
mehr duldete und alle potentiellen Feinde auch innerhalb der Partei
liquidierte, nicht nur außerhalb der Partei. Dieser Punkt mag für bolschewistische
Parteimitglieder zwar von wichtiger, ja von fe&enswichtiger Bedeutung sein,
für die Einschätzung des Kommunismus als Herrschaftssystem und
ideologische Konzeption spielt er eine völlig untergeordnete Rolle.

Es kann hier natürlich nicht darum gehen, eine kritische Würdigung
des ganzen umfangreichen Werkes versuchen zu wollen. Was darin geboten
wird, ist ja auch keineswegs nur oder auch nur vorwiegend Geschichte,
sondern ebenso Philosophie, Soziologie, Wirtschaftswissenschaft,
Rechtswissenschaft, Agrarwissenschaft, Analyse von Literatur, Kunst und
Wissenschaft und Religion. Das Hauptanliegen des Handbuches ist eben nicht
Geschichte, sondern, wie dargelegt, Gegenwartsanalyse. Wir halten dafür,
daß es für eine Rezension in einer historischen Zeitschrift zweckmäßig ist,
den historischen Abschnitten dieses Handbuches unser Hauptaugenmerk
zu widmen. Dazu muß allerdings als unbedingte Ergänzung bzw. Voraussetzung

das Kapitel der Ideologie treten, da Geschichte der Sowjet-Union
und der kommunistischen Weltbewegung — entgegen immer noch
geäußerten Meinungen — ohne Berücksichtigung der ideologischen Sachverhalte

weder geschrieben noch verstanden werden kann.

213



Die ideologiekritischen Darlegungen, die das Buch sachentsprechend
einleiten, stammen von Bochenski. Seine Hauptthesen bzw. -erkenntnisse
scheinen uns folgende zu sein: die kommunistische Lehre — womit er immer
diejenige von Lenin und nicht diejenige von Karl Marx meint — besteht
aus einer Eschatologie, einer Philosophie und einer Methodologie des
Wirkens. Die Eschatologie ist die Beschreibung des mythischen Zukunftsstaates,
auf den die Menschheit sich angeblich hinbewegt; die Philosophie beschreibt
die Gesetze, die die Entwicklung der Welt und der Gesellschaft bestimmen;
die Methodologie des Wirkens lehrt, wie die Macht zu ergreifen und zu
gebrauchen ist, um den Endzweck zu erreichen. Diese Einteilung Bochenskis
steht durchaus im Einklang mit dem grundlegenden Axiom Lenins von der
Einheit von Theorie und Praxis. Bochenski nennt die kommunistische
Philosophie «eine künstliche Verbindung zweier philosophischer Anschauungen»,

nämlich des Hegelianismus und des Materialismus; sie ist infolgedessen

voller Widersprüche, worunter der bekannteste derjenige zwischen
dem geschichtsphilosophischen Determinismus und dem politischen und
morahschen Aktivismus ist. Bochenski bezeichnet den Kommunismus weiter

als «dogmatischen Glauben»: daß die Partei im Besitz der Wahrheit ist,
daß ihr Wirken unfehlbar ist und notwendig zum Guten führt. Der letzte
Punkt führt zum «völligen moralischen Relativismus und Utilitarismus».
Die kommunistische Lehre ist weiterhin von «äußerstem Monismus und
Totalitarismus», das heißt es gibt nur ein Ziel, um dessen Erreichung willen
alles unternommen werden muß; alles hat sich der Lehre in kategorischer
und absoluter Weise unterzuordnen.

Bochenski sieht drei Hauptquellen der kommunistischen Philosophie,
die wie gesagt immer diejenige Lenins ist: Hegelianismus, naturwissenschaftlichen

Materialismus und russisches revolutionäres Denken, wozu als
originale Leistung von Marx der historische Materialismus käme. Nicht ungeteilte

Zustimmung dürfte Bochenskis These finden, daß die kommunistische
Philosophie «mit der russischen kommunistischen Philosophie identisch»
sei und die Geschichte der kommunistischen Philosophie ihrer Geschichte
in Sowjetrußland entspreche. Dies gilt wohl solange, als es sich um
ideologische Entwicklungen im Machtbereich der Sowjet-Union handelt,
sicher nicht für China — Bochenski deutet allerdings an, daß Mao Tse-tung
eine mögliche Ausnahme sein könnte —, aber wohl auch nicht für
Jugoslawien und, wenn wir die jüngste philosophische Entwicklung in Polen
berücksichtigen, die allerdings damals noch nicht so klar zu übersehen

war, selbst nicht mehr unbedingt für das sowjetische Imperium selbst.
Wobei allerdings noch abzuwarten ist, welches Schicksal selbständigem, ja
teilweise ketzerischem Philosophieren — was nebenbei das einzige
Philosophieren im Ostblock ist, das diesen Namen verdient! — im sowjetischen
Machtbereich beschert ist!

Sicher hat Bochenski recht, wenn er hervorhebt, daß die kommunistische

Philosophie viel mehr einer Theologie gleicht als einer Philosophie im

214



westlichen Sinne. Nach Ansicht Bochenskis enthält der kommunistische
Materialismus, der Erkenntnistheorie, Ontologie, Metaphysik, Kosmologie
und Psychologie in einem ist, nichts Neues im Vergleich zu dem, was im
18. und 19. Jahrhundert von den Materialisten gelehrt wurde. Die aus dem
System Hegels übernommene Dialektik, die Engels in drei, Lenin in sechzehn

und Stalin in vier Grundsätzen einfangen zu können glaubte, faßt
Bochenski in fünf «vermeintlichen Gesetzen» zusammen: Gesetz des

Zusammenhanges, des optimistischen Evolutionismus, der Notwendigkeit, der
Sprünge und des Widerspruchs. Er widmet sich dann einer recht ausführlichen

Kritik dieser Dialektik, auf die wir hier nicht näher eingehen können.

Daß der Logiker dabei Widerspruch auf Widerspruch und eine
Ungereimtheit nach der andern entdeckt, ist nicht verwunderlich. «Dialektisch»
ist ein äußerst vieldeutiger, ja schwammiger Begriff. Nach Bochenski kann
es heißen: Umgebung und Zusammenhänge beachten; den zukünftigen
Stand der Dinge einsehen (also eine wunderbare moderne Stadt als die
wahre Wirklichkeit bezeichnen, obschon nur ein paar elende Hütten da
sind!); aus den Gesetzen der Gesellschaft verstehen; elastisch, sich anpassend

denken und argumentieren; schließlich kann als dialektisch auch ein
Verfahren bezeichnet werden, das zu Kampf und Auseinandersetzung
führt. Selbst Wetter, der in seiner Kritik der sowjetischen Philosophie mit
äußerstem Wohlwollen, um nicht zu sagen mit Selbstverleugnung vorgeht,
kommt zum Schluß, «daß im sowjetischen Sprachgebrauch dem Ausdruck
Dialektik keine sehr präzise Bedeutung eigen ist». Wetter meint, daß
Dialektik oft einfach gleichbedeutend sei mit dynamischer anstelle statischer
Wirklichkeitsbetrachtung oder auch (angeblich) geschichtlicher anstelle
(angeblich) metaphysischer. (Der dialektische Materialismus, S. 381.) Es muß
allerdings aufhorchen lassen, wenn ein Zentralbegriff, ja der Zentralbegriff
einer Philosophie, die angeblich wissenschaftlich, ja die wissenschaftlichste
oder alleinwissenschaftliche überhaupt ist, nicht definiert werden kann!

Nach Bochenski ist der Kommunismus «wesentlich Hegelianismus». Der
einzige Unterschied zwischen Hegel und den Kommunisten bestehe darin,
daß diese «Materie» nennen, was für jenen «Idee» war — wobei beide Worte
wahrscheinlich überhaupt keinen Sinn hätten, da weder Hegel noch der
Kommunismus imstande seien, zu sagen, um was es sich eigentlich handle.
Es ist nun interessant, festzustellen, daß sich Bochenskis Auffassung hier
offensichtlich im Laufe der Jahre stark gewandelt hat; denn in seinem
1950 geschriebenen kurzen Abriß des DIAMAT hat er selbst darauf
verwiesen, daß er «in weitem Umfang» der Darstellung Gustav Wetters folge,
die damals schon in italienischer Fassung vorlag (deutsch 1952). Wetter
aber kam in diesem Buch zu dem Schlußurteil, «daß wir es im heutigen
sowjetischen dialektischen Materialismus mit einer Denkform zu tun haben, die
der scholastisch-aristotelischen Akt-Potenz-Lehre innerlich viel verwandter ist
als echter hegelianischer Dialektik» (S. 576). Und Wetter meint sogar, daß es

oft genüge, in irgendeiner grundlegenden These des DIAMAT einen kleinen

215



Denkfehler oder eine unbegründete Prämisse zu korrigieren, «um das Denken

zwangsläufig aus der atheistischen Position des dialektischen Materialismus

nicht nur in eme theistische Konzeption überhaupt, sondern geradezu
mitten in den Thomismus hinüberzuleiten». Auch Bochenski schrieb 1950
von «stark aristotelisch» anmutenden Zügen im DIAMAT und von der
«Ähnlichkeit der Theorie vom dialektischen Sprung mit der thomistischen
Theorie vom substantiellen Werden». Auch ein anderer katholischer Theologe,

Marcel Reding, der seinerzeit durch seine Reise nach Moskau und sein
Gespräch mit Mikojan auch öffentlich Aufsehen erregt hat, vertrat diese
These von einer nahen formalen Verwandtschaft zwischen Marxismus und
Thomismus in seinen ebenfalls 1952 erschienenen Vorträgen mit dem
Titel «Thomas von Aquin und Karl Marx». Wetter betont anschließend
an die oben zitierten Urteile allerdings, daß für einen falschen Optimismus
— nämlich über eine Annäherung der sowjetischen Philosophie an die
katholische Theologie — kein Grund bestehe, da der Beweis für die Über-
flussigkeit der Existenz Gottes das wesentlichste Ziel der Sowjetphilosophie
und das grundlegendste Gesetz der materialistischen Dialektik sei und
bleibe. Insofern bleibt der Gegensatz zwischen Bolschewismus und Katholizismus,

trotz all dieser formalen Ähnlichkeiten oder gar Übereinstimmungen
im formalen Denken, unversöhnlich. Es kann auf diese Diskussion hier leider
nicht noch näher eingegangen werden. Es möge zum Schluß, auf den
Ausgangspunkt zurückgehend, noch festgestellt werden, daß im «Handbuch»
bzw. in Bochenskis Beitrag nun kein Wort mehr steht von aristotelischen
und thomistischen Zügen des DIAMAT. Es wäre interessant, einmal etwas
darüber zu vernehmen, wie Bochenski zu diesem bemerkenswerten Wandel
in der Einschätzung des DIAMAT gekommen ist. Denn daß dafür gewichtige
Gründe vorliegen müssen, darf man mit Sicherheit annehmen.

Aus Bochenskis Darstellung des historischen Materialismus mag
hervorgehoben werden, wie er den Begriff der «Ideologie» nach sowjetischer
Auffassung interpretiert. Sie hat einen vierfachen Aspekt, indem sie 1. Abspiegelung

des gesellschaftlichen Seins bzw. des wirtschaftlichen Lebens und
der Interessen der Gesellschaft ist, 2. immer Ideologie einer Klasse ist, 3. ihr
ganzer Sinn darin besteht, Waffe und Werkzeug dieser Klasse im Kampf
um die Macht zu sein und daß sie 4. immer in Entwicklung begriffen ist
(solange die klassenlose Gesellschaft nicht erreicht ist). Bochenski bezeichnet
diese ganze Auffassung als «circulus vitiosus», da die Kommunisten behaupten,

daß ihre Ideologie, die Ideologie der «fortschrittlichen» Klasse, die einzig
wahre sei.

Er weist auch auf die wichtigen Veränderungen bzw. Ausnahmen hin,
die seit etwa 1950 die starre Unterbau-Überbau-Lehre aufzuweichen
begannen. Bekanntlich war Stalin an diesem Prozeß selbst maßgeblich
beteiligt — bzw. der Ideologe, der ihn beraten hat —, indem er 1950 in der
Prawda fünf «Briefe über die Sprache» erscheinen ließ. Danach bildet die
Sprache keine Klassenangelegenheit und ist infolgedessen nur sehr einge-

216



schränkt dem Überbau zuzurechnen. Stalin drang damals aber auch zu
allgemeinen Formulierungen vor — auf die es ihm natürlich vor allem ankam,
während der Streit über die Sprache nur Anlaß war —, wenn er nun die
Behauptung aufstellte, der Überbau sei keineswegs nur passiv und neutral,
sondern könne vielmehr «zur gewaltigsten Kraft» werden und aktiv in den
gesellschaftlichen Kampf eingreifen. Man hat dies — unserer Ansicht nach
mit Recht — als eine Relativierung von Marx (und auch Lenin!) bezeichnet,

ja als indeterministische und sogar idealistische Umbildung materialistischer

und deterministischer Grundsätze und Axiome. Was auch immer
die Veranlassung Stalins für dieses revolutionäre Vorgehen auf ideologischem
Gebiet gewesen sein mag — hier ist sicher sein wichtigster, wenn nicht sein
einziger Beitrag zur Weiterbildung des Leninismus zu sehen —, die Bresche
war geschlagen und weitere Ausnahmen konnten gemacht werden. Eine
solche Ausnahmebestimmung forderten zuerst die Logiker («Es gibt nur
eine formale Logik, die allgemein menschlich ist», hieß es 1951 in der
Zeitschrift «Probleme der Philosophie»), ohne sich gegen die sturen Verteidiger
der Dialektik allerdings ganz durchsetzen zu können, während es den
Naturwissenschaften gelungen zu sein scheint, sich wenigstens teilweise von der
Unterbau-Überbau-Doktrin zu emanzipieren. Allerdings widerlegte die
naturwissenschaftlich-technische Entwicklung in der Welt die sowjetische
Ideologie auf diesem Gebiet derart, daß auch der sturste Dogmatiker
einsehen mußte, daß diese Position nicht mehr zu halten war. Die
Naturwissenschaftler, insbesondere natürlich die führenden Köpfe in ihren
spektakulärsten Disziplinen wie Atomphysik und Weltraumforschung, scheinen,
nach glaubwürdigen Berichten, auch die einzigen gewesen zu sein, die sich
schon seit geraumer Zeit erlauben konnten, die Anwendung der ideologischen

Grundsätze des Leninismus auf ihre Fächer ironisch oder gar sarkastisch

abzutun. So mußte denn das «Wörterbuch der Philosophie» 1954
zugeben: «Die Gesellschaftswissenschaften sind unmittelbar mit den
Klasseninteressen verbunden, während die Naturwissenschaften von ihnen bei weitem

mehr entfernt sind.» 1950 hatte dasselbe Wörterbuch noch behauptet,
«daß die Phüosophie wie jede Wissenschaft parteilich, klassengebunden ist».
Natürlich wurde dieser ideologische Rückzug unter einem Rauchschleier
dialektischer Bocksprünge und ideologischer Angriffe auf «reaktionäre,
idealistische, bourgeoise und lügnerische Ideen» vollzogen, wie dies für das
sowjetische Verfahren auf allen Gebieten der Ideologie und Propaganda
kennzeichnend ist. Ob diese Aufweichung oder Durchlöcherung der
kommunistischen Dogmatik weiterreichende Folgen haben wird, bleibt
abzuwarten. Aufmerksame Beobachter des philosophischen Betriebes in der
Sowjet-Union behaupten, daß nach 1945 neues Leben in die sowjetische
Philosophie gekommen sei, ja daß der Marxismus-Leninismus den Schritt
von der Ideologie zur systematischen Philosophie vollzogen habe und daß
eine Aristotelisierung und Enthegelianisierung der sowjetrussischen
Philosophie im Gange sei (vgl. zum Beispiel den Aufsatz «Die Sowjetphilosophie

217



in der katholischen Kritik und in Selbstdarstellungen» von Helmut Dahm
in: Die Welt der Bücher, Literarische Beihefte zur Herderkorrespondenz,
Heft 10, 1958, S. 526ff.). In westlichen Darstellungen ist von einer solchen
Wandlung noch kaum viel zu verspüren, auch nicht bei Wetter. Uns ist
nur ein wirklich philosophisch revolutionäres Werk bislang bekannt geworden,

das hinter dem Eisernen Vorhang erschienen ist: Leszek Kolakowskis
«Der Mensch ohne Alternative. Von der Möglichkeit und Unmöglichkeit,
Marxist zu sein» — wie der deutsche Titel lautet —, München 1960. Dieses
Werk kommt aber auch einer praktisch völligen Ablehnung des Leninismus
und damit des gültigen, alleingültigen Kommunismus gleich und dürfte
infolgedessen nicht unwidersprochen bleiben — wenn es mit einer literarischen

Diskussion überhaupt sein Bewenden haben wird. Kolakowski ist
zudem nicht Russe, sondern Pole, Professor der Philosophie an der
Universität Warschau und — selbstverständlich — Mitglied der kommunistischen

Partei Polens.

Doch zurück zu Bochenski und seinem Handbuch. Am Schluß versucht
er eine Gesamtbilanz und -bewertung der kommunistischen Philosophie.
Sie enthalte «zweifellos viele richtige Gedanken», und man könne fast jeden
seiner Bestandteile ernsthaft vertreten; als einheitliches Lehrgebäude könne
sie indessen kein denkender Mensch anerkennen, und dieses könne «unmöglich

ernst genommen werden». Das ist übrigens genau der Schluß, zu dem
der genannte Prof. Kolakowski durch seine sozusagen parteiinterne Kritik
auch kommt; nur daß er Bochenskis Urteil im einzelnen wohl noch verschärft.
Man müßte natürhch wissen, genauer wissen, welche Teile der kommunistischen

Philosophie Bochenski als an sich vertretbar ansieht. Der Historiker
kann dazu nur sagen, daß keiner der Grundsätze oder besser keines der
Axiome des historischen Materialismus sich empirisch und damit
wissenschaftlich verifizieren läßt: weder die Behauptung, daß die Produktionsweise

bzw. der ökonomische Faktor das geschichtliche Leben ausschließlich
bestimme, noch die These, daß die Geschichte eine Geschichte von
Klassenkämpfen sei, noch gar das angebliche Geschichtsgesetz, wonach die Gesellschaft

sich notwendig zum Kommunismus hin entwickle. Aber wir haben
alle Veranlassung, anzunehmen, daß Bochenski dem voll und ganz zustimmen

würde.

Weiter kommt Bochenski dann zu dem Gesamturteil — dem sich Wetter
übrigens im wesentlichen durchaus anschließt —, daß die kommunistische
Philosophie «eine unbegründete, auf Autorität aufgebaute Lehre» sei (Wetter
sagt, die Argumentationen in der Sowjetphilosophie erfolgten größtenteils
«ex auctoritate» und nicht «ex ratione»), daß sie die Kennzeichen
«ungeheurer Primitivität» an sich habe und «eine lange Reihe von einfach
unsinnigen oder widerspruchsvollen Aussagen» in ihrem System habe, «die

an keiner ernsten Universität bei einem Studenten der Philosophie toleriert
werden könnten». (Immer mehr Anzeichen deuten darauf hin, daß die
russischen und die in den andern kommunistischen Ländern lebenden

218



Studenten nicht viel anders denken. Was mag wohl Prof. Kolakowski in
seinen Seminaren lehren, wenn er solche Bücher zu schreiben wagt?) Schließlich

betont Bochenski noch, daß es sich beim Leninismus um eine «extrem
reaktionäre Philosophie» handle, da er fast alle Probleme des modernen
philosophischen Denkens verkenne und sich «ausschließlich auf einer Ebene

von ungefähr 1850» bewege.
Aus dem Abschnitt über die wirtschaftstheoretischen Grundlagen des

Kommunismus, der von dem Schweizer Emil J. Walter verfaßt wurde, sei

die Feststellung hervorgehoben, daß Lenin den ökonomischen Materialismus
von Marx insofern auf den Kopf gestellt hat, als er das Primat der Politik,
die auch ökonomische Gesetze umstoßen könne, verkündet hat. Es ist eine
lange und bislang wohl immer noch unentschiedene Diskussion darüber
entstanden, ob Stalin wieder mehr zu Marx zurückgeschwenkt sei, wenn er
in seiner letzten Schrift über « Ökonomische Probleme des Sozialismus in der
UdSSR» von der Objektivität ökonomischer Gesetze geschrieben hat, die
Prozesse widerspiegeln, die unabhängig vom Menschenwillen verlaufen.
Es wird nämlich auch die gegenteilige Interpretation vertreten, wonach die
indeterministische Linie der Sprachbriefe dadurch nicht abgebrochen,
sondern vielmehr weitergeführt werde. (So etwa Peter Sager, Die theoretischen
Grundlagen des Stalinismus und ihre Auswirkungen auf die Wirtschaftspolitik

der Sowjet-Union, Bern 1953.) Leider geht Walter auf diese Problematik,

so weit wir sehen, überhaupt nicht ein.

Walter bezeichnet die leninistische Wirtschaftslehre als «eine vollkommen

einseitige und simplifizierende Modifikation marxistischer Grundgedanken»,

ganz entsprechend der Grundthese von Bochenski, daß der
Leninismus nur eine von vielen möglichen Interpretationen von Marx sei,
wobei Lenin bekanntlich Marx und Engels als Einheit nimmt und den

jungen Marx völlig vernachlässigt. Nicht marxistisch ist Lenins Wirtschaftstheorie

nach Walter in folgenden Punkten: Gleichsetzung der handwerklichagrarischen

Produktionsweise mit der kapitalistischen Warenproduktion;
Auffassung, wonach durch Verstaatlichung alle Grundprobleme der
Wirtschaft gelöst seien; Verabsolutierung und Dogmatisierung der Marxschen
Gesetze der kapitalistischen Entwicklung; Theorie des Imperialismus; wozu

noch die genannte Behauptung vom Primat der Politik zu treten hat.

Niemeyer stellt anschließend fest, «daß die kommunistische Forschung
auf dem Gebiete der Wirtschaftstheorie sowohl in qualitativer als auch in
quantitativer Hinsicht sehr arm ist». Eine in der Tat recht überraschende
Feststellung bei einer Lehre, die sich zum ökonomischen Materialismus
bekennt! Aber man kann diese Feststellung füglich auf den ganzen Bereich
der Sozialwissenschaften ausdehnen; und es klingt paradox, ist aber bei
näherem Zusehen höchst logisch, daß das Land oder die Länder des

«gesellschaftswissenschaftlichen Grundstudium» kerne Gesellschaftswissenschaft
im westlichen Sinne kennen, also keine Gesellschaftswissenschaft, die diesen
Namen verdient — eben gerade weil die Kommunisten behaupten, ihre

219



Ideologie sei schon diese Gesellschaftswissenschaft selbst. Hier sieht man,
wie sich die Sowjetschlange ideologisch in den Schwanz beißt: Gesellschaftswissenschaft

wird einerseits als ideologisch, als klassen- und interessengebunden

deklariert und damit ihres eigentlichen Wissenschaftscharakters
beraubt, anderseits aber die sowjetische Ideologie selbst, die ja die allein wahre
Wirklichkeitsanalyse zu geben vermag, als Wissenschaft deklariert, um ihr
höhere Weihe zu geben. Solange diese Position aufrechterhalten wird —
und gerade darauf hat der zitierte Kolakowski auch den Finger gelegt —,
kann von wirklich wissenschaftlicher Beschäftigung mit der
menschlichgeschichtlich-gesellschaftlichen Sphäre im Sowjetbereich keine Rede sein.

Den ideologischen Kapiteln folgt ein Abschnitt Niemeyers über
«Politische Grundlehren des Kommunismus», in welchem über Klassenkampf,
Mythos vom Proletariat, revolutionäre Strategie und internationale sowjetische

Strategie Auskunft gegeben wird. Es sind die Gedanken und
Lehrsätze, die das eigentliche Brevier des kommunistischen Kämpfers ausmachen.

Nach Niemeyer besteht die internationale Strategie des Kommunismus
aus drei Punkten, nämlich der Imperialismustheorie, die eine Weiterentwicklung

der Kapitalismustheorie von Marx durch Lenin ist, der «Zwei-
Lager-Lehre», die die Nationen nach Begriffen des Klassenkampfes einteilt,
und der Lehre von den gerechten und ungerechten Kriegen. Man kann hier
allerhand lernen über die so ganz andere Bedeutung, die die Kommunisten
Begriffen wie Krieg, Frieden, Demokratie, Freiheit usw. geben. Mit sehr
guten Zitaten belegt der Autor, wie schon Lenin den revolutionären Kampf
der Arbeitermassen der kapitalistischen Länder mit dem Freiheitskampf
der Kolonialvölker zu einer einheitlichen strategischen Konzeption verbunden

hat, wobei er beidemale denselben Gegner traf, den Hauptgegner des
Bolschewismus: den Kapitalismus der westlichen Welt. In diesem Punkt
ist Chruschtschow wirklich zu Lenin zurückgekehrt; denn Stalin hat den
zweiten Gesichtspunkt stark vernachlässigt.

Es folgt dann ein Kapitel von John S. Reshetar über «Die Partei», in
welchem der historische Teil leider allzu kurz geraten ist. Interessant sind
die statistischen Angaben über den sozialen Aufbau der KPdSU. Nach
diesen allerdings nur indirekt berechneten Zahlen gehörten drei Viertel
aller Delegierten des XX. Parteikongresses — auf dem Chruschtschow
seine Abrechnung mit Stalin vollzog — der Intelligenz an. Diese Einsicht
trifft sich durchaus etwa mit den immer wieder zu lesenden Klagen in den
Parteizeitungen der Sowjetzone Deutschlands, daß viel zu wenig wirkliche
Arbeiter der Partei angehörten — so sehr man sich auch mit allerlei
Kunststückchen bemüht, ihre Zahl zu heben, indem man etwa Walter Ulbricht als
Tischler führt. Besonders aufschlußreich sind die Ausführungen über die
«Kritik», die nach bolschewistischen Bedingungen ja nur aus den eigenen
Reihen kommen darf. Dieser Betätigung sind aber so enge und im Einzelfall

schwer bestimmbare Grenzen gezogen — Stalin warnte vor Selbstkritik,
die Zerstörung des Parteigeistes, Diskreditierung der Sowjetmacht, Zerset-

220



zung und Entwaffnung der Arbeiterklasse mit sich bringen könnte, was
selbstverständlich alles leicht zu todeswürdigen Verbrechen gestempelt
werden kann —, daß selten genug von ihr Gebrauch gemacht wird. Man
darf dabei nicht vergessen, daß es bei Kritik und Selbstkritik auch immer um
einen Kampf um die Macht geht, und da pflegen Bolschewisten im allgemeinen

keinen Spaß zu verstehen. Niemeyer weist auch auf die Fiktion eines
Dualismus von Staat und Partei hin, was unter anderm weittragende Folgen

für die Interpretation des Koexistenzbegriffs haben müßte, aber bei
vielen Menschen der westlichen Welt noch immer nicht hat (Koexistenz
gilt für den Staat, aber nicht für die Partei, ist die Formel Chruschtschows,
der schon in seiner Doppelfunktion als Parteisekretär und Ministerpräsident
die Fiktion persönlich symbolisiert). Ebenso fiktiv ist der angebliche
Föderalismus der Sowjet-Union, durch denselben Umstand: einen solchen
Föderalismus gibt es in der Partei nicht, wodurch der staatliche Föderalismus
zur reinen Fiktion, mindestens zum untergeordneten Prinzip wüd. Auch
dieser Grundsatz geht durchaus schon auf Lenin zurück.

Die nicht immer sehr glücklich gegliederten Kapitel 5 und 6 befassen
sich in erster Linie mit der sowjetischen Außenpolitik bzw. Eroberungspolitik

(«Methodologie der Eroberung und des Herrschens» und «Die
Expansion des Reiches», von mehreren Verfassern, was die gerügte
Unübersichtlichkeit vielleicht schon erklärt). Hier finden sich die meisten
Bemerkungen und Ausführungen historischer Natur, vor allem zur Geschichte
der sowjetischen Außenpolitik. Es können auch hier wiederum nur einige
wenige Hinweise gebracht werden. Indessen sei jetzt schon gesagt, daß die
Lektüre dieser Kapitel jedem empfohlen sei, der Sowjetpolitik wirklich
verstehen und nicht auf propagandistische Manöver hereinfallen will. Den
Historiker wird vor allem interessieren, daß manche Geschichtsfälschungen
richtiggestellt werden, und zwar nicht nur aus der Stalin-, sondern auch
aus der Leninphase. So wird zum Beispiel überzeugend nachgewiesen und
belegt, daß unter Lenin mit den sich auf das von den Bolschewisten selbst
verkündete nationale Selbstbestimmungsrecht berufenden Völkern wie
Georgiern, Armeniern, aber auch Balten und Finnen, nicht anders verfahren
wurde als unter Stalin mit den baltischen Staaten am Anfang und den
andern mittelosteuropäischen Staaten am Endes des zweiten Weltkriegs.
Es handelt sich zum Teil um Tatsachen, die in der westlichen Welt noch viel
zu wenig bekannt sind und aus unerfindlichen Gründen auch in westlichen
Darstellungen der bolschewistischen Revolution kaum erwähnt oder auch
ganz weggelassen sind — was vieles zu der Legende beigetragen hat, daß
Lenin außenpolitisch friedfertiger und verträglicher gewesen sei als Stalin.

So wird unter anderm nachgewiesen, daß in der internationalen
revolutionären Strategie des Kommunismus den sowjetrussischen Streitkräften
die wichtigste machtmäßige Rolle zugeschrieben wird; daß Gewalt immer in
Verbindung mit andern Methoden wie Agitation, Propaganda, Wahlen,
Infiltration usw. angewandt wird; daß die revolutionäre Partei an legaler

221



Deckung interessiert sei; daß globale Koordinierung aller revolutionären
Pläne und Ereignisse am meisten Aussicht auf Erfolg biete; daß es Aufgabe
aller kommunistischen Parteien sei, die Ziele der Sowjet-Union bedingungslos
zu unterstützen (ein Grundsatz, der in letzter Zeit allerdings ins Wanken
geraten zu sein scheint, wenn auch eine notdürftige Überbrückung auf dem

letzten Kommunistentreffen noch gelang). Es werden Schlagworte näher
untersucht und kritisch unter die Lupe genommen, vor allem auch unter
die Lupe der geschichtlichen Taten des Sowjetregimes, wie Selbstbestim-

mungsrecht der Völker, Befreiung der Nationen, friedliche Koexistenz.
Wohl wird festgestellt, daß Stalin dieses letzte Schlagwort schon 1952 in
die Debatte geworfen habe; leider wird nicht aufgezeigt, daß Stalin auch
schon früher, in den zwanziger und dreißiger Jahren, mit diesem Begriff
operierte und daß er bei ihm viel häufiger vorkommt als bei Lenin, auf den
sich Chruschtschow gerade für die Politik der friedlichen Koexistenz,
historisch völlig ungerechtfertigt, beruft. In relativ ausführlichen geschichtlichen

Rückblicken wird die Ausbreitung der kommunistischen Herrschaft
zunächst auf die nichtrussischen Völker des ehemaligen Zarenreiches und
dann auf die mittelosteuropäischen Völker dargestellt. Jedem unvoreingenommenen

Leser wird sofort auffallen, daß Strategie und Taktik unter
Lenin genau dieselben waren wie später unter Stalin: es besteht in dieser
Hinsicht kein wesentlicher Unterschied zwischen dem Untergang Georgiens
und Armeniens und demjenigen der baltischen Staaten. Beide Male treffen
wir auf dieselbe Kombination von falschen Versprechungen und rücksichtsloser

Gewaltanwendung. Lenin war nicht weniger skrupellos im Brechen von
völkerrechtlichen Abmachungen und zwischenstaatlichen Verträgen als
Stalin.

Erwähnenswert sind auch die Ausführungen über den Zusammenhang
zwischen Komintern bzw. internationalem Kommunismus und Sowjetpolitik.

Dabei konnte der Stand unter Chruschtschow, soweit darüber
überhaupt etwas ausgesagt werden könnte, natürhch nicht mehr berücksichtigt
werden. Daß die kommunistischen Parteien der andern Länder nicht mehr
unter demselben Druck gehalten werden wie zu Zeiten Stalins, scheint
festzustehen. Das ändert allerdings an dem intimen Zusammenspiel nichts. Im
Kapitel über «Die Expansion des Reiches» entsteht allerdings eine gewisse

Begriffsverwirrung dadurch, daß nicht genau unterschieden wird zwischen

sowjetischem Imperium und kommunistischer Welt überhaupt.
Ein ausführliches Kapitel ist dann den «Nationalitäten» gewidmet,

wobei nicht nur die russische, sondern auch die chinesische Nationalitätenpolitik

behandelt wird. Natürlich ergeben sich, wie auch anderswo, gewisse

Überschneidungen mit andern Kapiteln, indem nun nochmals der Begriff
der nationalen Selbstbestimmung im Zentrum steht. Die mohammedanischen

Republiken Zentralasiens werden vom Verfasser Walter Kolarz als

«sowjetische Kolonialterritorien par excellence» bezeichnet. In der Tat
bringt er eine Menge Tatsachen und Hinweise für die intensive Russifizie-

222



rung dieser Gebiete. So vermag er nachzuweisen, daß auf dem Kongreß
der KP Kirgisiens im Jahre 1956 mehr als ein Drittel der Abgeordneten
Russen waren und daß wichtige Ämter und Stellungen in Usbekistan,
Turkmenistan, Tadschikistan und Aserbeidschan den Russen und andern
Europäern vorbehalten bheben. Auch für eine ausgedehnte Russifizierung
der baltischen Staaten gibt es zahlreiche Hinweise, die unter anderm auch
ernen interessanten Einblick in die indirekten Methoden geben, mit welchen
die Wissenschaft bei einer Analyse der Sowjetwirklichkeit, angesichts des
völligen Mangels zuverlässiger Statistiken, arbeiten muß.

Weitere Kapitel, mit denen wir uns nicht ebenso ausführlich befassen
können, behandeln Recht und Strafsystem, Wirtschaft und Bauernfrage,
die kulturellen und religiösen Bereiche sowie die Situation des Individuums
im Sowjetreich. Auch hier ist überall eine große Menge von Material und
ein reicher Zitatensegen zusammengetragen. Wir tun tiefe Einblicke in
das Funktionieren oder Nichtfunktionieren des Sowjetsystems, zum Teil
auch des chinesischen Systems, auf diesen verschiedenen Lebensgebieten.
Wir erhalten unzählige wertvolle Aufschlüsse über die verschiedensten
Probleme. Ebenso wäre natürlich auch hier Kritik anzubringen: daß der
Wirtschaftsvergleich zwischen Rußland und dem Westen vielleicht zu
optimistisch für den Westen ausgefallen ist (auch hier fehlen natürlich
zuverlässige Zahlen in hohem Maße), während, wie die letzten Ereignisse wiederum
gezeigt haben, die sowjetische Landwütschaft nach wie vor mit schwierigen
Problemen zu ringen hat und den Aufschwung der Industrie nicht
mitzumachen vermochte, sondern wohl eher mitzubezahlen hatte; daß es zweckmäßig

gewesen wäre, auch etwas über die Einstellung der Sowjet-Union und
des Kommunismus zum Völkerrecht zu bringen; daß Kulskis Kapitel über
die Situation des Individuums doch wohl in vielem problematisch ist.

Auch wenn man das Handbuch als Ganzes ins Auge faßt, wäre, bei aller
Würdigung der immensen Forscherarbeit, die bei den widrigen Quellenverhältnissen

besonders hoch zu bewerten ist, manches zu kritisieren: etwa
daß das ganze Werk weniger ein Handbuch des Weltkommunismus als der
Sowjet-Union ist und daß es in manchen Einzelheiten wie Schreibweise der
russischen Namen, Anlegung eines Registers, sorgfältiger hätte gearbeitet
sein können, um den Ansprüchen gerade eines Handbuches noch besser zu
genügen. Aber wir können hoffen, daß solche Mängel, die den Wert des
Ganzen nur am Rande zu beeinträchtigen vermögen, in einer bald erscheinenden

zweiten Auflage behoben sein werden.

223


	"Handbuch des Weltkommunismus"

