Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 11 (1961)

Heft: 2

Artikel: Nochmals : "Calvinismus und Kapitalismus" : Gber die Irrwege einer
sozialhistorischen Diskussion

Autor: Lathy, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-80092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-80092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOCHMALS:
«CALVINISMUS UND KAPITALISMUS»

Uber die Irrwege einer sozialhistorischen Diskussion™®

Von HErRBERT LUTHY

Seit seinem Erscheinen im Jahre 1904 ist der berithmte Aufsatz
Max Webers iiber «Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus» das Prunkstiick der deutschen geschichts- und ge-
sellschaftsphilosophischen Soziologie — der Tiefensoziologie, wenn
ich so sagen darf — geblieben. Die Diskussion, die diese These
aufrithrte, ist bis heute zwar zeitweise ermattet, doch immer
wieder aufgeflammt und um neue Thesen und Nuancen bereichert
worden ; alles, was in der Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte
der letzten fiinfzig Jahre Rang und Namen hat, hat sein Wort
dazu gesprochen oder sein Buch dazu beigesteuert, von den Deut-
schen Sombart und Troeltsch iiber die Englinder Tawney und
Robertson, die Franzosen Hauser und Sée bis zum gegenwirtigen

* Die grundlegenden AuBerungen zu dieser Diskussion diirfen als be-
kannt vorausgesetzt werden; sie sind vollzihlig angefuhrt bei: ANDRE
BitLER, La pensée économique et sociale de Calvin, Genf 1959. Den Ausgangs-
punkt bildete die Abhandlung von MAx OrreENBACHER, Konfession und
soziale Schichtung. Hine Studie tiber die wirtschafiliche Lage der Katholiken
und Protestanten in Baden, Tiibingen 1900. Zur Interpretation der puri-
tanischen Revolution in England siehe J. H. HEXTER, Storm over the Geniry,
in «Encounter», Mai 1958, und die daran anschlieBende Diskussion in den
folgenden Heften; grundlegend die seit 1955 erscheinende vierbdndige
History of the Puritan Rebellion von C. V. WEpgwoop. Uber «Okonomie»,
«Chrematistik» und Zinsfrage vgl. das SchluBwort des im Druck befindlichen
2. Bandes meiner Banque protestante en France (Ep. SEVPEN, Paris 1961).

129




italienischen Ministerprisidenten Amintore Fanfani; als letzter
hat der Genfer Theologe und Nationalokonom André Biéler zum
Calvinjahr mit seinem Werk iiber «La pensée économique et sociale
de Calviny vom Lehrgebaude des Genfer Reformators her zu all
diesen Thesen Stellung bezogen. Wenige historische Diskussionen
sind reicher an geistreichen, subtilen und oft tiefschiirfenden
Apergus und oft auch an tiefen, heimlichen Affekten gewesen,
wenige auch reicher an grundlegenden MiBlverstdndnissen und
drmer an festen, greifbaren, eindeutigen Ergebnissen; ich will
sagen, an Ergebnissen, von denen man nicht nur sagen konnte:
da ist wohl etwas daran, sondern: so ist es. Alles bleibt im schil-
lernden Spiel einleuchtender, oft unzweifelhafter, doch vieldeutiger
Affinitaten zwischen entlegenen und iiberdies verschwommener
Begriffskategorien, Ethik eines religiosen Bekenntnisses, Geist eines
wirtschaftlichen Handelns — Seelenheil und Geschéaftsbilanz. Ent-
legene Dinge miteinander in Beziehung setzen ist eines der liebsten
Spiele des Geistes, vielleicht eines der fruchtbarsten, dem immer
wieder iiberraschende Beziige und Perspektiven entspringen —
aber gewill auch eines der gefiahrlichsten und verfiihrerischsten,
in dem die brillanten Kurzschliisse der Spekulation das Feuerwerk
bilden.

Es ist nicht moglich, in der Kiirze eines Aufsatzes diese Diskus-
sion und auch nur ihre wichtigsten Streitfragen in noch so groben
Umrissen einzeln zu erdrtern: das Krgebnis wire ein reines Be-
griffschaos. Denn hier wie meist beginnt das Ungliick mit der
Terminologie: was da eigentlich in Beziehung gesetzt wurde, blieb
auf beiden Seiten der Gleichung héchst miverstéandlich und ver-
wirrend. Die explosive Kraft der Weberschen These entsprang dem
Zusammenriicken dieser beiden Begriffe: Protestantismus und
Kapitalismus. Doch der Begriff des Protestantismus, den Weber
in seinen Titel setzte, wird in der Durchfithrung seiner These
fast vollig auf eine einzige seiner Formen, den Calvinismus, ein-
geengt; und auch dieser wird zur Hauptsache an Schliisseltexten
analysiert, die teils nur fiir bestimmte Perioden und Sonderformen
des Puritanismus charakteristisch sind, wie die Westminster Con-
fession von 1654 — ein religioses Biirgerkriegsmanifest —, oder
gar wie die utilitaristischen Moraltraktatchen des Aufklarers und

130



Freimaurers Benjamin Franklin («<Wie werde ich reich») zwar als
Ausdruck einer génzlich sikularisierten Tugendlehre, aber keines-
falls einer religiosen Haltung gelten konnen. Es ist bezeichnend,
daB erst ein halbes Jahrhundert nach Weber, im genannten Werk
André Biélers, die Diskussionsthesen am Werk Calvins selbst
tiberpriift — und groBtenteils verworfen worden sind. Doch viel-
leicht noch schillernder war der zugeordnete Begriff Kapitalismus.
Dieser Begriff ist in den hundert Jahren seit Marx derart zu Tode
geritten, auf alle erdenklichen Erscheinungen, Epochen und Wirt-
schaftsformen gestiilpt und zum Mode- und Schimpfwort degra-
diert worden, daf} er als historischer Begriff kaum mehr beniitzbar
ist: es gibt so viele Definitionen des Kapitalismus, als es Okonomen
und Soziologen gibt, die dariiber schrieben, und dariiber hinaus
noch das undefinierbare Allerweltswort Kapitalismus, mit dem
jeder Zeitkritiker hantiert, wenn er fiir irgendwelche Unlustgefiihle
einen scheinbar prignanten Ausdruck sucht. DaB Weber nicht
vom Kapitalismus, sondern vom Geist des Kapitalismus sprach —
80 wie er nicht vom Protestantismus als theologischer Lehre, son-
dern von protestantischer Kthik sprach —, hat niemandem zur
Warnung gedient: das Wort war da und wurde wie ein handlicher
Spielball aufgegriffen, und schon in den Hinden des nichsten,
der Webers Thesen aufgriff, namlich Sombarts, war daraus etwas
vollig anderes geworden.

Denn nur im Gesamtzusammenhang des monumentalen, schwie-
rigen und zutiefst zerrissenen Werks Max Webers hat seine For-
mulierung ihren wirklichen, nuancierten Sinn. Diesem grofen und
problematischen Geist ging es nie eigentlich um konkrete Ge-
schichte und auch nicht um Gesellschafts- und Wirtschaftssysteme,
sondern um das Aufspiiren der letzten geistig-seelischen Voraus-
setzungen menschlichen Verhaltens und Handelns; was er ana-
lysierte, waren nicht die historisch verwirklichten Misch- und
Kimmerformen der Gesellschaft, in denen diese letzten Impulse
nie zur reinen Ausprigung gelangen, sondern ihre abstrakten,
sozusagen chemisch reinen Idealtypen, die das Wesentliche einer
Zivilisationsform unter Abzug aller historischen Beimischung dar-
stellen sollten. Wenn wir seine religionssoziologischen Studien,
aber auch seine eigentlich wirtschafts- und sozialgeschichtlichen

131




Werke recht lesen, die sich, auch wenn sie die antike Agrarge-
schichte oder die indischen Kastengesellschaft behandeln, stets um
das Problem der historischen Einzigartigkeit der modernen west-
lichen Zivilisation drehen, so entdecken wir, dal3 er mit dem Stich-
wort «Kapitalismus» oder «Geist des Kapitalismus» die ganze
innere Verhaltensstruktur und Eigengesetzlichkeit dieser westli-
chen Zivilisation schlechthin kennzeichnet, nicht nur ihre Wirt-
schaftsweise, sondern auch ihr Rechtssystem, ihre politische
Struktur, ihre institutionalisierte Wissenschaft und Technik, ihre
von mathematischem Geist geprigte Musik und Architektur; ihre
Wirtschaftsgesinnung, Arbeitsdisziplin und Rechenhaftigkeit ste-
hen nur als pars pro toto fiir den ganzen Zivilisationstypus, und
Webers Schliisselwort hei3t: Rationalitit. Eine Rationalitat, die
alle Sphiren des gesellschaftlichen Verhaltens durchdringt, Ar-
beits- und Betriebsorganisation wie positive Wissenschaft, Recht
und Gesetz wie Philosophie und Kunst, Staat und Politik wie
private Lebensgestaltung; eine Rationalitdt, die in ihrer inneren
Dynamik fortschreitend alle Widerstdnde vorrationaler Menschen-
natur, Magie und Tradition, Instinkt und Spontaneitdt nieder-
walzt oder bindigt und die mit der Reformation erstmals ins
innerste Herz menschlicher Verhaltensmotive, in den religiosen
Glauben selbst vordrang, ihn aller magischen, dunklen und mysti-
schen Zutat — Bild, Kult, Tradition — entkleidete und ihn auf
die vermeintlich unerschiitterliche, als authentische Wahrheit der
kritischen Vernunft zugéngliche und priifbare Grundlage der
Heiligen Schrift stellte.

Das ist der Knoten, der bei Weber Wirtschaftsgesinnung und
religiose Doktrin verkniift. Mit Recht besteht Weber auf der hi-
storischen, fast monstrosen Einzigartigkeit dieser Zivilisation, die
sich aus ihren materiellen Grundlagen allein nicht erkliren 14Gt.
Die materiellen und technischen Voraussetzungen, von denen
aus Europa seit dem Ausgang des Mittelalters die moderne Zivili-
sation hervorbrachte, waren in andern Hochkulturen, im Hellenis-
mus, im alten Rom, in Indien, in China, im arabischen Reich des
Kalifats, in gleicher oder groBerer Fiille vorhanden, ohne daBl ein
dhnlicher Sprung aus der blofen Zustédndlichkeit in die unauf-
haltsame Bewegung erfolgt wire. Wir wissen heute, wie recht

132



Weber mit diesem Beharren auf dem Primat der inneren, geistig-
kulturellen Voraussetzungen aller &uleren Wirtschafts- und Ge-
sellschaftsformen hatte — recht hatte gegen fast alle seine libe-
ralen wie marxistischen Zeitgenossen, die das Vorhandensein von
Kapitalgiitern und physischer Arbeitskraft als geniigende Voraus-
setzung des wirtschaftlichen Fortschritts betrachteten und an die
praktisch unbegrenzte Verpflanzbarkeit oder Aufpfropfbarkeit des
westlichen Zivilisationstyps glaubten; und auch, wie recht er
hatte, wenn er so quélerisch nach der letzten Lebens- und Zu-
kunftsfahigkeit einer zu Ende rationalisierten Zivilisation fragte,
in der die aus vorrationalen Epochen ererbten Impulse génzlich
abgestorben wiren. Dall er das Wesen dieser Zivilisation im zwei-
deutigen Begriff des Kapitalismus als Stichwort rein materieller
Dynamik zusammenfassen zu konnen glaubte, zeigt die tiefste
Bruchstelle seines Denkens, das zwischen hochster Bewunderung
und tiefster Ablehnung ihrer Leistungen auf dem Hohepunkt wil-
helminischen Glanzes schwankte. Und ein gleicher innerer Zwie-
spalt kennzeichnet seine Beziehung zum Protestantismus, dessen
ethisch-sittliche «Werte» — ein Ausdruck, der allein schon die
ganze Problematik dieser Haltung enthilt — er bewahrte, dessen
religise Wurzel er aber als verdorrt betrachtete, da auch hier
die Rationalitdt, die einst vom sicheren Fundament der Heiligen
Schrift aus das Heidentum der Bilder, Riten und Traditionskulte
zertriimmerte, schlieBlich auch dieses Fundament selbst zerfressen
sollte. Es ist zutiefst diese innere Zwiespiltigkeit gegeniiber beiden
Begriffen, die Weber das Zusammenriicken von protestantischer
Ethik und Geist des Kapitalismus erméglicht und seine para-
doxale Funktionsgleichung begriindet. Uberhaupt ist es vielleicht
die Grofle und Tragik Webers — Positivist und Zweifler, univer-
saler Geist und leidenschaftlicher groB3deutscher Nationalist, der
1920 in einer fiir ihn zusammengebrochenen Welt starb —, daf3
er alle fiir ihn unlésbaren Widerspriiche seines Wesens und seiner
Epoche ruhelos bis in ihre feinsten Veréstelungen verfolgte, ohne
doch eine Antwort finden zu konnen; und es ist die Kehrseite
dieser Grofle, dall sein gewaltiges und labyrinthisches Lebenswerk
in seiner Nachwirkung nicht so sehr zur Grundlage einer Wissen-
schaft von der Gesellschaft als zur unerschopflichen Fundgrube

133




vieldeutiger und milverstandener Formeln und Schlagworte ge-
worden ist — darunter schlimmeren als das, von dem hier die
Rede ist.

All dies liegt am Rande meines Themas, doch es muBite voraus-
geschickt werden, um den komplexen Ausgangspunkt dieser Dis-
kussion verstéindlich zu machen, und es erlaubt zugleich, sozusagen
die SchluBfolgerung vorwegzunehmen. Niemand hat im weiteren
Verlauf der Auseinandersetzung den Begriff Kapitalismus in dieser
eine ganze Zivilisationsform bezeichnenden Spannweite erfalt, wie
ihn Max Weber verstand; die Fragestellung rutschte sogleich auf
die nichstunteren Stufen der Wirtschaftsordnung, der Kapital-
akkumulation oder des bloflen Profitstrebens hinab; aber gerade
aus diesem Milverstandnis erhielt das isolierte Fragment iiber
Protestantismus und Kapitalismus — das einzige, was fast jedem
Gebildeten aus Webers Werk bekannt ist — seine irritierende
Durchschlagskraft. Hétte Weber nicht in so eigenwilliger Weise
ein Kinzelmerkmal fiir das Ganze gesetzt und stattdessen seinen
Aufsatz so betitelt, wie es nach gemeinem Sprachgebrauch seinen
- Intentionen entsprochen hitte — etwa: Protestantismus und mo-
derne Gesellschaft, oder: die Reformation und der Geist der west-
lichen Zivilisation —, so hitte er damit, wenn auch in neuer
Form und mit neuen Akzenten, nur etwas ausgesprochen, was nie-
mand je bestritten hat und was kaum so viel Aufsehen erregt
hétte: daBl die Reformation eine der tiefsten geistigen Bruchstellen
zwischen mittelalterlicher und moderner Welt markiert, daB sie
ein Ferment in die abendlindische Geschichte gebracht hat, das
wir uns nicht mehr wegdenken kénnen, ohne uns zugleich die ganze
seitherige Geschichte anders denken zu miissen; daB die Reforma-
tion weit iiber den Bereich der protestantischen Kirchen und Ge-
meinden hinaus der westlichen Welt ihren Stempel aufgedriickt
hat; daB ohne Calvin weder Cromwell noch Rousseau noch die
amerikanischen Founding Fathers denkbar wiren; daB die mo-
derne Industriegesellschaft — ebenso wie die positive Wissen-
schaft, wie der Rechts- und Verfassungsstaat, wie die freie Ge-
sellschaft schlechthin — sich zuerst und am kriftigsten in den
vom Calvinismus geprigten Lindern entfaltet hat und daB zwi-
schen all diesen Aspekten der westlichen Zivilisation ein unlos-

134



barer innerer Zusammenhang besteht. Und wenn dies der Gegen-
stand der Diskussion wiire, dann konnten wir sie hier abschlieen:
diese Entwicklung ist in ihrem konkreten Ablauf der Inhalt von
vier Jahrhunderten unserer Geschichte und als solcher ein uner-
schopfliches Thema der Forschung und Reflexion, aber daf es so
ist, wissen wir alle. Und auch, daB es nicht nur so ist: daB die
Reformation nicht diese Zeitwende selbst, sondern nur eines
ihrer Elemente war, gleichzeitig und unldsbar verkniipft mit an-
dern, die gemeinsam das ganze geistige und materielle Bild der
Welt verdnderten: Humanismus, kopernikanische Revolution,
Eroberung der Weltmeere und Entdeckung neuer Kontinente, jaher
Aufstieg der Weltreiche und des Welthandels, Glanz und Chaos,
irdische Tatenlust und metaphysische Verzweiflung einer fortan
grenzenlosen, doch auch jeder Geborgenheit und jeden festen
MaBes beraubten Welt; und daB all dies kein Neubeginn aus dem
Nichts war, sondern daf} es iiberall méchtige Impulse aus der
Welt des Mittelalters selbst sind, die die Grenzen sprengen, aus
den Kreuzziigen in die spanisch-portugiesische Conquista, aus der
scholastischen Universitit in den Humanismus, aus den Kirchen-
spaltungen und Ketzerbewegungen des Mittelalters in die Refor-
mation: ist es notig, zu sagen, wie viel Mittelalter sich gerade in
Luther gegen die Verweltlichung der Medizéerkirche auflehnte?

Doch das Stichwort Kapitalismus war gefallen, und die Diskus-
sion hat sich auf diesen einen Aspekt der Beziehung zwischen
reformatorischer Lehre und Wirtschaftsgebaren eingeengt —
nicht eines durch viele Zwischenglieder vermittelten Zusammen-
hangs im Ganzen einer Zivilisationsgeschichte, sondern einer direk-
ten, ursidchlichen Beziehung zwischen religioser Doktrin und wirt-
schaftlich-praktischem Verhalten, als wire hier der rote Faden
der Geschichte gefunden, der dialektisch vom Thesenanschlag in
Wittenberg zu den FlieBbidndern von Detroit und zur Standard Oil
fithrt. Es ist kaum notig, zu sagen, dall diese ganze Auseinander-
setzung unter dem groBen Schatten von Karl Marx stand, dessen
Herausforderung — als Ansporn, Stachel und Widerspruch —
sich kein Historiker und kein Gesellschaftswissenschafter der letz-
ten hundert Jahre entziehen konnte. Auch die These Webers
selbst, die den entscheidenden Einflull der geistigen Grundlagen,

135




der Gesinnung und des religios bedingten Verhaltens auf die Wirt-
schaftsformen hervorhob, ist nur aus seiner intensiven Auseinan-
dersetzung mit Marx zu verstehen. Die Beziehung selbst blieb un-
bestritten, auch wenn sie mit jedem Beitrag als direkt oder indirekt,
geradlinig oder dialektisch anders formuliert wurde; die eigentliche
Diskussion aber glich ein wenig dem bekannten Disput iiber die
Henne und das Ei: hat die Reformation den kapitalistischen Geist
hervorgebracht oder der kapitalistische Geist die Reformation ?
Nur die zweite Version, die den Protestantismus zum «subjektiven
Uberbau», zur «Ideologie» des Kapitalismus macht, war dem hi-
storischen Materialismus gem&l, der in den Hinden mancher
biirgerlicher Historiker weit vulgirer wurde, als er es bei Marx
gewesen war. Die Reformation selbst erhielt so ihren Platz in
einem ganz bestimmten Bild des historischen Ablaufs, das im
Ganzen dem Marxschen Schema der Geschichte als Abfolge von
Klassenkdmpfen oder doch — wie bei Sombart oder Tawney —
als Auf und Ab kdmpfender sozialer Gruppen entsprach: in der
Geschichte der Neuzeit, sinnreich aufgereiht am roten Faden des
Machtaufstiegs des Biirgertums und des Niedergangs der feudalen
Ordnungen, erschien nun die Reformation als die erste biirgerliche
Revolution, und mit seiner Analyse der puritanischen Revolution
im England des XVII. Jahrhunderts als zweiter biirgerlicher Re-
volution schlug Tawney kunstreich die Briicke zur dritten und
groBten, der Franzosischen Revolution des ausgehenden XVIII.
Jahrhunderts.

Damit ist das zweite Stichwort gefallen, ein Zwilling des ersten
und ebenso schillernd und verwirrend wie das Konzept des Kapi-
talismus: Biirgertum, Bourgeoisie, biirgerliches BewuBtsein — und
sein womdglich noch ungreifbareres, hoffnungslos zu Tode strapa-
ziertes Gegenkonzept des Feudalismus. In einer Geschichtsinter-
pretation, die den handelnden und denkenden historischen Men-
schen zum seiner Funktion kaum bewuBten Instrument und Ex-
ponenten von Klassenkriaften reduziert, sind die Reformatoren zu
Wortfiihrern des aufstrebenden Biirgertums geworden, des glei-
chen, das auch der Tréger der kapitalistischen Entwicklung wurde.
Und diese Voraussetzung ist fiir eine ganze Generation von Histo-
rikern zum selbstverstdndlichen, kaum mehr diskutierten, meist

136



sogar stillschweigend hingenommenen Erklarungsprinzip geworden,
von dem bedenkenlos ausgegangen werden konnte, um von ihm
aus den verworrenen Gang der FEreignisse und der geistigen und
materiellen Entwicklungen wohlgeordnet darzustellen. So selbst-
verstindlich, dal wir fast wieder ganz von vorn anfangen miissen,
um die Geschichte der Reformationszeit und ihrer unendlich ver-
dstelten Auswirkungen aus diesem vorgefaBiten, lingst von der
historischen Vulgirliteratur und den Lehrbiichern iibernommenen
Schema zu befreien.

Denn dieses Schema ist ganz einfach nicht wahr.

Greifen wir nochmals auf den Ausgangspunkt der ganzen Dis-
kussion zuriick. Am Anfang der Weberschen These steht ein ein-
deutiger Tatbestand — nicht der Reformationsgeschichte, sondern
der vergangenen Jahrhundertwende. Ausgangspunkte der Weber-
schen These war eine Untersuchung des Soziologen Max Offenba-
cher iiber «die wirtschaftliche Lage der Katholiken und Protestan-
ten» im konfessionell gemischten, zu 609, katholischen GroBSher-
zogtum Baden, aus der sich ein iiberproportionaler Anteil der
Protestanten an Kapitalbesitz, leitenden Stellungen, aber auch an
Schulung, akademischen Berufen und qualifizierter Arbeiterschaft
ergab. Es war eine der typischen Untersuchungen aus der Pionierzeit
der deutschen Soziologie, so wie sie gleichzeitig von Offenbacher
und andern iiber den unverhiltnisméBig hohen Anteil der Juden
an kaufménnischen und intellektuellen Berufen angestellt wurden
oder wie sie Max Weber selbst einige Jahre zuvor iiber die «pol-
nische Unterwanderung» der ostdeutschen Gebiete durchgefiihrt
hatte — und die ganze Komplexitit der Personlichkeit Webers
kommt darin zum Ausdruck, daB sein erster antikapitalistischer
Zorn dem ostpreuflischen Agrarkapitalismus galt, der das deutsche
Volkstum im Osten gefihrde und untergrabe; Untersuchungen,
deren deutsche Griindlichkeit und Korrektheit untadelig bleibt,
an deren volkisch-alldeutsche Problemstellungen und SchluBfol-
gerungen wir jedoch nur mit Unbehagen zuriickdenken konnen.

Hier also war das Problem, und nun ging der Historiker auf die
Suche nach den Ursachen; was lag niher, als die Ursachen des
wirtschaftlichen Erfolgs des protestantischen Bevilkerungsteils in
der protestantischen Lehre zu suchen? Halten wir gleich fest,

137




daB3 das Ergebnis der Offenbacherschen Untersuchung iiber das
Land Baden zwar einseitig auf die wirtschaftliche Stellung der
Konfessionsteile gerichtet war, aber sogar in diesem Rahmen
nicht etwa ein einseitiges Uberwiegen «kapitalistischer Tatigkeit,
sondern eine allgemein groBere Regsamkeit und hoéhere Qualifi-
kation auf allen Gebieten, in Schulung, liberalen Berufen und
Staatsdienst wie im Unternehmertum feststellte ; eine Einseitigkeit,
die in der statischen Erhebung erst als Tendenz der Fragestellung
vorhanden war, wird also in der Weberschen Interpretation da-
durch auf die Spitze getrieben, dafl er iiberhaupt nur noch die
unternehmerischen oder «kapitalistischen» Erfolge als Problem zur
Kenntnis nimmt und alle Leistungen auf andern Gebieten still-
schweigend ignoriert. Hier wurde bereits, in guten Treuen, doch
schwerwiegend fiir den ganzen Fortgang der Diskussion, die Pro-
blemstellung verféilscht. Denn dhnliche Statistiken héitten natiirlich
fiir alle konfessionell gemischten Gebiete aufgestellt werden kon-
nen und hétten, unabhéngig von Wirtschaftsform und Wirt-
schaftsstufe, praktisch iiberall dhnliche Resultate gezeigt: denken
wir an die Schweiz mit ihrem jahrhundertelangen Nebeneinander
von — in moderner Terminologie — entwickelten und unterent-
wickelten Gebieten, deren Grenzlinien zum Teil in vorreformatori-
sche Zeit zuriickgehen, sich aber in der Folgezeit verbliiffend genau
mit den konfessionellen Grenzen deckten; gerade an diesem néchst-
liegenden Beispiel konnten wir auch bedenken, welch komplexe
Wechselwirkungen hier ineinanderspielen. Noch frappanter ist das
Ergebnis in einem Land wie Frankreich, wo eine winzige prote-
stantische Minderheit seit dem 18. Jahrhundert eine Fiihrerrolle
in Wirtschaft und Finanz, doch nicht weniger im politischen und
geistigen Leben spielt, die in geradezu groteskem MiBverhéltnis
zu ihrem zahlenméaBigen Anteil an der Bevilkerung steht, und
dies keineswegs nur im modernen Sektor des Landes, den man
den «kapitalistischen» nennen mag: gerade auch in den armen
béuerlichen Gebieten Siidfrankreichs, die seit dem 16. Jahrhundert
das Widerstandszentrum des politisch geschlagenen Calvinismus
waren, sind die protestantischen Bauern ein Adel und eine Klite
geblieben; so wie, unter ganz andern Machtverhéltnissen, aber
auch iiber deren Wechsel hinweg, im liandlichen, katholischen und

138



klerikalen Irland die kleine protestantische Minderheit die tétige
Elite geblieben ist.

Hier ist zuerst eine Mahnung zur Vorsicht vor eiligen Schlul3-
folgerungen am Platz: es gibt zweifellos eine moralische, geistige
und wirtschaftliche Rolle der dissidenten Minderheiten als Elite und
irritierender Sauerteig, die als Konstante fast iiberall, unabhéngig
vom jeweiligen Bekenntnis dieser Minderheit, zu gelten scheint:
Opportet haereses esse! Denken wir an die Juden in Mittel- und
Osteuropa, an die religiosen Minderheiten im Vordern Orient und
in Indien, deren Erfolge fiirwahr nichts mit protestantischer Ethik
zu tun haben und dennoch gewisse gemeinsame Ziige aufweisen:
es ist in jedem Fall die Antwort auf die Herausforderung recht-
licher oder sozialer Diskrimination, die zu héherer Leistung und
Disziplin zwingt oder anspornt, wenn die inneren Voraussetzungen
dazu gegeben sind. Dal} die protestantische Lehre calvinscher
Pragung dieser Leistung und Selbstdisziplin forderlicher war als
die katholische, zeigt freilich das Gegenbeispiel der katholischen
Minderheit Englands, deren #ufBlere Schicksale und Existenzbe-
dingungen fast genau die gleichen waren wie die der Protestanten
in Frankreich, die aber nie eine irgendwie vergleichbare Rolle des
wirkenden Sauerteigs in ihrem Lande gespielt hat. Gerade weil die
protestantische Lehre das individuelle Verhalten des Glédubigen
nicht unter die Sanktionen einer duBeren geistlichen Autoritit,
sondern unter die innere Sanktion des (Gewissens stellt, hat sie
ihn auch zur Existenz «im Feindesland», auBlerhalb jeder Obhut
ausgeriistet; und dal sie damit jene Tugenden der Selbstverant-
wortung, Selbstkontrolle und geistigen Unabhéngigkeit stérkte,
die man mit einem torichten Etikett als die biirgerlichen Tugenden
zu bezeichnen beliebt, das haben auch die bittersten Feinde der
Reformation den protestantischen Minderheiten bezeugt. Dazu
kommt ein weiterer, geistes- und wirtschaftsgeschichtlich gleich
bedeutungsschwerer Faktor: die protestantischen Minderheiten,
gleich welchen sozialen Rangs, waren in vielen katholischen Lén-
dern jahrhundertelang das lesekundige Bibelvolk — ein Volk der
Schrift, wie die Juden — inmitten analphabetischer Massen. Doch
wir sind nicht ausschlieflich auf solche mikrosoziologische Ver-
gleiche konfessioneller Gruppen innerhalb einzelner Lénder ange-

139




wiesen, deren Befunde stets problematisch bleiben: die Diskre-
panz der Verhaltensweisen und der «irdischen Aktivitat» ergibt
sich als dem bloBen Auge sichtbare Evidenz aus dem globalen,
staatengeschichtlichen Nebeneinander etwa des protestantischen
und des katholischen Teils der einst einheitlichen Niederlande,
das heiflt Hollands und Belgiens, deren radikal verschiedene Ent-
wicklung nach 1600 sich keineswegs aus verschiedenen natiirlichen
oder historischen Vorbedingungen ableiten 146t; und in gewaltigem,
kontinentalem MafBstab das Bild und Gegenbild des angelséchsi-
schen und des lateinischen Amerikas, dieses Schulbeispiel der mo-
dernen Entwicklungs- und Unterentwicklungssoziologie. . .

Doch hier erhebt sich eine andere Frage, die seltsamerweise in
dieser ganzen Diskussion kaum je angedeutet wurde. Die Refor-
mation fallt mitten in eine girende Zeit atemberaubender Ent-
faltung Europas auf allen Gebieten des Geistes, der Technik, der
freien Personlichkeit, der wirtschaftlichen und imperialen Expan-
sion; auf keinem einzigen dieser Gebiete 14t sich nachweisen,
daf die Reformation ein Neubeginn gewesen oder grundlegend
Neues geschaffen hatte. Alle Beispiele, die fiir die Webersche
These vorgebracht worden sind, beziehen sich auf das 18. und
19. Jahrhundert, zeitlich schon zu weit von der Reformation ent-
fernt, als daB sich ein direkter und eindeutiger Zusammenhang
mit diesem Ereignis nachweisen liefle, und alle sind eine Weiter-
filhrung dessen, was in Europa zu Ausgang des Mittelalters ange-
legt war. Im Gegenteil: gerade auf dem Gebiet der kapitalistischen
Organisationsformen hat Europa jene Entwicklungs- und Struk-
turhohe, die es im 15. und frithen 16.Jahrhundert — im «Zeitalter
der Fugger» — innerhalb der Katholizitiat erreicht hatte, wih-
rend mehr als zwei Jahrhunderten nie mehr erreicht; gerade hier
beginnt mit der Zeit um 1560 ein gewaltiger Riickschlag. War also
eigentlich die Reformation die Bruchstelle, von der aus eine neue
Entwicklung datiert? Oder war es nicht vielmehr die Gegenrefor-
mation, die iiberall da, wo sie siegte, als autoritire und totale
Reaktion gegen den hiretischen Geist den weiteren Fortgang einer
Entwicklung blockiert — oder ihren Wiederbeginn nach der gei-
stigen und materiellen Katastrophe der Glaubenskriege verhin-
dert — hat, die vorher nicht nur ganz Europa gemeinsam war,

140



sondern gerade in jenem Teil Europas seinen Mutterboden hatte,
der nun im Bann der Gegenreformation in einen eigentlichen, in-
tellektuellen noch mehr als wirtschaftlichen Todesschlaf verfiel, in
dem nur noch die kiinstlerische Prachtentfaltung im Dienst von
Thron und Altar groBartig fortbliihte? Man denke an die gewaltige
Translatio Imperiv der Wissenschaften von Italien nach England
im 17. Jahrhundert oder an die verbliiffende Abwesenheit des
katholischen Deutschland im Wiederbeginn deutscher Philosophie
und Dichtung seit dem 30jahrigen Krieg; und als Ausnahme, welche
die Regel bestétigt, die verwirrende Sonderrolle Frankreichs, das
zwar seine ldngst der eigenen Krone unterworfene katholische
Staatskirche als Instrument der absoluten Monarchie bewahrte,
das aber gerade die Gegenreformation — das Tridentinum, die
Inquisition und die Kontrolle des Klerus iiber das gesamte Geistes-
leben — necht iibernahm, das auch unter seinen Allerchristlichsten
Konigen in den Entscheidungskidmpfen des 17. Jahrhunderts im
protestantischen Lager Europas stand und das trotz Ludwig XIV.
und den Hugenottenverfolgungen viel starker vom Calvinismus ge-
prégt blieb, als seine duBere Geschichte ahnen 148t.

Es war vielleicht der phantastischste Irrtum dieser in Inzucht
und Kurzsichtigkeit verfallenen Diskussion iiber die geschichtliche
Rolle des Protestantismus, daf3 sie die andere Seite des Problems,
die geschichtliche Rolle der Gegenreformation — die ja auch eine
Reformation und auf ihre Weise das Ende der einstigen Katholizitét
war — ganz einfach iibersehen hat, als wire nicht das plotzliche
Abbrechen einer Aufstiegslinie ein noch gréferes Problem als ihr
Fortgang. Alle Grundlagen der Neuzeit, Kapital, Reichtum,
hochste Gewerbe- und Kunstentwicklung der Zeit, Weltmacht,
Welthandel und Seefahrt waren im Zeitalter der Reformation
nahezu Alleinbesitz des katholischen und katholisch gebliebenen
Europas; Italien war das unvergleichliche Zentrum der materiellen
wie der geistigen Kultur, Spanien und Portugal besaen das Mono-
pol der Kolonisation und Ausbeutung beider Indien, des gewaltig-
sten Unternehmungsfeldes und der groften Reichtumsquelle der
beginnenden Neuzeit; alle materiellen und technischen Vorausset-
zungen dessen, was wir den Aufstieg der modernen Wirtschaft
und Gesellschaft nennen, waren hier und nicht in den armlichen

141




protestantischen Randgebieten Nord- und Nordwesteuropas vor-
handen; ein Jahrhundert spéter war all dies versteinert oder ab-
gestorben. Man mag bei einem katholischen Geistesgeschichtler wie
Friedrich Heer nachlesen, welch schauerlicher Bruch die Gegen-
reformation in der Kulturgeschichte Europas war, welch todlichen
Schatten sie mit ihrem Gefolge von Inquisition und Ketzergerichten
iiber die Lénder legte, in denen sie siegte — ein Bann, aus dem diese
Halfte des Kontinents erst zwei Jahrhunderte spiter, unter der
Wirkung des antiklerikalen aufgeklarten Absolutismus oder auch
erst im Gefolge der Revolutionskriege, wieder zu erwachen begann.
In einem Teil Europas wurde damals fiir zwei Jahrhunderte ein
intellektuelles Ferment mit Stumpf und Stiel ausgerottet, das am
Vorabend der Reformation in ganz Europa wirksam gewesen war,
und damit jenes Existenzminimum einer freien Gesellschaft, ohne
das weder geistige noch industrielle Pioniere, weder wissenschaft-
liche Forschung noch wirtschaftliche Entfaltung mdglich waren,
ausgetilgt. Hier liegt ein historischer Tatbestand vor, den man zur
Karikatur verfalscht, wenn man ihn aus der Maulwurfsperspektive
auf ein wirtschaftliches Phinomen reduziert; und selbst in dieser
Perspektive wire das Problem vielleicht das gewesen, dal die
Reformation im freien Teil der Niederlande erlaubt hat, das groBe
Erbe gewerblicher und kaufménnischer Leistung weiterzufithren
und zu mehren, das im spanischen Teil der Niederlande unterging,
nicht aber, daf} sie es hervorgebracht hat; denn Ruhm und Glanz
Amsterdams ist nichts anderes, als was zuvor Ruhm und Glanz
Antwerpens gewesen war. Es ist gewil} eine legitime Aufgabe, aus
diesem komplexen und doch so eindeutigen Gesamtbild eine ein-
zelne Entwicklungslinie — die Ausbildung der modernen Markt-
und Wettbewerbswirtschaft in Nordwesteuropa — als Gebiet der
Spezialforschung herauszulosen ; mit meiner Geschichte der « Banque
protestante en France» habe ich an einem Sonderfall nichts anderes
versucht. Doch zu glauben, damit das Wesen der Reformation
und ihrer Auswirkungen erfal3t zu haben, ein Bankhauptbuch oder
eine Firmenbilanz zu schwenken und zu sagen: dies ist die Quint-
essenz der Predigt Calving — das ist schlechthin Unfug, und der
Wirtschaftshistoriker hat dagegen nicht weniger zu protestieren
als der Theologe.

142



Dafl die Soziologen und Sozialhistoriker, die diese Diskussion
fithrten, keine Theologen waren, ist ihnen kaum zum Vorwurf zu
machen; dall sie von der reformatorischen Lehre nur bruchstiick-
hafte und von der Gegenreformation anscheinend gar keine Kennt-
nis hatten, oder daf sie nicht zu wissen schienen, wie dhnlich das
Problem der Gnadenwahl — theologische Formulierung des un-
auflésbaren Problems von Vorbestimmung und Freiheit — in der
protestantischen und der katholischen Theologie gestellt wurde,
und sich deshalb begeistert in recht dilettantische Psychoanalysen
der Calvinschen Pridestinationslehre als Lehre von der Rechtfer-
tigung durch den Erfolg stiirzten, ist freilich schlimm genug. Doch
vielleicht verhdngnisvoller war die Fahrlissigkeit und Kritiklosig-
keit, mit der das sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Belegmaterial
dieser Thesen zusammengewiirfelt wurde; wobei wir uns freilich
erinnern miissen, dafl die Wirtschafts- und Sozialgeschichte der
Neuzeit erst seit kurzem den Kinderschuhen zu entwachsen be-
ginnt. Kin guter Teil der geistreichsten Thesen in diesem Disput
fallt ganz einfach deshalb dahin, weil ihre Autoren — wobei
leider auch groBe Namen wie Sombart und Tawney nicht auszu-
nehmen sind — weder vom kanonischen Wirtschaftsrecht noch von
den einfachsten Grundmechanismen des damaligen Bankwesens,
des Wechselrechts und des Zahlungsverkehrs irgendeine genaue
Kenntnis hatten und beispielsweise mit der nie iiberpriiften Vor-
stellung arbeiteten, die Tatigkeit der Bankiers des 17. oder 18.
Jahrhunderts habe darin bestanden, Geld auf Zinsen zu leihen —
womit dann freilich alles einfach schien: Aha, Calvin hat den Zins
erlaubt, daher der Kapitalismus... Es ist hier nicht der Ort zu
bankgeschichtlichen Erorterungen, die sehr weit in die unheim-
liche Komplexitit der Geldwirtschaft jener Zeit fithren wiirden;
es geniigt die Feststellung, dall die protestantischen Bankiers, deren
Schliisselstellung im europaischen Wirtschaftsleben zu Ende des
18. Jahrhunderts die Phantasie so vieler Historiker beschaftigt
hat, keineswegs Geldleiher waren, sondern die spezialisierten Ver-
mittler des internationalen und sogar interlokalen Zahlungs-
und Wechselverkehrs, und dal} ihre Tatigkeit sich technisch und
materiell in keiner Weise von der ihrer katholischen Kollegen
unterschied: das kanonische Zinsverbot spielte dabei nicht die

143




geringste Rolle, weil es auf diesem Gebiet iiberhaupt nie Anwen-
dung gefunden hatte. DaBl im 17. Jahrhundert holléndische, eng-
lische und besonders erfolgreich hugenottische Bankiers an die
Stelle der bisher allmichtigen italienischen und oberdeutschen
traten, hangt viel weniger mit einer neuen Banktechnik als mit
der fortschreitenden Verschiebung der Handelszentren nach Nord-
westeuropa zusammen; und was insbesondere die Hugenotten be-
trifft, war es viel weniger die Lehre Calvins als ihr Gruppenschicksal,
ihre Zugehorigkeit zu einer iiber ganz Europa und Amerika ver-
sprengten Fliichtlingsgemeinde, was sie zur «internationalen Kor-
respondenz», das heillt wnier anderem zur Banktétigkeit, «prade-
stinierte», die ihrem Wesen nach eben internationale Korrespon-
denz war: das ist nicht mehr ein Kapitel der Religions- oder
Konfessionsgeschichte, sondern der sehr neuen Wissenschaft der
historischen Gruppensoziologie. Denn als soziologisches Problem
existiert die «protestantische Hochfinanz» (eine Benennung, die
selbst schon historischer Dilettantismus iibelster Sorte ist) nur in
katholischen Léndern, eigentlich nur in Frankreich; es ist der
Skandal der erfolgreichen Minderheit, der Aufmerksamkeit und
Zorn der Mehrheit erregt.

Doch das sind untaugliche und anachronistische Kronzeugen
einer unhaltbaren These. Die Reformation als Ideologie des auf-
strebenden Kapitalismus? Fragen wir doch den erstbesten Mittel-
schiiler nach den Namen groBer Vertreter des Handels-, Manu-
faktur- und Bankkapitalismus der Reformationszeit; jeder kennt
sie: die Medici und die Fugger. Die Medizder, die Bankiers der
romischen Kurie gewesen und inzwischen selbst Papste geworden
waren: es ist der Sohn Lorenzo des Préichtigen, Leo X.,dem Luther
gegeniiberstand; und Jakob Fugger, die festeste Stiitze von Kaiser
und Papst im Kampf gegen die Reformation, Bankier der Kurie
fir ganz Mittel-, Nord- und Osteuropa, der — nach dem Wort
eines venezianischen Gesandten — mit Bischofswiirden und Ab-
teien Handel trieb «wie mit Melonen und Pfefferniissen», der die
fiir sein Geschédft wichtigen Bischofssitze Deutschlands, Polens
und Ungarns mit seinen Neffen und denen seiner Geschéaftspartner
besetzte, die Finanzgeschafte der Kirche, das Eintreiben der Ser-
vitien, Annaten, Dispense, Kreuzzugs- und Peterspfennige und

144



den Handel mit dem ewigen Seelenheil im modernsten Stil einer
Welthandelsfirma leitete und den Gnadenschatz der Heiligen
schlieBlich in eigener Regie als unbegrenzt vermehrbares Papier-
geld mit metaphysischer Golddeckung in Umlauf setzte. Der un-
mittelbare Anlafl der Reformationsbewegung wenigstens ist hi-
storisch eindeutig klar und 146t sich nicht weginterpretieren:
Luthers Revolte gegen Rom war eine Revolte gegen die Korruption
der Kirche und zugleich ein Aufruhr gegen die grofen Kapital-
méichte seiner Zeit, die ihre festeste Stiitze und ihre fetteste Weide
im Stuhl Petri gefunden hatten. Die Reformation, so weit sie sich
auf die Ordnung dieser Welt bezog, war auch und sehr ausdriicklich
ein Aufrubr gegen den Mammon und den Kult des Goldenen
Kalbes — modern ausgedriickt: der Ausbruch einer seit langem
schwelenden, alle Volksschichten erfassenden antikapitalistischen
Bewegung. An jenem gleichen Reichstag zu Worms, vor dem
Luther in die Schranken trat, war das zweite Haupttraktandum
die von allen Seiten geforderte Reichsgesetzgebung gegen Handels-
monopole, Kartellgesellschaften, Aufkauf und Wucher, gegen all
jene Praktiken, fiir die das Fuggersche Handels- und Bankhaus
reprisentativ war; wenn wir so sagen diirfen: die erste Antitrust-
gesetzgebung der Geschichte, die dann am Veto Karls V. scheiterte
— des Kaisers, der, wie ihm Jakob Fugger mit diirren Worten in
Erinnerung rief, seine Kaiserwahl den vom Fuggerschen Bankhaus
vorgestreckten und noch nicht zuriickbezahlten Bestechungsgel-
dern verdankte. Man lese Luthers und Huttens Brandreden gegen
die Monopole und Kapitalgesellschaften, gegen die Wechsler, die
ihre Tische im Tempel errichtet haben, gegen die Wucherer, die
der Witwen Héuser fressen: hier sind, erstmals im abendldndischen
Christentum, Geist und Sprache der alttestamentarischen Prophe-
ten wieder auferstanden, denen das gottliche Gebot der Gerechtig-
keit nicht eine Jenseitsverheilung, sondern eine in dieser Welt
gestellte Forderung ist.

Dieses Wiederauftauchen der alttestamentarisch-prophetischen
Tradition, die in der romischen Kirche wihrend eines Jahrtausends
so vollig unter dem heidenchristlich-romisch-imperialen Erbe ver-
schiittet worden war, im christlichen Bewulltsein der Reforma-
tionszeit ist ein geistesgeschichtliches Ereignis von umfassender,

145




alle Gebiete des privaten und offentlichen Lebens, ja die tiefsten
Strukturen der Sprache ergreifender Bedeutung: die Grundakzente,
die aus jahrhundertelangem Umgang mit der Volksbibel im Eng-
lischen und Deutschen nachklingen — und die auch im Franzosi-
schen des 16. und 17. Jahrhunderts méchtig mitklangen, ehe die
autoritdre Sprachregelung der Zeit Ludwigs X1IV. sie ausrottete —,
sind den romanischen und slawischen Sprachen so fremd, daf3 alle
Ubersetzungskunst ihnen etwa Shakespeare oder Milton nicht
mundgerecht machen kann. Wir wissen, dafl den franzosischen
Hugenotten und den englischen und schottischen Puritanern der
Kampfzeit das Alte Testament niher stand und sie unmittelbarer
inspirierte als das Neue; wir sehen es aus den fremdartigen alt-
judischen Namen, auf die sie ihre S6hne und Tochter tauften, aus
den Psalmen und Prophetenstellen, die ihre Briefe, Predigten und
Manifeste wie berauschender Wein durchtrianken, aus der selbst-
verstdndlichen Interpretation ihrer eigenen Zeit mit den leiden-
schaftlichen Gestalten und Bildern der Geschichte Israels, ob sie
gegen den Glaubensfeind die Fliiche der Propheten schleudern,
iiber den Papst als Baalspriester oder Nebukadnezar, die Konigin
der Bartholoméusnacht als Isabel, den Konig Karl I. als Rehoboam
den Zorn Gottes beschworen, ob sie in Verfolgung und Verbannung
wehklagend an den Wassern Babylons sitzen oder nach gewonne-
ner Schlacht, wie Cromwell nach Marston Moor, einen Siegespsalm
Davids anstimmen. «Ich hasse eure Feste, und eure Festversamm-
lungen mag ich nicht riechen! Schaffe von mir hinweg den Larm
deiner Gesinge! Das Spiel deiner Harfen mag ich nicht horen!
Aber es strome das Recht wie Wasser und die Gerechtigkeit wie
ein nie versiegender Bach!» — dieser Zornesausbruch des Propheten
Amos faflt den ganzen Geist der Reformation zusammen. All das
war nicht literarische Allegorie, sondern eifernder Ernst; die
Soziallehren Zwinglis und Calvins, aber auch die revolutionére
Haltung der Hugenotten, der Niederlinder und der Puritaner sind
von alttestamentarischem Geist génzlich erfiillt; in den Biichern
Israels fanden sie ihre Vorbilder, die gemeinen Leute und Vieh-
hirten, die von Angesicht zu Angesicht mit ihrem Gott redeten
und haderten, die Richter, Propheten und Volksfiihrer, die gegen
ungerechte Fiirsten und falsche Priester aufstanden und fiir die

146



nicht Frommigkeit allein, sondern Gerechtigkeit und Heiligung
dieser Welt der Auftrag der Kinder Gottes war. Es bedarf keiner
subtilen Interpretationen der calvinischen Gnadenwahl und keiner
Psychanalyse der protestantischen Vereinsamung, wie es im Ge-
folge Max Webers so viel geiibt wurde, um das calvinistisch-
puritanische Selbstgefiihl des erwihlten Volkes zu verstehen: es
entsprang spontan dieser Identifizierung mit dem historischen
Volk Gottes der alten Biicher, die ihre tigliche Lektiire und gei-
stige Nahrung waren; sie ist es mehr als jede theologische Unter-
scheidungslehre, die aus dem Calvinismus ein anderes Christen-
tum machte, als das romische es war. Und mit dieser Identifizie-
rung ist ein Stiick jenes altjiidischen prophetischen Geistes, der
nicht auf Jenseits und Innerlichkeit, sondern auf Recht und Ge-
rechtigkeit in dieser Welt gerichtet war, machtvoll in die Neuzeit
auferstanden, ein Ferment politischen Wollens und Handelns,
das seinen Stempel allen Kémpfen um Verfassungs- und Rechts-
staat der modernen Welt aufgeprigt hat.

Und es ist nicht wahr, dall diese Revolution eine biirgerliche
oder stddtische Klassenbewegung war; das ganze Zeugnis der Ge-
schichte widerlegt diese im Nachhinein aus der Gegenwart riick-
wirts konstruierte Behauptung. Wenn die Reformationsbewegung
in Deutschland wie in Frankreich groBe Teile aller Volksschichten,
darunter auch des gebildeten stddtischen Biirger- und Beamten-
tums ergriff, so wissen wir doch, daB sie noch viel breiter und ele-
mentarer die Bauernschaft und, in politischer Hinsicht weit ge-
wichtiger, den Adel mit sich riB; in Frankreich stiitzte sich die
katholische Liga im Kampf gegen die Reformation bezeichnender-
weise gerade auf die hauptstidtische Masse. Und eine in den letzten
Jahren in England recht leidenschaftlich durchgefiihrte Neuiiber-
priifung der puritanischen Revolution hat die Geschichtsinterpre-
tation Richard Tawneys und seiner Schiiler, die diese in der Crom-
wellschen Republik gipfelnde Bewegung als biirgerliche Revolution
darstellten, unbarmherzig in Triimmer gelegt: das stidtische, han-
del- und gewerbetreibende Biirgertum hat in diesem Riesenkampf
um Freiheit der Person, Unabhingigkeit der Justiz und Kontroll-
gewalt des Parlaments keine irgendwie nennenswerte Rolle ge-
spielt und keinen seiner Fiihrer geliefert; die Tawneysche Analyse

147




der «Sozialrevolution des 17.Jahrhunderts» hat sich sogar in ihren
scheinbar niichternen Daten als unhaltbar erwiesen, und die ganze
Konstruktion beruhte zuletzt auf dem hochst willkiirlichen Kunst-
griff, dem englischen Landadel, der Gentry der Cromwell-Zeit,
einen im Gegensatz zum Hofadel «biirgerlich-kapitalistischen
Geist» zuzuschreiben — ein Verfahren, mit dem ungefahr jede
klare historische Gegebenheit nach Bedarf und Belieben ins Ge-
genteil umgedeutet werden konnte.

Hiiten wir uns iiberhaupt, soleichthin zu sagen: Die Reformation
war dies oder das — eine biirgerliche, eine feudale, eine proleta-
rische, eine nationalstaatliche oder staatskirchliche Revolution, wie
es gerade in unser Schema paft. Sie war alles das und dariiber
hinaus eine alles erfassende Zeitwende. Was die Reformation war
und sein wollte, 148t sich nicht nach riickwirts aus dem ablesen,
was dann aus den protestantischen und reformierten Einzelkirchen
und Sekten wurde: diese sind das Ergebnis ihres Scheiterns als einer
zunichst die ganze abendlédndische Christenheit umfassenden gei-
stigen Bewegung, ihres Scheiterns als Versuch, die eine christliche
Kirche in ihrer Ganzheit zu re-formieren, nach der Reinheit des Worts
neu aufzurichten. Uber die Notwendigkeit und Dringlichkeit dieser
Reform, wenn nicht iiber das einzelne ihrer Formen, hatte am Vor-
abend der Reformation eine Ubereinstimmung der intellektuellen und
moralischen, geistlichen wie weltlichen Eliten aller Nationen und
Stinde bestanden. DalBl diese Reform der eimen Kirche dann im
schauerlichen Kampf der Reformation und Gegenreformation in
Einzelreformationen zersplitterte und die Einheit der westlichen
Christenheit daran zerbrach, mit diesem Skandal hat sich fast
zwei Jahrhunderte lang auf beiden Seiten niemand abgefunden:
noch die Leidenschaft der Konfessionskriege und der gegenseitigen
Verfolgungen zeugt von dieser erbitterten Weigerung, die Tren-
nung als vollzogen hinzunehmen. In diesem gewaltigen Drama
von einheitlich gewollter Kirchenreform und tatséchlich erfolgter
Kirchenspaltung laufen viele Féiden zusammen und wieder aus-
einander, und es ist grober Unfug, es auf eine einheitliche Entwick-
lungslinie reduzieren zu wollen. Die erste und grundlegende Unter-
scheidung, die zum Verstdndnis der Reformation in ihrer Wirk-
lichkeit als historisches Ereignis getroffen werden mul, ist die

148



zwischen der religidsen, auf Dogma und innere Kirchenverfassung
zielenden Reform, in der alle Reformbestrebungen und ketzeri-
schen Bewegungen seit dem Mittelalter, aber auch alle Auseinander-
setzungen zwischen konziliarer und pépstlicher Autoritat zusam-
menlaufen, und der kirchenpolitischen Entwicklung anderseits, in
der ebenfalls alte, doch ganz anders gerichtete Entwicklungslinien
weiterlaufen: die grofe Auseinandersetzung zwischen weltlich-
fiirstlicher und geistlich-klerikaler Macht, die im Investiturstreit,
im Triumph des franzosischen Konigtums iiber die pépstliche
Macht unter Philipp dem Schénen und im groflen Schisma des
14. Jahrhunderts ihre Hohepunkte erreicht hatte, die aber in allen
katholischen Léndern bis in neueste Zeit weitergegangen ist.

Hier trennen sich auch die Wege der Reformationen. Der grof3-
artige religivse Impuls des Luthertums wurde auf lange hinaus
verschiittet und im Innersten gebrochen durch die Unterwerfung
unter landesfiirstliche Kirchenpolitik und Kirchenhoheit; kirchlich,
politisch und auch wirtschaftlich war die Reformation in Nord-
deutschland, in den skandinavischen Lindern und in ihrem ersten
Akt auch im England Heinrichs VIII. ein Raubzug der Fiirsten
und des Adels auf die Kirchengiiter und Pfriinden, in Skandinavien
zunichst ohne jede vorhergehende religits-reformatorische Be-
wegung, die erst nach vollzogener landesherrlicher Konfiskation
der Kirche in Gang gebracht wurde; ein Raubzug, unnétig zu
sagen, nicht des Biirgertums, sondern des Hofs und des Adels.
Erst die folgenden Wellen der schottischen und puritanischen Re-
volution brachten im Kampf gegen anglikanische Staatskirche
und Krone nach der nur kirchenpolitischen auch die religitse
Reformation zum Siege. Die weltgeschichtliche Bedeutung des
Calvinismus ist gerade, daf3 in ihm, von kirchenpolitischen Riicksich-
ten und landesherrlichen Usurpationen fast unbelastet, der religios-
reformatorische Impuls in seiner Reinheit zum Zuge kam; daB es
den Calvinisten vorbehalten war, durch die Reformation nicht ein-
fach ihren Kirchenherrn und ihren Klerus zu wechseln, sondern
fortan «keinen Herrn auBer Christus» iiber ihre Gemeinde mehr
anzuerkennen.

Calvin, der einzige Systematiker unter den Reformatoren, be-
reits der kampfgehérteten zweiten Generation zugehérig, Zeitge-

149




nosse und Gegenspieler des Ignatius von Loyola und der sich or-
ganisierenden Gegenreformation, geistiger und politischer Fiihrer
der gegen die Staatsgewalt kimpfenden reformierten Minderheiten
ganz Europas von Ungarn und Polen bis Schottland, ist der Revo-
lutiondr unter den Reformatoren, und bei ihm kommt erst ganz und
elementar diese alttestamentarisch-prophetische Leidenschaft zum
Durchbruch, Wort und Handeln, Lehre und praktisches Leben,
Glauben und Politik in Ubereinstimmung zu bringen. Er hat den
nur vor Gott und dem eigenen Gewissen verantwortlichen, das
heilt den freien und selbstverantwortlichen Menschen calvinistisch-
puritanischen Typus geschmiedet und die selbstverantwortliche
calvinistische Gemeinde geschaffen, die sich keiner menschlichen
Autoritit beugt und fiir die die Trennung vom Staat immer da
selbstverstiandlich ist, wo nicht, wie im alten Genf oder in den
Puritanersiedlungen Neuenglands, Gemeinde und Staat selbst iden-
tisch sind. Von Genf, dem Jerusalem des neuen Gottesvolks, ist im
wahrsten Sinn eine Weltrevolution ausgegangen: was dem so wenig
romtreuen franzosischen Absolutismus die Calvinisten, diese flei-
Bigen und niitzlichen Untertanen, so unertréglich machte, war
nicht ihre Religion, sondern das, was die franzosischen Intendanten
und Gouverneure mit Recht ihren «unverbesserlich republikani-
schen Geist» nannten. Und dieser freie, sich selbst und seinem
eigenen Gewissen verantwortliche und — im Gegensatz zur luthe-
rischen Innerlichkeit — in der Welt aktive Mensch ist weit {iber
den Bereich der calvinistischen Diaspora und weit iiber die Epoche
urspriinglicher Glaubensintensitdt hinaus ein Sauerteig der abend-
landischen Welt geworden, der aktivste Triger jener Entwicklung
zur modernen westlichen Gesellschaft, von der das, was in unserem
Thesenstreit moderner Kapitalismus heil3t, nur ein Aspekt ist. Die
Gefahren und Irrwege dieser Freiheit kennen wir, und auch die
Abstiege der Selbstverantwortlichkeit in Selbstgerechtigkeit und
Herzensverhdrtung und die schauerliche Niichternheit, die den
Protestantismus auszeichnen kann; in der groBlen Diskussion, die
Weber ausloste, kam viel protestantische Selbstkritik zum Aus-
druck — ja sie war vielleicht das Grundelement jener ganzen De-
batte iiber ein halbes Jahrhundert hinweg, das an der Zukunft
der freien Gesellschaft und des freien Individuums verzweifelte.

150



Doch wie immer wir die Gefahren dieser vom Geist der Calvin-
schen Reformation ausgegangenen Befreiung des selbstverantwort-
lichen Menschen beurteilen, ob wir sie als Segen oder — wie schon
einmal in der Romantik im Angesicht der Franzdsischen Revolu-
tion — als Fluch betrachten: hier auf jeden Fall, in der Befreiung
des Menschen aus geistiger Unterténigkeit und Menschenfurcht,
liegt die wahre und tiefe Beziehung zwischen Calvinismus und
moderner Wirtschaftsgesellschaft, die gleiche wie zwischen calvi-
nisch-rationaler Religiositdt und positiver Wissenschaft, die gleiche
wie zwischen calvinischer Gemeinde und moderner Demokratie.
Alles andere ist Beiwerk. Denn daf} all dies unzertrennlich zu-
sammengehort, das wenigstens wissen wir heute wieder besser, als
es Karl Marx und als es noch die Gesellschaftskritiker des Anfangs
unseres Jahrhunderts wufiten, denen die politischen und geistigen
Voraussetzungen der modernen Wirtschaftsgesellschaft so selbst-
verstdndlich schienen, dal} sie aufgehort hatten, dariiber nachzu-
denken.

All dies sind eigentlich alte und sattsam bekannte Dinge, und
vielleicht gleicht dieser Beitrag mehr einem puritanischen gun-
powder sermon als einem wirtschafts- und sozialgeschichtlichen
Diskussionsvotum. Doch gerade das sattsam Bekannte war in
Gefahr geraten, vergessen zu werden. Es hat ein halbes Jahrhun-
dert lang fiir den Historiker als naiv und altmodisch gegolten, so
einfache Dinge als Tatsache hinzunehmen wie dieses, dafl die Re-
formation dem Skandal der Kirche entsprang und daB es den
Reformatoren um das Wort Gottes ging; es war modern, besser
zu wissen, was die Beweggriinde und Absichten der historisch
Handelnden waren, als sie selbst es zu wissen glaubten; mochten
sie glauben, fiir die Wahrheit oder fiir das Recht oder fiir die Frei-
heit, wie sie sie verstanden, zu kiimpfen, der am historischen Ma-
terialismus geschulte Soziologe sagte ihnen auf den Kopf zu, daB3
sie Klasseninteressen vertraten, und was sie selbst sagten und ta-
ten, spielte dabei keine Rolle: Ignatius von Loyola war ein Expo-
nent des Feudalismus und Calvin ein Exponent des Biirgertums.
Es handelt sich nicht darum, nun wieder hinter den historischen
Materialismus zuriickzugehen und auf die Erforschung der mate-
riellen Geschichte zu verzichten, auf die er die Historiker so nach-

151




driicklich gestofen hat; es geht darum, die unertrédgliche Vermen-
gung aller Kategorien und den Schematismus des primitiven Klas-
senkonzepts zu iiberwinden und vor allem auch das wieder zu wis-
sen, was die angeblich so naiven liberalen Historiker vor hundert
Jahren schon wullten, weil es mit bloBen Augen zu sehen ist: dal
das grofle Drama der Geschichte doch etwas anderes ist als ein
Drama wirtschaftlicher Interessen- und Gruppenkonflikte.

% %
#*

Erst wenn diese Gesamtperspektive wieder gewonnen ist, kann
auch die Diskussion iiber «Calvinismus und Kapitalismus» an
ihren legitimen, durchaus zweitrangigen Ort geriickt und in ihren
Ergebnissen gewlirdigt werden. Mit den darin vorgebrachten Ein-
zelthesen habe ich mich im Vor- und Schluwort meiner « Banque
protestante en France» ausfiihrlich auseinandergesetzt; es ist hier
nicht moglich, diese Erorterungen zu wiederholen, die nur im Zu-
sammenhang der konkreten wirtschaftsgeschichtlichen Analyse der
Gefahr falscher Verallgemeinerungen und Vereinfachungen ent-
gehen konnen. Nur ein wesentlicher Punkt kann hier noch in
aller Kiirze hervorgehoben werden. Was als Soziallehre Calvins
bezeichnet wird, ist in keinem geschlossenen Lehrgebdude zu fin-
den, sondern nur aus weit verstreuten AuBerungen in seinen
Predigten und Kommentaren herauszulesen, und es ist nie etwas
anderes als Bibelkommentar — doch Bibelkommentar im steten
Blick auf die Existenznote und moralischen Probleme der verstreu-
ten calvinistischen Gemeinden und seiner belagerten Stadt Genf,
deren verantwortlicher Fiihrer und Ratgeber er war; und auch
hier bot der Riickgriff auf die Heilige Schrift die Moglichkeit einer
radikal kritischen Uberpriifung der traditionellen Schulmeinungen.
Nicht bei Luther, eher schon beim Staatsmann und Politiker
Zwingli, umwélzend aber erst bei dem juristisch und humanistisch
geschulten, systematischen Denker Calvin vollzieht sich der grofle
Bruch mit der mittelalterlichen Soziallehre der katholischen Kirche.

Die katholische Scholastik, die in ihren Wirtschafts- und Sozial-
lehren in starrer Wort- und Autorititsglaubigkeit vollig auf Ari-
stoteles fullte, hat dogmatisch stets an der Naturalwirtschaft als

152



der «natiirlichen» und damit gottgewollten Wirtschaft festgehalten
— an der patriarchalischen, autarken gutsherrlichen Haushaltungs-
wirtschaft, die bei Aristoteles die Okonomie schlechthin ist, im
Gegensatz zur Markt- und Tauschwirtschaft, die er als Chrema-
tistik, als Geld- oder Erwerbswirtschaft bezeichnet und verurteilt.
Im Grunde hat die ganze Diskussion um Calvinismus und Kapita-
lismus wenig anderes gemeint: das Wort Kapitalismus steht fiir
die Chremastik, und das ungenannte, idealisierte Gegenbild ist die
patriarchalische, «natiirlichey Gutswirtschaft mit ihrer «natiirli-
cheny hierarchischen Ordnung von Herr und Knecht, Eigentiimer
und Leibeigenen, Monarch und Untertanen, die das Gesellschafts-
bild des Mittelalters war. Diese scholastische Wirtschafts- und
Soziallehre und das von ihr geschaffene kanonische Recht war seit
dem Hochmittelalter der Wirklichkeit nirgends mehr gewachsen;
es war den Doctores der Scholastik und des kanonischen Rechts
nie moglich, den Handel, die stidtische Erwerbs- und Marktwirt-
schaft, den Geld- und Wechselverkehr, kurz irgendeines der bewe-
genden Elemente der neuen, nichtfeudalen Wirtschaftsentwick-
lung organisch in ihre Lehre einzugliedern; das Resultat war jene
bis ins 18. Jahrhundert fortvegetierende Spétscholastik, in der
kein Wort mehr seinen geraden Sinn hatte und in der sich Spitz-
findigkeit und docta ignorantia den Rang streitig machten; dog-
matisch wurde eisern an der Verurteilung jeder gewinnbringenden
Titigkeit festgehalten und das Barmherzigkeitsgebot — mutuum
date nihil inde sperantes: gebet, ohne etwas wiederzuerwarten —
unentwegt auf Markt und Kauf, Preis und Lohn, Uberseehandel
und Kapitalverkehr angewandt; was praktisch nichts anderes be-
deuten konnte, als daB eben das ganze nichtagrarische Wirtschafts-
leben ein unchristliches Leben in Siinde war und, weil das Barm-
herzigkeitsgebot sich nun einmal nicht als Marktordnung anwen-
den lieB, in ohnméchtiger Abdankung der Siinde iiberlassen wurde.
Praktisch war diese Abdankung lingst erfolgt, und die Traktate
der Kirchenlehrer iiber Handel, Wechselrecht, Lohn und Preis
waren lang vor der Reformation zur leeren Kasuistik geworden,
in denen es nur noch Ausnahmen, aber keine Regel mehr gab;
und die folgerichtige Praxis war das intellektuelle, moralische und
rechtliche Chaos, in dem eben alles erlaubt war, weil alles ohnehin

153




Siinde war, und in dem all die Blasphemien des Banco del Santo
Spirito und der Fuggerschen AblaBinflation mit dem Gnadenschatz
der Heiligen als Deckungskapital ungehindert bliihten. Doch fiir
einen Theologen schien es schlechthin unmdéglich, ein neuer Siin-
denfall, die Unanwendbarkeit des Barmherzigkeitsgebots als
Volkswirtschaftsreglement, Tarifordnung oder Obligationenrecht
einzugestehen ; in diesem Punkt war auch Luther noch Scholastiker.
Calvins Bruch mit diesem scholastischen Lehrgebdude war in erster
Linie ein schmerzhafter Akt intellektueller Redlichkeit und Klar-
heit, im Einklang mit dem Wahrheitsimpuls der Reformation,
Lehre und Leben, Wort und Tat wieder in Ubereinstimmung zu
bringen. Wie schmerzhaft dieser Schritt war, sehen wir daran, wie
Calvin voll Skrupeln und Furcht vor den Folgen seine Uberle-
gungen iiber Zins und Kredit nicht in offentlicher Verkiindung,
sondern nur im vertrauten Briefwechsel auszusprechen wagte;
doch auf seine Autoritit konnten sich die Genfer Behérden acht
Jahre nach seinem Tod berufen, als der Strom franzésischer
Glaubensfliichtlinge nach der Bartholoméusnacht die kleine Stadt
mit Menschen fiillte, die aller Habe beraubt, doch keine Bettler
waren, sondern tiichtige und stolze Menschen, und die nicht nach
Almosen verlangten, sondern nach einem mit Zins und Zinseszins
riickzahlbaren Anfangskredit zum Wiederaufbau ihrer Existenz:
hier hatte sich in der Not der Zeit der klassische Schulfall fiir die
wirtschaftliche und zugleich ethische Rechtfertigung des Produk-
tivkredits und fir die klare Unterscheidung zwischen Zins und
Wucher ergeben. Denn, weil gerade dieser Punkt immer wieder,
und meist in unséiglicher Verworrenheit, durch die Diskussion
spukt, muB hier immerhin gesagt werden, daf die Toleranz der
katholischen Kirche gegeniiber dem Wucher, nicht eine still-
schweigende, sondern eine offizielle und ausdriickliche Toleranz,
seit Jahrhunderten grenzenlos gewesen war, und daf gerade auch
in Genf nicht Calvin den Wucher erlaubt hat, sondern anderthalb
Jahrhunderte vor Calvin der bischofliche Stadtherr Adhémar
Fabri in seinem berithmten Privileg fiir die Genfer Messen, in dem
jedermann, der diese Messen besuchte, Mann oder Frau, Kleriker
oder Laie, das Recht zu unbeschrinktem Wucher (usura) und bi-
schoflicher Schutz gegen jede diesbeziigliche Klage oder Belisti-

154



gung zugesichert wird. Calvin hat in Genf nicht den Wucher ein-
gefiihrt, er hat den Wucher abgeschafft, indem er endlich die
klare Unterscheidung zwischen dem Zins fiir produktiv angelegtes
Kapital und dem fremde Not ausbeutenden parasitdren Wucher
vollzog und den ersten unter strengen Reglementen zuliel, den
zweiten unter Verbot und Verfolgung stellte; und jeder Wirt-
schaftshistoriker weill, dal in den Jahrhunderten bis zur Fran-
zosischen Revolution, die endgiiltig auch im katholischen Europa
den Bann des kanonischen Rechts brach, der Unterschied zwischen
protestantischen und katholischen Lindern Europas nicht der war,
daB in den ersten auf Zinsen und in den andern zinsfrei gelichen
wurde, sondern dall in den ersten die Billigkeit des anerkannten,
offentlich geregelten und prézis definierten Kapitalzinses ein we-
sentlicher Faktor des wirtschaftlichen Aufschwungs war, wihrend
in den Laéndern kanonischen Rechts der Wucherzins fiir Kapital-
darlehen eines der Haupthindernisse der wirtschaftlichen Entfal-
tung blieb.

Es wire ein gewaltiges Thema, die volle, keineswegs nur wirt-
schaftliche, sondern auch intellektuelle Tragweite dieses Bruchs
mit der scholastischen Tradition darzustellen; mit der rationalen
Legitimierung der Kapital- und Zinsrechnung, die erst den Ko-
effizienten Zeit in die Wirtschaftsrechnung einfiihrt, ist rationales
Wirtschaftsdenken iiberhaupt erst moglich geworden. Doch, ein-
facher und in Calvinscher Formulierung gesagt: erst die Unter-
scheidung zwischen dem Gebiet des privaten, freiwilligen, dem
christlichen Gewissen anheimgestellten Verhaltens gegeniiber
menschlichem Elend und Ungliick, fiir das das Barmherzigkeits-
gebot der Bergpredigt gilt, und dem Gebiet der wirtschaftlichen
Erwerbstatigkeit, fiir das das irdische, in positivem Recht und
Gesetz festzulegende Gebot der Redlichkeit, RechtmaBigkeit und
Billigkeit gilt — la loi d’équité, wie Calvin sagt —, erst diese Unter-
scheidung hat es moglich gemacht, die condition humaine, die ma-
terielle Existenzsorge des Menschen, aus dem generellen und unter-
schiedslosen Fluch der Siindigkeit zu erldsen, der dann einfach das
Diesseits der Siinde iiberlifit, und stattdessen an diese Welt, in
welcher der Mensch zu leben und zu handeln hat, die einfache For-
derung nach Verwirklichung des Rechts und der menschenmog-

155




lichen Gerechtigkeit zu stellen. Umfassender noch hat sich im
protestantischen Arbeitsethos dieser Bruch mit dem ganzen Welt-
und Gesellschaftsbild der Scholastik vollzogen, die den Miserabilis-
mus und Pauperismus als ewiges, gottgewolltes Ubel der siindigen
Welt hinnahm und gegeniiber dem unausdenkbaren Massenelend
der mittelalterlichen Menschheit nichts anderes kannte als die
ewige, resignierte Gebédrde des almosenheischenden Bettlers und
des almosenspendenden Reichen; es ist ein neues, kaltes und
scharfes Licht, ohne verklirenden Heiligkeitsglanz des Bettler-
daseins, in dem etwa der Zwinglianer und erst recht der Calvinist
sein Leben fithren lernte, nicht im demiitigen Hinnehmen des
Elends als Lohn der Siinde, sondern in der Charakterschule der
disziplinierten Arbeit, in der Aktivitit des freien und stolzen Men-
schen, der nicht Mitleid und Gnade fordert, sondern Arbeit und
Recht selbstverantwortlicher Lebensfithrung. Und auch hier miiite
zu diesem neuen Menschenbild wieder sein Schatten gestellt werden,
das Bild der utilitaristischen Sozialmoral mancher puritanischer
Gesellschaftstypen, fiir die das Haus des Vaters nicht mehr viele
Wohnungen hatte, sondern nur noch ein einziges Arbeitshaus war.
DaB die Uberwindung des Pauperismus iiber diese Fron moglich
wurde und auf keinem andern Weg moglich war, dafl diese Hérte
der sozialen Disziplin gegen sich und andere die Schule der freien
Gesellschaft wurde, das mag unser Urteil tiber sie ddmpfen; doch
gewill hat zutiefst das Erschauern iiber diese innere Hérte, das uns
noch heute beim Studium der calvinschen Reformation iiberliuft,
den Grundton all der Thesen iiber «Calvinismus und Kapitalismus»
gebildet, und die scheinbar so sachliche wirtschafts- und sozialge-
schichtliche Fragestellung war oft genug nur der diirftige Vorwand
eifernder Urteile iiber die reformatorische Glaubenslehre selbst.

156



	Nochmals : "Calvinismus und Kapitalismus" : über die Irrwege einer sozialhistorischen Diskussion

