
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 11 (1961)

Heft: 2

Artikel: Nochmals : "Calvinismus und Kapitalismus" : über die Irrwege einer
sozialhistorischen Diskussion

Autor: Lüthy, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-80092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-80092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOCHMALS:
«CALVINISMUS UND KAPITALISMUS»

Über die Irrwege einer sozialhistorischen Diskussion*

Von Herbert Lüthy

Seit seinem Erscheinen im Jahre 1904 ist der berühmte Aufsatz
Max Webers über «Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus» das Prunkstück der deutschen geschichts- und
gesellschaftsphilosophischen Soziologie — der Tiefensoziologie, wenn
ich so sagen darf — geblieben. Die Diskussion, die diese These

aufrührte, ist bis heute zwar zeitweise ermattet, doch immer
wieder aufgeflammt und um neue Thesen und Nuancen bereichert
worden; alles, was in der Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte
der letzten fünfzig Jahre Rang und Namen hat, hat sein Wort
dazu gesprochen oder sein Buch dazu beigesteuert, von den Deutschen

Sombart und Troeltsch über die Engländer Tawney und
Robertson, die Franzosen Hauser und See bis zum gegenwärtigen

* Die grundlegenden Äußerungen zu dieser Diskussion dürfen als
bekannt vorausgesetzt werden; sie sind vollzählig angeführt bei: Andbe
Bieleb, La pensie economique et sociale de Calvin, Genf 1959. Den Ausgangspunkt

bildete die Abhandlung von Max Ofeenbacheb, Konfession und
soziale Schichtung. Eine Studie über die wirtschaftliche Lage der Katholiken
und Protestanten in Baden, Tübingen 1900. Zur Interpretation der
puritanischen Revolution in England siehe J. H. Hexter, Storni over the Gentry,
in «Encounter», Mai 1958, und die daran anschließende Diskussion in den
folgenden Heften; grundlegend die seit 1955 erscheinende vierbändige
History of the Puritan Rebellion von C. V. Wedgwood. "Über «Ökonomie»,
«Chrematistik» und Zinsfrage vgl. das Schlußwort des im Druck befindlichen
2. Bandes meiner Banque protestante en France (Ed. Sevpen, Paris 1961).

129



italienischen Ministerpräsidenten Amintore Fanfani; als letzter
hat der Genfer Theologe und Nationalökonom Andre Bieler zum
Calvinjahr mit seinem Werk über «La pensee economique et sociale
de Calvin» vom Lehrgebäude des Genfer Reformators her zu all
diesen Thesen Stellung bezogen. Wenige historische Diskussionen
sind reicher an geistreichen, subtilen und oft tiefschürfenden
Apercus und oft auch an tiefen, heimlichen Affekten gewesen,
wenige auch reicher an grundlegenden Mißverständnissen und
ärmer an festen, greifbaren, eindeutigen Ergebnissen; ich will
sagen, an Ergebnissen, von denen man nicht nur sagen könnte:
da ist wohl etwas daran, sondern: so ist es. Alles bleibt im
schillernden Spiel einleuchtender, oft unzweifelhafter, doch vieldeutiger
Affinitäten zwischen entlegenen und überdies verschwommener

Begriffskategorien, Ethik eines religiösen Bekenntnisses, Geist eines

wirtschaftlichen Handelns — Seelenheil und Geschäftsbilanz.
Entlegene Dinge miteinander in Beziehung setzen ist eines der liebsten
Spiele des Geistes, vielleicht eines der fruchtbarsten, dem immer
wieder überraschende Bezüge und Perspektiven entspringen —
aber gewiß auch eines der gefährlichsten und verführerischsten,
in dem die brillanten Kurzschlüsse der Spekulation das Feuerwerk
bilden.

Es ist nicht möglich, in der Kürze eines Aufsatzes diese Diskussion

und auch nur ihre wichtigsten Streitfragen in noch so groben
Umrissen einzeln zu erörtern: das Ergebnis wäre ein reines
Begriffschaos. Denn hier wie meist beginnt das Unglück mit der

Terminologie: was da eigentlich in Beziehung gesetzt wurde, blieb
auf beiden Seiten der Gleichung höchst mißverständlich und
verwirrend. Die explosive Kraft der Weberschen These entsprang dem
Zusammenrücken dieser beiden Begriffe: Protestantismus und
Kapitalismus. Doch der Begriff des Protestantismus, den Weber
in seinen Titel setzte, wird in der Durchführung seiner These

fast völlig auf eine einzige seiner Formen, den Calvinismus,
eingeengt; und auch dieser wird zur Hauptsache an Schlüsseltexten

analysiert, die teils nur für bestimmte Perioden und Sonderformen
des Puritanismus charakteristisch sind, wie die Westminster
Confession von 1654 — ein religiöses Bürgerkriegsmanifest —, oder

gar wie die utilitaristischen Moraltraktätchen des Aufklärers und

130



Freimaurers Benjamin Franklin («Wie werde ich reich») zwar als
Ausdruck einer gänzlich säkularisierten Tugendlehre, aber keinesfalls

einer religiösen Haltung gelten können. Es ist bezeichnend,
daß erst ein halbes Jahrhundert nach Weber, im genannten Werk
Andre Bielers, die Diskussionsthesen am Werk Calvins selbst
überprüft — und größtenteils verworfen worden sind. Doch
vielleicht noch schillernder war der zugeordnete Begriff Kapitalismus.
Dieser Begriff ist in den hundert Jahren seit Marx derart zu Tode
geritten, auf alle erdenklichen Erscheinungen, Epochen und
Wirtschaftsformen gestülpt und zum Mode- und Schimpfwort degradiert

worden, daß er als historischer Begriff kaum mehr benutzbar
ist: es gibt so viele Definitionen des Kapitalismus, als es Ökonomen
und Soziologen gibt, die darüber schrieben, und darüber hinaus
noch das undefinierbare Allerweltswort Kapitalismus, mit dem
jeder Zeitkritiker hantiert, wenn er für irgendwelche Unlustgefühle
einen scheinbar prägnanten Ausdruck sucht. Daß Weber nicht
vom Kapitalismus, sondern vom Geist des Kapitalismus sprach —
so wie er nicht vom Protestantismus als theologischer Lehre,
sondern von protestantischer Ethik sprach —, hat niemandem zur
Warnung gedient: das Wort war da und wurde wie ein handlicher
Spielball aufgegriffen, und schon in den Händen des nächsten,
der Webers Thesen aufgriff, nämlich Sombarts, war daraus etwas
völlig anderes geworden.

Denn nur im Gesamtzusammenhang des monumentalen, schwierigen

und zutiefst zerrissenen Werks Max Webers hat seine
Formulierung ihren wirklichen, nuancierten Sinn. Diesem großen und
problematischen Geist ging es nie eigentlich um konkrete
Geschichte und auch nicht um Gesellschafts- und Wirtschaftssysteme,
sondern um das Aufspüren der letzten geistig-seelischen
Voraussetzungen menschlichen Verhaltens und Handelns; was er
analysierte, waren nicht die historisch verwirklichten Misch- und
Kümmerformen der Gesellschaft, in denen diese letzten Impulse
nie zur reinen Ausprägung gelangen, sondern ihre abstrakten,
sozusagen chemisch reinen Idealtypen, die das Wesentliche einer
Zivilisationsform unter Abzug aller historischen Beimischung
darstellen sollten. Wenn wir seine religionssoziologischen Studien,
aber auch seine eigentlich wirtschafts- und sozialgeschichtlichen

131



Werke recht lesen, die sich, auch wenn sie die antike Agrargeschichte

oder die indischen Kastengesellschaft behandeln, stets um
das Problem der historischen Einzigartigkeit der modernen
westlichen Zivilisation drehen, so entdecken wir, daß er mit dem Stichwort

«Kapitalismus» oder «Geist des Kapitalismus» die ganze
innere Verhaltensstruktur und Eigengesetzlichkeit dieser westlichen

Zivilisation schlechthin kennzeichnet, nicht nur ihre
Wirtschaftsweise, sondern auch ihr Rechtssystem, ihre politische
Struktur, ihre institutionalisierte Wissenschaft und Technik, ihre
von mathematischem Geist geprägte Musik und Architektur; ihre
Wirtschaftsgesinnung, Arbeitsdisziplin und Rechenhaftigkeit
stehen nur als pars pro toto für den ganzen Zivilisationstypus, und
Webers Schlüsselwort heißt: Rationalität. Eine Rationalität, die
alle Sphären des gesellschaftlichen Verhaltens durchdringt,
Arbeits- und Betriebsorganisation wie positive Wissenschaft, Recht
und Gesetz wie Philosophie und Kunst, Staat und Politik wie

private Lebensgestaltung; eine Rationalität, die in ihrer inneren

Dynamik fortschreitend alle Widerstände vorrationaler Menschennatur,

Magie und Tradition, Instinkt und Spontaneität niederwalzt

oder bändigt und die mit der Reformation erstmals ins
innerste Herz menschlicher Verhaltensmotive, in den religiösen
Glauben selbst vordrang, ihn aller magischen, dunklen und mystischen

Zutat — Bild, Kult, Tradition — entkleidete und ihn auf
die vermeintlich unerschütterliche, als authentische Wahrheit der
kritischen Vernunft zugängliche und prüfbare Grundlage der

Heiligen Schrift stellte.
Das ist der Knoten, der bei Weber Wirtschaftsgesinnung und

religiöse Doktrin verknüft. Mit Recht besteht Weber auf der
historischen, fast monströsen Einzigartigkeit dieser Zivilisation, die

sich aus ihren materiellen Grundlagen allein nicht erklären läßt.
Die materiellen und technischen Voraussetzungen, von denen

aus Europa seit dem Ausgang des Mittelalters die moderne
Zivilisation hervorbrachte, waren in andern Hochkulturen, im Hellenismus,

im alten Rom, in Indien, in China, im arabischen Reich des

Kalifats, in gleicher oder größerer Fülle vorhanden, ohne daß ein
ähnlicher Sprung aus der bloßen Zuständlichkeit in die
unaufhaltsame Bewegung erfolgt wäre. Wir wissen heute, wie recht

132



Weber mit diesem Beharren auf dem Primat der inneren,
geistigkulturellen Voraussetzungen aller äußeren Wirtschafts- und
Gesellschaftsformen hatte — recht hatte gegen fast alle seine
liberalen wie marxistischen Zeitgenossen, die das Vorhandensein von
Kapitalgütern und physischer Arbeitskraft als genügende Voraussetzung

des wirtschaftlichen Fortschritts betrachteten und an die

praktisch unbegrenzte Verpflanzbarkeit oder Aufpfropfbarkeit des

westlichen Zivilisationstyps glaubten; und auch, wie recht er
hatte, wenn er so quälerisch nach der letzten Lebens- und
Zukunftsfähigkeit einer zu Ende rationalisierten Zivilisation fragte,
in der die aus vorrationalen Epochen ererbten Impulse gänzlich
abgestorben wären. Daß er das Wesen dieser Zivilisation im
zweideutigen Begriff des Kapitalismus als Stichwort rein materieller
Dynamik zusammenfassen zu können glaubte, zeigt die tiefste
Bruchstelle seines Denkens, das zwischen höchster Bewunderung
und tiefster Ablehnung ihrer Leistungen auf dem Höhepunkt
wilhelminischen Glanzes schwankte. Und ein gleicher innerer Zwiespalt

kennzeichnet seine Beziehung zum Protestantismus, dessen

ethisch-sittliche «Werte» — ein Ausdruck, der allein schon die

ganze Problematik dieser Haltung enthält — er bewahrte, dessen

religiöse Wurzel er aber als verdorrt betrachtete, da auch hier
die Rationalität, die einst vom sicheren Fundament der Heiligen
Schrift aus das Heidentum der Bilder, Riten und Traditionskulte
zertrümmerte, schließlich auch dieses Fundament selbst zerfressen
sollte. Es ist zutiefst diese innere Zwiespältigkeit gegenüber beiden
Begriffen, die Weber das Zusammenrücken von protestantischer
Ethik und Geist des Kapitalismus ermöglicht und seine para-
doxale Funktionsgleichung begründet. Überhaupt ist es vielleicht
die Größe und Tragik Webers — Positivist und Zweifler, universaler

Geist und leidenschaftlicher großdeutscher Nationalist, der
1920 in einer für ihn zusammengebrochenen Welt starb —, daß

er alle für ihn unlösbaren Widersprüche seines Wesens und seiner

Epoche ruhelos bis in ihre feinsten Verästelungen verfolgte, ohne
doch eine Antwort finden zu können; und es ist die Kehrseite
dieser Größe, daß sein gewaltiges und labyrinthisches Lebenswerk
in seiner Nachwirkung nicht so sehr zur Grundlage einer Wissenschaft

von der Gesellschaft als zur unerschöpflichen Fundgrube

133



vieldeutiger und mißverstandener Formeln und Schlagworte
geworden ist — darunter schlimmeren als das, von dem hier die
Rede ist.

All dies liegt am Rande meines Themas, doch es mußte
vorausgeschickt werden, um den komplexen Ausgangspunkt dieser
Diskussion verständlich zu machen, und es erlaubt zugleich, sozusagen
die Schlußfolgerung vorwegzunehmen. Niemand hat im weiteren
Verlauf der Auseinandersetzung den Begriff Kapitalismus in dieser
eine ganze Zivilisationsform bezeichnenden Spannweite erfaßt, wie
ihn Max Weber verstand; die Fragestellung rutschte sogleich auf
die nächstunteren Stufen der Wirtschaftsordnung, der
Kapitalakkumulation oder des bloßen Profitstrebens hinab; aber gerade
aus diesem Mißverständnis erhielt das isolierte Fragment über
Protestantismus und Kapitalismus — das einzige, was fast jedem
Gebildeten aus Webers Werk bekannt ist — seine irritierende
Durchschlagskraft. Hätte Weber nicht in so eigenwilliger Weise
ein Einzelmerkmal für das Ganze gesetzt und stattdessen seinen
Aufsatz so betitelt, wie es nach gemeinem Sprachgebrauch seinen
Intentionen entsprochen hätte — etwa: Protestantismus und
moderne Gesellschaft, oder: die Reformation und der Geist der
westlichen Zivilisation —, so hätte er damit, wenn auch in neuer
Form und mit neuen Akzenten, nur etwas ausgesprochen, was
niemand je bestritten hat und was kaum so viel Aufsehen erregt
hätte: daß die Reformation eine der tiefsten geistigen Bruchstellen
zwischen mittelalterlicher und moderner Welt markiert, daß sie
ein Ferment in die abendländische Geschichte gebracht hat, das
wir uns nicht mehr wegdenken können, ohne uns zugleich die ganze
seitherige Geschichte anders denken zu müssen; daß die Reformation

weit über den Bereich der protestantischen Kirchen und
Gemeinden hinaus der westlichen Welt ihren Stempel aufgedrückt
hat; daß ohne Calvin weder Cromwell noch Rousseau noch die
amerikanischen Founding Fathers denkbar wären; daß die
moderne Industriegesellschaft — ebenso wie die positive Wissenschaft,

wie der Rechts- und Verfassungsstaat, wie die freie
Gesellschaft schlechthin — sich zuerst und am kräftigsten in den
vom Calvinismus geprägten Ländern entfaltet hat und daß
zwischen all diesen Aspekten der westlichen Zivilisation ein unlös-

134



barer innerer Zusammenhang besteht. Und wenn dies der Gegenstand

der Diskussion wäre, dann könnten wir sie hier abschließen:
diese Entwicklung ist in ihrem konkreten Ablauf der Inhalt von
vier Jahrhunderten unserer Geschichte und als solcher ein
unerschöpfliches Thema der Forschung und Reflexion, aber daß es so

ist, wissen wir alle. Und auch, daß es nicht nur so ist: daß die
Reformation nicht diese Zeitwende selbst, sondern nur eines

ihrer Elemente war, gleichzeitig und unlösbar verknüpft mit
andern, die gemeinsam das ganze geistige und materielle Bild der
Welt veränderten: Humanismus, kopernikanische Revolution,
Eroberung der Weltmeere und Entdeckung neuer Kontinente, jäher
Aufstieg der Weltreiche und des Welthandels, Glanz und Chaos,

irdische Tatenlust und metaphysische Verzweiflung einer fortan
grenzenlosen, doch auch jeder Geborgenheit und jeden festen
Maßes beraubten Welt; und daß all dies kein Neubeginn aus dem
Nichts war, sondern daß es überall mächtige Impulse aus der
Welt des Mittelalters selbst sind, die die Grenzen sprengen, aus
den Kreuzzügen in die spanisch-portugiesische Conquista, aus der
scholastischen Universität in den Humanismus, aus den
Kirchenspaltungen und Ketzerbewegungen des Mittelalters in die
Reformation: ist es nötig, zu sagen, wie viel Mittelalter sich gerade in
Luther gegen die Verweltlichung der Medizäerkirche auflehnte?

Doch das Stichwort Kapitalismus war gefallen, und die Diskussion

hat sich auf diesen einen Aspekt der Beziehung zwischen
reformatorischer Lehre und Wirtschaftsgebaren eingeengt —
nicht eines durch viele Zwischenglieder vermittelten Zusammenhangs

im Ganzen einer Zivilisationsgeschichte, sondern einer direkten,

ursächlichen Beziehung zwischen religiöser Doktrin und
wirtschaftlich-praktischem Verhalten, als wäre hier der rote Faden
der Geschichte gefunden, der dialektisch vom Thesenanschlag in
Wittenberg zu den Fließbändern von Detroit und zur Standard Oil
führt. Es ist kaum nötig, zu sagen, daß diese ganze Auseinandersetzung

unter dem großen Schatten von Karl Marx stand, dessen

Herausforderung — als Ansporn, Stachel und Widerspruch —
sich kein Historiker und kein Gesellschaftswissenschafter der letzten

hundert Jahre entziehen konnte. Auch die These Webers

selbst, die den entscheidenden Einfluß der geistigen Grundlagen,

135



der Gesinnung und des religiös bedingten Verhaltens auf die
Wirtschaftsformen hervorhob, ist nur aus seiner intensiven
Auseinandersetzung mit Marx zu verstehen. Die Beziehung selbst blieb
unbestritten, auch wenn sie mit jedem Beitrag als direkt oder indirekt,
geradlinig oder dialektisch anders formuliert wurde; die eigentliche
Diskussion aber glich ein wenig dem bekannten Disput über die
Henne und das Ei: hat die Reformation den kapitalistischen Geist
hervorgebracht oder der kapitalistische Geist die Reformation?
Nur die zweite Version, die den Protestantismus zum «subjektiven
Überbau», zur «Ideologie» des Kapitalismus macht, war dem
historischen Materialismus gemäß, der in den Händen mancher
bürgerlicher Historiker weit vulgärer wurde, als er es bei Marx
gewesen war. Die Reformation selbst erhielt so ihren Platz in
einem ganz bestimmten Bild des historischen Ablaufs, das im
Ganzen dem Marxschen Schema der Geschichte als Abfolge von
Klassenkämpfen oder doch — wie bei Sombart oder Tawney —
als Auf und Ab kämpfender sozialer Gruppen entsprach: in der
Geschichte der Neuzeit, sinnreich aufgereiht am roten Faden des

Machtaufstiegs des Bürgertums und des Niedergangs der feudalen
Ordnungen, erschien nun die Reformation als die erste bürgerliche
Revolution, und mit seiner Analyse der puritanischen Revolution
im England des XVII. Jahrhunderts als zweiter bürgerlicher
Revolution schlug Tawney kunstreich die Brücke zur dritten und
größten, der Französischen Revolution des ausgehenden XVIII.
Jahrhunderts.

Damit ist das zweite Stichwort gefallen, ein Zwilling des ersten
und ebenso schillernd und verwirrend wie das Konzept des
Kapitalismus : Bürgertum, Bourgeoisie, bürgerliches Bewußtsein — und
sein womöglich noch ungreifbareres, hoffnungslos zu Tode strapaziertes

Gegenkonzept des Feudalismus. In einer Geschichtsinterpretation,

die den handelnden und denkenden historischen
Menschen zum seiner Funktion kaum bewußten Instrument und
Exponenten von Klassenkräften reduziert, sind die Reformatoren zu
Wortführern des aufstrebenden Bürgertums geworden, des
gleichen, das auch der Träger der kapitalistischen Entwicklung wurde.
Und diese Voraussetzung ist für eine ganze Generation von Historikern

zum selbstverständlichen, kaum mehr diskutierten, meist

136



sogar stillschweigend hingenommenen Erklärungsprinzip geworden,
von dem bedenkenlos ausgegangen werden konnte, um von ihm
aus den verworrenen Gang der Ereignisse und der geistigen und
materiellen Entwicklungen wohlgeordnet darzustellen. So

selbstverständlich, daß wir fast wieder ganz von vorn anfangen müssen,
um die Geschichte der Reformationszeit und ihrer unendlich
verästelten Auswirkungen aus diesem vorgefaßten, längst von der
historischen Vulgärliteratur und den Lehrbüchern übernommenen
Schema zu befreien.

Denn dieses Schema ist ganz einfach nicht wahr.
Greifen wir nochmals auf den Ausgangspunkt der ganzen

Diskussion zurück. Am Anfang der Weberschen These steht ein
eindeutiger Tatbestand — nicht der Reformationsgeschichte, sondern
der vergangenen Jahrhundertwende. Ausgangspunkte der Weberschen

These war eine Untersuchung des Soziologen Max Offenbacher

über «die wirtschaftliche Lage der Katholiken und Protestanten»

im konfessionell gemischten, zu 60% katholischen Großherzogtum

Baden, aus der sich ein überproportionaler Anteil der
Protestanten an Kapitalbesitz, leitenden Stellungen, aber auch an
Schulung, akademischen Berufen und qualifizierter Arbeiterschaft
ergab. Es war eine der typischen Untersuchungen aus der Pionierzeit
der deutschen Soziologie, so wie sie gleichzeitig von Offenbacher
und andern über den unverhältnismäßig hohen Anteil der Juden
an kaufmännischen und intellektuellen Berufen angestellt wurden
oder wie sie Max Weber selbst einige Jahre zuvor über die
«polnische Unterwanderung» der ostdeutschen Gebiete durchgeführt
hatte — und die ganze Komplexität der Persönlichkeit Webers
kommt darin zum Ausdruck, daß sein erster antikapitalistischer
Zorn dem ostpreußischen Agrarkapitalismus galt, der das deutsche
Volkstum im Osten gefährde und untergrabe; Untersuchungen,
deren deutsche Gründlichkeit und Korrektheit untadelig bleibt,
an deren völkisch-alldeutsche Problemstellungen und Schlußfolgerungen

wir jedoch nur mit Unbehagen zurückdenken können.
Hier also war das Problem, und nun ging der Historiker auf die

Suche nach den Ursachen; was lag näher, als die Ursachen des

wirtschaftlichen Erfolgs des protestantischen Bevölkerungsteils in
der protestantischen Lehre zu suchen? Halten wir gleich fest,

137



daß das Ergebnis der Offenbacherschen Untersuchung über das
Land Baden zwar einseitig auf die wirtschaftliche Stellung der
Konfessionsteile gerichtet war, aber sogar in diesem Rahmen
nicht etwa ein einseitiges Überwiegen «kapitalistischer Tätigkeit»,
sondern eine allgemein größere Regsamkeit und höhere Qualifikation

auf allen Gebieten, in Schulung, liberalen Berufen und
Staatsdienst wie im Unternehmertum feststellte; eine Einseitigkeit,
die in der statischen Erhebung erst als Tendenz der Fragestellung
vorhanden war, wird also in der Weberschen Interpretation
dadurch auf die Spitze getrieben, daß er überhaupt nur noch die
unternehmerischen oder «kapitalistischen» Erfolge als Problem zur
Kenntnis nimmt und alle Leistungen auf andern Gebieten
stillschweigend ignoriert. Hier wurde bereits, in guten Treuen, doch
schwerwiegend für den ganzen Fortgang der Diskussion, die
Problemstellung verfälscht. Denn ähnliche Statistiken hätten natürlich
für alle konfessionell gemischten Gebiete aufgestellt werden können

und hätten, unabhängig von Wirtschaftsform und
Wirtschaftsstufe, praktisch überall ähnliche Resultate gezeigt: denken
wir an die Schweiz mit ihrem jahrhundertelangen Nebeneinander
von — in moderner Terminologie — entwickelten und
unterentwickelten Gebieten, deren Grenzlinien zum Teil in vorreformatori-
sche Zeit zurückgehen, sich aber in der Folgezeit verblüffend genau
mit den konfessionellen Grenzen deckten; gerade an diesem
nächstliegenden Beispiel könnten wir auch bedenken, welch komplexe
Wechselwirkungen hier ineinanderspielen. Noch frappanter ist das

Ergebnis in einem Land wie Frankreich, wo eine winzige
protestantische Minderheit seit dem 18. Jahrhundert eine Führerrolle
in Wirtschaft und Finanz, doch nicht weniger im politischen und
geistigen Leben spielt, die in geradezu groteskem Mißverhältnis
zu ihrem zahlenmäßigen Anteil an der Bevölkerung steht, und
dies keineswegs nur im modernen Sektor des Landes, den man
den «kapitalistischen» nennen mag: gerade auch in den armen
bäuerlichen Gebieten Südfrankreichs, die seit dem 16. Jahrhundert
das Widerstandszentrum des politisch geschlagenen Calvinismus
waren, sind die protestantischen Bauern ein Adel und eine Elite
geblieben; so wie, unter ganz andern Machtverhältnissen, aber
auch über deren Wechsel hinweg, im ländlichen, katholischen und

138



klerikalen Irland die kleine protestantische Minderheit die tätige
Elite geblieben ist.

Hier ist zuerst eine Mahnung zur Vorsicht vor eiligen
Schlußfolgerungen am Platz: es gibt zweifellos eine moralische, geistige
und wirtschaftliche Rolle der dissidenten Minderheiten als Elite und
irritierender Sauerteig, die als Konstante fast überall, unabhängig
vom jeweiligen Bekenntnis dieser Minderheit, zu gelten scheint:
Opportet haereses esse! Denken wir an die Juden in Mittel- und
Osteuropa, an die religiösen Minderheiten im Vordem Orient und
in Indien, deren Erfolge fürwahr nichts mit protestantischer Ethik
zu tun haben und dennoch gewisse gemeinsame Züge aufweisen:
es ist in jedem Fall die Antwort auf die Herausforderung rechtlicher

oder sozialer Diskrimination, die zu höherer Leistung und
Disziplin zwingt oder anspornt, wenn die inneren Voraussetzungen
dazu gegeben sind. Daß die protestantische Lehre calvinscher

Prägung dieser Leistung und Selbstdisziplin förderlicher war als

die katholische, zeigt freilich das Gegenbeispiel der katholischen
Minderheit Englands, deren äußere Schicksale und Existenzbedingungen

fast genau die gleichen waren wie die der Protestanten
in Frankreich, die aber nie eine irgendwie vergleichbare Rolle des

wirkenden Sauerteigs in ihrem Lande gespielt hat. Gerade weil die

protestantische Lehre das individuelle Verhalten des Gläubigen
nicht unter die Sanktionen einer äußeren geistlichen Autorität,
sondern unter die innere Sanktion des Gewissens stellt, hat sie

ihn auch zur Existenz «im Feindesland», außerhalb jeder Obhut
ausgerüstet; und daß sie damit jene Tugenden der Selbstverantwortung,

Selbstkontrolle und geistigen Unabhängigkeit stärkte,
die man mit einem törichten Etikett als die bürgerlichen Tugenden
zu bezeichnen beliebt, das haben auch die bittersten Feinde der
Reformation den protestantischen Minderheiten bezeugt. Dazu
kommt ein weiterer, geistes- und wirtschaftsgeschichtlich gleich
bedeutungsschwerer Faktor: die protestantischen Minderheiten,
gleich welchen sozialen Rangs, waren in vielen katholischen Ländern

jahrhundertelang das lesekundige Bibelvolk — ein Volk der
Schrift, wie die Juden — inmitten analphabetischer Massen. Doch
wir sind nicht ausschließlich auf solche mikrosoziologische
Vergleiche konfessioneller Gruppen innerhalb einzelner Länder ange-

139



wiesen, deren Befunde stets problematisch bleiben: die Diskrepanz

der Verhaltensweisen und der «irdischen Aktivität» ergibt
sich als dem bloßen Auge sichtbare Evidenz aus dem globalen,
staatengeschichtlichen Nebeneinander etwa des protestantischen
und des katholischen Teils der einst einheitlichen Niederlande,
das heißt Hollands und Belgiens, deren radikal verschiedene
Entwicklung nach 1600 sich keineswegs aus verschiedenen natürlichen
oder historischen Vorbedingungen ableiten läßt; und in gewaltigem,
kontinentalem Maßstab das Bild und Gegenbild des angelsächsischen

und des lateinischen Amerikas, dieses Schulbeispiel der
modernen Entwicklungs- und Unterentwicklungssoziologie...

Doch hier erhebt sich eine andere Frage, die seltsamerweise in
dieser ganzen Diskussion kaum je angedeutet wurde. Die
Reformation fällt mitten in eine gärende Zeit atemberaubender
Entfaltung Europas auf allen Gebieten des Geistes, der Technik, der
freien Persönlichkeit, der wirtschaftlichen und imperialen Expansion;

auf keinem einzigen dieser Gebiete läßt sich nachweisen,
daß die Reformation ein Neubeginn gewesen oder grundlegend
Neues geschaffen hätte. Alle Beispiele, die für die Webersche
These vorgebracht worden sind, beziehen sich auf das 18. und
19. Jahrhundert, zeitlich schon zu weit von der Reformation
entfernt, als daß sich ein direkter und eindeutiger Zusammenhang
mit diesem Ereignis nachweisen ließe, und alle sind eine
Weiterführung dessen, was in Europa zu Ausgang des Mittelalters angelegt

war. Im Gegenteil: gerade auf dem Gebiet der kapitalistischen
Organisationsformen hat Europa jene Entwicklungs- und
Strukturhöhe, die es im 15. und frühen 16. Jahrhundert — im «Zeitalter
der Fugger» — innerhalb der Katholizität erreicht hatte, während

mehr als zwei Jahrhunderten nie mehr erreicht; gerade hier
beginnt mit der Zeit um 1560 ein gewaltiger Rückschlag. War also

eigentlich die Reformation die Bruchstelle, von der aus eine neue
Entwicklung datiert? Oder war es nicht vielmehr die Gegenreformation,

die überall da, wo sie siegte, als autoritäre und totale
Reaktion gegen den häretischen Geist den weiteren Fortgang einer
Entwicklung blockiert — oder ihren Wiederbeginn nach der
geistigen und materiellen Katastrophe der Glaubenskriege verhindert

— hat, die vorher nicht nur ganz Europa gemeinsam war,

140



sondern gerade in jenem Teil Europas seinen Mutterboden hatte,
der nun im Bann der Gegenreformation in einen eigentlichen,
intellektuellen noch mehr als wirtschaftlichen Todesschlaf verfiel, in
dem nur noch die künstlerische Prachtentfaltung im Dienst von
Thron und Altar großartig fortblühte Man denke an die gewaltige
Translatio Imperii der Wissenschaften von Italien nach England
im 17. Jahrhundert oder an die verblüffende Abwesenheit des

katholischen Deutschland im Wiederbeginn deutscher Philosophie
und Dichtung seit dem 30jährigen Krieg; und als Ausnahme, welche
die Regel bestätigt, die verwirrende Sonderrolle Frankreichs, das

zwar seine längst der eigenen Krone unterworfene katholische
Staatskirche als Instrument der absoluten Monarchie bewahrte,
das aber gerade die Gegenreformation — das Tridentinum, die

Inquisition und die Kontrolle des Klerus über das gesamte Geistesleben

— nicht übernahm, das auch unter seinen Allerchristlichsten
Königen in den Entscheidungskämpfen des 17. Jahrhunderts im
protestantischen Lager Europas stand und das trotz Ludwig XIV.
und den Hugenottenverfolgungen viel stärker vom Calvinismus
geprägt blieb, als seine äußere Geschichte ahnen läßt.

Es war vielleicht der phantastischste Irrtum dieser in Inzucht
und Kurzsichtigkeit verfallenen Diskussion über die geschichtliche
Rolle des Protestantismus, daß sie die andere Seite des Problems,
die geschichtliche Rolle der Gegenreformation — die ja auch eine

Reformation und auf ihre Weise das Ende der einstigen Katholizität
war — ganz einfach übersehen hat, als wäre nicht das plötzliche
Abbrechen einer Aufstiegslinie ein noch größeres Problem als ihr
Fortgang. Alle Grundlagen der Neuzeit, Kapital, Reichtum,
höchste Gewerbe- und Kunstentwicklung der Zeit, Weltmacht,
Welthandel und Seefahrt waren im Zeitalter der Reformation
nahezu Alleinbesitz des katholischen und katholisch gebliebenen
Europas; Italien war das unvergleichliche Zentrum der materiellen
wie der geistigen Kultur, Spanien und Portugal besaßen das Monopol

der Kolonisation und Ausbeutung beider Indien, des gewaltigsten

Unternehmungsfeldes und der größten Reichtumsquelle der
beginnenden Neuzeit; alle materiellen und technischen Voraussetzungen

dessen, was wir den Aufstieg der modernen Wirtschaft
und Gesellschaft nennen, waren hier und nicht in den ärmlichen

141



protestantischen Randgebieten Nord- und Nordwesteuropas
vorhanden; ein Jahrhundert später war all dies versteinert oder
abgestorben. Man mag bei einem katholischen Geistesgeschichtler wie
Friedrich Heer nachlesen, welch schauerlicher Bruch die
Gegenreformation in der Kulturgeschichte Europas war, welch tödlichen
Schatten sie mit ihrem Gefolge von Inquisition und Ketzergerichten
über die Länder legte, in denen sie siegte — ein Bann, aus dem diese

Hälfte des Kontinents erst zwei Jahrhunderte später, unter der

Wirkung des antiklerikalen aufgeklärten Absolutismus oder auch
erst im Gefolge der Revolutionskriege, wieder zu erwachen begann.
In einem Teil Europas wurde damals für zwei Jahrhunderte ein
intellektuelles Ferment mit Stumpf und Stiel ausgerottet, das am
Vorabend der Reformation in ganz Europa wirksam gewesen war,
und damit jenes Existenzminimum einer freien Gesellschaft, ohne
das weder geistige noch industrielle Pioniere, weder wissenschaftliche

Forschung noch wirtschaftliche Entfaltung möglich waren,
ausgetilgt. Hier liegt ein historischer Tatbestand vor, den man zur
Karikatur verfälscht, wenn man ihn aus der Maulwurfsperspektive
auf ein wirtschaftliches Phänomen reduziert; und selbst in dieser

Perspektive wäre das Problem vielleicht das gewesen, daß die
Reformation im freien Teil der Niederlande erlaubt hat, das große
Erbe gewerblicher und kaufmännischer Leistung weiterzuführen
und zu mehren, das im spanischen Teil der Niederlande unterging,
nicht aber, daß sie es hervorgebracht hat; denn Ruhm und Glanz
Amsterdams ist nichts anderes, als was zuvor Ruhm und Glanz
Antwerpens gewesen war. Es ist gewiß eine legitime Aufgabe, aus
diesem komplexen und doch so eindeutigen Gesamtbild eine
einzelne Entwicklungslinie — die Ausbildung der modernen Markt-
und Wettbewerbswirtschaft in Nordwesteuropa — als Gebiet der
Spezialforschung herauszulösen; mit meiner Geschichte der «Banque
protestante en France » habe ich an einem Sonderfall nichts anderes
versucht. Doch zu glauben, damit das Wesen der Reformation
und ihrer Auswirkungen erfaßt zu haben, ein Bankhauptbuch oder
eine Firmenbilanz zu schwenken und zu sagen: dies ist die Quintessenz

der Predigt Calvins — das ist schlechthin Unfug, und der
Wirtschaftshistoriker hat dagegen nicht weniger zu protestieren
als der Theologe.

142



Daß die Soziologen und Sozialhistoriker, die diese Diskussion
führten, keine Theologen waren, ist ihnen kaum zum Vorwurf zu
machen; daß sie von der reformatorischen Lehre nur bruchstückhafte

und von der Gegenreformation anscheinend gar keine Kenntnis

hatten, oder daß sie nicht zu wissen schienen, wie ähnlich das
Problem der Gnadenwahl — theologische Formulierung des
unauflösbaren Problems von Vorbestimmung und Freiheit — in der
protestantischen und der katholischen Theologie gestellt wurde,
und sich deshalb begeistert in recht dilettantische Psychoanalysen
der Calvinschen Prädestinationslehre als Lehre von der Rechtfertigung

durch den Erfolg stürzten, ist freilich schlimm genug. Doch
vielleicht verhängnisvoller war die Fahrlässigkeit und Kritiklosigkeit,

mit der das sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Belegmaterial
dieser Thesen zusammengewürfelt wurde; wobei wir uns freilich
erinnern müssen, daß die Wirtschafts- und Sozialgeschichte der
Neuzeit erst seit kurzem den Kinderschuhen zu entwachsen
beginnt. Ein guter Teil der geistreichsten Thesen in diesem Disput
fällt ganz einfach deshalb dahin, weil ihre Autoren — wobei
leider auch große Namen wie Sombart und Tawney nicht
auszunehmen sind — weder vom kanonischen Wirtschaftsrecht noch von
den einfachsten Grundmechanismen des damaligen Bankwesens,
des Wechselrechts und des Zahlungsverkehrs irgendeine genaue
Kenntnis hatten und beispielsweise mit der nie überprüften
Vorstellung arbeiteten, die Tätigkeit der Bankiers des 17. oder 18.

Jahrhunderts habe darin bestanden, Geld auf Zinsen zu leihen —
womit dann freilich alles einfach schien: Aha, Calvin hat den Zins
erlaubt, daher der Kapitalismus... Es ist hier nicht der Ort zu
bankgeschichtlichen Erörterungen, die sehr weit in die unheimliche

Komplexität der Geldwirtschaft jener Zeit führen würden;
es genügt die Feststellung, daß die protestantischen Bankiers, deren
Schlüsselstellung im europäischen Wirtschaftsleben zu Ende des
18. Jahrhunderts die Phantasie so vieler Historiker beschäftigt
hat, keineswegs Geldleiher waren, sondern die spezialisierten
Vermittler des internationalen und sogar interlokalen Zahlungsund

Wechselverkehrs, und daß ihre Tätigkeit sich technisch und
materiell in keiner Weise von der ihrer katholischen Kollegen
unterschied: das kanonische Zinsverbot spielte dabei nicht die

143



geringste Rolle, weil es auf diesem Gebiet überhaupt nie Anwendung

gefunden hatte. Daß im 17. Jahrhundert holländische,
englische und besonders erfolgreich hugenottische Bankiers an die
Stelle der bisher allmächtigen italienischen und oberdeutschen

traten, hängt viel weniger mit einer neuen Banktechnik als mit
der fortschreitenden Verschiebung der Handelszentren nach
Nordwesteuropa zusammen; und was insbesondere die Hugenotten
betrifft, war es viel weniger die Lehre Calvins als ihr Gruppenschicksal,
ihre Zugehörigkeit zu einer über ganz Europa und Amerika
versprengten Flüchtlingsgemeinde, was sie zur «internationalen
Korrespondenz», das heißt unter anderem zur Banktätigkeit,
«prädestinierte», die ihrem Wesen nach eben internationale Korrespondenz

war: das ist nicht mehr ein Kapitel der Religions- oder
Konfessionsgeschichte, sondern der sehr neuen Wissenschaft der
historischen Gruppensoziologie. Denn als soziologisches Problem
existiert die «protestantische Hochfinanz» (eine Benennung, die
selbst schon historischer Dilettantismus übelster Sorte ist) nur in
katholischen Ländern, eigentlich nur in Frankreich; es ist der
Skandal der erfolgreichen Minderheit, der Aufmerksamkeit und
Zorn der Mehrheit erregt.

Doch das sind untaugliche und anachronistische Kronzeugen
einer unhaltbaren These. Die Reformation als Ideologie des
aufstrebenden Kapitalismus? Fragen wir doch den erstbesten
Mittelschüler nach den Namen großer Vertreter des Handels-,
Manufaktur- und Bankkapitalismus der Reformationszeit; jeder kennt
sie: die Medici und die Fugger. Die Medizäer, die Bankiers der
römischen Kurie gewesen und inzwischen selbst Päpste geworden
waren: es ist der Sohn Lorenzo des Prächtigen, Leo X., dem Luther
gegenüberstand; und Jakob Fugger, die festeste Stütze von Kaiser
und Papst im Kampf gegen die Reformation, Bankier der Kurie
für ganz Mittel-, Nord- und Osteuropa, der — nach dem Wort
eines venezianischen Gesandten — mit Bischofswürden und
Abteien Handel trieb «wie mit Melonen und Pfeffernüssen», der die
für sein Geschäft wichtigen Bischofssitze Deutschlands, Polens
und Ungarns mit seinen Neffen und denen seiner Geschäftspartner
besetzte, die Finanzgeschäfte der Kirche, das Eintreiben der Ser-

vitien, Annaten, Dispense, Kreuzzugs- und Peterspfennige und

144



den Handel mit dem ewigen Seelenheil im modernsten Stil einer
Welthandelsfirma leitete und den Gnadenschatz der Heiligen
schließlich in eigener Regie als unbegrenzt vermehrbares Papiergeld

mit metaphysischer Golddeckung in Umlauf setzte. Der
unmittelbare Anlaß der Reformationsbewegung wenigstens ist
historisch eindeutig klar und läßt sich nicht weginterpretieren:
Luthers Revolte gegen Rom war eine Revolte gegen die Korruption
der Kirche und zugleich ein Aufruhr gegen die großen Kapitalmächte

seiner Zeit, die ihre festeste Stütze und ihre fetteste Weide
im Stuhl Petri gefunden hatten. Die Reformation, so weit sie sich
auf die Ordnung dieser Welt bezog, war auch und sehr ausdrücklich
ein Aufruhr gegen den Mammon und den Kult des Goldenen
Kalbes — modern ausgedrückt: der Ausbruch einer seit langem
schwelenden, alle Volksschichten erfassenden antikapitalistischen
Bewegung. An jenem gleichen Reichstag zu Worms, vor dem
Luther in die Schranken trat, war das zweite Haupttraktandum
die von allen Seiten geforderte Reichsgesetzgebung gegen
Handelsmonopole, Kartellgesellschaften, Aufkauf und Wucher, gegen all
jene Praktiken, für die das Fuggersche Handels- und Bankhaus
repräsentativ war; wenn wir so sagen dürfen: die erste
Antitrustgesetzgebung der Geschichte, die dann am Veto Karls V. scheiterte
— des Kaisers, der, wie ihm Jakob Fugger mit dürren Worten in
Erinnerung rief, seine Kaiserwahl den vom Fuggerschen Bankhaus
vorgestreckten und noch nicht zurückbezahlten Bestechungsgeldern

verdankte. Man lese Luthers und Huttens Brandreden gegen
die Monopole und Kapitalgesellschaften, gegen die Wechsler, die
ihre Tische im Tempel errichtet haben, gegen die Wucherer, die
der Witwen Häuser fressen: hier sind, erstmals im abendländischen
Christentum, Geist und Sprache der alttestamentarischen Propheten

wieder auferstanden, denen das göttliche Gebot der Gerechtigkeit

nicht eine Jenseitsverheißung, sondern eine in dieser Welt
gestellte Forderung ist.

Dieses Wiederauftauchen der alttestamentarisch-prophetischen
Tradition, die in der römischen Kirche während eines Jahrtausends
so völlig unter dem heidenchristlich-römisch-imperialen Erbe
verschüttet worden war, im christlichen Bewußtsein der Reformationszeit

ist ein geistesgeschichtliches Ereignis von umfassender,

145



alle Gebiete des privaten und öffentlichen Lebens, ja die tiefsten
Strukturen der Sprache ergreifender Bedeutung: die Grundakzente,
die aus jahrhundertelangem Umgang mit der Volksbibel im
Englischen und Deutschen nachklingen — und die auch im Französischen

des 16. und 17. Jahrhunderts mächtig mitklangen, ehe die
autoritäre Sprachregelung der Zeit Ludwigs XIV. sie ausrottete —,
sind den romanischen und slawischen Sprachen so fremd, daß alle
Übersetzungskunst ihnen etwa Shakespeare oder Milton nicht
mundgerecht machen kann. Wir wissen, daß den französischen

Hugenotten und den englischen und schottischen Puritanern der

Kampfzeit das Alte Testament näher stand und sie unmittelbarer
inspirierte als das Neue; wir sehen es aus den fremdartigen
altjüdischen Namen, auf die sie ihre Söhne und Töchter tauften, aus
den Psalmen und Prophetenstellen, die ihre Briefe, Predigten und
Manifeste wie berauschender Wein durchtränken, aus der
selbstverständlichen Interpretation ihrer eigenen Zeit mit den
leidenschaftlichen Gestalten und Bildern der Geschichte Israels, ob sie

gegen den Glaubensfeind die Flüche der Propheten schleudern,
über den Papst als Baalspriester oder Nebukadnezar, die Königin
der Bartholomäusnacht als Isabel, den König Karl I. als Rehoboam
den Zorn Gottes beschwören, ob sie in Verfolgung und Verbannung
wehklagend an den Wassern Babylons sitzen oder nach gewonnener

Schlacht, wie Cromwell nach Marston Moor, einen Siegespsalm
Davids anstimmen. «Ich hasse eure Feste, und eure Festversammlungen

mag ich nicht riechen! Schaffe von mir hinweg den Lärm
deiner Gesänge! Das Spiel deiner Harfen mag ich nicht hören!
Aber es ströme das Recht wie Wasser und die Gerechtigkeit wie
ein nie versiegender Bach!»— dieser Zornesausbruch des Propheten
Arnos faßt den ganzen Geist der Reformation zusammen. All das

war nicht literarische Allegorie, sondern eifernder Ernst; die
Soziallehren Zwinglis und Calvins, aber auch die revolutionäre
Haltung der Hugenotten, der Niederländer und der Puritaner sind
von alttestamentarischem Geist gänzlich erfüllt; in den Büchern
Israels fanden sie ihre Vorbilder, die gemeinen Leute und
Viehhirten, die von Angesicht zu Angesicht mit ihrem Gott redeten
und haderten, die Richter, Propheten und Volksführer, die gegen
ungerechte Fürsten und falsche Priester aufstanden und für die

146



nicht Frömmigkeit allein, sondern Gerechtigkeit und Heiligung
dieser Welt der Auftrag der Kinder Gottes war. Es bedarf keiner
subtilen Interpretationen der calvinischen Gnadenwahl und keiner
Psychanalyse der protestantischen Vereinsamung, wie es im
Gefolge Max Webers so viel geübt wurde, um das calvinistisch-
puritanische Selbstgefühl des erwählten Volkes zu verstehen: es

entsprang spontan dieser Identifizierung mit dem historischen
Volk Gottes der alten Bücher, die ihre tägliche Lektüre und
geistige Nahrung waren; sie ist es mehr als jede theologische
Unterscheidungslehre, die aus dem Calvinismus ein anderes Christentum

machte, als das römische es war. Und mit dieser Identifizierung

ist ein Stück jenes altjüdischen prophetischen Geistes, der
nicht auf Jenseits und Innerlichkeit, sondern auf Recht und
Gerechtigkeit in dieser Welt gerichtet war, machtvoll in die Neuzeit
auferstanden, ein Ferment politischen Wollens und Handelns,
das seinen Stempel ahen Kämpfen um Verfassungs- und Rechtsstaat

der modernen Welt aufgeprägt hat.
Und es ist nicht wahr, daß diese Revolution eine bürgerliche

oder städtische Klassenbewegung war; das ganze Zeugnis der
Geschichte widerlegt diese im Nachhinein aus der Gegenwart
rückwärts konstruierte Behauptung. Wenn die Reformationsbewegung
in Deutschland wie in Frankreich große Teile aller Volksschichten,
darunter auch des gebildeten städtischen Bürger- und Beamtentums

ergriff, so wissen wir doch, daß sie noch viel breiter und
elementarer die Bauernschaft und, in politischer Hinsicht weit
gewichtiger, den Adel mit sich riß; in Frankreich stützte sich die
katholische Liga im Kampf gegen die Reformation bezeichnenderweise

gerade auf die hauptstädtische Masse. Und eine in den letzten
Jahren in England recht leidenschaftlich durchgeführte Neuüberprüfung

der puritanischen Revolution hat die Geschichtsinterpretation
Richard Tawneys und seiner Schüler, die diese in der Crom-

wellschen Republik gipfelnde Bewegung als bürgerliche Revolution
darstellten, unbarmherzig in Trümmer gelegt: das städtische, han-
del- und gewerbetreibende Bürgertum hat in diesem Riesenkampf
um Freiheit der Person, Unabhängigkeit der Justiz und Kontrollgewalt

des Parlaments keine irgendwie nennenswerte Rolle
gespielt und keinen seiner Führer geliefert; die Tawneysche Analyse

147



der «Sozialrevolution des 17. Jahrhunderts» hat sich sogar in ihren
scheinbar nüchternen Daten als unhaltbar erwiesen, und die ganze
Konstruktion beruhte zuletzt auf dem höchst willkürlichen Kunstgriff,

dem englischen Landadel, der Gentry der Cromwell-Zeit,
einen im Gegensatz zum Hofadel «bürgerlich-kapitalistischen
Geist» zuzuschreiben — ein Verfahren, mit dem ungefähr jede
klare historische Gegebenheit nach Bedarf und Belieben ins
Gegenteil umgedeutet werden könnte.

Hüten wir uns überhaupt, so leichthin zu sagen: Die Reformation
war dies oder das — eine bürgerliche, eine feudale, eine proletarische,

eine nationalstaatliche oder staatskirchliche Revolution, wie
es gerade in unser Schema paßt. Sie war alles das und darüber
hinaus eine alles erfassende Zeitwende. Was die Reformation war
und sein wollte, läßt sich nicht nach rückwärts aus dem ablesen,

was dann aus den protestantischen und reformierten Einzelkirchen
und Sekten wurde: diese sind das Ergebnis ihres Scheiterns als einer
zunächst die ganze abendländische Christenheit umfassenden
geistigen Bewegung, ihres Scheiterns als Versuch, die eine christliche
Kirche in ihrer Ganzheit zu re-formieren, nach der Reinheit des Worts
neu aufzurichten. Über die Notwendigkeit und Dringlichkeit dieser

Reform, wenn nicht über das einzelne ihrer Formen, hatte am
Vorabend derReformation eine Übereinstimmung der intellektuellen und
moralischen, geistlichen wie weltlichen Eliten aller Nationen und
Stände bestanden. Daß diese Reform der einen Kirche dann im
schauerlichen Kampf der Reformation und Gegenreformation in
Einzelreformationen zersplitterte und die Einheit der westlichen
Christenheit daran zerbrach, mit diesem Skandal hat sich fast
zwei Jahrhunderte lang auf beiden Seiten niemand abgefunden:
noch die Leidenschaft der Konfessionskriege und der gegenseitigen
Verfolgungen zeugt von dieser erbitterten Weigerung, die Trennung

als vollzogen hinzunehmen. In diesem gewaltigen Drama
von einheitlich gewollter Kirchenreform und tatsächlich erfolgter
Kirchenspaltung laufen viele Fäden zusammen und wieder
auseinander, und es ist grober Unfug, es auf eine einheitliche
Entwicklungslinie reduzieren zu wollen. Die erste und grundlegende
Unterscheidung, die zum Verständnis der Reformation in ihrer
Wirklichkeit als historisches Ereignis getroffen werden muß, ist die

148



zwischen der religiösen, auf Dogma und innere Kirchenverfassung
zielenden Reform, in der alle Reformbestrebungen und ketzerischen

Bewegungen seit dem Mittelalter, aber auch alle Auseinandersetzungen

zwischen konziliarer und päpstlicher Autorität
zusammenlaufen, und der kirchenpolitischen Entwicklung anderseits, in
der ebenfalls alte, doch ganz anders gerichtete Entwicklungslinien
weiterlaufen: die große Auseinandersetzung zwischen
weltlichfürstlicher und geistlich-klerikaler Macht, die im Investiturstreit,
im Triumph des französischen Königtums über die päpstliche
Macht unter Philipp dem Schönen und im großen Schisma des
14. Jahrhunderts ihre Höhepunkte erreicht hatte, die aber in allen
katholischen Ländern bis in neueste Zeit weitergegangen ist.

Hier trennen sich auch die Wege der Reformationen. Der
großartige religiöse Impuls des Luthertums wurde auf lange hinaus
verschüttet und im Innersten gebrochen durch die Unterwerfung
unter landesfürstliche Kirchenpolitik und Kirchenhoheit; kirchlich,
politisch und auch wirtschaftlich war die Reformation in
Norddeutschland, in den skandinavischen Ländern und in ihrem ersten
Akt auch im England Heinrichs VIII. ein Raubzug der Fürsten
und des Adels auf die Kirchengüter und Pfründen, in Skandinavien
zunächst ohne jede vorhergehende religiös-reformatorische
Bewegung, die erst nach vollzogener landesherrlicher Konfiskation
der Kirche in Gang gebracht wurde; ein Raubzug, unnötig zu
sagen, nicht des Bürgertums, sondern des Hofs und des Adels.
Erst die folgenden Wellen der schottischen und puritanischen
Revolution brachten im Kampf gegen anglikanische Staatskirche
und Krone nach der nur kirchenpolitischen auch die religiöse
Reformation zum Siege. Die weltgeschichtliche Bedeutung des

Calvinismus ist gerade, daß in ihm, von kirchenpolitischen Rücksichten

und landesherrlichen Usurpationen fast unbelastet, der religiös-
reformatorische Impuls in seiner Reinheit zum Zuge kam; daß es
den Calvinisten vorbehalten war, durch die Reformation nicht
einfach ihren Kirchenherrn und ihren Klerus zu wechseln, sondern
fortan «keinen Herrn außer Christus» über ihre Gemeinde mehr
anzuerkennen.

Calvin, der einzige Systematiker unter den Reformatoren,
bereits der kampfgehärteten zweiten Generation zugehörig, Zeitge-

149



nosse und Gegenspieler des Ignatius von Loyola und der sich
organisierenden Gegenreformation, geistiger und politischer Führer
der gegen die Staatsgewalt kämpfenden reformierten Minderheiten

ganz Europas von Ungarn und Polen bis Schottland, ist der
Revolutionär unter den Reformatoren, und bei ihm kommt erst ganz und
elementar diese alttestamentarisch-prophetische Leidenschaft zum
Durchbruch, Wort und Handeln, Lehre und praktisches Leben,
Glauben und Politik in Übereinstimmung zu bringen. Er hat den

nur vor Gott und dem eigenen Gewissen verantwortlichen, das

heißt den freien und selbstverantwortlichen Menschen calvinistisch-
puritanischen Typus geschmiedet und die selbstverantwortliche
calvinistische Gemeinde geschaffen, die sich keiner menschlichen
Autorität beugt und für die die Trennung vom Staat immer da
selbstverständlich ist, wo nicht, wie im alten Genf oder in den

Puritanersiedlungen Neuenglands, Gemeinde und Staat selbst identisch

sind. Von Genf, dem Jerusalem des neuen Gottesvolks, ist im
wahrsten Sinn eine Weltrevolution ausgegangen: was dem so wenig
romtreuen französischen Absolutismus die Calvinisten, diese
fleißigen und nützlichen Untertanen, so unerträglich machte, war
nicht ihre Religion, sondern das, was die französischen Intendanten
und Gouverneure mit Recht ihren «unverbesserlich republikanischen

Geist» nannten. Und dieser freie, sich selbst und seinem
eigenen Gewissen verantwortliche und — im Gegensatz zur
lutherischen Innerlichkeit — in der Welt aktive Mensch ist weit über
den Bereich der calvinistischen Diaspora und weit über die Epoche
ursprünglicher Glaubensintensität hinaus ein Sauerteig der
abendländischen Welt geworden, der aktivste Träger jener Entwicklung
zur modernen westlichen Gesellschaft, von der das, was in unserem
Thesenstreit moderner Kapitalismus heißt, nur ein Aspekt ist. Die
Gefahren und Irrwege dieser Freiheit kennen wir, und auch die
Abstiege der Selbstverantwortlichkeit in Selbstgerechtigkeit und
Herzensverhärtung und die schauerliche Nüchternheit, die den
Protestantismus auszeichnen kann; in der großen Diskussion, die
Weber auslöste, kam viel protestantische Selbstkritik zum
Ausdruck — ja sie war vielleicht das Grundelement jener ganzen
Debatte über ein halbes Jahrhundert hinweg, das an der Zukunft
der freien Gesellschaft und des freien Individuums verzweifelte.

150



Doch wie immer wir die Gefahren dieser vom Geist der Calvin-
schen Reformation ausgegangenen Befreiung des selbstverantwortlichen

Menschen beurteilen, ob wir sie als Segen oder — wie schon
einmal in der Romantik im Angesicht der Französischen Revolution

— als Fluch betrachten: hier auf jeden Fall, in der Befreiung
des Menschen aus geistiger Untertänigkeit und Menschenfurcht,
liegt die wahre und tiefe Beziehung zwischen Calvinismus und
moderner Wirtschaftsgesellschaft, die gleiche wie zwischen
calvinisch-rationaler Religiosität und positiver Wissenschaft, die gleiche
wie zwischen calvinischer Gemeinde und moderner Demokratie.
Alles andere ist Beiwerk. Denn daß all dies unzertrennlich
zusammengehört, das wenigstens wissen wir heute wieder besser, als
es Karl Marx und als es noch die Gesellschaftskritiker des Anfangs
unseres Jahrhunderts wußten, denen die politischen und geistigen
Voraussetzungen der modernen Wirtschaftsgesellschaft so
selbstverständlich schienen, daß sie aufgehört hatten, darüber nachzudenken.

All dies sind eigentlich alte und sattsam bekannte Dinge, und
vielleicht gleicht dieser Beitrag mehr einem puritanischen gun-
powder sermon als einem wirtschafts- und sozialgeschichtlichen
Diskussionsvotum. Doch gerade das sattsam Bekannte war in
Gefahr geraten, vergessen zu werden. Es hat ein halbes Jahrhundert

lang für den Historiker als naiv und altmodisch gegolten, so
einfache Dinge als Tatsache hinzunehmen wie dieses, daß die
Reformation dem Skandal der Kirche entsprang und daß es den
Reformatoren um das Wort Gottes ging; es war modern, besser

zu wissen, was die Beweggründe und Absichten der historisch
Handelnden waren, als sie selbst es zu wissen glaubten; mochten
sie glauben, für die Wahrheit oder für das Recht oder für die Freiheit,

wie sie sie verstanden, zu kämpfen, der am historischen
Materialismus geschulte Soziologe sagte ihnen auf den Kopf zu, daß
sie Klasseninteressen vertraten, und was sie selbst sagten und
taten, spielte dabei keine Rolle: Ignatius von Loyola war ein Exponent

des Feudalismus und Calvin ein Exponent des Bürgertums.
Es handelt sich nicht darum, nun wieder hinter den historischen
Materialismus zurückzugehen und auf die Erforschung der
materiellen Geschichte zu verzichten, auf die er die Historiker so nach-

151



drücklich gestoßen hat; es geht darum, die unerträgliche Vermengung

aller Kategorien und den Schematismus des primitiven
Klassenkonzepts zu überwinden und vor allem auch das wieder zu wissen,

was die angeblich so naiven liberalen Historiker vor hundert
Jahren schon wußten, weil es mit bloßen Augen zu sehen ist: daß
das große Drama der Geschichte doch etwas anderes ist als ein
Drama wirtschaftlicher Interessen- und Gruppenkonflikte.

Erst wenn diese Gesamtperspektive wieder gewonnen ist, kann
auch die Diskussion über «Calvinismus und Kapitalismus» an
ihren legitimen, durchaus zweitrangigen Ort gerückt und in ihren
Ergebnissen gewürdigt werden. Mit den darin vorgebrachten
Einzelthesen habe ich mich im Vor- und Schlußwort meiner «Banque
protestante en France» ausführlich auseinandergesetzt; es ist hier
nicht möglich, diese Erörterungen zu wiederholen, die nur im
Zusammenhang der konkreten wirtschaftsgeschichtlichen Analyse der
Gefahr falscher Verallgemeinerungen und Vereinfachungen
entgehen können. Nur ein wesentlicher Punkt kann hier noch in
aller Kürze hervorgehoben werden. Was als Soziallehre Calvins
bezeichnet wird, ist in keinem geschlossenen Lehrgebäude zu
finden, sondern nur aus weit verstreuten Äußerungen in seinen

Predigten und Kommentaren herauszulesen, und es ist nie etwas
anderes als Bibelkommentar — doch Bibelkommentar im steten
Blick auf die Existenznöte und moralischen Probleme der verstreuten

calvinistischen Gemeinden und seiner belagerten Stadt Genf,
deren verantwortlicher Führer und Ratgeber er war; und auch
hier bot der Rückgriff auf die Heilige Schrift die Möglichkeit einer
radikal kritischen Überprüfung der traditionellen Schulmeinungen.
Nicht bei Luther, eher schon beim Staatsmann und Politiker
Zwingli, umwälzend aber erst bei dem juristisch und humanistisch
geschulten, systematischen Denker Calvin vollzieht sich der große
Bruch mit der mittelalterlichen Soziallehre der katholischen Kirche.

Die katholische Scholastik, die in ihren Wirtschafts- und Soziallehren

in starrer Wort- und Autoritätsgläubigkeit völlig auf
Aristoteles fußte, hat dogmatisch stets an der Naturalwirtschaft als

152



der «natürlichen» und damit gottgewollten Wirtschaft festgehalten
— an der patriarchalischen, autarken gutsherrlichen Haushaltungswirtschaft,

die bei Aristoteles die Ökonomie schlechthin ist, im
Gegensatz zur Markt- und Tauschwirtschaft, die er als Chrema-

tistik, als Geld- oder Erwerbswirtschaft bezeichnet und verurteilt.
Im Grunde hat die ganze Diskussion um Calvinismus und Kapitalismus

wenig anderes gemeint: das Wort Kapitalismus steht für
die Chremastik, und das ungenannte, idealisierte Gegenbild ist die

patriarchalische, «natürliche» Gutswirtschaft mit ihrer «natürlichen»

hierarchischen Ordnung von Herr und Knecht, Eigentümer
und Leibeigenen, Monarch und Untertanen, die das Gesellschaftsbild

des Mittelalters war. Diese scholastische Wirtschafts- und
Soziallehre und das von ihr geschaffene kanonische Recht war seit
dem Hochmittelalter der Wirklichkeit nirgends mehr gewachsen;
es war den Doctores der Scholastik und des kanonischen Rechts
nie möglich, den Handel, die städtische Erwerbs- und Marktwirtschaft,

den Geld- und Wechselverkehr, kurz irgendeines der
bewegenden Elemente der neuen, nichtfeudalen Wirtschaftsentwick-
lung organisch in ihre Lehre einzugliedern; das Resultat war jene
bis ins 18. Jahrhundert fortvegetierende Spätscholastik, in der
kein Wort mehr seinen geraden Sinn hatte und in der sich
Spitzfindigkeit und docta ignorantia den Rang streitig machten;
dogmatisch wurde eisern an der Verurteilung jeder gewinnbringenden
Tätigkeit festgehalten und das Barmherzigkeitsgebot — mutuum
date nihil inde sperantes: gebet, ohne etwas wiederzuerwarten —
unentwegt auf Markt und Kauf, Preis und Lohn, Überseehandel

und Kapitalverkehr angewandt; was praktisch nichts anderes
bedeuten konnte, als daß eben das ganze nichtagrarische Wirtschaftsleben

ein unchristliches Leben in Sünde war und, weil das

Barmherzigkeitsgebot sich nun einmal nicht als Marktordnung anwenden

ließ, in ohnmächtiger Abdankung der Sünde überlassen wurde.
Praktisch war diese Abdankung längst erfolgt, und die Traktate
der Kirchenlehrer über Handel, Wechselrecht, Lohn und Preis

waren lang vor der Reformation zur leeren Kasuistik geworden,
in denen es nur noch Ausnahmen, aber keine Regel mehr gab;
und die folgerichtige Praxis war das intellektuelle, moralische und
rechtliche Chaos, in dem eben alles erlaubt war, weil alles ohnehin

153



Sünde war, und in dem all die Blasphemien des Banco dei Santo
Spirito und der Fuggerschen Ablaßinflation mit dem Gnadenschatz
der Heiligen als Deckungskapital ungehindert blühten. Doch für
einen Theologen schien es schlechthin unmöglich, ein neuer
Sündenfall, die Unanwendbarkeit des Barmherzigkeitsgebots als

Volkswirtschaftsreglement, Tarifordnung oder Obligationenrecht
einzugestehen; in diesem Punkt war auch Luther noch Scholastiker.
Calvins Bruch mit diesem scholastischen Lehrgebäude war in erster
Linie ein schmerzhafter Akt intellektueller Redlichkeit und Klarheit,

im Einklang mit dem Wahrheitsimpuls der Reformation,
Lehre und Leben, Wort und Tat wieder in Übereinstimmung zu
bringen. Wie schmerzhaft dieser Schritt war, sehen wir daran, wie
Calvin voll Skrupeln und Furcht vor den Folgen seine Überlegungen

über Zins und Kredit nicht in öffentlicher Verkündung,
sondern nur im vertrauten Briefwechsel auszusprechen wagte;
doch auf seine Autorität konnten sich die Genfer Behörden acht
Jahre nach seinem Tod berufen, als der Strom französischer
Glaubensflüchtlinge nach der Bartholomäusnacht die kleine Stadt
mit Menschen füllte, die aller Habe beraubt, doch keine Bettler
waren, sondern tüchtige und stolze Menschen, und die nicht nach
Almosen verlangten, sondern nach einem mit Zins und Zinseszins
rückzahlbaren Anfangskredit zum Wiederaufbau ihrer Existenz:
hier hatte sich in der Not der Zeit der klassische Schulfall für die
wirtschaftliche und zugleich ethische Rechtfertigung des
Produktivkredits und für die klare Unterscheidung zwischen Zins und
Wucher ergeben. Denn, weil gerade dieser Punkt immer wieder,
und meist in unsäglicher Verworrenheit, durch die Diskussion
spukt, muß hier immerhin gesagt werden, daß die Toleranz der
katholischen Kirche gegenüber dem Wucher, nicht eine
stillschweigende, sondern eine offizielle und ausdrückliche Toleranz,
seit Jahrhunderten grenzenlos gewesen war, und daß gerade auch
in Genf nicht Calvin den Wucher erlaubt hat, sondern anderthalb
Jahrhunderte vor Calvin der bischöfliche Stadtherr Adhemar
Fabri in seinem berühmten Privileg für die Genfer Messen, in dem
jedermann, der diese Messen besuchte, Mann oder Frau, Kleriker
oder Laie, das Recht zu unbeschränktem Wucher (usura) und
bischöflicher Schutz gegen jede diesbezügliche Klage oder Belästi-

154



gung zugesichert wird. Calvin hat in Genf nicht den Wucher
eingeführt, er hat den Wucher abgeschafft, indem er endlich die
klare Unterscheidung zwischen dem Zins für produktiv angelegtes
Kapital und dem fremde Not ausbeutenden parasitären Wucher
vollzog und den ersten unter strengen Reglementen zuließ, den
zweiten unter Verbot und Verfolgung stellte; und jeder Wirt-
schaftshistoriker weiß, daß in den Jahrhunderten bis zur
Französischen Revolution, die endgültig auch im katholischen Europa
den Bann des kanonischen Rechts brach, der Unterschied zwischen
protestantischen und katholischen Ländern Europas nicht der war,
daß in den ersten auf Zinsen und in den andern zinsfrei geliehen
wurde, sondern daß in den ersten die Billigkeit des anerkannten,
öffentlich geregelten und präzis definierten Kapitalzinses ein
wesentlicher Faktor des wirtschaftlichen Aufschwungs war, während
in den Ländern kanonischen Rechts der Wucherzins für
Kapitaldarlehen eines der Haupthindernisse der wirtschaftlichen Entfaltung

blieb.
Es wäre ein gewaltiges Thema, die volle, keineswegs nur

wirtschaftliche, sondern auch intellektuelle Tragweite dieses Bruchs
mit der scholastischen Tradition darzustellen; mit der rationalen
Legitimierung der Kapital- und Zinsrechnung, die erst den
Koeffizienten Zeit in die Wirtschaftsrechnung einführt, ist rationales
Wirtschaftsdenken überhaupt erst möglich geworden. Doch,
einfacher und in Calvinscher Formulierung gesagt: erst die
Unterscheidung zwischen dem Gebiet des privaten, freiwilligen, dem
christlichen Gewissen anheimgestellten Verhaltens gegenüber
menschlichem Elend und Unglück, für das das Barmherzigkeitsgebot

der Bergpredigt gilt, und dem Gebiet der wirtschaftlichen
Erwerbstätigkeit, für das das irdische, in positivem Recht und
Gesetz festzulegende Gebot der Redlichkeit, Rechtmäßigkeit und
Billigkeit gilt — la loi d 'equite, wie Calvin sagt —, erst diese

Unterscheidung hat es möglich gemacht, die condition humaine, die
materielle Existenzsorge des Menschen, aus dem generellen und
unterschiedslosen Fluch der Sündigkeit zu erlösen, der dann einfach das
Diesseits der Sünde überläßt, und stattdessen an diese Welt, in
welcher der Mensch zu leben und zu handeln hat, die einfache
Forderung nach Verwirklichung des Rechts und der menschenmög-

155



liehen Gerechtigkeit zu stellen. Umfassender noch hat sich im
protestantischen Arbeitsethos dieser Bruch mit dem ganzen Welt-
und Gesellschaftsbild der Scholastik vollzogen, die den Miserabilis-
mus und Pauperismus als ewiges, gottgewolltes Übel der sündigen
Welt hinnahm und gegenüber dem unausdenkbaren Massenelend
der mittelalterlichen Menschheit nichts anderes kannte als die
ewige, resignierte Gebärde des almosenheischenden Bettlers und
des almosenspendenden Reichen; es ist ein neues, kaltes und
scharfes Licht, ohne verklärenden Heiligkeitsglanz des
Bettlerdaseins, in dem etwa der Zwinglianer und erst recht der Calvinist
sein Leben führen lernte, nicht im demütigen Hinnehmen des

Elends als Lohn der Sünde, sondern in der Charakterschule der
disziplinierten Arbeit, in der Aktivität des freien und stolzen
Menschen, der nicht Mitleid und Gnade fordert, sondern Arbeit und
Recht selbstverantwortlicher Lebensführung. Und auch hier müßte
zu diesem neuen Menschenbild wieder sein Schatten gestellt werden,
das Bild der utilitaristischen Sozialmoral mancher puritanischer
Gesellschaftstypen, für die das Haus des Vaters nicht mehr viele
Wohnungen hatte, sondern nur noch ein einziges Arbeitshaus war.
Daß die Überwindung des Pauperismus über diese Fron möglich
wurde und auf keinem andern Weg möglich war, daß diese Härte
der sozialen Disziplin gegen sich und andere die Schule der freien
Gesellschaft wurde, das mag unser Urteil über sie dämpfen; doch
gewiß hat zutiefst das Erschauern über diese innere Härte, das uns
noch heute beim Studium der calvinschen Reformation überläuft,
den Grundton all der Thesen über «Calvinismus und Kapitalismus»
gebildet, und die scheinbar so sachliche wirtschafts- und
sozialgeschichtliche Fragestellung war oft genug nur der dürftige Vorwand
eifernder Urteile über die reformatorische Glaubenslehre selbst.

156


	Nochmals : "Calvinismus und Kapitalismus" : über die Irrwege einer sozialhistorischen Diskussion

