
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 9 (1959)

Heft: 3

Artikel: Das Problem der Geschichtsphilosophie

Autor: Helbling, Hanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS PROBLEM
DER GESCHICHTSPHILOSOPHIE

Von Hanno Helbling

Geschichte ist selten

Heidegger

«Geschichtsphilosophie», als Bezeichnung einer Disziplin genommen,

ist problematisch. Das Wort ist doppeldeutig. Es kann dahin
ausgelegt werden, daß die Disziplin eine Philosophie, eine umfassende

Welterklärung anstrebe unter dem Gesichtspunkt der
Geschichte ; eine Philosophie, deren tragender Begriff der Begriff der
Geschichte wäre. Es kann aber auch so verstanden werden, daß
in dieser Disziplin die Geschichte betrachtet werde, unter dem
Gesichtspunkt einer Phüosophie; daß sie eine Behandlungsweise der
Geschichte sei, gegenüber der Tätigkeit des Historikers gleichsam
veredelt durch eine höhere Absicht.

Diese beiden Bedeutungen des Wortes Geschichtsphilosophie
kommen vor, und jede von ihnen hat ihre Grundlage, in vergangenen

und gegenwärtigen Bemühungen, die sich in irgendeinem
Zusammenhang auf das richteten oder richten, was für sie Geschichte
heißt. Die beiden Bedeutungen weichen voneinander ab und können

so umschrieben werden, daß sie einander entgegengesetzt
scheinen. Anderseits kann auch ihr Gemeinsames herausgearbeitet
werden.

Im folgenden geht es weder um den Gegensatz noch um die
Übereinstimmung, sondern um den Unterschied der beiden
Bedeutungen. Es soll nämlich gezeigt werden, daß sie auf Überlegungen

hinweisen, die einander zwar nicht widersprechen oder gar
ausschließen, die aber auch in ihren scheinbar gleichlautenden
Aussagen zwei verschiedenen Ebenen der Auseinandersetzung an-

360



gehören. Unnötig zu sagen, daß es sich nicht um das Wort
«Geschichtsphilosophie» handelt, auch nicht um eine Disziplin, die
allenfalls mit ihm bezeichnet ist, sondern um die Frage, an die eine
Disziplin nicht näher heranführt als ihr so oder so verstandener
Terminus: die Frage nach dem Wesen der Geschichte.

Um in den Denkbereich einzutreten, auf den «Geschichtsphilosophie»

in der ersten jener beiden Bedeutungen verwiesen ist, wird
man sich zunächst einmal davor hüten müssen, von einem der
Leitbegriffe auszugehen, die der Beschreibung des Historismus haben
dienen können. Es kommt hier gerade nicht auf eine «Sinngebung
der Geschichte» an, die in der Reduktion auf die Entwicklung oder
auf die Individualität (um nur die bedeutendsten Beispiele zu
nennen) ein Zusammenhängen von weltgeschichtlichem Gesamtbild

und allgemeinmenschlichen Lebensaspekten zeigen kann. Dieses
Vorgehen gehört auch in seiner größten existentiellen Verdichtung
jener zweiten Möglichkeit von Geschichtsphilosophie an und soll
in der anderen Hälfte dieser Arbeit berührt werden. Übrigens sollen
die beiden Hälften einander nicht als ein systematischer und ein
historischer Teil gegenüberstehen, vielmehr wird auch in diesem
ersten von bereits geleisteten Denkversuchen die Rede sein.

Also nicht von einem Begriffe soll man sich hier leiten lassen,
der eines umfassenden Geschehens in seiner mikrokosmischen Form
und so wohl gar in seiner Urgesetzlichkeit habhaft würde. Die
Welterklärung unter dem Gesichtspunkt der Geschichte hat es
nicht mit der Struktur der Historie zu tun, sondern mit der Struktur
der Existenz. Sie bedient sich nicht einer Analogie, deren Vehikel
etwa der Begriff des Organischen (im Leben des Einzelnen und im
«Leben» einer Kultur) wäre, sondern der Analyse, die zur
Geschichtlichkeit von der Zeitlichkeit her zu gelangen sucht.

Ein Satz Heideggers («Sein und Zeit», § 72) zeigt die Richtung
dieses Schrittes an: «Die Analyse der Geschichtlichkeit des Daseins
versucht zu zeigen, daß dieses Seiende nicht ,zeitlich' ist, weil es

,in der Geschichte steht', sondern daß es umgekehrt geschichtlich

361



nur existiert und existieren kann, weil es im Grunde seines Seins

zeitlich ist.»
Mit der Verknüpfung von Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit ist

zunächst wenig gewonnen. Es scheint, als hätte sich durch sie

bloß zu der einen Unbekannten eine zweite hinzugefunden. Schwierig

ist auch die Berufung auf Heidegger. Was er späterhin als die
Geschichte des Seins erkannt hat, ist der Geschichtsphilosophie
bisher nur auf dem Wege einer rasch sich verdünnenden Escha-

tologie wieder zugeflossen. Wieder: denn allerdings ist schon
vordem die «Epoche des Seins» — gedacht «aus der Erfahrung der

Vergessenheit des Seins» («Der Spruch des Anaximander», in
«Holzwege», S. 311) — in geschichtsphilosophischem Zusammenhang

zur Sprache gekommen.
In einigen Fragmenten, die in den Ausgaben unter dem Titel

«Die ewige Wiederkunft» als ein nachgelassener Teil von «Der

Wille zur Macht» vereinigt sind, spricht Nietzsche von der
Weltbewegung, die ohne Ziel sein müsse. «Hätte die Welt ein Ziel, so

müßte es erreicht sein» (Nr. 380, vgl. 383). «Die Tatsache des .Gei¬

stes' als eines Werdens beweist, daß die Welt kein Ziel, keinen
Endzustand hat und des Seins unfähig ist» (380). «.. .das Werden soll
erklärt werden, ohne zu solchen finalen Absichten Zuflucht zu
nehmen...; es darf absolut nicht das Gegenwärtige um eines

Zukünftigen wegen oder das Vergangene um des Gegenwärtigen
willen gerechtfertigt werden» (383). Veränderung ist notwendig:
«.Veränderung' gehört ins Wesen hinein, also auch die Zeitlichkeit.

.» (382). Endlich: «Das Werden ist kein Scheinzustand:
vielleicht ist die seiende Welt ein Schein» (383).

Es könnte so aussehen, als verließe die Untersuchung hier bereits
wieder die Richtung auf die Daseinsanalyse hin, die sie einzuschlagen
vorgab und münde ins «Geschichtsphilosophische» im Sinn der
welthistorischen Spekulation ein. Das ist aber nicht der Fall. So

leicht sich Nietzsches Denken als Vision der abendländischen
Entwicklung, insbesondere des Unterganges hat verstehen lassen, so

wenig ist das hier beabsichtigt.
Die zitierten Sätze (denen sich sehr viele weitere anfügen

ließen) haben mit Nietzsches Nihilismus zu tun. Indem er von der
«alten Gewohnheit» spricht, «bei allem Geschehen an Ziele und

362



bei der Welt an einen lenkenden schöpferischen Gott zu denken»

(380), erinnert er an sein bekanntes Wort «Gott ist tot». Indem
er die Welt als des Seins (des unveränderlichen Bestehens) unfähig
bezeichnet, läßt er an seine Konzeption des Seins als eines Wertes

denken. Über diese Konzeption, ihre Bedeutung als Kennzeichen
der sich vollendenden Metaphysik, ist wiederum Heidegger zu
konsultieren («Nietzsches Wort .Gott ist tot'» in «Holzwege»,
S. 238f.). Der Nihilismus und die «Umwertung» sind geschichtlich
im Sinn der Seinsgeschichte; aber Nietzsches Sätze reden außerdem

von Weltbewegung und Zeitlichkeit. Besteht ein Zusammenhang?
«Sein» ist von Nietzsche als Wert gefaßt — zum Wert erniedrigt,

wenn man will — und als solcher der Welt abgesprochen. Ihr
ist versagt, in einen Ruhezustand zu gelangen, und es fehlt ihr
auch «das Vermögen zur ewigen Neuheit» (380). «Der Satz vom
Bestehen der Energie fordert die ewige Wiederkehr» (381).
Zeitlichkeit ist ein Name für die notwendige Veränderung. Das ist
nicht eine Lehre von Zyklen, die «in der Zeit» einander folgen.
Ist es aber eine Lehre von der Zeitlichkeit des Daseins?

Wieder könnte es scheinen, als vermehre sich lediglich die Zahl
der offenen Fragen, als sei die Zusammenstellung von schwer zu
verarbeitenden Hinweisen Heideggers mit Sätzen Nietzsches, die

offenkundig anderen Bezügen angehören, nur geeignet, Verwirrung
zu stiften. In der Tat: Begriffe wie Veränderung und Beständigkeit
haben innerhalb der Daseinsanalyse ein zweitrangiges Mitspracherecht.

Und auch die Leugnung eines planvoll Gemeinsamen von
Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart widerspricht der
Vorstellung vom Seienden als einem wesenhaft Zukünftigen und
Gewesenen nur deshalb nicht, weil sie überhaupt auf einer anderen
Stufe des Denkens stattfindet. Ist es nicht einfach so, daß auf dem

Wege von fundamental-ontologischer Versammlung zum vulgären
Daseinsverständnis — in diesem Fall von der Geschichte zur
Historie — unter anderem auch Nietzsches Position zu treffen ist?
Dann wäre es indessen wissenswert, wo...

Nach einer Stelle in «Sein und Zeit» vermutet Heidegger, daß

Nietzsche (in der zweiten «Unzeitgemäßen Betrachtung») «mehr

verstand, als er kundgab», nämlich in bezug auf den Zusammenhang

zwischen seiner dreifachen Aufgliederung der Historie und

363



der Geschichtlichkeit des Daseins (§ 76). Ob diese Vermutung
zutrifft oder nicht, sie entspringt dem unabweisbaren Gefühl, das
sich vor jenen späteren Fragmenten noch verstärkt, daß Nietzsche,
wenn er von der Geschichte sprach, nicht so sehr das Weltgeschehen

meinte als vielmehr, um es unverfänglich zu benennen,
die conditio humana — oder daß er zwischen beidem eine unheimlich

enge Verbindung sah.
Mit Absicht ist hier das Wort unheimlich verwendet. Im «Zara-

thustra» spricht Nietzsche von Heimat und Heimkehr, ein Kapitel
des dritten Teils ist «Die Heimkehr» überschrieben. Die Heimat,
in die Zarathustra zurückkehrt, ist die Einsamkeit. («Du meine
Heimat Einsamkeit!») Er sagt von ihr: «Hier springen mir alles
Seins Worte und Wortschreine auf: alles Sein will hier Wort werden,
alles Werden will hier von mir reden lernen.» In dem Kapitel
«Von der Erlösung» im zweiten Teil des «Zarathustra» steht das
Wort einsam in einem scheinbar sehr andern Zusammenhang. Es
ist hier die Rede von «des Willens einsamster Trübsal». Der Wille —
«der Befreier und Freudebringer» — erfährt einen Widerstand, und
dieser Widerstand heißt «Es war». «Daß die Zeit nicht zurückläuft,
das ist sein Ingrimm; ,Das, was war' — so heißt der Stein, den er
nicht wälzen kann.» Der Wille aber nimmt Rache dafür, daß er
nicht zurück kann. «Dies, ja dies allein ist Rache selber: des Willens
Widerwille gegen die Zeit und ihr ,Es war'.» Diese Zitate mögen
zur Exposition der folgenden Erörterung genügen.

Wenn Zarathustra davon redet, daß in seiner Heimat Einsamkeit

das Sein Wort werden und das Werden von ihm, Zarathustra,
reden lernen wolle, so wird man zunächst an das denken, was bei
Zarathustra vorab zu lernen ist: die ewige Wiederkehr. Das Werden
lernt die ewige Wiederkehr. Es heißt aber außerdem, das Sein
wolle Wort werden. Da die Begriffe des Werdens und des Seins
bei Nietzsche gegensätzlich gefaßt sind, könnte man meinen, es
sei auch hier eine Gegenpoligkeit angestrebt: das Sein und das
Werden, jedes vollende sich auf seine Weise. Welches sind diese
Weisen

364



In dein Kapitel «Der Genesende» im dritten Teil des
«Zarathustra» sagen die Tiere es dem Meister auf den Kopf zu: «.. :du
bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft.. .», und schon zuvor haben
sie aus Zarathustras Kampf um seine Lehre «ein Leierlied»
gemacht. «Alles geht, alles kommt zurück; ewig rollt das Rad des
Seins... ewig baut sich das gleiche Haus des Seins. ewig bleibt
sich treu der Ring des Seins.» — Es wird hier der passendste Ort
sein, allgemein auf Heideggers Aufsatz «Wer ist Nietzsches
Zarathustra?» (in «Vorträge und Aufsätze», S. 101—126) zu verweisen.

Die ewige Wiederkehr, die das Werden von Zarathustra lernen
will, ist hier in reicher Abwandlung mit dem Wesen des Seins
verknüpft. Ist sie es, in der auch das Sein «Wort werden» will? Dann
handelt es sich also bei «Sein» und «Werden» nicht mehr um ein
gegenpoliges Begriffspaar, sondern, in diesem Zusammenhang, um
dasselbe. Das Sein und das Werden vollenden sich in der gleichen
Weise. Dies bestätigt das bekannte Fragment Nr. 617 in «Der
Wille zur Macht»: «Daß Alles wiederkehrt, ist die extremste
Annäherung einer Welt des Werdens an die des Seins: — Gipfel der
Betrachtung.»

Welches ist der Ort, an dem das, was Nietzsche Werden, und das,
was er Sein nennt, in Eines münden? Zarathustra redet ihn an
als seine Heimat Einsamkeit. Tiefste Einsamkeit ist es aber auch,
worin der Wille das «Es war» erfährt. Für den Genesenden ist dem
«Es war» sein Stachel offenbar genommen. In dem Kapitel «Von
der großen Sehnsucht», das dem Kapitel «Der Genesende» folgt,
spricht Zarathustra: «0 meine Seele, ich lehrte dich ,Heute' sagen
wie ,Einst' und ,Ehemals'. .» Und weiter: «...ich gab dir die
Freiheit zurück über Erschaffnes und Unerschaffnes: und wer
kennt, wie du sie kennst, die Wollust des Zukünftigen?»

Die Sätze stehen in genauer Entsprechung, genauem Widerspruch

zu jenen, die in dem Kapitel «Von der Erlösung» den Wider^

stand nannten, der dem Willen geschieht — «auch den Befreier
noch in Ketten schlägt». Da jenes Kapitel von der Erlösung handelt,

liegt es nahe, schon in ihm den Ansatz zu einem Weg — einem
Rückweg — in die Freiheit über Erschaffnes und Unerschaffnes
zu suchen. Da heißt es denn einerseits: «Die Vergangnen zu
erlösen und alles ,Es war' umzuschaffen in ein ,So wollte ich es!' —

365



das hieße mir erst Erlösung!» Ist es an dem, daß Zarathustra dieses

erlösende Umschaffen gelungen ist? Es ist im folgenden anderseits
die Rede von der Versöhnung mit der Zeit und davon, ob der

Wille den Geist der Rache verlernen könne, und endlich: «Höheres

als alle Versöhnung muß der Wille wollen, welcher der Wille zur
Macht ist —: doch wie geschieht ihm das? Wer lehrte ihn auch
noch das Zurückwollen ?»

Es geht hier nicht darum, aus «Zarathustra»-Zitaten eine

Geschichtsphilosophie zusammenzusetzen. Es geht zunächst nur um
Fragen. Sie finden sich im «Zarathustra» zahlreicher und wesentlicher

beisammen als in den Deutungen der «Geschichte im Ganzen».

Wir fragen nun: Wonach fragen wir?
Wir fragen nicht nach der Geschichte. Wir fragen nach dem,

was mit dem Sein und dem Werden geschieht, von welchem Nietzsche

spricht. Sie werden einander zugeführt. Sie finden einander

dort, wo Nietzsches Zarathustra zu Hause ist: in der Einsamkeit,
in der die ewige Wiederkehr waltet. Sie finden einander beispielsweise

nicht in der Betrachtung der Historie. Ist von ihr überhaupt
nicht die Rede? Es ist die Rede vom «Es war». Auf dieses, gegen
dieses richtet sich der unversöhnliche Wille. Ihm steht der Wille
in seiner Ohnmacht gegenüber, in seiner «einsamsten Trübsal».
Einsamkeit liegt scheinbar dies- und jenseits einer großen Wandlung.

Aber das gleiche Wort meint hier Verschiedenes. In dem

Kapitel «Die Heimkehr» ist die Heimat Einsamkeit verglichen mit
der Verlassenheit. Verlassen war Zarathustra unter den Vielen:
«Alles bei ihnen redet, alles wird zerredet.» Diese Verlassenheit ist
es, worin der Wille auf das «Es war» trifft, wo Zarathustras Auge
vom Jetzt zum Ehemals flüchtet: «es findet immer das Gleiche..
Das Jetzt und das Ehemals auf Erden... das ist mein Unerträglichstes;

und ich wüßte nicht zu leben, wenn ich nicht noch ein
Seher wäre, dessen, was kommen muß.»

Aus dem trostlosen Bereich der redenden Gegenwart, der
zerredeten Vergangenheit rettet der tröstende dritte, zukünftige
Bezug. Nicht, daß «die Wollust des Zukünftigen» eine bloße Zuflucht
vor dem Jetzt und dem Ehemals bedeutet. Die Zukunft heilt, weil
sie aus «Bruchstücken und Gliedmaßen» ein heiles Ganzes werden
läßt. «Ich wandle unter Menschen als den Bruchstücken der Zu-

366



kunft: jener Zukunft, die ich schaue» («Von der Erlösung»). In
der Einsamkeit dessen, der die Zukunft schaut, ist Zarathustra
der Genesende, der seiner Seele die Freiheit über Erschaffnes und
Unerschaffnes zurückgibt.

Wir fragten danach, was mit dem Sein und dem Werden
geschieht, von dem Nietzsche spricht. Wir vernahmen, daß sie zu-
einanderfinden in der Einsamkeit des Genesenden. Die Einsamkeit
als metaphysische Heimstätte ist der Ort, an dem die conditio
humana sich erfüllt, indem sie das Unheimliche überwindet, das
ihr Gegenüber zum Weltgeschehen ist. Was das «Unheimliche»
angeht, so wird man in Heideggers «Einführung in die Metaphysik»,
S. 112ff., Näheres finden.

In den Bereich des Unheimlichen fällt die Trennung von Sein
und Werden, die Verlassenheit vor dem «Es war», des Willens
Widerwille gegen «die Zeit und ihr ,Es war'» Mit dieser letzten
Wendung ist vermutlich nicht so sehr die Zeit im allgemeinen und
dazu noch ihr Vergangenheitscharakter gemeint, sondern eher die
Zeit insofern, als sie sich durch ihren Vergangenheitscharakter
bemerkbar macht, wie eben in der Historie. Des Willens Widerwille
richtet sich gegen «die Geschichte» — das Wort in eben dem
Sinn genommen, den man unter anderm auch in Anlehnung an
Nietzsche interessant zu machen gesucht hat. Zarathustra lehrt die
ewige Wiederkehr und nicht die Abrundung der Weltgeschichte.
Er sucht die Erlösung nicht darin, daß alles wieder von vorn
anfangen wird.

«Und wie ertrüge ich es, Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht
auch Dichter und Rätselrater und der Erlöser des Zufalls wäre!»
(«Von der Erlösung»). Daß er den Zufall erlöst, das Bruchstück
ergänzt, das Rätsel errät, liegt darin, daß er das «so wollte ich es!»

an die Stelle des «Es war» setzt. Daß er dies kann, hegt in der
Versöhnung mit der Zeit und «Höherem» — darin, daß er das «Zu-»
rückwollen» vermag. Wir fragten nach einem Zusammenhang
zwischen der Geschichtlichkeit (im Sinn der Seinsgeschichte) und
seinen Äußerungen über Weltbewegung und Zeitlichkeit. Gibt sich
ein solcher Zusammenhang zu erkennen?

367



Wenn Nietzsche das Sein und das Werden zueinanderfinden läßt,
so dürfen wir annehmen, daß er weder dem einen noch dem anderen
eine Entfremdung von dem eigenen Wesen zumuten will, sondern
daß er sie in der Vereinigung erst zu ihrem eigensten Wesen kommen

sieht. Der Wille, der zurückwill, ist auf ein Sein gerichtet, das
noch nicht von einem Werden getrennt ist. Es ist fühlbar, daß
dieses Sein als das eigentliche Sein gedacht ist. Oder auch als das
Sein, das noch nicht ein bloßer «Scheinzustand» ist, das sich den
Wirklichkeitsanspruch noch nicht von einem Werden hat nehmen
lassen und das noch nicht zu einem Wert geworden ist. Ein
vormetaphysisches Sein? ein vorgeschichtliches Sein?

Die Fragen, die wir im Hinblick auf das Verhältnis zwischen
Sein und Werden, im Hinblick auf eine seinsgeschichtliche und auf
eine geschichtsphilosophische Position stellten, führen alle zu
einem Vorstellungskomplex, den das Wort zurück bezeichnet.
Dieser Name ist vieldeutig und könnte mißverständlich sein. Es
geht, zunächst, nicht um ein philosophiegeschichtliches Zurück.
Die Besinnung auf Denkweisen der Vergangenheit kann vielleicht
von Irrtümern des Denkens wegführen, aber nicht aus der Irre
des Daseins. Sie kann Lösungen bringen, nicht die Erlösung. Aus
dem Unheimlichen wird ein Weg gesucht in das Heimliche, in die
Geborgenheit des heilen Ganzen «zurück»; auf diesen Weg weist
uns das «Einst» sogut wie das «Ehemals»; ja, der Zukunftsbezug
muß uns wesentlicher sein, denn er allein verhütet, daß unser
Zurückwollen nur einen früheren Zustand zu wollen scheint. Hat
der Name «zurück» überhaupt einen Sinn?

Wäre hier schon von Geschichtsphilosophie in der zweiten von
den eingangs genannten Bedeutungen die Rede, so wäre dies der
Augenblick, von der Idee des goldenen Zeitalters zu sprechen.
Von einer Sehnsucht, gerichtet auf äußern und innern Frieden
— zurück aus Gefahr und Verschuldung. Es wäre der Augenblick,
an Dante zu erinnern, für den der Rhythmus der Weltgeschichte
bestimmt war von dem Sündenfall und dessen Wiederholung durch
Konstantin. Daß solche Spekulation auf andrer Ebene dem hier
verfolgten Gedankengang entspricht, wird sich vielleicht noch zeigen
lassen. Zarathustra ist aber nicht der Lehrer der Rückkehr — auch
nicht des unerfüllbaren Wunsches nach ihr —, sondern der ewigen

368



Wiederkehr. «Daß Alles wiederkehrt, ist die extremste Annäherung
einer Welt des Werdens an die des Seins: — Gipfel der Betrachtung.»

Das Zurückwollen bezieht sich auf ein Ganzes. Die Ganzheit
ist gekennzeichnet durch die Versammlung der zeitlichen Bezüge
(Heute, Einst, Ehemals) und dadurch, daß das Werden und das
Sein sich miteinander — ineinander — erfüllen. In dieser Ganzheit

liegt das Ziel des Denkens, das letzte Erreichbare. Zugleich
ist es als ein Ursprüngliches gedacht. Solches Denken pflegt man
als mystisch, seine Herkunft als neuplatonisch zu bezeichnen.
Solange das kein Ausdruck des Mißtrauens sein soll, wird man es
ruhig gelten lassen können. Worin liegt aber das Mystische? Es
liegt in der Behandlung — oder sollte man sagen in der Verhaltensweise

— des Zeitlichen in diesem Denken.
Aus dem festen Bestand des Ununterschiedenen lösen sich

«Werden» und «Sein», das zweite nur ein Trugbild der (verlorenen)
Unwandelbarkeit, das erste, im Zeichen des Wandels stehend, der
Struktur des Daseins gemäßer. Diese Struktur wird als ergänzungsbedürftig

erfahren, als wesentlich unvollständig, unabgerundet.
Solche Erfahrung kennen wir als Erfahrung der Zeitlichkeit.
Ausgesetzt in die Zeitlichkeit, wollen wir «zurück» ins Ganze und
Ungeteilte; die Zeitlichkeit ist uns ein Feindliches. Das hat nichts zu
tun mit einem «Zeiterlebnis», mit der Furcht vor dem Vergehen,
mit dem Wunsch, die Uhren alle stehn zu lassen. Dieses Erlebnis
würde niemals weiterführen als zu der trügerischen Verfestigung
eines Seins, das einen Ewigkeits-Wert darzustellen hätte: erhöht
und isoliert, könnte solches «Sein» den Zerfall des Ganzen in der
Zeitlichkeit nur noch bestätigen. Die Heilung, das Zurückbergen
in jenes Sein, mit dem das Werden eins ist, kann nur in der
Zeitlichkeit und durch sie geschehen. Das Geschehen der Heilung, des
Zurückbergens, nennen wir die Geschichte.

Es war zuvor, einigermaßen leichtfertig, die Rede davon, daß
«auf dem Wege von fundamental-ontologischer Versammlung zum
vulgären Daseinsverständnis — in diesem Fall von der Geschichte
zur Historie — unter anderem auch Nietzsches Position zu treffen»

369



sei. Leichtfertig müssen wir diese Aussage jetzt nennen, weil alles,

was wir über die Geschichte festzustellen haben — alles, was uns
zu der Vorstellung von dem Zurückbergen als dem geschichtlichen
Geschehen führt — bei Nietzsche steht und keiner Ergänzung, ja,
kaum einer Erläuterung bedarf, um sich als wesentlichen Aufschluß
über das Wesen der Geschichte zu erkennen zu geben. Die Absicht,
die Frage der Geschichte als eine Frage der Struktur der Existenz

zu sehen, erschließt die betreffenden Texte im «Zarathustra» und
in der Fragmentensammlung aus Nietzsches Nachlaß vermutlich
sachgemäßer als zum Beispiel eine Auseinandersetzungsweise im
Stile einer historistischen Geschichtsphilosophie; aber sie geht nicht
über das hinaus, was diese Texte seit je bereithalten. Es besteht also

kein Grund, in ihnen lediglich eine Vor- oder Zwischenstufe zu
suchen. Vor allem muß uns nun aber dieses «vor-» und «zwischen-»

bedenklich werden.
Die Unterscheidung von Geschichte und Historie scheint

den Anspruch und den Glauben zu verraten, daß, wer Geschichte

sagt, über die Historie hinaus sei. Die terminologische Unterscheidung

knüpft an den Sprachgebrauch Heideggers an; aber es könnte
sein, daß sie deshalb doch noch nicht ein taugliches Werkzeug der

Daseinsanalyse sein muß. Wer Geschichtsphilosophie in der zweiten
der eingangs genannten Bedeutungen betreibt, wird leicht an einen

Punkt kommen, da ihm die bloße Betrachtung der res gestae nicht
mehr genug ist und er hinter ihnen ein wesentlicheres Geschehen

wahrzunehmen strebt — einen übergreifenden, chronologisch
verankerten «Sinnzusammenhang» oder aber eine anthropologische
Grundfigur, je nach der angenommenen Blickrichtung: immer kann
sich so ein «Geschichtliches» von einem nur Historischen abheben.

In der hier versuchten Erörterung gibt es eine solche Rangordnung
nicht.

Zu dem Ganzen und Heilen, das Zarathustra mit dem Wort
«So wollte ich es» grüßt, gehört das «Es war», vor dem der Wille
seine einsamste Trübsal erfährt, wie zur gewölbten Brücke ihr eines

Widerlager. Wenn es, wie wir nun mit Heidegger sagen dürfen,
selten ist, daß sich ihr Bogen spannt und wir in seiner Spannung
sind, so darf uns der eine Ansatz, der sich uns am ehesten zu bieten

scheint, nicht verächtlich sein, im Gegenteil. Das «Es war» ist der

370



Stein, den der Wille nicht wälzen kann, aber wir wissen nun, daß
es aufs Wälzen auch gar nicht hinausläuft. Wir bewältigen die
Historie auf keine Art als dadurch, daß wir sie im Zusammenhang
der Geschichte sehen. Wer der Historie die Universalität predigt,
der sucht die Verbindung von Vergangenheitspartikeln mit andern
ihresgleichen und wohl gar mit Gegenwarts- und Zukunftspartikeln;
die Historie wird ihm zur lebendigen Einheit, zum Organismus, als
Ganzes wird sie ihm «gegenwärtig»; unser zweiter Teil handelt
davon. Wer die Einheit sucht, von der her die Historie als ein
Entfremdetes zu sehen ist, der wird die Entfremdung nicht dadurch
vollkommen machen, daß er sie auf alles Zeitliche ausdehnt, um
sich dann in ihrer Weite zu ergehen; sondern er sucht den Rückweg

: den Weg der Geschichte. Die Historie ist der Ort, wo ihm der
Rückweg an der Zeit scheint.

«Nimm die Zeit weg, und der Abend ist der Morgen», sagt Meister
Eckhart in seiner Erklärung des Johannes-Evangeüums (I, 1-3).
Wie verhält sich die Zeit Die Geschichte geschieht nicht ohne sie.
Heute, einst, ehemals — der waltende Zusammenhang ist es, in
den die Geschichte zurückführt. Zurück in die Zeit — aus der Zeit.
«Aus» der Zeit, sofern sie sich gemeinhin kundtut im Nichtmehr,
im Vorbei, im «Es war»; oder auch im Nochnicht, einem
Bevorstehenden, das «vergegenwärtigt» wird, so, daß es vorbei ist, noch
ehe es war: auch es nur ein Bruchstück jener Zukunft, «die ich
schaue». «In» die Zeit, sofern sie das Bruchstück, statt es als
Bestandteil «eines Ganzen» auszugeben, als Zeugnis für das Ganze
erkennen läßt. Daher sein Wert und seine Würde. Daher der Sinn in
der Beschäftigung mit ihm. Daher das nie erlahmende Bemühen,
seinen Zusammenhang in einer höhern Sphäre darzutun. Die
Versuche der Geschichtsphilosophie in der zweiten Bedeutung des
Wortes folgen der bei Nietzsche angedeuteten, von Heidegger aus
zu erahnenden Grundfigur. Aber auch in ihnen ist Geschichte selten.
Weshalb?

«Nimm die Zeit weg, und der Abend ist der Morgen.» Zeit
schafft Unterscheidung; wo sie nicht ist, herrscht das Einerlei. Aber
sie schafft die Unterscheidung von der Einheit her: sie ist noch in
der Irre, der Unheimlichkeit, ein Hinweis auf das Ungeteilte, das

Heile, dessen Abglanz wir wahrnehmen, wenn wir Abend und

371



Morgen, Nichtmehr und Nochnicht sagen: historischen Zusammenhang

herstellen. Über diesen Zusammenhang kommt man nicht
leicht hinaus, man kann ihn dafür ins Unendliche ausbauen; und
immer wieder hat er sich im Licht der Transzendenz gezeigt.

II
Das Bestreben, Geschichtschreibung und Geschichtschreiber in

ihren Aufgaben philosophisch ausgerichtet zu sehen, hat zu sehr

verschiedenen Konzeptionen geführt. Eine der eindrücklichsten ist
jene Friedrich Schlegels, die der Satz nennt: «Der Historiker ist
ein rückwärts gekehrter Prophet» (Minor 2, 215). In seiner

Erörterung des frühromantischen Begriffs einer modernen
Literaturwissenschaft hat Allemann auf den oft verkannten Sinn des Satzes

hingewiesen («Über das Dichterische», S. 66). Nicht als Brandmarkung

eines historischen Erkenntnisschwindels ist er gemeint;
sondern er soll darauf hindeuten, daß der Blick in die Vergangenheit

zugleich in die Zukunft schaut. Indem der Historiker als Prophet
bezeichnet wird, sollen nicht seine Grenzen, sondern seine Möglichkeiten

ins Licht gestellt werden.
Der Satz läßt die Auffassung einer Historie erkennen, die sich

nicht nur als Vergangenheit präsentiert, sondern stets als ein Ganzes

zu denken ist und eine Spannung aus dem Vergangenen in das

Zukünftige darstellt, in die der (gegenwärtige) Betrachter mithinein-

gezogen ist. Solche Auffassung ist nicht nur spezifisch frühromantisch

(durch den besonderen Begriff von Universalität, den neben

Schlegel vor allem Novalis hatte); die Gestalt des

rückwärtsgewandten Propheten gehört einer Grundvorstellung im christlichen

Geschichtsdenken an. Die joachitische Theorie von der

Übereinstimmung des Alten und des Neuen Testaments, die Annahme
eines zukünftigen Buchs auf dritter, höchster Ebene, die Lehre

von der Anwendung der historischen Analogien weisen über sechs

Jahrhunderte auf ein Novalis-Wort: «Wer hat die Bibel als

geschlossen erklärt? Sollte die Bibel nicht noch im Wachsen begriffen
sein ?» Religiösen Charakter hat die Geschichtsauffassung des jungen
Schlegel gleichfalls. Er sagt in einem Fragment: «Der revoluzio-
näre Wunsch, das Reich Gottes zu realisiren, ist der elastische

372



Punkt der progressiven Bildung, und der Anfang der modernen
Geschichte. Was in gar keiner Beziehung aufs Reich Gottes steht,
ist in ihr nur Nebensache» (Minor 2, 239).

Ein anderes Fragment Schlegels lautet: «Es giebt keine
Selbstkenntnis als die historische. Niemand weiß was er ist, wer nicht
weiß was seine Genossen sind, vor allem der höchste Genosse des

Bundes, der Meister der Meister, der Genius des Zeitalters» (Minor
2, 305). Und ein weiteres: «Die historische Tendenz seiner Handlungen

bestimmt die positive Sittlichkeit des Staatsmanns und
Weltbürgers» (Minor 2, 240). Es würde nicht schwer sein, solche Sätze
durch Äußerungen Hardenbergs zu ergänzen. «Wir sollen ein Volk
werden» (Wasmuth 52): Gemeinschafts-, Staatsideen, genau
entsprechend dem Gedanken der «progressiven Universalpoesie». Aber
das Ende einer derartigen Zusammenstellung müßten die Worte
aus dem zweiten Teil des «Heinrich von Ofterdingen» bilden:
«,Wo gehn wir denn hin?' — ,Immer nach Hause.'»

Was suchen wir bei Schlegel und Novalis? Wir suchen keine
Eschatologie. Auch die Eschatologie ist so alt wie die christliche
Geschichtsbetrachtung. Wir könnten sie bei Augustinus zeigen, bei
Bossuet, bei Toynbee. Eschatologie entsteht in der Bemühung oder
der Hoffnung, die Spanne zwischen Menschlichem und Göttlichem
durch ein Geschehen erfüllt — und aufgehoben zu sehen. Sie gehört
in vielleicht reinster Form schon dem Judentum an, abgewandelt
auch dem Islam; ihr Studium liegt im übrigen der vergleichenden
Religionswissenschaft ob. Was wir bei Schlegel und Novalis suchen,
ist eine Vorstellung der Geschichte, in welcher das eschatologische
Element nicht fehlen kann, aber gebunden sein muß an einen
besonderen Begriff von jenem erfüllenden, aufhebenden Geschehen.
Die Spannung aus dem Vergangenen ins Zukünftige — die Spanne
zwischen Menschlichem und Göttlichem: beides muß dieser Begriff
fassen.

Es finden sich bei Novalis zahlreiche Hinweise auf den seither
nachhaltig banalisierten Gedanken, daß die Menschen «in der
Vergangenheit und Zukunft und nirgends weniger als in der Gegenwart»

leben (vgl. etwa 2489). Es ist mit solchen Aussagen keine
Kritik an einem mangelhaften Aktualitätsbezug beabsichtigt, so

wenig wie mit Schlegels Satz vom rückwärts gekehrten Propheten.

373



Was gemeint ist, deutet ein Fragment an (2488): «Die Geschichte

erzeugt sich nicht selbst. Erst durch Verknüpfung der Vergangenheit
und Zukunft entsteht sie.» Und: «Die Menschen gehen viel zu

nachlässig mit ihren Erinnerungen um.»
Der Mensch begegnet, nach Novalis, in der Vergangenheit nicht

einem Fremden; auch nicht einem in die Beziehungslosigkeit
Gerückten, das man erst wieder «zum Leben erwecken» müßte —
stolze Formel des historischen Gewerbes. Bei ihm — auch bei

Schlegel, aber es geht nicht um die Interpretation dieses oder jenes

Frühromantikers, sondern um Hinweise zu unserem Versuch —
ist die Vergangenheit der Ort, von dem das Selbstverständnis
auszugehen hat. Nur auszugehen freilich: es gilt nicht im Sinn
historischer Erklärungen die Gegenwart auf frühere Stufen zurückzuführen

und bei diesen Stufen zu verharren — berichtend, in der

Meinung, eine Aussage auf Kommendes hin werde sich ergeben,
sofern sie berechtigt sei. Es mag sich lohnen, den Unterschied zu
dieser Auffassung für einen Augenblick zu betrachten.

Der Unterschied kann in Annahme oder Verwerfung der
Kausalität zu liegen scheinen. Die Gründe der Gegenwart wären
entweder in einem streng metaphorischen Sinn zu verstehen, als

Gründe, wie sie die Landschaft kennt. Oder aber im Sinn von
Ursachen. Indes, dieser Unterschied ist weit weniger leicht zu fassen

als man denken sollte. In Maeterlincks «Pelleas et Melisande»

tun sich an entscheidender Stelle die Fundamente der Burg vor
uns auf: sie zeigen Gefahr, schlimme Voraussetzungen — ein
Kausalzusammenhang ist nicht denkbar zwischen den Kellergewölben
und dem, was sich droben begibt. Wenn ein Zusammenhang
dennoch suggeriert wird, so hängt seine Bewertung nicht davon ab, ob

man ganz unsinnigerweise an Ursache und Wirkung denken will,
sondern sie richtet sich danach, ob man ihm einen zeitlichen
Charakter geben will, ob man in den Fundamenten der Burg einen Hinweis

auf die «Tiefen» der Vergangenheit sieht, auf die «Gründe»

der gegenwärtigen Behausung, des Geschehens und der Personen,
die sie umschließt. Zu dieser Deutung neigt man eben deshalb, weil
der zeitliche Zusammenhang an die Stelle des logisch unmöglichen
Kausalzusammenhangs treten kann, ja, eine immanente Kausalität
zu haben scheint.

374



In dieser Richtung ist schwer weiterkommen: der Begriff des

Erbes stellt sich ein, biologische Gesetzmäßigkeit kommt in den
«rein historischen» Zusammenhang, am Ende das Kontinuitätsproblem

der Naturwissenschaften; der Stand dieser Fragen ist von
Raymond Aron festgehalten in seiner «Introduetion ä la philosophie

de l'histoire» (S. 25ff.). Wir sind hier von der Rolle der
Vergangenheit im frühromantischen Geschichtsverständnis ausgegangen.

Sie steht in einem universalen Bezug, und sie führt zur
Erkenntnis des Individuums; die Betrachtung setzt bei ihr an, geht
über sie hinaus; Gegenwart und Zukunft sind ohne sie nicht zu
erklären, aber auch nicht aus ihr: die Ursachen zeigen sich nicht
in ihr — aber durch sie?

Der Mensch erkennt sich in der Vergangenheit, in seinen

Erinnerungen, die weltgeschichtliches Ausmaß haben können: das

heißt nicht, daß er ein Produkt früherer Umstände ist. In diesem
Sinn scheint der historische Zusammenhang der Kausalität
entzogen, auch von biologischen Abhängigkeiten nicht im Wesen
berührt. Allein, er enthält eine Kausalität umfassenderer und
subtilerer Art, die besagt: der Mensch ist der er ist, weil er geschichtlich
ist. Mit andern Worten, es sind keine geschichtlichen Ursachen
gesucht, aber das Geschichtliche ist die Ursache.

Die Erörterung hält sich im weiteren an die zitierten Sätze

Hardenbergs und Schlegels. Sie räumt der Frühromantik gewissermaßen

eine Schlüsselstellung in der Geschichtsphilosophie ein. Das
ist nicht unbedenklich. Die große Verwendbarkeit von Schlegels
Sätzen zumal könnte von dem etwas synkretistischen Charakter
seines Denkens herrühren: das Reich Gottes und den Genius des

Zeitalters wird man gern einzeln in Betracht ziehen, ihre Verbindung

ist ungenau oder aber von einer Schwierigkeit, deren Ausmaß
erst Hegel erkennen läßt. — Aber es ist daran zu erinnern, daß wir
von der Absicht ausgingen, einen sekundären Bereich aufzusuchen:
philosophische Geschichtsbetrachtung im Sinne denkeriseher
Organisationsversuche eines nicht grundsätzlich in Frage gestellten,
als erfahrbar — erkundbar, erlebbar — angenommenen Stoffes.

375



Mit wie verschiedenen Begriffen hier geschaltet werden kann, zeigen
die Ableitungsversuche des Historismus.

Wir haben uns im ersten Teil von dem Bereiche ferngehalten, in
welchem das Erlebnis ein Konstituens sein kann. Hier ist es eben
dieser Bereich, den wir betreten. Der Entwicklungsbegriff, den
Troeltsch als Grundlage des Geschichtsdenkens angenommen hat,
zeigt sich mit dem persönlichen Erlebniskreis eng verbunden;
Novalis sieht die Weltgeschichte als eine erweiterte Lebensgeschichte,
reichere Gefühlsspiegelung eines Werdeprozesses. Die von Meinecke
aus Leibnizens Monadenlehre, aus Shaftesburys Piatonismus
gewonnene Individualitäts-Konzeption erhält ihren geschichtlichzeitlichen

Charakter gleichfalls im Erlebnis: so sehr, daß sich die
Beschreibung des so entstandenen Historismus in einer Goethe-
Studie verliert. Der Gedanke der Rückkehr — «Immer nach Hause»
— gehört dem Erlebnis an: er hat in der Romantik das Vorzeichen
der Sehnsucht.

So scheint es nun, als habe das Erlebnis zum Thema der Geschichtsphilosophie

manches beizusteuern. Es wirkt stiftend, in doppeltem
Sinn. Es ermöglicht Übertragung, Vergleich, verleitet oft zur
Anwendung sachfremder Begriffe auf den historischen Stoff: etwa in
der unaufhörlichen Suche nach dem Organischen in der Geschichte.
Eben damit wird es zu einem Initialproblem: daß und wie
Geschichte überhaupt erlebt werden kann, die Frage schwingt,
erörtert oder unerörtert, in aller Geschichtsphilosophie mit, sofern
sie Geschichtsphilosophie in unserem zweiten Sinne ist.

Die Frage kann dann auch lauten: Was erleben wir in der
Geschichte? Was spricht uns an aus ihr? Wessen Walten? Es sieht
so aus, als gäbe es neben oder über der Geschichtsphilosophie eine
Geschichtstheologie; der Terminus scheint sich gerade von der
Frühromantik her zu rechtfertigen. Löwith baut auf ihn, wenn er
die abendländische Geistesgeschichte nach den Vorstellungen von
einem Heilsgeschehen rückwärts absucht. Das Reich Gottes und
der Genius des Zeitalters lassen sich da einander doch recht nahe
bringen.

Wie kommt es, daß hier die Fragestellungen so variabel werden?
Wir sahen, daß für Hardenberg und Schlegel die Vergangenheit
der Ort ist, von dem das Selbstverständnis auszugehen hat. Aus-

376



zugehen, um den Menschen, zugleich auch um die Geschichte als
Ganzes zu fassen. Die Entsprechung solcher Konzeption zu Nietzsches

Lehre von den versammelten Zeitbezügen, dem
zurückgewonnenen heilen Einen, war deutlich. Der Zusammenhang des
Menschenwesens mit dem Wesen der Geschichte schien sich als
eine Art von Grundkausalität zu offenbaren. Die Identifizierung,
die Novalis mit Einzelbiographie und Weltgeschichte anstellt,
wirkte nur als selbstverständliche Bestätigung jenes Zusammenhangs.

So finden wir uns unversehens hinausgetragen ins breite
Fahrwasser der Analogie.

Um uns nicht gleich zu verlieren, verwehen wir noch bei der
einen Entsprechung, die zwischen dem Zarathustra-Gedankengang
und dem Vorstellungskreis der Frühromantik zu bestehen scheint.
Eine echte Entsprechung kann sie nur dann sein, wenn sie begründet
ist in einem Unterschied. Wir suchen das Wesen dieser Entsprechung,

dieses Unterschieds in einem dritten Bereiche auf; er liegt
nicht so weit ab wie es aussieht.

Im zehnten Gesang von Dantes «Inferno» (Vers 97ff.) stellt
der Besucher fest, daß die Abgeschiedenen, denen er begegnet, sich
des Vergangenen erinnern und Kenntnis von der Zukunft haben,
über gegenwärtige Vorgänge aber nicht unterrichtet sind*. Eine
eigentümliche Weit- und Halbsichtigkeit ist den Verdammten
eigen. Farinata erklärt sie dem Frager; seine Worte finden ihr
Gegenstück in dem, was im «Paradiso» (17, 13ff.) Cacciaguida
spricht. Auch er vermag das Zukünftige zu wissen, und dies mit
derselben Sicherheit, wie man auf Erden weiß, daß ein Dreieck
nicht zwei stumpfe Winkel hat. Ob mit diesem geometrischen
Gleichnis auf den notwendigen Wechselbezug von Vergangenheit,
Gegenwart, Zukunft angespielt ist? Der Selige erkennt die Dinge,
die da sein können, indem er — ganz im Sinn des Thomas von Aquin
— teilhat am tota simul der Ewigkeit Gottes cuius aeternitati
sunt omnia praesentia, «Summa», 2, 2, 172, 1). Die Gegenwart,
die den Verdammten die verhängnisvolle Lücke ist, wird hier zum
Sammelpunkt. In zutiefst christlicher und deshalb von antiker

* Es läßt sich nicht vermeiden, daß eine Überlegung hier wiederholt
wird, die schon in der Schrift «Saeculum humanum» (Neapel 1958), S. Ulf.,
angestellt ist.

377



Philosophie durchaus nicht abgewendeter Schau ist das Eine, das

Heile wahrgenommen, dessen Zeichen das Zueinanderfinden der

Zeitbezüge ist. Dies Heile ist aber nicht auf der Ebene eines höchsten

Seins gedacht — das als anfänglichste Emanation der Gottheit

keinem Unheil ausgesetzt sein kann. Um das Sein und seine

Einheit, die uns immer schon in die Zweiheit von Werden und
trügerischem Sein zerfallen ist, geht es erst nach der Formel
«Gott ist tot». Das Heile, welches hier gemeint ist, gehört dem
Bereich der Person an. Sie ist es, die in minder vollkommenem
Stand nur einen Teil, im Stand der Seligkeit aber das Ganze zu
sehen vermag. Der Mensch ist es, der durch göttliche Hilfe zum
Heil, zu seiner ihm in der Gnade gewährten Heihmg gelangt.

Aus solchem Blickwinkel könnte es möglich sein, den Zusammenhang

«Weltgeschichte und Heilsgeschehen» zu erkennen. Wiederum
nicht zunächst im Sinne einer Eschatologie — die Ansätze zu einer
solchen werden uns stets sichtbar bleiben. Sondern in dem Sinne,
daß die Heilserfahrung den Menschen in den Stand setzt, an der
Weltgeschichte echt beteiligt zu sein, nämlich ganz in sie

verstrebt, im Einklang und Einverständnis mit ihr. Das Einverständnis
beruht auf der Vereinigung mit der Gottheit. Auch das ist Mystik,
wenn man will; gegen den Terminus «Geschichtstheologie» ist
nichts einzuwenden, und daß es sich hier um den zuvor gefundenen
historischen Zusammenhang im Licht, in der Rechtfertigung der
Transzendenz handelt, ist deutlich.

Die Eschatologie dient nun als Brücke im Gedankengang. Die
Bemühung oder die Hoffnung, die Spanne zwischen Menschlichem
und Göttlichem durch ein Geschehen erfüllt und aufgehoben zu
sehen, ist in ihrer ersten Form persönlicher Art, sucht den Vollzug
in einer Begegnung, die aus der Gnade und zum Heil des Einzelnen
stattfinden muß. Indem er aber die gesuchte Nähe zur Gottheit, ja,
das Eins mit ihr erreicht, tritt er — und nur so gelingt es ihm —
in die Dimension der Geschichte, und das bedeutet: er erfährt die
Geschichte als eschatologisch, als den Weg zur Aufhebung im
göttlichen Eins. Denn das Ziel, das letzte, kann nur eines sein.

378



Es wäre unnötig, auf den Entsprechungen zwischen der Lehre
Nietzsche-Zarathustras und einem christlich-romantischen Denken
im einzelnen zu insistieren. Deutlich genug ist auch die Trennung
der beiden Ebenen, auf denen diese zwei Arten von «Geschichtsphilosophie

»ihren Weg haben. Zwischen der Erfahrung des Daseins
und dem Erlebnis der Person zu unterscheiden ist nicht weiter
schwierig; nur was je von ihnen ausgeht, droht bisweilen ineinander
zu verfließen. Wörter wie «Sehnsucht», wie «Zurück» sind in beiden
Bereichen unentbehrliche Namen, stammen aber für den
Sprachgebrauch gefährlich offenbar aus dem einen, romantisch-persönlichen.

Wenn aber die beiden Ebenen am Ende Figuren von
selbstverständlicher Gleichheit aufweisen — wenn es sich zeigt, daß der
betrachtete Zeitablauf auf ein Ganzes deutet, so wie die Dimensionen

der Zeitlichkeit das Ganze fordern —, so wird uns das erneut
davor warnen, nur auf der einen, auf der «höheren» die Geschichte
sehen und anerkennen zu wollen. Emanation waltet da wie dort —
sie am ehesten muß den Zusammenhang bestätigen, und muß es

können, ohne den Unterschied zu verwischen.
Der Unterschied liegt unter anderem darin, daß die Konzeption

einer Geschichtsphilosophie in unserem ersten Sinn — wir sahen
es — zu einer sehr knappen, strengen Formel führt, sich der
«Anwendung» versagt und nur mit einer gewissen Anstrengung davor
behütet werden kann, auf einem oder dem andern Weg in das
Gerede abzuführen, das Zarathustra scheut und als Unerlöster
verachten muß: denn es sucht nicht das Heile in ursprünglicher
Versammlung, sondern das Heil. Die Geschichtsphilosophie aber, die
solcher Suche entspringt, wächst nicht ins Hohe und Enge, sondern
in die Breite. Sie umfaßt von der religiös durchleuchteten Vision
des gesamten Menschenschicksals bis zum platten Zurechtlegen des

historischen Stoffes ein Meer von untrennlich ineinandergreifenden
Vorstellungen.

Dante selbst hat seine Theorie der wiedergewonnenen ganzen
Zeit mit dem Bild des irdischen Paradieses verbunden und diesem
Bild andeutungsweise einen historischen Platz zugewiesen. Der
zweimal — durch Adam und Konstantin — in Sünde verscherzte
Idealzustand ist ihm als wiederherstellbar erschienen in der

Erneuerung des Reiches. Politische Philosophie, mit einer Daseins-

379



analyse schwerlich zu verknüpfen, von wesentlicher Betrachtung
der Weltgeschichte aber kaum zu lösen, ist eine Hauptbahn seines
Denkens. Denn dieses Denken, wie alles metaphysisch ausgerichtete
Geschichtsdenken, führt zu dem, worüber Nietzsches Zarathustra
hinauswill: zum Wert. Geschichtsphilosophie in unserem zweiten
Sinn ist, wo sie Sinn hat, eine Ethik.

«Was bildet den Menschen als seine Lebensgeschichte? Und so
bildet den großartigen Menschen nichts als die Weltgeschichte»
(2489). Dieser großartige Mensch ist nicht Nietzsches
Übermensch. Sein Weg ist nicht der Weg des Willens; ihm ist das «Es
war» nicht ein Stein, den es zu wälzen gälte. Zwar auch in ihm
entzündet sich die Sehnsucht an der Vergangenheit. Auch ihm
stellt sich die Heimkehr dar; aber nicht die Heimkehr zur Einsamkeit

dessen, der die Zukunft schaut und die Heilung der Zeit in
ihr findet, sondern die Heimkehr zur Gemeinschaft derer, die
zwischen Vergangenheit und Zukunft die Gegenwart zu finden haben
als das Feld ihres Wirkens. «Wir sollen ein Volk werden.»

Es war, wie leicht zu sehen ist, unvermeidlich, daß wir hier von
der Romantik ausgingen. Die abendländische Geschichtsphilosophie

ist eine Universalphilosophie, und Schlegel und Novalis waren
es, die in besonderem Grad vorsätzlich und systematisch universal
dachten. Ebenso unvermeidlich war der Rückblick auf Dante,
indirekt auf die Scholastik: auf die Summe mittelalterlicher
Weltdeutung, in welcher die Romantiker selbst Allheit und Einheit
dargestellt sahen. Das Mittelalter war ihnen am leichtesten in
seiner historischen Qualität erkennbar, weil es auf die erkennbarste
Weise eschatologisch war, am ehesten die Behauptung stützen
konnte, der «revoluzionäre Wunsch, das Reich Gottes zu realisiren»,
sei der Ansatz zu Geschichte schlechthin: «Was in gar keiner
Beziehung aufs Reich Gottes steht, ist in ihr nur Nebensache.»

Die Sätze Hardenbergs und Schlegels, die wir hier zitierten,
erweisen sich bei näherem Zusehen als Forderungen. Moralische
Forderungen, auf gemeinschaftliches Wirken im Sinne der sich
selbst vollendenden Geschichte zielend. Darüber hinaus auch
Forderungen an die Geschichte, Forderungen, so seltsam das klingen
mag, an die Vergangenheit. Schlegel deutet an, daß es in der
Geschichte Nebensachen geben könne. Liegt darin nicht ein Verstoß

380



gegen das wesentlich Universale seiner Konzeption? Sollte eine
allumfassende Geschichtsbetrachtung die Zeiten nicht als gleichmäßig

gültige Aspekte der Zeit, Ausflüsse des die Geschichte
wollenden Geistes sehen? Gibt es Zeitalter ohne «Genius»?

Der Widerspruch tritt nicht nur bei Schlegel zutage. Ranke
hat gesagt, jede Epoche sei «unmittelbar zu Gott»; als er aber seine

Weltgeschichte in Angriff nahm, schienen ihm weite Teile der
Vergangenheit nicht der Erwähnung würdig, da sie von «Völkern
eines ewigen Stillstandes» bestimmt seien. Im Sinne Schlegels, im
Sinne unserer Geschichtsphilosophie ist also ein Volk denkbar, das

an der Weltgeschichte nicht echt beteiligt, nach Novalis demnach

gar kein Volk wäre — eine uneschatologische Gemeinschaft. Die
Geschichtlichkeit bleibt von vornherein auf die christliche Welt
beschränkt; gefordert ist ein geschichtsbewußtes Christentum, ein
christliches Geschichtsbewußtsein.

Mit der Wertsetzung ist der Wertkonflikt mitgegeben. Für
unsere Geschichtsphilosophie ist das Universale das große Problem,
denn von demselben religiösen Grunde her wird es gefordert und
versagt. Die Vision, die der Zeit in den Zeitaltern ansichtig wird,
schlägt sich in der Periodisierung nieder, in der täglichen Arbeit
dieser Geschichtsphilosophie: der Herstellung von Grenzen, durch
die sie sich selber verleugnet. Dem Widerspruch entwindet sich
allein, wer die Frage zurückverlegt von der Struktur der Geschichte
auf die Struktur der Existenz.

Kein Versuch, den historischen Stoff zu organisieren, führt
weiter als zur Manifestation eines Glaubens und eines Anspruchs,
zu einer religiös-moralischen Schau, ja, Schöpfung des historischen
Zusammenhangs. Unentbehrlich dem Historiker, der seinen Beruf
als den eines rückwärts gekehrten Propheten erkennt, zeichnet
dieser Zusammenhang sich ihm ab, als Muster, dem er die Figur
des eigenen Lebens verwoben weiß und in Augenblicken begnadeter
Kontemplation mit Augen sieht, als das Seltene wiederum, das die
Geschichte ist. Unabweislich ihm, der seinen Ort in der Gemeinschaft,

seine Sendung als der ihren verschwistert erkennt, baut sich
die historische Ordnung um ihn auf, als das Zuhause, das ihn birgt
mit der Bewegung eines sinnbildhaft gespiegelten Zurück.

381


	Das Problem der Geschichtsphilosophie

