Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 9 (1959)

Heft: 3

Artikel: Das Problem der Geschichtsphilosophie
Autor: Helbling, Hanno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS PROBLEM
DER GESCHICHTSPHILOSOPHIE

Von HaAnno HELBLING

Geschichie ist selten
Heidegger

«Geschichtsphilosophie», als Bezeichnung einer Disziplin genom-
men, ist problematisch. Das Wort ist doppeldeutig. Es kann dahin
ausgelegt werden, daB die Disziplin eine Philosophie, eine umfas-
sende Welterklirung anstrebe unter dem Gesichtspunkt der Ge-
schichte; eine Philosophie, deren tragender Begriff der Begriff der
Geschichte wiire. Es kann aber auch so verstanden werden, daf
in dieser Disziplin die Geschichte betrachtet werde, unter dem Ge-
sichtspunkt einer Philosophie; daB sie eine Behandlungsweise der
Geschichte sei, gegeniiber der Tétigkeit des Historikers gleichsam
veredelt durch eine hohere Absicht.

Diese beiden Bedeutungen des Wortes Geschichtsphilosophie
kommen vor, und jede von ihnen hat ihre Grundlage, in vergange-
nen und gegenwiirtigen Bemiihungen, die sich in irgendeinem Zu-
sammenhang auf das richteten oder richten, was fiir sie Geschichte
heiBt. Die beiden Bedeutungen weichen voneinander ab und kon-
nen so umschrieben werden, daBl sie einander entgegengesetzt
scheinen. Anderseits kann auch ihr Gemeinsames herausgearbeitet
werden.

Im folgenden geht es weder um den Gegensatz noch um die
Ubereinstimmung, sondern um den Unterschied der beiden Be-
deutungen Es soll ndmlich gezeigt werden, daB sie auf Uberle-
gungen hinweisen, die einander zwar nicht widersprechen oder gar
ausschliefen, die aber auch in ihren scheinbar gleichlautenden
Aussagen zwei verschiedenen Ebenen der Auseinandersetzung an-

360



gehoren. Unnétig zu sagen, dafl es sich nicht um das Wort «Ge-
schichtsphilosophie» handelt, auch nicht um eine Disziplin, die
allenfalls mit ihm bezeichnet ist, sondern um die Frage, an die eine
Disziplin nicht naher heranfiihrt als ihr so oder so verstandener
Terminus: die Frage nach dem Wesen der Geschichte.

I

~Um in den Denkbereich einzutreten, auf den «Geschichtsphilo-
sophie» in der ersten jener beiden Bedeutungen verwiesen ist, wird
man sich zunéchst einmal davor hiiten miissen, von einem der Leit-
begriffe auszugehen, die der Beschreibung des Historismus haben
dienen kénnen. Es kommt hier gerade nicht auf eine «Sinngebung
der Geschichte» an, die in der Reduktion auf die Entwicklung oder
auf die Individualitit (um nur die bedeutendsten Beispiele zu
nennen) ein Zusammenhingen von weltgeschichtlichem Gesamt-
bild und allgemeinmenschlichen Lebensaspekten zeigen kann. Dieses
Vorgehen gehért auch in seiner griBten existentiellen Verdichtung
jener zweiten Moglichkeit von Geschichtsphilosophie an und soll
in der anderen Hilfte dieser Arbeit berithrt werden. Ubrigens sollen
die beiden Héalften einander nicht als ein systematischer und ein
historischer Teil gegeniiberstehen, vielmehr wird auch in diesem
ersten von bereits geleisteten Denkversuchen die Rede sein.

Also nicht von einem Begriffe soll man sich hier leiten lassen,
der eines umfassenden Geschehens in seiner mikrokosmischen Form
und so wohl gar in seiner Urgesetzlichkeit habhaft wiirde. Die
Welterklirung unter dem Gesichtspunkt der Geschichte hat es
nicht mit der Struktur der Historie zu tun, sondern mit der Struktur
der Existenz. Sie bedient sich nicht einer Analogie, deren Vehikel
etwa der Begriff des Organischen (im Leben des Einzelnen und im
«Leben» einer Kultur) wire, sondern der Analyse, die zur Ge-
schichtlichkeit von der Zeitlichkeit her zu gelangen sucht.

Ein Satz Heideggers («Sein und Zeit», § 72) zeigt die Richtung
dieses Schrittes an: «Die Analyse der Geschichtlichkeit des Daseins
versucht zu zeigen, daB dieses Seiende nicht ,zeitlich® ist, weil es
;in der Geschichte steht’, sondern daBl es umgekehrt geschichtlich

361



nur existiert und existieren kann, weil es im Grunde seines Seins
zeitlich ist.»

Mit der Verkniipfung von Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit ist
zunichst wenig gewonnen. Es scheint, als hitte sich durch sie
bloB zu der einen Unbekannten eine zweite hinzugefunden. Schwie-
rig ist auch die Berufung auf Heidegger. Was er spéterhin als die
Geschichte des Seins erkannt hat, ist der Geschichtsphilosophie
bisher nur auf dem Wege einer rasch sich verdiinnenden Kscha-
tologie wieder zugeflossen. Wieder: denn allerdings ist schon vor-
dem die «Epoche des Seins» — gedacht «aus der Erfahrung der
Vergessenheit des Seins» («Der Spruch des Anaximander», in
«Holzwege», S. 311) — in geschichtsphilosophischem Zusammen-
hang zur Sprache gekommen.

In einigen Fragmenten, die in den Ausgaben unter dem Titel
«Die ewige Wiederkunft» als ein nachgelassener Teil von «Der
Wille zur Macht» vereinigt sind, spricht Nietzsche von der Welt-
bewegung, die ohne Ziel sein miisse. «Hatte die Welt ein Ziel, so
miiBte es erreicht sein» (Nr. 380, vgl. 383). «Die Tatsache des ,Gei-
stes‘ als eines Werdens beweist, daB die Welt kein Ziel, keinen End-
zustand hat und des Seins unfiihig ist» (380). «...das Werden soll
erklirt werden, ohne zu solchen finalen Absichten Zuflucht zu
nehmen. ..; es darf absolut nicht das Gegenwértige um eines
Zukiinftigen wegen oder das Vergangene um des Gegenwirtigen
willen gerechtfertigt werden» (383). Verdnderung ist notwendig:
«,Verinderung‘ gehort ins Wesen hinein, also auch die Zeitlich-
keit. . .» (382). Endlich: «Das Werden ist kein Scheinzustand: viel-
leicht ist die seiende Welt ein Schein» (383).

Es konnte so aussehen, als verlieBe die Untersuchung hier bereits
wieder die Richtung auf die Daseinsanalyse hin, die sie einzuschlagen
vorgab und miinde ins «Geschichtsphilosophische» im Sinn der
welthistorischen Spekulation ein. Das ist aber nicht der Fall. So
leicht sich Nietzsches Denken als Vision der abendléndischen Ent-
wicklung, insbesondere des Unterganges hat verstehen lassen, so
wenig ist das hier beabsichtigt.

Die zitierten Sitze (denen sich sehr viele weitere anfiigen
lieBen) haben mit Nietzsches Nihilismus zu tun. Indem er von der
«alten Gewohnheit» spricht, «bei allem Geschehen an Ziele und

362



bei der Welt an einen lenkenden schépferischen Gott zu denken»
(380), erinnert er an sein bekanntes Wort «Gott ist tot». Indem
er die Welt als des Seins (des unverinderlichen Bestehens) unfahig
bezeichnet, 146t er an seine Konzeption des Seins als eines Werfes
denken. Uber diese Konzeption, ihre Bedeutung als Kennzeichen
der sich vollendenden Metaphysik, ist wiederum Heidegger zu
konsultieren («Nietzsches Wort ,Gott ist tot'» in «Holzwege»,
S. 2381.). Der Nihilismus und die «Umwertung» sind geschichtlich
im Sinn der Seinsgeschichte ; aber Nietzsches Sétze reden aullerdem
von Weltbewegung und Zeitlichkeit. Besteht ein Zusammenhang?

«Seiny ist von Nietzsche als Wert gefat — zum Wert ernied-
rigt, wenn man will — und als solcher der Welt abgesprochen. Ihr
ist versagt, in einen Ruhezustand zu gelangen, und es fehlt ihr
auch «das Vermogen zur ewigen Neuheit» (380). «Der Satz vom
Bestehen der Energie fordert die ewige Wiederkehr» (381). Zeit-
lichkeit ist ein Name fiir die notwendige Verdnderung. Das ist
nicht eine Lehre von Zyklen, die «in der Zeit» einander folgen.
Ist es aber eine Lehre von der Zeitlichkeit des Daseins?

Wieder konnte es scheinen, als vermehre sich lediglich die Zahl
der offenen Fragen, als sei die Zusammenstellung von schwer zu
verarbeitenden Hinweisen Heideggers mit Sétzen Nietzsches, die
offenkundig anderen Beziigen angehoren, nur geeignet, Verwirrung
zu stiften. In der Tat: Begriffe wie Verdnderung und Besténdigkeit
haben innerhalb der Daseinsanalyse ein zweitrangiges Mitsprache-
recht. Und auch die Leugnung eines planvoll Gemeinsamen von
Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart widerspricht der Vor-
stellung vom Seienden als einem wesenhaft Zukiinftigen und Ge-
wesenen nur deshalb nicht, weil sie iiberhaupt auf einer anderen
Stufe des Denkens stattfindet. Ist es nicht einfach so, dafl auf dem
Wege von fundamental-ontologischer Versammlung zum vulgéren
Daseinsverstindnis — in diesem Fall von der Geschichte zur Hi-
storie — unter anderem auch Nietzsches Position zu treffen ist?
Dann wire es indessen wissenswert, wo. ..

Nach einer Stelle in «Sein und Zeit» vermutet Heidegger, daf _
Nietzsche (in der zweiten «Unzeitgem#flen Betrachtung») «mehr
verstand, als er kundgab», ndmlich in bezug auf den Zusammen-
hang zwischen seiner dreifachen Aufgliederung der Historie und

363



der Geschichtlichkeit des Daseins (§ 76). Ob diese Vermutung zu-
trifft oder nicht, sie entspringt dem unabweisbaren Gefiihl, das
sich vor jenen spéiteren Fragmenten noch verstirkt, daB Nietzsche,
wenn er von der Geschichte sprach, nicht so sehr das Weltge-
schehen meinte als vielmehr, um es unverfinglich zu benennen,
die conditio humana — oder daB er zwischen beidem eine unheim-
lich enge Verbindung sah.

Mit Absicht ist hier das Wort unheimlich verwendet. Im «Zara-
thustra» spricht Nietzsche von Heimat und Heimkehr, ein Kapitel
des dritten Teils ist «Die Heimkehr» iiberschrieben. Die Heimat,
in die Zarathustra zuriickkehrt, ist die Einsamkeit. («Du meine
Heimat Einsamkeit!») Er sagt von ihr: «Hier springen mir alles
Seins Worte und Wortschreine auf: alles Sein will hier Wort werden,
alles Werden will hier von mir reden lernen.» In dem Kapitel
«Von der Erlosung» im zweiten Teil des «Zarathustra» steht das
Wort einsam in einem scheinbar sehr andern Zusammenhang. Es
ist hier die Rede von «des Willens einsamster Triibsal», Der Wille —
«der Befreier und Freudebringer» — erfahrt einen Widerstand, und
dieser Widerstand heif3t «Es wary. «DaB die Zeit nicht zuriicklauft,
das ist sein Ingrimm; ,Das, was war’ — so heit der Stein, den er
nicht wilzen kann.» Der Wille aber nimmt Rache dafiir, daB8 er
nicht zuriick kann. «Dies, ja dies allein ist Rache selber: des Willens
Widerwille gegen die Zeit und ihr ,Es war‘.» Diese Zitate mégen
zur Exposition der folgenden Erirterung geniigen.

%

Wenn Zarathustra davon redet, da in seiner Heimat Einsam-
keit das Sein Wort werden und das Werden von ihm, Zarathustra,
reden lernen wolle, so wird man zunéchst an das denken, was bei
Zarathustra vorab zu lernen ist: die ewige Wiederkehr. Das Werden
lernt die ewige Wiederkehr. Es heiBt aber auBerdem, das Sein
wolle Wort werden. Da die Begriffe des Werdens und des Seins
bei Nietzsche gegensitzlich gefaBt sind, kénnte man meinen, es
sel auch hier eine Gegenpoligkeit angestrebt: das Sein und das
Werden, jedes vollende sich auf seine Weise. Welches sind diese
Weisen ? '

364



In dem Kapitel «Der Genesende» im dritten Teil des «Zara-
thustra» sagen die Tiere es dem Meister auf den Kopf zu: «...du
bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft. . .», und schon zuvor haben
sie aus Zarathustras Kampf um seine Lehre «ein Leierlied» ge-
macht. «Alles geht, alles kommt zuriick; ewig rollt das Rad des
Seins. .. ewig baut sich das gleiche Haus des Seins. .. ewig bleibt
sich treu der Ring des Seins.» — Es wird hier der passendste Ort
sein, allgemein auf Heideggers Aufsatz «Wer ist Nietzsches Zara-
thustra?» (in «Vortrige und Aufsitzer, S. 101—126) zu verweisen.

Die ewige Wiederkehr, die das Werden von Zarathustra lernen
will, ist hier in reicher Abwandlung mit dem Wesen des Seins ver-
kniipft. Ist sie es, in der auch das Sein «Wort werden» will? Dann
handelt es sich also bei «Sein» und «Werden» nicht mehr um ein
gegenpoliges Begriffspaar, sondern, in diesem Zusammenhang, um
dasselbe. Das Sein und das Werden vollenden sich in der gleichen
Weise. Dies bestéitigt das bekannte Fragment Nr. 617 in «Der
Wille zur Machty: «DaBl Alles wiederkehrt, ist die extremste An-
ndherung einer Welt des Werdens an die des Seins: — Gipfel der
Betrachtung.» :

Welches ist der Ort, an dem das, was Nietzsche Werden, und das,
was er Sein nennt, in Eines miinden? Zarathustra redet ihn an
als seine Heimat Hinsamkeit. Tiefste Einsamkeit ist es aber auch,
worin der Wille das «Es war» erfihrt. Fiir den Genesenden ist dem
«Es war» sein Stachel offenbar genommen. In dem Kapitel «Von
der grolen Sehnsucht», das dem Kapitel «Der Genesende» folgt,
spricht Zarathustra: «O meine Seele, ich lehrte dich ,Heute‘ sagen
wie ,Hinst’ und ,Ehemals’...» Und weiter: «...ich gab dir die
Freiheit zurtick iiber Erschaffnes und Unerschaffnes: und wer
kennt, wie du sie kennst, die Wollust des Zukiinftigen?»

Die Sitze stehen in genauer Entsprechung, genauem Wider-
spruch zu jenen, die in dem Kapitel «Von der Erlosung» den Wider,
stand nannten, der dem Willen geschieht — «auch den Befreier
noch in Ketten schldgty. Da jenes Kaﬁitel von der Erlosung han-
delt, liegt es nahe, schon in ihm den Ansatz zu einem Weg — einem
Riickweg — in die Freiheit iiber Erschaffnes und Unerschaffnes
zu suchen. Da heilt es denn einerseits: «Die Vergangnen zu er-
I6sen und alles ,Ks war’ umzuschaffen in ein ,So wollte ich es!‘ —

365



das hiefle mir erst Erlosung!» Ist es an dem, dafl Zarathustra dieses
erlosende Umschaffen gelungen ist? Es ist im folgenden anderseits
die Rede von der Versohnung mit der Zeit und davon, ob der
Wille den Geist der Rache verlernen kénne, und endlich: «Héheres
als alle Versshnung mufl der Wille wollen, welcher der Wille zur -
Macht ist —: doch wie geschieht ihm das? Wer lehrte ihn auch
noch das Zuriickwollen ?»

Es geht hier nicht darum, aus «Zarathustra»-Zitaten eine Ge-
schichtsphilosophie zusammenzusetzen. Es geht zundchst nur um
Fragen. Sie finden sich im «Zarathustra» zahlreicher und wesent-
licher beisammen als in den Deutungen der «Geschichte im Ganzen».
Wir fragen nun: Wonach fragen wir?

Wir fragen nicht nach der Geschichte. Wir fragen nach dem,
was mit dem Sein und dem Werden geschieht, von welchem Nietz-
sche spricht. Sie werden einander zugefiihrt. Sie finden einander
dort, wo Nietzsches Zarathustra zu Hause ist: in der Einsamkeit,
in der die ewige Wiederkehr waltet. Sie finden einander beispiels-
weise nicht in der Betrachtung der Historie. Ist von ihr iiberhaupt
nicht die Rede? Es ist die Rede vom «Es war». Auf dieses, gegen
dieses richtet sich der unversohnliche Wille. Thm steht der Wille
in seiner Ohnmacht gegeniiber, in seiner «einsamsten Triibsaly.
Einsamkeit liegt scheinbar dies- und jenseits einer grofen Wand-
lung. Aber das gleiche Wort meint hier Verschiedenes. In dem
Kapitel «Die Heimkehr» ist die Heimat Einsamkeit verglichen mit
der Verlassenheit. Verlassen war Zarathustra unter den Vielen:
«Alles bei ihnen redet, alles wird zerredet.» Diese Verlassenheit ist
es, worin der Wille auf das «Es war» trifft, wo Zarathustras Auge
vom Jetzt zum Ehemals fliichtet: «es findet immer das Gleiche. . .
Das Jetzt und das Ehemals auf Erden. .. das ist mein Unertrig-
lichstes; und ich wiilte nicht zu leben, wenn ich nicht noch ein
Seher wire, dessen, was kommen mulf}.»

Aus dem trostlosen BeI.'eich der redenden Gegenwart, der zer-
redeten Vergangenheit rettet der trostende dritte, zukiinftige Be-
zug. Nicht, dall «die Wollust des Zukiinftigen» eine bloBe Zuflucht
vor dem Jetzt und dem Ehemals bedeutet. Die Zukunft heilt, weil
sie aus «Bruchstiicken und GliedmaBen» ein heiles Ganzes werden
1aB3t. «Ich wandle unter Menschen als den Bruchstiicken der Zu-

366



kunft: jener Zukunft, die ich schaue» («Von der Erlosung»). In
der Einsamkeit dessen, der die Zukunft schaut, ist Zarathustra
der Genesende, der seiner Seele die Freiheit iiber Erschaffnes und
Unerschaffnes zuriickgibt.

Wir fragten danach, was mit dem Sein und dem Werden ge-
schieht, von dem Nietzsche spricht. Wir vernahmen, daf} sie zu-
einanderfinden in der Einsamkeit des Genesenden. Die Einsamkeit
als metaphysische Heimstdtte ist der Ort, an dem die conditio
humana sich erfiillt, indem sie das Unheimliche iiberwindet, das
ihr Gegeniiber zum Weltgeschehen ist. Was das «Unheimliche»
angeht, so wird man in Heideggers «Einfithrung in die Metaphysiky,
S. 112ff., Ndheres finden.

In den Bereich des Unheimlichen fallt die Trennung von Sein
und Werden, die Verlassenheit vor dem «Es war», des Willens
Widerwille gegen «die Zeit und ihr ,Es war‘s ... Mit dieser letzten
Wendung ist vermutlich nicht so sehr die Zeit im allgemeinen und
dazu noch ihr Vergangenheitscharakter gemeint, sondern eher die
Zeit insofern, als sie sich durch ihren Vergangenheitscharakter be-
merkbar macht, wie eben in der Historie. Des Willens Widerwille
richtet sich gegen «die Geschichte» — das Wort in eben dem
Sinn genommen, den man unter anderm auch in Anlehnung an
Nietzsche interessant zu machen gesucht hat. Zarathustra lehrt die
ewige Wiederkehr und nicht die Abrundung der Weltgeschichte.
Er sucht die Erlosung nicht darin, dal alles wieder von vorn
anfangen wird.

«Und wie ertriige ich es, Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht
auch Dichter und Rétselrater und der Erloser des Zufalls wire!»
(«Von der Erlésung»). DaB er den Zufall erlést, das Bruchstiick
erginzt, das Ratsel errit, liegt darin, daBl er das «so wollte ich es!»
an die Stelle des «Is war» setzt. DaB er dies kann, liegt in der Ver-
sohnung mit der Zeit und «Hoherem» — darin, daB er das «Zu-*
riickwollen» vermag. Wir fragten nach einem Zusammenhang
zwischen der Geschichtlichkeit (im Sinn der Seinsgeschichte) und
seinen AuBerungen iiber Weltbewegung und Zeitlichkeit. Glbt sich
ein solcher Zusammenhang zu erkennen?

367



Wenn Nietzsche das Sein und das Werden zueinanderfinden 138t,
so diirfen wir annehmen, daf er weder dem einen noch dem anderen
eine Entfremdung von dem eigenen Wesen zumuten will, sondern
daf er sie in der Vereinigung erst zu ihrem eigensten Wesen kom-
men sieht. Der Wille, der zuriickwill, ist auf ein Sein gerichtet, das
noch nicht von einem Werden getrennt ist. Es ist fithlbar, daB
dieses Sein als das eigentliche Sein gedacht ist. Oder auch als- das
" Sein, das noch nicht ein bloBer «Scheinzustand» ist, das sich den
Wirklichkeitsanspruch noch nicht von einem Werden hat nehmen
lassen und das noch nicht zu einem Wert geworden ist. Ein vor-
metaphysisches Sein? ein vorgeschichtliches Sein? :

Die Fragen, die wir im Hinblick auf das Verhiltnis zwischen
Sein und Werden, im Hinblick auf eine seinsgeschichtliche und auf
eine geschichtsphilosophische Position stellten, fiithren alle zu
emem Vorstellungskomplex, den das Wort zuriick bezeichnet.
Dieser Name ist vieldeutig und kénnte miBlverstindlich sein. Es
geht, zunéchst, nicht um ein philosophiegeschichtliches Zuriick.
Die Besinnung auf Denkweisen der Vergangenheit kann vielleicht
von Irrtiimern des Denkens wegfiihren, aber nicht aus der Irre
des Daseins. Sie kann Losungen bringen, nicht die Erlosung. Aus
dem Unheimlichen wird ein Weg gesucht in das Heimliche, in die
Geborgenheit des heilen Ganzen «zuriick»; auf diesen Weg weist
uns das «Einst» sogut wie das «Ehemals»; ja, der Zukunftshezug
mull uns wesentlicher sein, denn er allein verhiitet, dall unser
Zuriickwollen nur einen fritheren Zustand zu wollen scheint. Hat
der Name «zuriick» iiberhaupt einen Sinn?

Wire hier schon von Geschichtsphilosophie in der zweiten von
den eingangs genannten Bedeutungen die Rede, so wiire dies der
Augenblick, von der Idee des goldenen Zeitalters zu sprechen.
Von einer Sehnsucht, gerichtet auf dullern und innern Frieden
— zuriick aus Gefahr und Verschuldung. Es wire der Augenblick,
an Dante zu erinnern, fiir den der Rhythmus der Weltgeschichte
"bestimmt war von dem Siindenfall und dessen Wiederholung durch
Konstantin. Dall solche Spekulation auf andrer Ebene dem hier
verfolgten Gedankengang entspricht, wird sich vielleicht noch zeigen
lassen. Zarathustra ist aber nicht der Lehrer der Riickkehr — auch
nicht des unerfiillbaren Wunsches nach ihr —, sondern der ewigen

368



Wiederkehr. «DaB Alles wiederkehrt, ist die extremste Anndherung
einer Welt des Werdens an die des Seins: — Gipfel der Betrachtung.»

Das Zuriickwollen bezieht sich auf ein Ganzes. Die Ganzheit
ist gekennzeichnet durch die Versammlung der zeitlichen Bezilge
(Heute, Einst, Ehemals) und dadurch, daB das Werden und das
Sein sich miteinander — ineinander — erfiillen. In dieser Ganz-
heit liegt das Ziel des Denkens, das letzte Erreichbare. Zugleich
ist es als ein Urspriingliches gedacht. Solches Denken pflegt man
als mystisch, seine Herkunft als neuplatonisch zu bezeichnen.
Solange das kein Ausdruck des MiBtrauens sein soll, wird man es
ruhig gelten lassen kénnen. Worin liegt aber das Mystische? Es
liegt in der Behandlung — oder sollte man sagen in der Verhaltens-
weise — des Zeitlichen in diesem Denken.

Aus dem festen Bestand des Ununterschiedenen lésen sich
«Werden» und «Sein», das zweite nur ein Trugbild der (verlorenen)
Unwandelbarkeit, das erste, im Zeichen des Wandels stehend, der
Struktur des Daseins geméBer. Diese Struktur wird als ergéinzungs-
bediirftig erfahren, als wesentlich unvollstindig, unabgerundet.
Solche Erfahrung kennen wir als Erfahrung der Zeitlichkeit. Aus-
gesetzt in die Zeitlichkeit, wollen wir «zuriick» ins Ganze und Un-
geteilte; die Zeitlichkeit ist uns ein Feindliches. Das hat nichts zu
tun mit einem «Zeiterlebnis», mit der Furcht vor dem Vergehen,
mit dem Wunsch, die Uhren alle stehn zu lassen. Dieses Erlebnis
wiirde niemals weiterfilhren als zu der triigerischen Verfestigung
eines Seins, das einen Ewigkeits-Wert darzustellen hitte: erhoht
und isoliert, kénnte solches «Sein» den Zerfall des Ganzen in der
Zeitlichkeit nur noch bestitigen. Die Heilung, das Zuriickbergen
in jenes Sein, mit dem das Werden eins ist, kann nur in der Zeit-
lichkeit und durch sie geschehen. Das Geschehen der Heilung, des
Zuriickbergens, nennen wir die Geschichie.

%k

Es war zuvor, einigermaBen leichtfertig, die Rede davon, daB
«auf dem Wege von fundamental-ontologischer Versammlung zZum
vulgéren Daseinsverstindnis — in diesem Fall von der Geschichte
zur Historie — unter anderem auch Nietzsches Position zu treffen»

369



sei. Leichtfertig miissen wir diese Aussage jetzt nennen, weil alles,
was wir iiber die Geschichte festzustellen haben — alles, was uns
zu der Vorstellung von dem Zuriickbergen als dem geschichtlichen
Geschehen fithrt — bei Nietzsche steht und keiner Ergédnzung, ja,
kaum einer Erliuterung bedarf, um sich als wesentlichen Aufschlufl
iiber das Wesen der Geschichte zu erkennen zu geben. Die Absicht,
die Frage der Geschichte als eine Frage der Struktur der Existenz
zu sehen, erschlieBt die betreffenden Texte im «Zarathustra» und
in der Fragmentensammlung aus Nietzsches Nachlal vermutlich
sachgemiBer als zum Beispiel eine Auseinandersetzungsweise im
Stile einer historistischen Geschichtsphilosophie; aber sie geht nicht
itber das hinaus, was diese Texte seit je bereithalten. Es besteht also
kein Grund, in ihnen lediglich eine Vor- oder Zwischenstufe zu su-
chen. Vor allem muB uns nun aber dieses «vor-» und «zwischen-»
bedenklich werden.

- Die Unterscheidung von Geschichte und Historie scheint
den Anspruch und den Glauben zu verraten, dal, wer Geschichte
sagt, iiber die Historie hinaus sei. Die terminologische Unterschei-
dung kniipft an den Sprachgebrauch Heideggers an; aber es konnte
sein, daB sie deshalb doch noch nicht ein taugliches Werkzeug der
Daseinsanalyse sein muBl. Wer Geschichtsphilosophie in der zweiten
der eingangs genannten Bedeutungen betreibt, wird leicht an einen
Punkt kommen, da ihm die bloBe Betrachtung der res gestae nicht
mehr genug ist und er hinter ihnen ein wesentlicheres Geschehen
wahrzunehmen strebt — einen iibergreifenden, chronologisch ver-
ankerten «Sinnzusammenhang» oder aber eine anthropologische
Grundfigur, je nach der angenommenen Blickrichtung: immer kann
sich so ein «Geschichtliches» von einem nur Historischen abheben.
In der hier versuchten Erérterung gibt es eine solche Rangordnung
nicht.

Zu dem Ganzen und Heilen, das Zarathustra mit dem Wort
«So wollte ich es» griiBt, gehért das «Es war», vor dem der Wille
seine einsamste Triibsal erfahrt, wie zur gewdlbten Briicke ihr eines
Widerlager. Wenn es, wie wir nun mit Heidegger sagen diirfen,
selten ist, daB sich ihr Bogen spannt und wir in seiner Spannung
‘gind, so darf uns der eine Ansatz, der sich uns am ehesten zu bieten
scheint, nicht verichtlich sein, im Gegenteil. Das «Es war» ist der

370



Stein, den der Wille nicht wilzen kann, aber wir wissen nun, daB
es aufs Wilzen auch gar nicht hinausliuft. Wir bewiltigen die
Historie auf keine Art als dadurch, daf wir sie im Zusammenhang
der Geschichte sehen. Wer der Historie die Universalitit predigt,
der sucht die Verbindung von Vergangenheitspartikeln mit andern
ihresgleichen und wohl gar mit Gegenwarts- und Zukunftspartikeln ;
die Historie wird ihm zur lebendigen Einheit, zum Organismus, als
Ganzes wird sie ihm «gegenwirtigy; unser zweiter Teil handelt
davon. Wer die Einheit sucht, von der her die Historie als ein Ent-
fremdetes zu sehen ist, der wird die Entfremdung nicht dadurch
vollkommen machen, dal3 er sie auf alles Zeitliche ausdehnt, um
sich dann in ihrer Weite zu ergehen; sondern er sucht den Riick-
weg: den Weg der Geschichte. Die Historie ist der Ort, wo ihm der
Riickweg an der Zeit scheint.

«Nimm die Zeit weg, und der Abend ist der Morgen», sagt Meister
Eckhart in seiner Erklirung des Johannes-Evangeliums (I, 1-3).
Wie verhilt sich die Zeit? Die Geschichte geschieht nicht ohne sie.
Heute, einst, ehemals — der waltende Zusammenhang ist es, in
den die Geschichte zuriickfiihrt. Zuriick in die Zeit — aus der Zeit.
«Aus» der Zeit, sofern sie sich gemeinhin kundtut im Nichtmehr,
im Vorbei, im «Es war»; oder auch im Nochnicht, einem Bevor-
stehenden, das «vergegenwirtigt» wird, so, dafl es vorbei ist, noch
ehe es war: auch es nur ein Bruchstiick jener Zukunft, «die ich
schaue». «In» die Zeit, sofern sie das Bruchstiick, statt es als Be-
standteil «eines Ganzen» auszugeben, als Zeugnis fiir das Ganze er-
kennen laBt. Daher sein Wert und seine Wiirde. Daher der Sinn in
der Beschiftigung mit ihm. Daher das nie erlahmende Bemiihen,
seinen Zusammenhang in einer héhern Sphére darzutun. Die Ver-
suche der Geschichtsphilosophie in der zweiten Bedeutung des
Wortes folgen der bei Nietzsche angedeuteten, von Heidegger aus
zu erahnenden Grundfigur. Aber auch in ihnen ist Geschichte selten.
Weshalb ? :

«Nimm die Zeit weg, und der Abend ist der Morgen.» Zeit
schafft Unterscheidung; wo sie nicht ist, herrscht das Einerlei. Aber
sie schafft die Unterscheidung von der Einheit her: sie ist noch in
der Irre, der Unheimlichkeit, ein Hinweis auf das Ungeteilte, das
Heile, dessen Abglanz wir wahrnehmen, wenn wir Abend und

371



Morgen, Nichtmehr und Nochnicht sagen: historischen Zusammen-
hang herstellen. Uber diesen Zusammenhang kommt man nicht
leicht hinaus, man kann ihn dafiir ins Unendliche ausbauen; und
immer wieder hat er sich im Licht der Transzendenz gezeigt.

II

Das Bestreben, Geschichtschreibung und Geschichtschreiber in
ihren Aufgaben philosophisch ausgerichtet zu sehen, hat zu sehr
verschiedenen Konzeptionen gefiihrt. Eine der eindriicklichsten ist
jene Friedrich Schlegels, die der Satz nennt: «Der Historiker ist
ein riickwirts gekehrter Prophet» (Minor 2, 215). In seiner Kr-
orterung des frithromantischen Begriffs einer modernen Literatur-
wissenschaft hat Allemann auf den oft verkannten Sinn des Satzes
hingewiesen («Uber das Dichterische», S. 66). Nicht als Brandmar-
kung eines historischen Erkenntnisschwindels ist er gemeint; son-
dern er soll darauf hindeuten, daB8 der Blick in die Vergangenheit
zugleich in die Zukunft schaut. Indem der Historiker als Prophet
bezeichnet wird, sollen nicht seine Grenzen, sondern seine Moglich-
keiten ins Licht gestellt werden.

Der Satz 1aBt die Auffassung einer Historie erkennen, die sich
nicht nur als Vergangenheit prisentiert, sondern stets als ein Ganzes
zu denken ist und eine Spannung aus dem Vergangenen in das Zu-
kiinftige darstellt, in die der (gegenwirtige) Betrachter mithinein-
gezogen ist. Solche Auffassung ist nicht nur spezifisch frithroman-
tisch (durch den besonderen Begriff von Universalitéit, den neben
Schlegel vor allem Novalis hatte); die Gestalt des riickwérts-
gewandten Propheten gehért einer Grundvorstellung im christli-
chen Geschichtsdenken an. Die joachitische Theorie von der Uber-
einstimmung des Alten und des Neuen Testaments, die Annahme
eines zukiinftigen Buchs auf dritter, hochster Ebene, die Lehre
von der Anwendung der historischen Analogien weisen iiber sechs
Jahrhunderte auf ein Novalis-Wort: «Wer hat die Bibel als ge-
schlossen erkliart? Sollte die Bibel nicht noch im Wachsen begriffen
sein ?» Religiosen Charakter hat die Geschichtsauffassung des jungen
Schlegel gleichfalls. Er sagt in einem Fragment: «Der revoluzio-
nare Wunsch, das Reich Gottes zu realisiren, ist der elastische

372



Punkt der progressiven Bildung, und der Anfang der modernen
Geschichte. Was in gar keiner Beziehung aufs Reich Gottes steht,
ist in ihr nur Nebensache» (Minor 2, 239).

Ein anderes Fragment Schlegels lautet: «Es giebt keine Selbst-
kenntnis als die historische. Niemand weil was er ist, wer nicht
weill was seine Genossen sind, vor allem der hochste Genosse des
Bundes, der Meister der Meister, der Genius des Zeitalters» (Minor
2, 305). Und ein weiteres: «Die historische Tendenz seiner Handlun-
gen bestimmt die positive Sittlichkeit des Staatsmanns und Welt-
biirgers» (Minor 2, 240). Es wiirde nicht schwer sein, solche Sétze
durch AuBerungen Hardenbergs zu ergénzen. «Wir sollen ein Volk .
werden» (Wasmuth 52): Gemeinschafts-, Staatsideen, genau ent-
sprechend dem Gedanken der «progressiven Universalpoesie». Aber
das Ende einer derartigen Zusammenstellung miiiten die Worte
aus dem zweiten Teil des «Heinrich von Ofterdingen» bilden:
«,Wo gehn wir denn hin?* — JImmer nach Hause.’»

Was suchen wir bei Schlegel und Novalis? Wir suchen keine
Eschatologie. Auch die Eschatologie ist so alt wie die christliche
Geschichtsbetrachtung. Wir kénnten sie bei Augustinus zeigen, bei
Bossuet, bei Toynbee. Eschatologie entsteht in der Bemiihung oder
der Hoffnung, die Spanne zwischen Menschlichem und Gottlichem
durch ein Geschehen erfiillt — und aufgehoben zu sehen. Sie gehort
in vielleicht reinster Form schon dem Judentum an, abgewandelt
auch dem Islam; ihr Studium liegt im iibrigen der vergleichenden
Religionswissenschaft ob. Was wir bei Schlegel und Novalis suchen,
ist eine Vorstellung der Geschichte, in welcher das eschatologische
Element nicht fehlen kann, aber gebunden sein mufl an einen be-
sonderen Begriff von jenem erfiillenden, aufhebenden Geschehen.
Die Spannung aus dem Vergangenen ins Zukiinftige — die Spanne
-~ zwischen Menschlichem und Géttlichem: beides mufl dieser Begriff
fassen.

Es finden sich bei Novalis zahlreiche Hinweise auf den seither
nachhaltig banalisierten Gedanken, daf3 die Menschen «in der Ver-
gangenheit und Zukunft und nirgends weniger als in der Gegen-
wart» leben (vgl. etwa 2489). Es ist mit solchen Aussagen keine
Kritik an einem mangelhaften Aktualitdtsbezug beabsichtigt, so
wenig wie mit Schlegels Satz vom riickwirts gekehrten Propheten.

373



Was gemeint ist, deutet ein Fragment an (2488): «Die Geschichte
erzeugt sich nicht selbst. Erst durch Verkniipfung der Vergangenhett
und Zukunft entsteht sie.» Und: «Die Menschen gehen viel zu
nachlissig mit ihren Erinnerungen um.»

Der Mensch begegnet, nach Novalis, in der Vergangenheit nicht
einem Fremden; auch nicht einem in die Beziehungslosigkeit
Geriickten, das man erst wieder «zum Leben erwecken» miite —
stolze Formel des historischen Gewerbes. Bei ihm — auch bei
Schlegel, aber es geht nicht um die Interpretation dieses oder jenes
Frithromantikers, sondern um Hinweise zu unserem Versuch —
ist die Vergangenheit der Ort, von dem das Selbstverstindnis aus-
zugehen hat. Nur auszugehen freilich: es gilt nicht im Sinn histo-
rischer Erklirungen die Gegenwart auf frithere Stufen zuriickzu-
fithren und bei diesen Stufen zu verharren — berichtend, in der
Meinung, eine Aussage auf Kommendes hin werde sich ergeben,
sofern sie berechtigt sei. Es mag sich lohnen, den Unterschied zu
dieser Auffassung fiir einen Augenblick zu betrachten.

Der Unterschied kann in Annahme oder Verwerfung der Kau-
salitit zu liegen scheinen. Die Grinde der Gegenwart wiren ent-
weder in einem streng metaphorischen Sinn zu verstehen, als
Griinde, wie sie die Landschaft kennt. Oder aber im Sinn von
Ursachen. Indes, dieser Unterschied ist weit weniger leicht zu fas-
sen als man denken sollte. In Maeterlincks «Pelléas et Mélisande»
tun sich an entscheidender Stelle die Fundamente der Burg vor
uns auf: sie zeigen Gefahr, schlimme Voraussetzungen — ein Kau-
salzusammenhang ist nicht denkbar zwischen den Kellergewdlben
und dem, was sich droben begibt. Wenn ein Zusammenhang den-
noch suggeriert wird, so hingt seine Bewertung nicht davon ab, ob
man ganz unsinnigerweise an Ursache und Wirkung denken will,
sondern sie richtet sich danach, ob man ihm einen zeitlichen Cha-
rakter geben will, ob man in den Fundamenten der Burg einen Hin-
weis auf die «Tiefen» der Vergangenheit sieht, auf die «Griinde»
der gegenwirtigen Behausung, des Geschehens und der Personen,
die sie umschlieBt. Zu dieser Deutung neigt man eben deshalb, weil
der zestliche Zusammenhang an die Stelle des logisch unméglichen
Kausalzusammenhangs treten kann, ja, eine immanente Kausalilil
zu haben scheint.

374



In dieser Richtung ist schwer weiterkommen: der Begriff des
Erbes stellt sich ein, biologische GesetzmiBigkeit kommt in den
«rein historischen» Zusammenhang, am Ende das Kontinuitéts-
problem der Naturwissenschaften; der Stand dieser Fragen ist von
Raymond Aron festgehalten in seiner «Introduction & la philoso-
phie de I’histoire» (S. 25ff.). Wir sind hier von der Rolle der Ver-
gangenheit im frithromantischen Geschichtsverstdndnis ausgegan-
gen. Sie steht in einem universalen Bezug, und sie fiihrt zur Er-
kenntnis des Individuums; die Betrachtung setzt bei ihr an, geht
iilber sie hinaus; Gegenwart und Zukunft sind ohne sie nicht zu
erkliren, aber auch nicht aus ihr: die Ursachen zeigen sich nicht
in ihr — aber durch sie? :

Der Mensch erkennt sich in der Vergangenheit, in seinen Er-
innerungen, die weltgeschichtliches Ausmafl haben konnen: das
heiBt nicht, da er ein Produkt fritherer Umsténde ist. In diesem
Sinn scheint der historische Zusammenhang der Kausalitét ent-
zogen, auch von biologischen Abhéngigkeiten nicht im Wesen be-
rithrt. Allein, er enthilt eine Kausalitit umfassenderer und sub-
tilerer Art, die besagt: der Mensch ist der er ist, weil er geschichtlich
ist. Mit andern Worten, es sind keine geschichtlichen Ursachen
gesucht, aber das Geschichtliche ist die Ursache.

#*

Die Erorterung hilt sich im weiteren an die zitierten Sidtze
Hardenbergs und Schlegels. Sie rdumt der Frithromantik gewisser-
mafien eine Schliisselstellung in der Geschichtsphilosophie ein. Das
ist nicht unbedenklich. Die grofle Verwendbarkeit von Schlegels
Sétzen zumal konnte von dem etwas synkretistischen Charakter
seines Denkens herrithren: das Reich Gottes und den Genius des
Zeitalters wird man gern einzeln in Betracht ziehen, ihre Verbin-
dung ist ungenau oder aber von einer Schwierigkeit, deren Ausmaf}
erst Hegel erkennen 1aBt. — Aber es ist daran zu erinnern, daf3 wir
von der Absicht ausgingen, einen sekundéren Bereich aufzusuchen:
philosophische Geschichtsbetrachtung im Sinne denkerischer Or-
ganisationsversuche eines nicht grundsitzlich in Frage gestellten,
als erfahrbar — erkundbar, erlebbar — angenommenen Stoffes.

375



Mit wie verschiedenen Begriffen hier geschaltet werden kann, zeigen
die Ableitungsversuche des Historismus.

Wir haben uns im ersten Teil von dem Bereiche ferngehalten, in
welchem das Erlebnis ein Konstituens sein kann. Hier ist es eben
dieser Bereich, den wir betreten. Der Entwicklungsbegriff, den
Troeltsch als Grundlage des Geschichtsdenkens angenommen hat,
zeigt sich mit dem personlichen Erlebniskreis eng verbunden; No-
valis sieht die Weltgeschichte als eine erweiterte Lebensgeschichte,
reichere Gefiihlsspiegelung eines Werdeprozesses. Die von Meinecke
aus Leibnizens Monadenlehre, aus Shaftesburys Platonismus ge-
wonnene Individualitits-Konzeption erhilt ihren geschichtlich-
zeitlichen Charakter gleichfalls im Erlebnis: so sehr, daB sich die
Beschreibung des so entstandenen Historismus in einer Goethe-
Studie verliert. Der Gedanke der Riickkehr — «Immer nach Hause»
— gehort dem Erlebnis an: er hat in der Romantik das Vorzeichen
der Sehnsucht.

Soscheint esnun, als habe das Erlebnis zum Thema der Geschichts-
philosophie manches beizusteuern. Es wirkt stiftend, in doppeltem
Sinn. Es erméoglicht Ubertragung, Vergleich, verleitet oft zur An-
wendung sachfremder Begriffe auf den historischen Stoff: etwa in
der unaufhorlichen Suche nach dem Organischen in der Geschichte.
Eben damit wird es zu einem Initialproblem: daf und wie Ge-
schichte iiberhaupt erlebt werden kann, die Frage schwingt, er-
Ortert oder unerdrtert, in aller Geschichtsphilosophie mit, sofern
sie Geschichtsphilosophie in unserem zweiten Sinne ist.

Die Frage kann dann auch lauten: Was erleben wir in der Ge-
schichte? Was spricht uns an aus ihr? Wessen Walten? Es sieht
so aus, als géibe es neben oder iiber der Geschichtsphilosophie eine
Geschichtstheologie; der Terminus scheint sich gerade von der
Frithromantik her zu rechtfertigen. Lowith baut auf ihn, wenn er
die abendlindische Geistesgeschichte nach den Vorstellungen von
einem Heilsgeschehen riickwérts absucht. Das Reich Gottes und
der Genius des Zeitalters lassen sich da einander doch recht nahe
bringen.

Wie kommt es, daB hier die Fragestellungen so variabel werden ?
Wir sahen, daB fiir Hardenberg und Schlegel die Vergangenheit
der Ort ist, von dem das Selbstverstindnis auszugehen hat. Aus-

376



zugehen, um den Menschen, zugleich auch um die Geschichte als
Ganzes zu fassen. Die Entsprechung solcher Konzeption zu Nietz-
sches Lehre von den versammelten Zeitbeziigen, dem zuriickge-
wonnenen heilen Einen, war deutlich. Der Zusammenhang des
- Menschenwesens mit dem Wesen der Geschichte schien sich als
eine Art von Grundkausalitit zu offenbaren. Die Identifizierung,
die Novalis mit Einzelbiographie und Weltgeschichte anstellt,
wirkte nur als selbstverstindliche Bestitigung jenes Zusammen-
hangs. So finden wir uns unversehens hinausgetragen ins breite
Fahrwasser der Analogie.

Um uns nicht gleich zu verlieren, verweilen wir noch bei der
einen Entspi'echung, die zwischen dem Zarathustra-Gedankengang
und dem Vorstellungskreis der Friihromantik zu bestehen scheint.
Eine echte Entsprechung kann sie nur dann sein, wenn sie begriindet
ist in einem Unterschied. Wir suchen das Wesen dieser Entspre-
chung, dieses Unterschieds in einem dritten Bereiche auf; er liegt
nicht so weit ab wie es aussieht.

Im zehnten Gesang von Dantes «Inferno» (Vers 97ff.) stellt
der Besucher fest, dafl die Abgeschiedenen, denen er begegnet, sich
des Vergangenen erinnern und Kenntnis von der Zukunft haben,
iiber gegenwirtige Vorginge aber nicht unterrichtet sind*. Eine
eigentiimliche Weit- und Halbsichtigkeit ist den Verdammten
eigen. Farinata erklirt sie dem Frager; seine Worte finden ihr
Gegenstiick in dem, was im «Paradiso» (17, 13ff.) Cacciaguida
spricht. Auch er vermag das Zukiinftige zu wissen, und dies mit
derselben Sicherheit, wie man auf Erden weil, daB ein Dreieck
nicht zwei stumpfe Winkel hat. Ob mit diesem geometrischen
Gleichnis auf den notwendigen Wechselbezug von Vergangenheit,
Gegenwart, Zukunft angespielt ist? Der Selige erkennt die Dinge,
die da sein kénnen, indem er — ganz im Sinn des Thomas von Aquin
— teilhat am tota simul der Ewigkeit Gottes (... cuius aeternitati
sunt omnia praesentia, «Summa», 2, 2, 172, 1). Die Gegenwart,
die den Verdammten die verhingnisvolle Liicke ist, wird hier zum
Sammelpunkt. In zutiefst christlicher und deshalb von antiker

* Es 148t sich nicht vermeiden, daB eine Uberlegung hier wiederholt
wird, die schon in der Schrift «Saeculum humanum» (Neapel 1958), S. 111f.,
angestellt ist.

377



Philosophie durchaus nicht abgewendeter Schau ist das Eine, das
Heile wahrgenommen, dessen Zeichen das Zueinanderfinden der
Zeitbeziige ist. Dies Heile ist aber nicht auf der Ebene eines hoch-
sten Seins gedacht — das als anfénglichste Emanation der Gott-
heit keinem Unheil ausgesetzt sein kann. Um das Sein und seine
Einheit, die uns immer schon in die Zweiheit von Werden und
triigerischem Sein zerfallen ist, geht es erst nach der Formel
«Gott ist tot». Das Heile, welches hier gemeint ist, gehért dem
Bereich der Person an. Sie ist es, die in minder vollkommenem
Stand nur einen Teil, im Stand der Seligkeit aber das Ganze zu
sehen vermag. Der Mensch ist es, der durch géttliche Hilfe zum
Heil, zu seiner ihm in der Gnade gewihrten Heilung gelangt.

Aus solchem Blickwinkel konnte es moglich sein, den Zusammen-
hang «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» zu erkennen. Wiederum
nicht zunéchst im Sinne einer Eschatologie — die Ansétze zu einer
solchen werden uns stets sichtbar bleiben. Sondern in dem Sinne,
daBl die Heilserfahrung den Menschen in den Stand setzt, an der
Weltgeschichte echt beteiligt zu sein, ndmlich ganz in sie ver-
strebt, im Einklang und Einverstdndnis mit ihr. Das Einverstdndnis
beruht auf der Vereinigung mit der Gottheit. Auch das ist Mystik,
wenn man will; gegen den Terminus «Geschichtstheologie» ist
nichts einzuwenden, und daB es sich hier um den zuvor gefundenen
historischen Zusammenhang im Licht, in der Rechtfertigung der
Transzendenz handelt, ist deutlich.

Die Eschatologie dient nun als Briicke im Gedankengang. Die
Bemiihung oder die Hoffnung, die Spanne zwischen Menschlichem
und Gottlichem durch ein Geschehen erfiillt und aufgehoben zu
sehen, ist in ihrer ersten Form personlicher Art, sucht den Vollzug
in einer Begegnung, die aus der Gnade und zum Heil des Einzelnen
stattfinden muB. Indem er aber die gesuchte Néhe zur Gottheit, ja,
das Eins mit ihr erreicht, tritt er — und nur so gelingt es ihm —
in die Dimension der Geschichte, und das bedeutet: er erfihrt die
Geschichte als eschatologisch, als den Weg zur Aufhebung im
gottlichen Eins. Denn das Ziel, das letzte, kann nur eines sein.

&

378



Es wire unnétig, auf den Entsprechungen zwischen der Lehre
Nietzsche-Zarathustras und einem christlich-romantischen Denken
im einzelnen zu insistieren. Deutlich genug ist auch die Trennung
der beiden Ebenen, auf denen diese zwei Arten von «Geschichts-
philosophie» ihren Weg haben. Zwischen der Erfahrung des Daseins
und dem Krlebnis der Person zu unterscheiden ist nicht weiter
schwierig; nur was je von ihnen ausgeht, droht bisweilen ineinander
zu verflieBen. Worter wie «Sehnsucht», wie «Zuriick» sind in beiden
Bereichen unentbehrliche Namen, stammen aber fiir den Sprach-
gebrauch gefahrlich offenbar aus dem einen, romantisch-person-
lichen. Wenn aber die beiden Ebenen am Ende Figuren von selbst-
versténdlicher Gleichheit aufweisen — wenn es sich zeigt, dal der
betrachtete Zeitablauf auf ein Ganzes deutet, so wie die Dimensio-
nen der Zeitlichkeit das Ganze fordern —, so wird uns das erneut
davor warnen, nur auf der einen, auf der «h6heren» die Geschichte
sehen und anerkennen zu wollen. Emanation waltet da wie dort —
sie am ehesten mufl den Zusammenhang bestitigen, und muf} es
konnen, ohne den Unterschied zu verwischen.

Der Unterschied liegt unter anderem darin, daf3 die Konzeption
einer Geschichtsphilosophie in unserem ersten Sinn — wir sahen
es — zu einer sehr knappen, strengen Formel fiihrt, sich der «An-
wendung» versagt und nur mit einer gewissen Anstrengung davor
behiitet werden kann, auf einem oder dem andern Weg in das
Gerede abzufiihren, das Zarathustra scheut und als Unerloster ver-
achten mul: denn es sucht nicht das Heile in urspriinglicher Ver-
sammlung, sondern das Heil. Die Geschichtsphilosophie aber, die
solcher Suche entspringt, wichst nicht ins Hohe und Enge, sondern
in die Breite. Sie umfalBt von der religios durchleuchteten Vision
des gesamten Menschenschicksals bis zum platten Zurechtlegen des
historischen Stoffes ein Meer von untrennlich ineinandergreifenden
Vorstellungen.

Dante selbst hat seine Theorie der wiedergewonnenen ganzen
Zeit mit dem Bild des irdischen Paradieses verbunden und diesem
Bild andeutungsweise einen historischen Platz zugewiesen. Der
zweimal — durch Adam und Konstantin — in Siinde verscherzte
Idealzustand ist ihm als wiederherstellbar erschienen in der Er-
neuerung des Reiches. Politische Philosophie, mit einer Daseins-

379



analyse schwerlich zu verkniipfen, von wesentlicher Betrachtung
der Weltgeschichte aber kaum zu l6sen, ist eine Hauptbahn seines
Denkens. Denn dieses Denken, wie alles metaphysisch ausgerichtete
Geschichtsdenken, fiithrt zu dem, woriiber Nietzsches Zarathustra
hinauswill: zum Wert. Geschichtsphilosophie in unserem zweiten
Sinn ist, wo sie Sinn hat, eine Ethik.

«Was bildet den Menschen als seine Lebensgeschichte? Und so
bildet den groBartigen Menschen nichts als die Weltgeschichte»
(2489). Dieser groBartige Mensch ist nicht Nietzsches Uber-
mensch. Sein Weg ist nicht der Weg des Willens; ihm ist das «Es
war» nicht ein Stein, den es zu wilzen gilte. Zwar auch in ihm
entziindet sich die Sehnsucht an der Vergangenheit. Auch ihm
stellt sich die Heimkehr dar; aber nicht die Heimkehr zur Einsam-
keit dessen, der die Zukunft schaut und die Heilung der Zeit in
ihr findet, sondern die Heimkehr zur Gemeinschaft derer, die zwi-
schen Vergangenheit und Zukunft die Gegenwart zu finden haben
als das Feld ihres Wirkens. «Wir sollen ein Volk werden.»

Es war, wie leicht zu sehen ist, unvermeidlich, dal wir hier von
der Romantik ausgingen. Die abendléndische Geschichtsphiloso-
phie ist eine Universalphilosophie, und Schlegel und Novalis waren
es, die in besonderem Grad vorséitzlich und systematisch universal
dachten. Ebenso unvermeidlich war der Riickblick auf Dante, in-
direkt auf die Scholastik: auf die Summe mittelalterlicher Welt-
deutung, in welcher die Romantiker selbst Allheit und Einheit
dargestellt sahen. Das Mittelalter war ihnen am leichtesten in
seiner historischen Qualitit erkennbar, weil es auf die erkennbarste
Weise eschatologisch war, am ehesten die Behauptung stiitzen
konnte, der «revoluzionire Wunsch, das Reich Gottes zu realisiren»,
sei der Ansatz zu Geschichte schlechthin: «<Was in gar keiner Be-
ziehung aufs Reich Gottes steht, ist in ihr nur Nebensache.»

Die Satze Hardenbergs und Schlegels, die wir hier zitierten, er-
weisen sich bei ndherem Zusehen als Forderungen. Moralische
Forderungen, auf gemeinschaftliches Wirken im Sinne der sich
selbst vollendenden Geschichte zielend. Dariiber hinaus auch For-
derungen an die Geschichte, Forderungen, so seltsam das klingen
mag, an die Vergangenheit. Schlegel deutet an, daB es in der Ge-
schichte Nebensachen geben kénne. Liegt darin nicht ein VerstoB

380



gegen das wesentlich Universale seiner Konzeption? Sollte eine
allumfassende Geschichtsbetrachtung die Zeiten nicht als gleich-
méfig giiltige Aspekte der Zeit, Ausfliisse des die Geschichte wol-
lenden Geistes sehen? Gibt es Zeitalter ohne «Genius»?

Der Widerspruch tritt nicht nur bei Schlegel zutage. Ranke
hat gesagt, jede Epoche sei «cunmittelbar zu Gott»; als er aber seine
Weltgeschichte in Angriff nahm, schienen ihm weite Teile der
Vergangenheit nicht der Erwahnung wiirdig, da sie von «Voélkern
eines ewigen Stillstandes» bestimmt seien. Im Sinne Schlegels, im
Sinne unserer Geschichtsphilosophie ist also ein Volk denkbar, das
an der Weltgeschichte nicht echt beteiligt, nach Novalis demnach
gar kein Volk wire — eine uneschatologische Gemeinschaft. Die
Geschichtlichkeit bleibt von vornherein auf die christliche Welt
beschrinkt; gefordert ist ein geschichtsbewuBtes Christentum, ein
- christliches GeschichtsbewuBtsein.

Mit der Wertsetzung ist der Wertkonflikt mitgegeben. Fiir un-
sere Geschichtsphilosophie ist das Universale das groe Problem,
denn von demselben religiosen Grunde her wird es gefordert und
versagt. Die Vision, die der Zeit in den Zeitaltern ansichtig wird,
schliagt sich in der Periodisierung nieder, in der téglichen Arbeit
dieser Geschichtsphilosophie: der Herstellung von Grenzen, durch
die sie sich selber verleugnet. Dem Widerspruch entwindet sich
allein, wer die Frage zuriickverlegt von der Struktur der Geschichte
auf die Struktur der Existenz.

Kein Versuch, den historischen Stoff zu organisieren, fiihrt
weiter als zur Manifestation eines Glaubens und eines Anspruchs,
zu einer religids-moralischen Schau, ja, Schopfung des historischen
Zusammenhangs. Unentbehrlich dem Historiker, der seinen Beruf
als den eines riickwirts gekehrten Propheten erkennt, zeichnet
dieser Zusammenhang sich ihm ab, als Muster, dem er die Figur
des eigenen Lebens verywoben weill und in Augenblicken begnadeter
Kontemplation mit Augen sieht, als das Seltene wiederum, das die
Geschichte ist. Unabweislich ihm, der seinen Ort in der Gemein-
schaft, seine Sendung als der ihren verschwistert erkennt, baut sich
die historische Ordnung um ihn auf, als das Zuhause, das ihn birgt
‘mit der Bewegung eines sinnbildhaft gespiegelten Zuriick.

381



	Das Problem der Geschichtsphilosophie

