
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Zur Weltanschauung und Staatslehre des frühen schweizerischen
Liberalismus

Autor: Wartburg, Wolfgang von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR WELTANSCHAUUNG UND STAATSLEHRE
DES FRÜHEN SCHWEIZERISCHEN

LIBERALISMUS

Von Wolfgang von Wartburg

Die Bewegung des Liberalismus hat wie jede historische
Erscheinung seit ihrem ersten Auftreten bedeutende Wandlungen
durchgemacht. Wer könnte sich des Eindrucks erwehren, daß die
Ideen des Liberalismus, wie sie heute vertreten werden, so

berechtigt und notwendig sie an sich sein mögen, nicht mehr einer
ursprünglichen menschlichen Auseinandersetzung mit den wirkhch
vorliegenden kulturellen und pohtischen Problemen entstammen,
sondern mehr als Tradition weitergetragen werden, daß sie infolgedessen

auch nicht mehr fähig sind, auf die Probleme, welche die
gegenwärtige Lage der Welt stellt, wirklich durchgreifende
Antworten zu geben? Es gab eine Zeit, da diese Ideen der ideelle
Ausdruck eines tief empfundenen, einheitlichen und kraftvollen Lebensgefühls

waren, welches auch für die Lebensgestaltung seiner Träger
und die Bewältigung der politischen und sozialen Wirklichkeit
maßgebend war. Es war die Zeit des ersten Auftretens dieser Bewegung
zu Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts. Schon was im
späteren 19. Jahrhundert landläufig «Liberalismus» hieß, war nur
noch ein schwacher Abglanz dessen, was an Ideen und Kräften in
der ersten Generation gelebt hatte, überdies vermischt mit
materiellen Interessen, welche ursprünglich an der Bildung dieser Ideenwelt

keinen Anteil gehabt hatten.
In diesem Aufsatz soU versucht werden, ein Bild der geistigen



Haltung der ersten Generation des Liberalismus herauszuarbeiten.
Es genügt dabei nicht, diesen als politische Bewegung zu betrachten.

In ihrer ganzen Bedeutung werden die pohtischen Ideen des
frühen Liberalismus erst sichtbar, wenn wir sie in ihrer Beziehung
und inneren Verwandtschaft zur Welt- und Lebensanschauung
des deutschen Idealismus sehen. In dieser Beziehung sollen sie
hier hauptsächlich dargestellt werden.

Zwei Vorfragen müssen noch kurz beantwortet werden:
diejenige nach der Bezeichnung dieser Bewegung und diejenige nach
der Berechtigung, die Generation als Einheit zu behandeln. —
Die frühesten Vertreter der hier als «liberal» bezeichneten Ideenwelt

haben sich selbst nicht als Liberale bezeichnet. Sie nannten
sich zuerst, in den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts, «Patrioten».

Während der Helvetik bildeten sie die Gruppe der «Republikaner»

— im Gegensatz zu der Patriotenpartei dieser Zeit. Beide
Ausdrücke sind für unseren Zweck zu eng, da sie sich nur auf das
Politische beziehen. Die Bezeichnung «Liberalismus» dagegen läßt
sich auch auf die gesamte Weltanschauung anwenden. Sie
rechtfertigt sich außerdem aus der Tatsache, daß im Mittelpunkt dieser
Ideenwelt die Idee der Freiheit steht und daß die Bewegung,
welche sich aus ihr entfaltet hat, später diesen Namen annahm.
Außerdem bezeichnete das Wort «liberal» schon damals ungefähr
dasselbe wie später, ohne doch auf politischem Gebiet schon zu
einem eigentlichen Parteinamen geworden zu sein1.

Weiterhin muß die Frage gestellt werden, was mit der ersten
Generation des Liberalismus gemeint sei und ob wir überhaupt
berechtigt seien, von einer Generation als einer Einheit zu sprechen.
Dies muß gerade bei der in Frage stehenden Generation zweifelhaft
erscheinen. Die ersten Träger einer liberalen Ideenwelt waren eine
zahlenmäßig kleine Gruppe von Männern, welchen zu ihrer Zeit
die Stellung einer echten Elite zukam. Die wichtigsten Namen sind:

1 Hottinger verwendet in seiner Biographie Hans Conrad Eschers ständig
die Bezeichnung «liberal» für die Gesinnung Eschers und seiner Freunde.
Auch Escher selbst spricht von «liberalen Verfassungen» (s. J. J. Hottinger,
Hans Conrad Escher von der Linth, Zürich 1852, S. 262). L. Meyer von Knonau
schreibt in seinen «Lebenserinnerungen» S. 243 von dem «liberalen System»
und Escher als dessen Vertreter.



Johann Heinrich Füßli, Hans Konrad Escher, Paul Usteri, Ludwig
Meyer von Knonau, Albrecht Rengger, Albert Stapfer, Heinrich
Zschokke. Bei allen genannten Namen handelt es sich um
ausgesprochen selbständige Persönlichkeiten, welche sich nicht irgendeinem

Schema einordnen lassen. Dennoch glauben wir, daß gerade
bei dieser Generation in besonders hohem Maße von einer Gemeinsamkeit

der Grundüberzeugungen gesprochen werden kann. Viele
dieser Persönlichkeiten bildeten unter sich einen eigentlichen
Freundschaftsbund von Idealisten, welche sich durch gemeinsame
Anschauungen zu gemeinsamem Handeln gedrängt fühlten. Andere
standen ihnen in vielem nahe, ohne doch geradezu der «liberalen»
Bewegung beigezählt werden zu können, wie etwa Lavater, der
sich jedoch in religiösen Fragen scharf von ihnen abhebt, Philipp
Emanuel Fellenberg, der sich politisch abseits hielt, aber auf dem
Gebiet der Erziehung verwandte Ziele verfolgte, oder Heinrich
Pestalozzi, Lukas Legrand, in der französischen Schweiz Laharpe
und Monod. Auch gewisse Vertreter der herrschenden Patriziate
standen dem Liberalismus nahe, obwohl sie stärker als die Genannten

der patriarchalischen Welt verhaftet waren, wie etwa der
Zürcher Seckelmeister Hans Caspar Hirzel oder der berühmte Arzt
Dr. Johann Caspar Hirzel.

In den folgenden Ausführungen soll versucht werden, einiges
Gemeinsame in den Anschauungen und in der menschlichen
Haltung dieser Generation, gewissermaßen die «Idee» des Liberalismus
in ihrer ersten historischen Ausprägung darzustellen, ohne daß
damit das Individuelle, welches die Träger dieser Idee unterscheidet,
geleugnet oder für unwesentlich erklärt werden soll.

II
In einem Brief an seinen Genfer Freund Vaucher vom Jahre

1815 spricht Hans Konrad Escher einige Gedanken über seine
pohtische Haltung aus. Er befürchtet von den Verfassungsänderungen,

welche die Restaurationsperiode einleiteten, ein
Wiederaufleben der inneren Spannungen, welche die Schweiz am Ende
des 18. Jahrhunderts an den Rand des Abgrundes geführt hatten.
Dann fährt er fort: «Kurz, es ist vorauszusehen, daß wir auch nach



Bonaparte so wenig als vor demselben vollkommene Verfassungen
erhalten werden, weder wir Schweizer im Kleinen noch Europa im
Großen. Wir werden gegen die Gebrechen anderer, wie gegen unsre
eigenen zu kämpfen haben und wahrscheinlich ist dieser Kampf mit
seinen Ergebnissen für unsre Fortbildung eine der Hauptbestimmungen
unsers Daseins auf dieser Erde. In Folge dessen finde denn auch ich
überall etwas zu thun, ich trachte es zu machen so gut als möglich
und erreiche ich, redlicher Anstrengungen ungeachtet, meinen
Zweck nicht, so beruhige ich mich mit der Überzeugung, daß
ungeachtet des entgegengesetzten Anscheins auch über der moralischen

Weltordnung dieselbe Harmonie waltet, die in der physischen auf
so bewundernswerihe Weise sich darstellt.)) Im folgenden Jahr
ergänzt er diese Ausführungen mit einer Betrachtung über die
schweizerische Politik, die er mit den Worten schließt: «Es ist
genug, wenn man mit reinem Bewußtsein sich sagen kann, das
Beste gewollt zu haben. Das, mein Freund, ist die politische
Philosophie, zu der ich endlich gelangt bin2.»

Diese Worte sind charakteristisch nicht nur für Escher persönlich,

sondern für seine ganze Generation. Seine «politische
Philosophie», wie er sich ausdrückt, bezieht sich nicht in erster Linie
auf Fragen der Staatsform oder der politischen Taktik, sondern
auf die ganz andere Frage: Was bedeutet die politische Tätigkeit
für das menschliche Leben insgesamt? Wie steht das politische
Leben im gesamten Weltzusammenhang darin Die pohtische Tätigkeit

der Persönlichkeiten dieser Generation wird in ihrer wirklichen
Bedeutung erst durchsichtig, wenn sie auf dem weltanschaulichen
Hintergrund betrachtet wird, vor dem sie steht, wenn die «politische
Philosophie» als ein Ausdruck des gesamten Lebensgefühls
verstanden werden kann.

Dieses Weltgefühl steht nicht als ein isoliertes Faktum innerhalb
der damaligen Welt. Es enthält vielmehr die Quintessenz der ganzen
kulturellen und gedanklichen Entwicklung des 18. Jahrhunderts
in ihrer fortgeschrittensten Form. Es ist hier nicht möghch, diese

Weltanschauung in ihrer ganzen Fülle und in ihren mannigfaltigen
Verzweigungen darzustellen. Doch ist es unerläßlich, sie wenigstens
in ihren Umrissen vor uns zu haben, wenn wir die pohtische Haltung

2 J. J. Hottinger, a. a. O. S. 262f. Sperrungen vom Verfasser.



dieser Generation in den richtigen Proportionen sehen wollen. Es
soll daher versucht werden, in wenigen Andeutungen und ohne
nähere Differenzierungen ihre wesentlichsten Züge zu charakterisieren.

Das Grundgefühl der gebildeten Kreise der Zeit, insofern sie sieh
von rein traditionellen Anschauungen gelöst hatten, spricht Escher
in dem zitierten Brief mit den Worten aus: «Harmonie der moralischen

Weltordnung.» Es handelt sich bei dieser Vorstellung nicht
um einen bloß abstrakten Begriff, auch nicht um eine theologische
These, sondern um den begrifflichen Ausdruck einer tief in der
ganzen Weltanschauung der Zeit verwurzelten Überzeugung. Was
sie besagt, wird deutlich, wenn man dem Begriff der moralischen
Weltordnung den anderen Hauptbegriff, denjenigen der «physischen

Weltordnung» gegenübergestellt findet. In der Polarität dieser
zwei Universalbegriffe ist die Summe dieses Weltgefühls enthalten.
Seinen knappsten Ausdruck hat es in dem bekannten Ausspruch
Kants gefunden, er kenne zwei Dinge, welche ihn immer wieder
mit Bewunderung erfüllten: den gestirnten Himmel über mir und
das moralische Gesetz in mir. Zwei Welten stellt dieses Wort als
getrennte Welten einander gegenüber: den gesamten Naturzusammenhang,

in Eschers Ausdrucksweise die «physische Weltordnung»,
symbolisiert im Sternenhimmel, und die Welt des moralischen
Gesetzes, die «moralische Weltordnung». Diese beiden Welten sind
deshalb gesondert, weil der Mensch zu ihnen auf verschiedenen
Wegen Zugang findet. In der physischen Weltordnung steht er
durch die Sinneswahrnehmungen darinnen, welche durch die Kraft
des Verstandes geordnet werden. In ihr herrscht das Gesetz der
Kausalität. Die Welt der morahschen Ordnung dagegen ist ihm
nur in seinem eigenen Innern zugänglich. Nur in dem Innern des
Menschen kommt diese Welt überhaupt zum Sprechen.

Es handelt sich bei der Gegenüberstellung dieser beiden Aspekte
der Welt nicht etwa um eine bloß philosophische, unverbindliche
Theorie, sondern um eine elementare Grundtatsache des menschlichen

Lebens überhaupt, also auch um ein elementares historisches
Problem. Die Frage, wie sich die beiden Aspekte der Welt zueinander

verhalten und welches das wahre Verhältnis des Menschen
zu ihnen ist, ist eine Frage, von deren Beantwortung die ganze



Lebensstimmung des Menschen und der ganze Gehalt einer Kultur
abhängen kann.

Was die Gegenüberstellung von natürlicher und moralischer
Weltordnung für das menschhche Leben eigentlich besagt, ergibt
sich am deutlichsten, wenn man die Entwicklung dieses Verhältnisses

vom Ende des 18. Jahrhunderts aus in die Vergangenheit
und in die Zukunft hinein verfolgt. Es stellt sich dabei heraus,
daß es sich in die Vergangenheit und in die Zukunft hinein in
entgegengesetzter Weise verwandelt. Gehen wir in das Mittelalter
zurück, dann zeigt sich, wie die moralische im Verhältnis zur natürhchen

Weltordnung immer mehr das Übergewicht erlangt, ja, wie sie
dieselbe schließlich ganz in sich aufsaugt, so daß von zwei getrennten
Welten überhaupt nicht mehr gesprochen werden kann. In ähnlicher
Weise wie für das Ende des 18. Jahrhunderts das Weltbild Kants bis
zu einem gewissen Grade als repräsentativ gelten kann, läßt sich für
das Hochmittelalter dasjenige Hildegards von Bingen als repräsentativ

auffassen. In ihrem Werke «Scivias» gibt sie in einer Folge von
Visionen ein vollständiges, aus dem damaligen christlichen Geist
heraus gestaltetes Bild der Weltentwicklung. In der zweiten Schau
des ersten Buches spricht sie vom Ursprung des Bösen in der
Erhebung Luzifers und dann des Menschen gegen ihren Schöpfer.
Bezeichnenderweise schildert sie den Sündenfall nicht bloß als einen
moralischen, sondern zugleich als einen Naturvorgang. «Zugleich
(mit dem Fall des Menschen) geraten alle Elemente in der Erde,
die zuvor in tiefer Ruhe verharrten, in Aufruhr und offenbaren
furchtbar ihre erschreckende Macht. Zum Dienst des Menschen
war die Schöpfung gerufen. Keinerlei Aufruhr spürte sie in sich.
Doch als der Mensch zum Ungehorsam griff und sich seinem
Schöpfer widersetzte, verlor auch sie ihre Ruhe und wurde mit
hineingerissen in seine Ruhelosigkeit. Große und viele Widerwärtigkeiten

trägt sie nun an den Menschen heran. Wie er sich zum Bösen
geneigt hat, so soll er nun durch sie gezüchtigt werden. Wie das?
Weil der Mensch am Orte der Wonne sich zum Empörer gegen Gott
aufwarf, darum stellte sich ihm nun die Kreatur, die ihm zu Diensten

unterworfen war, entgegen3.»
3 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege (Scivias). Salzburg 1954.

S. 105.



Hier stehen natürliche und moralische Weltordnung nicht mehr

gleichberechtigt und unabhängig nebeneinander. Die Natur ist der
inneren Kraft des Morahschen unterworfen. Gott hat die Welt
geschaffen durch die rein innerliche Kraft des Wortes; der Mensch

hat sie verdorben durch den Sündenfall, die rein morahsche Qualität
des Ungehorsams. Daß dem Menschen die Übermacht der Naturkräfte

gegenübersteht, beruht nicht auf einer in sich selbständigen
Macht der Natur, sondern es ist eine durch übernatürlichen,
göttlichen Willen über den Menschen verhängte Strafe. Auf die Frage
des Zweiflers: «Warum hat denn Gott, der doch alle Schuld und
all das Leid vorauswußte und es verhindern konnte, das alles

zugelassen?» antwortet Hildegard: «Oh, wie seid ihr so töricht,
die ihr doch nach dem Bilde und Gleichnis Gottes erschaffen seid?

Wie könnte so große Herrlichkeit und Ehre, wie sie euch gegeben

ist, ohne Prüfung bleiben, als wäre sie nichtig und eitel? Gold muß

im Feuer geläutert, kostbare Steine müssen gereinigt und geschliffen,

und alle derartigen Dinge müssen nach jeder Richtung hin
untersucht werden. Soll also, ihr törichten Menschen, das, was nach
dem Ebenbilde und Gleichnisse Gottes geschaffen ist, bestehen

können, ohne sich bewährt zu haben?»
Die letzten Ursachen für die Vorgänge auch der natürlichen

Welt liegen in der Ebene des Morahschen. Dasjenige, was bei

Kant und seinen Zeitgenossen als die Welt des übermächtigen
Naturgesetzes erscheint, entsteht in der Welt Hildegards durch
eine Umwandlung, durch Korruption der ursprünglichen Schöpfung,

deren Ursache in der Erhebung Luzifers und des Menschen

liegt. Die Welt als Ganzes aber bleibt eine untrennbare Einheit,
auch das Natürhche erhält seinen Sinn durch die Aufgabe, welche

ihm im gesamten Weltplan von Gott zugewiesen ist. Die VorsteUung
einer Zweiheit der Welt wird entschieden zurückgewiesen als eine

teuflische. «Könnten wohl in einer Brust zwei Herzen sein? So

dürfen auch im Himmel nicht zwei Götter sein4.» Von hier aus wird
verständlich, warum Manichäismus und Katharismus als die
verderblichsten Ketzereien galten: sie verstanden die Welt dualistisch,
sie sahen in Luzifer den Schöpfer und Herrn der sichtbaren Welt
und ebenbürtigen Widersacher Gottes.

4 A. a. O. S. 99.

7



Von einer ganz anderen Voraussetzung aus als die mittelalterlichen

Ketzer führte später die moderne Naturwissenschaft eine
Spaltung des Weltbildes herbei. Die Ketzerbewegungen sahen in
der moralischen Beschaffenheit der Welt den Beweis dafür, daß
sie von Luzifer, nicht von Gott geschaffen sei. Die Naturwissenschaft

dagegen ging von der Voraussetzung aus, daß die sinnlich
faßbare Welt einer eigenen, von jeder, auch der göttlichen Willkür
unabhängigen Gesetzmäßigkeit beherrscht sei. Die Erfolge ihrer
Forschungen haben zur Bestätigung dieser Voraussetzung geführt,
indem sie für eine ständig wachsende Summe von Erscheinungen
tatsächlich nachzuweisen vermochte, daß sie aus Naturgesetzen
ableitbar sind. Die am Anfang noch wirksame Überzeugung, daß
diese Gesetzmäßigkeit selbst Ausfluß eines übernatürlichen,
göttlichen Planes sei, mußte immer mehr verblassen, da sie zur
erfolgreichen Durchführung der Forschung selbst als überflüssig erschien.
Das naturwissenschaftliche Weltbild enthält als solches keinerlei
moralische Elemente mehr und kann sie seinem Wesen nach nicht
enthalten. Soll eine sittliche Weltordnung noch Bestand haben,
dann muß sie einer anderen Quelle entstammen als denjenigen
Überzeugungen, welche sich aus dem wissenschaftlichen Weltbild
ergeben. Die Zeit Kants ist dadurch gekennzeichnet, daß ihr diese
Notwendigkeit zum philosophischen Bewußtsein kam.

Gehen wir vom 18. Jahrhundert aus in die Zukunft, dann
entwickelt sich das Verhältnis zwischen den beiden Welten umgekehrt.
Die innere Kraft des Moralischen verblaßt immer mehr; das Naturgesetz

erscheint immer mehr als die einzige Realität. Das Moralische
wird zu einer bloßen Konvention, die nur noch der Erhaltung der
biologischen Existenz dient, ohne Eigenkraft und selbständige
Bedeutung. Auch die Welt des Menschlichen, Geschichte, Psychologie,
Ethik werden zum Gegenstand der naturwissenschaftlichen
Methode. Deutlich wird diese vorerst bloß theoretische Entwertung des
Sittlichen etwa bei Spencer. In einer Besprechung seiner «Prinzipien

der Ethik» von 1893 finden wir die bezeichnenden Worte:
«Er enthält den, wie ich glaube, vollständigsten und mit erdrückendem

Material geführten Nachweis, daß es schlechterdings keinen
allgemeinmenschlichen Inhalt des Sittlichen, oder unveränderliche
Sittengebote gibt; daß nur eine einzige Norm existiert, welche aller

8



Schätzung menschlicher Eigenschaften und Handlungen zugrunde
hegt: die praktische Angemessenheit oder Unangemessenheit eines

Charakters oder einer Tat an den gegebenen Zustand der Gesellschaft,

in welcher die Beurteilung stattfindet; und daß ebendeswegen

die nämlichen Dinge in verschiedenen Kulturverhältnissen
sehr verschieden bewertet worden sind. Referent ist der Ansicht,
daß diese Meisterleistung.. die letzten Versuche, ethische
Unterscheidungen auf Intuition, angeborene Gefühle, selbstevidente
Axiome usw. zu gründen, in der Wissenschaft wenigstens mundtot
machen muß6.»

Hier haben wir also den umgekehrten Vorgang: die moralische

Weltordnung wird ihrer Selbständigkeit entkleidet und der natürlichen

Weltordnung als ein Spezialfall eingeordnet. Daß damit das

Moralische überhaupt aufgehoben ist, wird in dem Augenbhck
sichtbar, wo Bewegungen auftreten, welche das pohtische und
soziale Leben auf einer «naturwissenschaftlichen Ethik» aufbauen:
Am konsequentesten geschieht dies im Marxismus, welcher
grundsätzlich die Geschichte als Naturwissenschaft betreibt, indem er
sie ausschließlich aus dem zwingenden Naturgesetz des Klassenkampfes

verstehen will. Damit hat er die Einheitlichkeit des
Weltbildes wieder erreicht. Nach demselben Gesetz, aus welchem er die
Welt versteht, richtet sich auch seine Ethik. Das Moralische wird
eine Funktion des Klassenkampfes.

Die Zeit Kants und des deutschen Ideahsmus steht in der Mitte
zwischen dem rein religiösen Weltbild des Mittelalters und dem
rein naturwissenschaftlichen des späteren 19. Jahrhunderts. Die
beiden Welten, diejenige, welche durch das Naturgesetz und
diejenige, welche durch das Sittengesetz regiert wird, werden beide
als real erlebt, aber sie sind gleichzeitig strikte getrennt, es läßt
sich keine Brücke von der einen zur andern schlagen. Die sichtbare
Welt ist beherrscht durch die Kausalität, welcher auch die
Geschichte, das Schicksal des Menschen unterworfen ist. Aber im
Innern des Menschen lebt in voller Kraft das Vertrauen, daß das

Sittliche einer ebenso gewissen Realität entspringt wie es die
naturwissenschaftlich faßbare Welt ist.

5 F. Jodls Rezension von Herrert Spencer, The Principles of Ethics,
1893, in Deutsche Literaturzeitung 15. April 1893, S. 452.

9



Die sitthche Weltordnung ist also für die tiefer empfindenden
Geister dieser Zeit nicht bloß eine Summe von Konventionen, welche
das irdische Leben ermöglichen, sie entspringt aber auch nicht einem
göttlichen Gebot, welchem sich der Mensch zu unterwerfen hätte,
sondern sie ist der Ausdruck einer überirdischen Realität, an
welcher der Mensch ebensolchen Anteil hat wie an der sichtbaren,
natürlichen Welt. Die Bürgschaft für die Realität der Welt des

Sittlichen liegt in der Reahtät des sittlichen Bewußtseins. Dieses
ist seinerseits Ausdruck der Vernunftfähigkeit des Menschen.
Vernunft war diesem Zeitalter unendlich viel mehr als bloß die Fähigkeit,

im Bewußtsein eine schattenhafte Kopie der außerhalb des
Bewußtseins liegenden Wirklichkeit zu erzeugen. Die Vernunft
war vielmehr das Organ, mit welchem der Mensch eine
überirdische Weltordnung ebenso wahrnimmt, wie die Sinne die sichtbare

Natur wahrnehmen. In der Vernunft erlebte der Mensch die
Kraft, welche ihn in unmittelbare Verbindung mit der schöpferischen

Urkraft der Welt brachte.
Das wesentliche Merkmal dieser Weltanschauung, welches sie

sowohl von der traditionellen Religiosität wie von der späteren
Naturwissenschaft unterscheidet, ist also dieses, daß sie ein rein
inneres Erlebnis, welches in keiner Weise durch irgendwelche
äußere Erfahrungen unterstützt werden kann, zu ihrer Grundlage
macht. Die Gewißheit einer objektiv existierenden und wirkenden,
vom Naturgesetz unabhängigen sittlichen Weltordnung ergibt sich
einzig aus der Tatsache des sittlichen Bewußtseins des Menschen.
Kant wurde deshalb zum repräsentativen Philosophen dieser Zeit,
weil er einerseits mit aller Schärfe die beiden Erkenntnisvermögen
scheidet, welche dem Menschen die natürliche und die sitthche
Weltordnung vermitteln, anderseits dem Grundgefühl der Zeit,
daß der Mensch einer höheren als der nach dem Naturgesetz zu
verstehenden Welt angehört, eine wissenschaftliche Grundlage
gab.

Die temperamentvollste und eindrücklichste Darstellung aber
hat diese Anschauung durch Fichte gefunden. In der Schrift über
die Bestimmung des Menschen zeigt er in geradezu dramatischer
Entwicklung den Weg auf, welchen er selbst gegangen ist, um zur
Klarheit zu kommen. Die Schrift beginnt unmittelbar mit der

10



-

Zentralfrage der Zeit: «Was bin ich selbst, und was ist meine

Bestimmung?» Indem Fichte sich losreißt von jeder bloß überlieferten

Vorstellung und die Frage sich aus eigener Kraft zu beantworten
sucht, will er «Besitz nehmen von der mir gebührenden Würde».
In einer ersten Gedankenreihe hält er sich an die Denkweise der

Naturforschung. Dieser Betrachtung erscheint die ganze Welt als

ein nirgends unterbrochenes System von Ursachen und Wirkungen.
In dieses System ist auch die menschliche Persönlichkeit
eingegliedert. «Ich selbst bin ein Glied in dieser Kette der
Naturnotwendigkeit.» Hier aber rebelliert das menschliche Selbstbewußtsein.

Als die erste und wichtigste Frage, von deren Beantwortung
die Würde des Menschen und jeder Sinn des Lebens abhängt, tritt
hier die Frage der Freiheit auf. In einer Welt, in der nur die
Naturnotwendigkeit wirksam ist, kann es keine Freiheit geben. Damit
fällt aber auch jede Möglichkeit eines sittlichen Entschlusses, jede
Unterscheidung zwischen Gut und Böse dahin. Fichte spricht es

mit aller Deutlichkeit aus, daß sich mit diesem Gedanken überhaupt
nicht leben läßt. «Das System der Freiheit befriedigt, das entgegengesetzte

vernichtet mein Herz. Kalt und tot dastehen, und dem
Wechsel der Begebenheiten nur zusehen, ein träger Spiegel der
vorüberfliehenden Gestalten — dieses Dasein ist mir unerträglich,
ich verschmähe und verwünsche es. Ich will lieben, ich will mich
in Teilnahme verlieren, mich freuen und mich betrüben. Ich
will alles aufs beste machen; will mich meiner freuen, wenn ich
recht getan habe; will mich über mich betrüben, wenn ich unrecht

tat; und sogar diese Betrübnis soll mir süß sein; denn es ist
Teilnahme an mir selbst, und Unterpfand der künftigen Besserung. —
In der Liebe nur ist das Leben, ohne sie ist Tod und Vernichtung.

Aber kalt und frech tritt das entgegengesetzte System hin, und

spöttelt dieser Liebe. Ich bin nicht, und ich handle nicht, wenn ich
dasselbe höre. Der Gegenstand meiner innigsten Zuneigung ist ein

Hirngespinst, eine greiflieh nachzuweisende grobe Täuschung. Statt
meiner ist und handelt eine fremde mir ganz unbekannte Kraft;
und es wird mir völlig gleichgültig, wie diese sich entwickle.
Beschämt stehe ich da mit meiner herzlichen Neigung, und mit meinem

guten Willen; und erröte vor dem, was ich für das Beste an mir
erkenne, und um wessen willen ich allein sein mag, als vor einer

11



lächerlichen Torheit. Mein Heiligstes ist dem Spotte preisgegeben6.»

So beginnt Fichte die Untersuchung von neuem. Die zweite
Gedankenreihe führt zu dem entgegengesetzten Ergebnis. Vorher
erschien die menschliche Freiheit als Illusion, jetzt wird bewiesen,
daß die Reahtät der Außenwelt eine Illusion sei. Aber auch die
Auflösung der Realität kann nicht befriedigen. Fichte sucht Realität.

Und hier macht er die Entdeckung von dem Wesen des menschlichen

Ichs als einer tätigen Kraft. Die einzige Realität, welche sich
in keiner Weise anzweifeln läßt, ist der unbedingte Anspruch der
sittlichen Pflicht. Dieser Anspruch ist eine rein innere Tatsache,
die durch keine äußeren Mittel bewiesen werden kann. Sie ist
schlechterdings nur da vorhanden, wo der Mensch sie in seinem
Innern hervorruft. Alle andern Dinge treten von selbst, von außen
in mein Bewußtsein, nur diese eine Tatsache muß ich selbst
hervorbringen. Ich bringe damit mich selbst hervor. Der Mensch, der
dieses Bewußtsein nicht in sich zu erzeugen vermag, ist tatsächhch
nichts anderes als ein Produkt von Naturkräften.

Es schheßt die dritte Gedankenreihe an. In ihr ist das erste
Ghed: «daß das gesetzmäßige Wollen schlechthin um sein selbst
willen gefordert werde — eine Kenntnis, die ich nur als Tatsache
in meinem Innern finden, und welche auf keinem andern Wege
an mich gelangen kann.» Von hier aus erst wird dann die Reahtät
derjenigen Welt erwiesen, welcher der Mensch durch seine Freiheit
angehört. Die Wirklichkeit des freien Willens ist also die erste
Tatsache, von welcher aus alle andern erst ihren Sinn erhalten.
Daß die irdische Welt, in welcher der gesetzmäßige Zusammenhang
von Ursache und Wirkung herrscht, auf den freien Willen keine
Rücksicht nimmt, ist Fichte ein Beweis dafür, daß die menschliche
Bestimmung nicht der irdischen, sondern einer höheren Welt
angehört. Und nicht erst, wenn er der irdischen Welt entrissen wird,
lebt er in jener höheren; durch jeden freien Entschluß ist sie in
ihm schon gegenwärtig. Für die irdische Welt kann all mein Tun
vergeblich sein, für jene Welt ist kein einziger Schritt verloren.

6 J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, 1800. S. 64f.

12



III
Die hier skizzierten Gedanken Fichtes sind nun nicht bloß die

Angelegenheit des Philosophen. Fichte bringt in klare
Begriffe, was von zahlreichen Persönhchkeiten, und zwar gerade von
den gebildetsten, gewissermaßen den «fortgeschrittensten»
Persönlichkeiten seiner Zeit empfunden, gedacht und gelebt wurde,
was aber die wenigsten klar auszusprechen vermochten. Daher
erklärt sich die begeisterte Aufnahme der idealistischen Philosophie
in den gebildeten Kreisen der Schweiz. Es handelt sich dabei
weniger um einen Einfluß, der von außen hereingetragen wurde. Diese

Philosophie fand vielmehr bereits eine Gesinnungsrichtung vor,
welche ihr zutiefst verwandt war, ohne aber bisher dieselbe deutliche

Formulierung gefunden zu haben.
Die meisten der hier als Liberale bezeichneten Persönhchkeiten

sahen in der kantischen Philosophie den theoretischen Ausdruck
ihres eigenen Lebensgefühls. Zu den überzeugten Kennern des

Systems gehörten Prof. Ith und Stapfer. Stapfer sah die kantische

Philosophie geradezu als identisch mit dem Christentum an. Das
Leben Jesu war ihm die vollkommenste Darstellung des

Sittengesetzes. Zugleich sahen Ith und Stapfer in dieser Philosophie die

eigentliche Vollendung dessen, was die französische Revolution
anstrebte, und sie wünschten für Frankreich als Krönung der

politischen Erneuerung eine Vertiefung in Kant7. Im selben Sinn
wies Fellenberg in seiner Eingabe an den Unterrichtsausschuß des

Nationalconvents im Januar 1795 auf Kant hin: «De tous les

systemes qui existent, celui du celebre Kant est peut-etre le seul qui
fournisse les bases solides et satisfaisantes ä tous egards pour un
bon ordre social. .11 a perce partout oü la langue allemande
est connue et l'Angleterre, le Danemarc, la Suede et lTtalie se

l'approprient. Pourrait-il ne rester etranger qu'ä la Republique
francaise Non, sans doute. La revolution que Kant et ses disciples
ont opere dans les sciences humaines doit etre une et indivisible
avec la revolution politique de la France8.» — Auch Finsler fand

7 Über Ith und Stapfer vgl. Wernle, Der Schweizerische Protestantismus
in der Zeit der Helvetik, Bd. I. S. 85f., 99.

8 Aus Philipp Emanuel Fellenhergs Briefwechsel. Herausg. v. A. Roter.
SA. aus Poht. Rundschau 1945. S. 75 (Konzept).

13



bei Kant die erhabenste Darstellung der wahren Beweggründe des
menschlichen Handelns9. Dasselbe gilt für Escher und Rengger.
Besonders bezeichnend für die innere Verwandtschaft dieser
Männer mit dem deutschen Idealismus ist die Äußerung Renggers
in einem Brief an Escher: «Wenn Du Kant, vom ewigen Frieden
noch nicht gelesen hast, bester Freund, so thue es gleich; er hat
mich von der Richtigkeit dessen was Du sagtest, daß ich ein
Kantianer sei, ohne es zu wissen, völlig überzeugt. Doch Scherz bei
Seite, der Anhang vom Verhältnis der Politik zur Moral war mir
aus der Seele genommen, und ich bleibe dabei, daß die Aufführung
eines Staatsrechts auf dem angegebenen Grunde ein Hauptbedürfnis
der Zeit, und eine immer allgemeinere Verbreitung des politischen
Rechtsgefühls das einzige Mittel zum innern und äußern Frieden
in unsern revolutionären Tagen sei10.»

Als der Interpret und ebenbürtige Fortsetzer Kants erschien
der junge Fichte, welcher sich mehrere Jahre in der Schweiz
aufhielt. Escher ging so sehr auf seine politischen Ideen ein, daß er
sagte, er möchte diese seinen Schweizer Freunden «eingießen»11.
Hier sei auch an die enge Freundschaft erinnert, welche Fichte und
Johannes von Müller verband, kurz bevor letzterer Berlin verließ.

Es leuchtet ein, daß der Mensch mit solchen idealistischen
Anschauungen anders in der Welt steht als mit einer Anschauung,
welche ganz auf die Naturgesetzlichkeit abstellt. Der Mensch wird
als ein ewiges, unzerstörbares Wesen empfunden, das nicht als
Zufallsprodukt der Naturentwicklung auftaucht, um wieder ins
Wesenlose zu verschwinden. Fichte hat in wuchtigen Sätzen diese
Überzeugung zum Ausdruck gebracht: «Der Mensch ist nicht
Erzeugnis der Sinnenwelt, und der Endzweck seines Daseins kann
in derselben nicht erreicht werden. Seine Bestimmung geht über
Zeit, Und Raum und alles Sinnliche hinaus... Es ist gar kein
möglicher Gedanke, daß die Natur ein Leben vernichten solle,

9 Ebd. S. 11, 13.
10 Ferd. Wydler, Leben und Briefwechsel Albert Renggers, 1. Band,

S. 273f.
11 Wydler, S. 273. Über Fichte in der Schweiz s. I. H. Fichte, Joh.

Gottl. Fichtes Leben und litterarischer Briefwechsel, 2 Bände, 1830/31, 1. Bd.,
S. 210 bis 216.

14



das aus ihr nicht stammt; die Natur, um deren willen nicht ich,
sondern die selbst um meinetwillen lebt12.»

Daß solche Gedanken der ganzen Generation angehörten, haben
bereits die Äußerungen Eschers gezeigt, zeigt auch etwa die

folgende Stelle aus einem Brief Renggers an seinen Vater, die wie eine

Paraphrase zu den viel später geschriebenen Sätzen Fichtes khngt:
«Ich bin gewiß, daß kein Tropfen Kenntnis oder Weisheit, den ich
aus dem großen Weltmeere der Natur geschöpft habe — auch durch

Ewigkeiten nicht — verrinnen wird in meiner Seele; wenn auch
Form und Gestalt dessen, was ich hier lernte und mir auszubilden

suchte, als unbrauchbar zerschlagen werden, wird doch das Wesen
derselben wieder aufblühen in einer verklärten Form. Nichts was
wahr, gut und groß für hienieden getan wird, ist verlorne Arbeit
für droben; dessen tröste sich, wer zu früh aufstehen muß vom
Gastmahle des Lebens13.»

Diese Generation ist von dem Vertrauen durchdrungen, daß die

Harmonie, die Vollkommenheit, deren Bild sich im Innern ankündet,

nicht ein leeres Truggebilde, daß sie vielmehr eine Wirklichkeit
ist. Diese Grundstimmung wirkt sich auf die ganze Lebenshaltung
aus. Sie stellt dem Menschen seine Pflichten vor Augen, die Pflicht
vor allem, die Harmonie, soviel an ihm liegt, schon in der irdischen
Welt zu verwirklichen. Hier wurzelt auch der Fortschrittsglaube
der Zeit: er bezieht sich auf die Vervollkommnungsfähigkeit des

Menschen.
Anderseits ist diese innere Harmonie im Gefühl schon

vorweggenommen, wie wenn die Welt des Idealen einen Strahl ihres Lichts
bis in die sichtbare Welt dringen ließe. Hierauf gründet sich das

Glücksgefühl, die «Glückseligkeit», von welcher die ganze Zeit
erfüllt ist. Rengger bringt es ausdrückhch in Beziehung mit der
inneren Klarheit des Geistes: «Das über alles selige Gefühl der

Ordnung, Licht und Ruhe in Kopf und Herz ist und bleibt doch
immer der einzige Maßstab alles menschhchen Wohlseins, so daß

ich gar keinen Sinn dafür habe, wie man noch einen andern schätzen
kann14.»

12 Die Bestimmung des Menschen, 1800, S. 313, 335.
is Wydler a. a. O. S. 10, Brief vom März 1786.
14 Wydler a. a. O. S. 10.

15



Auch nach der Seite der Natur überschritt das Bewußtsein der
Zeit leicht und gern die Grenze des bloß wissenschaftlich Feststellbaren,

indem es sich aus der Betrachtung der Natur zur Ahnung
des Schöpfers erhob und damit die zwei getrennten Aspekte der
Welt, wenigstens auf der Ebene des Gefühls, wieder zur Einheit
zusammenschloß. «Ob der Mensch nun diese zahllosen Welten (die
Sterne) zum Vorwurf seiner Betrachtungen wähle», schreibt Hans
Konrad Escher, «oder ob er die zweckmäßige Bildung unserer
Erdoberfläche untersuche, oder dem bewundernswerthen Organismus
der Geschöpfe nachspüre, so wird er immer auf die gleiche Urquelle
alles Daseins hingeleitet», um dann aber als philosophisch gebildeter
Zeitgenosse Kants mit den Worten zu schließen: «die dem
Menschen zwar zu fühlen, nicht aber mittels seiner Vernunft zu begreifen
vergönnt ist, so lange diese an die Bedingungen von Zeit und Raum
für ihre Begriffe gebunden ist15.»

So sehr nun diese Grundstimmung religiöser Natur zu sein
scheint, so sehr hebt sie sich anderseits ab von dem traditionellen
Glauben. Nicht mehr die Offenbarung, sondern die Vernunftfähigkeit

des Menschen — im oben erläuterten Sinn — ist die
Bürgschaft für die Wirklichkeit einer höheren Weltordnung. Der einzige
Punkt, an welchem diese in der irdischen Welt in Erscheinung tritt,
ist das sittliche Bewußtsein des Menschen. Religiöser Glaube und
philosophisches Zeitbewußtsein standen sich wohl noch so nahe,
es waren so viele Übergangsformen zwischen ihnen möglich, daß
sie nicht oder nur in den extremsten Formen als Gegensatz
empfunden wurden. Lessing konnte zwischen ihnen eine so nahe
Verwandtschaft sehen, daß er Vernunft und Offenbarung einander
gleichsetzte. «Also gibt auch die Offenbarung dem Menschengeschlecht

nichts, worauf die menschliche Vernunft, sich selbst
überlassen, nicht auch kommen würde16.» Fichte fand im
Johannesevangelium das Bild des Menschen wieder, das ihm selbst
vorschwebte17. Escher nahm einen innigen Anteil an dem kirchlichen
Leben seiner Heimatstadt; Rengger hatte selbst Theologie studiert.
Aber der Mittelpunkt des Weltgefühls hatte sich doch so sehr ver-

15 Hottinger a. a. O. S. 325.
16 Lessing, Die Erziehung des Menschengeschlechts § 4.
17 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, 7. Vorlesung.

16



schoben, daß der Gegensatz zwischen dem alten religiösen und dem

neuen idealistischen Weltbild nicht zu übersehen ist.
Das neue Weltgefühl beruhte ganz auf dem Bewußtsein der

Würde des Menschen. Dies wird nirgends deutlicher als in der Lehre

vom Sündenfall. Rengger erklärt sie als «philosophischen Mythos,
durch den die Unschuld der Kindheit, die weder Gutes noch Böses

kennt und dann das Erwachen zum moralischen Bewußtseyn,
ohne welches keine Sünde, aber auch keine Tugend möglich ist»,
angedeutet wurde18. Rengger nimmt hier einen Gedanken von Kant
auf, welchen Fichte in seinen Vorlesungen über die Grundzüge
des gegenwärtigen Zeitalters zum Ausgangspunkt seiner
Geschichtsphilosophie gemacht hat19. Die Auffassung vom Sündenfall findet
ihre Entsprechung in dem Glauben an einen Zustand der
Vollkommenheit als Ziel der Geschichte, an die «Wiederaufrichtung
des verfallenen Menschen; Wiedereinsetzung in Edens immergrüne
Gefilde20»! «Dies ist das Reich Gottes auf Erden», sagt Stapfer,
in welchem bei voller sittlicher Durchbildung des Menschen Staat
und Kirche überflüssig sein werden21.

So wurden Sündenfall und letzte Erlösung des Menschen in die
Lehre vom sittlichen Fortschritt aufgenommen, damit aber
zugleich aus dem Überzeitlichen in die historische Zeit verlegt. Daß
die Geschichte einen wenn auch nicht unmittelbar zutage tretenden
Sinn haben müsse, das war eine mit beinahe apriorischer Gewißheit

geltende Überzeugung. Ihr Sinn konnte kein anderer sein als die

Selbstvollendung des Menschen. Daher die Abneigung Lavaters

gegen die kantische Philosophie, welche keines Erlösers bedürfe22.
Das Gesetz aufzusuchen, nach welchem die geistige Natur des

Menschen durch die Jahrhunderte fortschreitet, erklärte Rengger
als die höchste Aufgabe der Geschichte23. Und Escher fühlte sich
beim Anblick der Harmonie und Zweckmäßigkeit der Natur mit
dem Gedanken getröstet, «daß selbst dem ewigen Kriege der

18 Rengger, Kleine Schriften, S. 132.
19 Kant, Mutmaßlicher Anfang der Menschheitsgeschichte.
20 P. Ochs, Geschichte der Stadt und Landschaft Basel I, S. LXXXVIII.
21 Stapfer, An die Religionslehrer Helvetiens über ihre Pflicht und

Bestimmung.
22 Wernle, Gesch. des Schweiz. Protestantismus im 18. Jahrh. III. S. 277.

17



Menschen untereinander höhere Zwecke und Planmäßigkeit zum
Grunde liegen. Nur in diesem Kampf und Sturm entwickeln sich
unsre moralischen Kräfte, die im goldenen Zeitalter Arkadiens
schlummern würden24».

Wesenthch für unseren Zusammenhang ist, daß der Idealismus
eine echte Idee der Freiheit zu begründen vermochte; besteht doch
gerade eine Hauptschwierigkeit der gegenwärtigen Menschheit darin,

die Tatsache der Freiheit gedanklich so zu fassen, daß sie innerhalb

der naturwissenschaftlich verstandenen Welt sich behaupten
kann. Der landläufige Begriff der Freiheit — nach Beheben tun
und denken zu können, was man will — verweist ledighch auf die
persönhche Willkür und sagt gar nichts darüber aus, auf welche
Weise die Entschlüsse des Menschen zustande kommen. Hier aber
beginnt erst das eigentliche Problem. Nicht besser steht es jedoch,
wenn wir die Bemühungen von naturwissenschaftlicher Seite
verfolgen, die Freiheit zu verstehen. Daß sie innerhalb des Marxismus
keinen Platz findet, versteht sich von selbst. Aber auch ein Wilson,
der die menschliche Gemeinschaft darwinistisch verstehen will25,
hebt sie in dem Augenblick gedanklich auf, wo er sie zu fassen sucht.
Er erklärt Freiheit als Angepaßtheit an die Umwelt. Ein Schiff ist
frei, wenn es ohne Behinderung unter dem Wind segelt, unfrei,
wenn es sein Ziel wegen der Windverhältnisse nicht erreichen kann.
So besteht die Freiheit des Menschen «in dem richtigen Ineinandergreifen

der menschlichen Interessen, des Handels und der Kräfte26».
Wie völlig ausgeschlossen es ist, mit naturwissenschaftlichen

Begriffen das Problem der Freiheit auch nur zu sehen, zeigt die
geradezu tragische Vergeblichkeit der Bemühungen Max Plancks
in seinem Leipziger Vortrag vom 27. November 1936 «Vom Wesen
der Willensfreiheit27», wo trotz aher gegenteiligen Absichten die
Freiheit zu einer hoffnungslosen Illusion verblaßt. Es ist eben a

23 Rengger, Über die fortschreitende Vervollkommnung des
Menschengeschlechts, in Kleine Schriften S. 150ff.

24 Hottinger S. 307.
28 Wilson, Die neue Freiheit, deutsch 1914, S. 67.
2« Wilson, a. a. 0. S. 218.
27 Max Planck, Vom Wesen der Willensfreiheit, Vortrag in der deutschen

Philos. Gesellsch. 27. Nov. 1936.

18



priori unmöglich, die Freiheit als etwas zweites aus einem ihr
Vorangehenden abzuleiten. Sie ist nur dann wirkhch, wenn sie ein
absolut erstes ist, so wie es Fichte formuliert hat. Deshalb ist bei
allen Vertretern des Idealismus die Idee der Freiheit die Zentralidee,

von welcher aus erst alle andern Elemente der Welt ihre
Bedeutung erhalten. Die Idee der Freiheit ist der ideelle Ausdruck
für die allerursprünglichste Tatsache, die Tatsache meines sitthchen
Bewußtseins, welche ich nur «in meinem Innern finden, und welche
auf keinem andern Wege an mich gelangen kann28».

Schiller hat dieselbe Idee von einer anderen Seite her
ausgesprochen. In dem Aufsatz über das Pathetische sagt er: «Der letzte
Zweck der Kunst ist die Darstellung des Übersinnlichen, und die
tragische Kunst insbesondere bewerkstelligt dieses dadurch, daß
sie uns die moralische Independenz von Naturgesetzen im
Zustand des Affekts versinnhcht. Nur der Widerstand, den es gegen
die Gewalt der Gefühle äußert, macht das freie Prinzip in uns kenntlich.»

Freiheit ist Unabhängigkeit des vernünftigen Wesens vom
Naturgesetz. Auf die Seite der Natur ist auch alles zu zählen, was
unwillkürliche Gefühle, Affekte, auch was Konventionen der
Gesellschaft sind. Der Sinn der tragischen Kunst ist für Schiller also,
die Wirklichkeit der Freiheit dadurch zu «versinnlichen», daß sie die
Kraft sichtbar macht, welche von allen Ansprüchen des
«Naturgesetzes» unabhängig ist.

Positiv ausgedrückt ist die Freiheit das Leben in und nach der
Vernunft, das Bewußtsein der Wirklichkeit jener übersinnlichen
Welt, der der Mensch kraft seiner Vernunft angehört. Der Freie
lebt, wie Fichte es in großartiger Eindrückhchkeit darstellt, in einer
Welt, die dem Naturgesetz nicht unterworfen ist, er lebt in der
sittlichen, nicht in der irdischen Gesetzmäßigkeit. Freiheit ist also

gerade nicht das Leben nach Willkür und Belieben, sondern das
Leben nach dem sitthchen Gesetz. Dieses ist nicht eine Schranke
der Freiheit, sondern es ist ihr Inhalt. Die Wahrheit, welche durch
die Vernunft erkannt wird, die Tugend, d. h. das Leben nach der
Wahrheit, bilden zusammen mit der Freiheit eine untrennbare
Einheit. Der «Liberale» dieser Zeit wäre also der Mensch, welcher

28 Fichte, Die Bestimmung des Menschen, S. 275.

19



in diesem Sinn ein Leben nach der Vernunft führt und bestrebt
ist, auch das öffentliche Leben im selben Sinne zu ordnen. Sein
Grundsatz wäre: nichts anzuerkennen, was nicht die eigene
Vernunft einzusehen vermag — zugleich alles als verpflichtend
anzuerkennen, was die Vernunft vom Menschen fordert. Dies bedeutet
ihm ein menschliches Leben führen, welches unabhängig ist vom
Naturgesetz.

Diese Ideen waren nicht bloß philosophische Theorien oder
poetische Phantasien, sondern tief ins Leben eingreifende
Überzeugungen. Sie wirkten so intensiv, daß Wege gesucht wurden,
das Bild des Menschen als eines freien Wesens auch in das Bild
der Natur einzubauen. Herder weist nach, wie die physische
menschliche Gestalt dazu vorgebildet ist, ein unsterbliches, freies
Wesen aufzunehmen. Schiller hat in seiner wohl zu wenig beachteten
Dissertation zu zeigen versucht, wie der menschliche Geist den
Leib («den Mechanismus») als Instrument gebraucht und ihn
dadurch allmählich abnutzt, wie der Tod gewissermaßen die Bedingung

eines geistigen Lebens ist. Die Freiheit erscheint nicht nur
als rein geistige Eigenschaft, sondern als eine bis in die physische
Natur hineinwirkende reelle Kraft. «Die Weisheit» hat die menschliche

Organisation so eingerichtet, «daß die Freiheit den Mechanismus

mißbrauche, und der Tod aus dem Leben wie aus seinem
Keime sich entwickle... Die Seele fähret fort, in andern Kreisen
ihre Denkkraft zu üben und das Universum von andern Seiten zu
beschauen. Man kann freilich sagen, daß sie diese Sphäre im
geringsten noch nicht erschöpft hat, daß sie solche vollkommener
hätte verlassen können; aber weiß man dann, daß diese Sphäre
für sie verloren ist Wir legen itzo manches Buch weg, das wir nicht
verstehen; aber vielleicht verstehen wir es in einigen Jahren
besser29.»

Man sieht also, wie die Vorstellung der Seele als eines von allem
Natürlichen unabhängigen Wesens bis in die Naturwissenschaft
hinein realisiert wird. Sie wird aber auch im praktischen Leben
realisiert. So weist der Lebenslauf der hier in Frage stehenden
Persönlichkeiten gewisse gemeinsame Züge auf. Fast bei allen kann

29 Schiller, Über den Zusammenhang der tierischen Natur des Menschen
mit seiner geistigen, § 27.

20



man in der Jugend eine Periode der freiwilligen Askese erkennen,
einer Askese, welche die volle Freiheit des menschhchen Geistes

von allem Natürlichen erweisen soll. Pestalozzi geißelte sich als

Knabe eine Zeitlang mit seinen Kameraden, um nach einem etwa
gescheiterten politischen Aufstand die Folter ertragen zu lernen.
Fellenberg hat durch fanatisches Studium bei Wasser und dürren
Pflaumen beinahe seine Gesundheit ruiniert. Bei Ludwig Meyer
von Knonau finden sich ähnliche Anwandlungen. Der junge Johann
Heinrich Füßh spielte sich in Zürich als Sittenrichter, als eine Art
kleiner Cato auf. Allen diesen Persönlichkeiten war es ein ursprüngliches

Bedürfnis, nach Grundsätzen zu leben und diese selbständig
aus den allerersten Prinzipien zu erarbeiten. So war auch etwa die
Frage der Berufswahl eine Frage, die aus strenger Selbstprüfung
und nach allgemein gültigen Prinzipien gelöst wurde. Rengger
erklärte als das Prinzip, nach welchem die Berufswahl getroffen werden

solle: «Daß das Maß von Wirkung und Einfluß auf das Wohl
der Menschen, das man in einem Beruf zu erlangen hoffen kann,
die Wahl des letzteren bestimmen sollte30.» Rengger selbst wechselte
nach diesem Grundsatz von der Theologie zur Medizin.

IV

Es ist das besondere Kennzeichen der helvetischen Revolution,
daß in ihr die Lebenshaltung, welche dem deutschen Idealismus
entspringt, bis in das politische Leben hinein wirksam wurde.
Während in Frankreich die rein politischen organisatorischen Fragen
im Vordergrund standen, während in Deutschland die Vertreter
der idealistischen Philosophie in der Hauptsache auf die
akademische Wirkung beschränkt blieben oder höchstens im Dienste
eines ihnen wesensfremden Staates eine gewisse Möglichkeit öffentlicher

Tätigkeit erlangen konnten, war ihren Gesinnungsfreunden
in der Schweiz die Gelegenheit geboten, als selbstverantwortliche
Staatsmänner an der Gestaltung der neuen Gemeinschaft an
verantwortlicher Stelle mitzuwirken. Hier wurde also diese Philosophie
gewissermaßen der Prüfung unterstellt, wie sie sich in der politi-

30 Wydler a. a. O. S. 8f.

21



sehen Wirklichkeit bewähren würde. Es ist verständlich, daß sie
im Ratssaal und in der öffentlichen Polemik nicht mehr in ihrer
theoretischen Reinheit, sondern in vereinfachter Form auftritt,
daß sie vielfach sich der gerade üblichen und daher mißverständlichen

Begriffe bedienen muß, um überhaupt gehört zu werden.
Das Problem der Freiheit z. B. wird natürlich nicht von seiner
philosophischen Seite her beleuchtet, sondern in seinen juristischen
Konsequenzen. Auffallen muß weniger eine gewisse Reduktion des
Ideellen auf die Erfordernisse des Tages, als im Gegenteil das
erstaunlich hohe Ausmaß, in welchem der Idealismus auch im
politischen Tageskampf seine Unbedingtheit, seine innere Reinheit
bewahrt hat.

Schon darin zeigt sich die Echtheit der Überzeugungen, daß
für alle führenden Persönlichkeiten der Helvetik das Pohtische
niemals das einzige Betätigungsfeld war. Sie suchten ihre Aufgaben
da, wo sie am meisten für den Menschheitsfortschritt wirken konnten.

Als Feld der Betätigung für das Wohl der Menschheit nahm
allerdings der Staat einen besonders hohen Rang ein. Besonders
in Zeiten der Not und Revolution erschien es vielen geradezu als
moralische Pflicht, ihre Kräfte dem Staatsleben zu widmen. Aber
niemals wurde ihnen das Politische zum Selbstzweck. Gerade
deshalb vermochten sie hier Größeres zu leisten als die Männer der
bloßen Routine. Es leuchtet nach allem auch ein, daß im Mittelpunkt

der liberalen Staatsidee nicht das Problem der Staatsform
stand, sondern der sittliche Gehalt des staathchen Lebens. Der
ideale Staat ist derjenige, welcher die Herrschaft der Vernunft,
des kategorischen Imperativs zu verwirklichen erlaubt.

Gemeinsam ist den Helvetikern, daß sie ihre Staatsideen aus
Prinzipien herzuleiten suchten. Bei Escher kann man an seiner
Korrespondenz mit Rengger verfolgen, wie er an der Ausbildung
seiner politischen Begriffe arbeitet: «Meine Gefühle für Menschenrechte

und die Gleichheit derselben trug ich schon seit meiner ersten
Jugend im Herzen, ohne sie je ganz und systematisch mitteilen
zu können, indem ich entweder so jämmerlich übermault ward,
wie es hier in Zürich der Fall ist, oder damit in das Gebiet frommer
Wünsche und Phantasien überwiesen wurde31.» Da er den Satz

31 Wydler S. 222.

22



von der Gleichheit der Menschen und von der Unveräußerlichkeit
der Menschenrechte nicht ableiten kann, erhebt er ihn zum Axiom.
«Es war ein langes Geschäft für mich», gesteht er, «den festen

Grund zu erreichen, um darauf meine noch hin und her schwankenden

Begriffe zu befestigen — jetzt sind sie fest, seitdem ich mir
die obigen zwei Prinzipien herausgeklaubt habe32.»

Daß das letzte Ziel des Staates die Förderung des Menschheitsfortschrittes

sein müsse, darin waren sich alle einig. Eine gewisse

Schwierigkeit, die auch für die konkrete Politik nicht ohne

Bedeutung bleiben konnte, bot die Frage, worin dieser Fortschritt in
erster Linie zu suchen sei. Die enghsch-französische Aufklärung
hat als höchsten Maßstab die menschliche Glücksehgkeit gesetzt.
Dieser Gesichtspunkt wird auch vielfach in der Schweiz von den

Aufklärern übernommen. Kuhn erklärt in seinen Vorlesungen
über bernisches Privatrecht, der gesellschaftliche Vertrag bezwecke

die Glückseligkeit, indem er die Hindernisse, die dieser im
Naturzustande im Wege liegen, aufhebt. Die kantisch-fichtesche
Philosophie dagegen stellte den Gedanken der Vervollkommnung in den

Vordergrund. Prof. Ith z. B. vertrat diesen Standpunkt, indem er
als Zweck des Staates nicht Volksbeglückung, auch nicht Volks-

aufklärung, sondern die sittliche Veredelung des Volkes erklärte33.

Dieser Grundsatz wurde schon vor der Umwälzung, in der von
Rengger verfaßten Proklamation der bernischen Landeskommission

vom 5. Februar 1798 gewissermaßen offiziell: «Der Mensch ist zum
Besserwerden, zur Veredlung bestimmt. Dies ist seine hohe Natur.
AUe menschlichen Anstalten sollen sich vervollkommnen mit dem

Gange der Zeit, auch die wichtigste von allen, die Vereinigung
von Menschen unter Gesetz und Obrigkeit34.» Bei Escher läßt
sich die Entwicklung von der Glückseligkeitslehre zur kantischen
Pflichtlehre verfolgen35.

Am deutlichsten spricht sich über diese Frage des Staatszweckes

32 Wydler S. 226.
33 Über Kuhn und Ith s. Wernle, Der Schweizerische Protestantismus in

der Zeit der Helvetik, Bd. I S. 95.
34 Zit. bei Wernle S. 92.
35 Über Escher s. W. v. Wartburg, Zürich und die französische Revolution,

1956, S. 180—183.

23



Rengger aus. Eindeutig trennt er den Bürger vom Menschen und
stellt den letzteren über den ersteren: «Quod tibi fieri non vis,
alteri ne feceris, ist der Inbegriff der rechtlichen Verhältnisse des
in Gesellschaft lebenden Menschen und die Gewährleistung dieser
Verhältnisse der Zweck alles Regierens. Wir sind Menschen, ehe
wir Bürger sind, und werden nur Bürger, um unsere Bestimmung
als Menschen erfüllen zu können. Die politische Freiheit, die
finden Griechen und Römer der Zweck des Daseins war, kann nach
richtigem Begriffen von den gesellschaftlichen Einrichtungen für uns
nur ein Mittel zum Zwecke sein, indem sie einzig zur Absicht hat,
unsere bürgerlichen Rechte zu gewährleisten36.» Die «bürgerliche
Freiheit», d. h. die individuelle Freiheit des autonomen,
selbstverantwortlichen Menschen zu sichern ist also die Aufgabe des
Staates; die «politische Freiheit» ist dazu nur ein Mittel. Daraus
leitet sich auch mit geradliniger Sicherheit die konkrete Gestaltung
der staatlichen Verhältnisse ab. «Vorzüglich halte ich es für wichtig,
den Zweck des Staates in sein reines Licht zu setzen; solange bloß
der Grundsatz gilt, daß die Menschen ihrer Glückseligkeit wegen in
dergleichen Verbindungen zusammengetreten sind, daß also der
höchste Zweck einer jeden Regierung die Beglückung ihres Volkes
sei, so kann sich der abscheulichste und eigennützigste Despotismus
sowie jede Art von Privatanmaßung über den Verstand, den Glauben

oder das Eigentum anderer immer dahinter verschanzen.
Wenn man hingegen davon ausgeht, daß die Entwicklung der
moralischen Kräfte des Menschen, vorzüglich die Entfernung ihrer
Hindernisse, der einzige anerkennbare Zweck aller Staatsverbindungen

sei — wenn man die ursprüngliche Gleichheit dahin erklärt,
daß alle Menschen gleiche Ansprüche auf die Ausbildung ihrer
Vernunft und Sittlichkeit haben. so wird man notwendig zu
einer ausführbaren demokratischen Form geführt37.»

Die erste und wichtigste Voraussetzung aber zu einer wirklichen
«bürgerlichen Freiheit», in welcher sich der Mensch seinen Anlagen
gemäß entwickeln kann, ist ein fester und zuverlässiger
Rechtszustand. Daher ist die Zentralidee des liberalen Staatsgedankens

36 Rengger, Kleine Schriften, S. 239.
37 Wydler S. 269. Rengger an Escher, 16. Sept. 1795.

24



die Rechtsidee. Im «Schweizerischen Republikaner» wurde schon
1798 proklamiert: «Ewig und unter keinen Umständen kann eine

gute Absicht ungerechte Mittel rechtfertigen! Das Recht soll
ausschließend heilig sein38.» Ja, die Liberalen bringen dem Gesetz

geradezu Verehrung entgegen. Denn das Gesetz ist auf dem
politischen Feld gewissermaßen der Repräsentant der Vernunft. Hier
hegt eine starke Verwandtschaft mit der Antike. Gerade die
uneigennützige Gesetzestreue antiker Persönlichkeiten wird immer
wieder als vorbildlich hingestellt. Daher auch die Begeisterung für
den heroischen Kampf der Girondisten gegen die sittliche Anarchie
des Jakobinertums. Usteri feierte bekanntlich den Sturz Robes-

pierres, des großen Verächters der Menschenrechte, als eines der
großen Ereignisse der Weltgeschichte. Als oberste Tugend des

politischen Menschen galt die Gesetzestreue, das unwandelbare
Rechtsgefühl.

Ebenso groß wie die Achtung vor dem Gesetz war das Vertrauen
auf die Wirksamkeit der Wahrheit, auf die Macht der Vernunft.
Da der Mensch ja seinem innersten Wesen und seiner Anlage nach
ein vernünftiges Wesen ist, muß schließlich die Vernunft in ihm
zum Durchbruch kommen, wenn sie auch noch so sehr verschüttet
scheint durch andere Mächte. Am prägnantesten formuliert diese

Haltung wiederum Rengger in einem schon 1796 publizierten Aufsatz

über die Ursachen und Wirkungen der französischen Revolution:

«Nur zwei Bedinge, und der Frieden ist (zwischen den
kämpfenden Parteien) so gut wie geschlossen; strenger Gehorsam gegen
das bestehende Gesetz, und unbeschränkte Freyheit, das Gesetz

öffentlich zu prüfen, zu tadeln und ein besseres vorzuschlagen39.»
Hier verbindet sich, charakteristisch für die ganze Generation der
Liberalen, die antike Gesetzestreue mit der aufklärerischen
Forderung nach Freiheit, die aber bezeichnenderweise nicht als Willkür
verstanden wird, sondern als das Recht und die Aufgabe des
denkenden Menschen, das beste Gesetz selbständig, aus eigener Kraft
zu finden. Dieser Haltung blieben die Liberalen ihr ganzes Leben
lang treu, so daß ein Rengger noch 1832 im selben Sinne schreiben
konnte: es müsse schheßlich die «Stimme der Vernunft und der

38 Schweizerischer Republikaner S. 38, Artikel Esohers vom 16. März 1798.
39 Rengger, Kleine Schriften, S. 12.

25



Vaterlandshebe über die Eingebungen des Parteigeistes und der
Selbstsucht den Sieg davontragen40».

Die Achtung vor dem Gesetz wird auch deshalb so hoch
gesteht, weil sie gleichbedeutend ist mit der Achtung vor der
Menschenwürde. Die Würde des Menschen aber beruht im öffentlichen
Leben darauf, daß er nur dem Gesetz und nicht der Willkür oder
Übermacht eines Menschen Untertan sei. «Die Geburtsvorrechte,
ebenso nachteilig für die Berechtigten als herabwürdigend für die
Ausgeschlossenen, sind nicht mehr von unserer Zeit, wo jeder sein

eigenes Werk sein und nur so viel gelten soll, als er wert ist41.»
Dies war ja die Hoffnung des Liberahsmus, daß unter der ausschließlichen

Herrschaft eines allgemeingültigen Gesetzes jeder Mensch
sich frei entfalten und nur noch «sein eigenes Werk» sein werde.
Darauf begründete sich auch das Pathos dieser Generation. In
seiner Zunftrede «Die Pflichten eines Bürgers» hat der junge
J. H. Füßli dieser Stimmung mit jugendlichem Enthusiasmus
Ausdruck gegeben: «Da er (der Bürger) auf Erden keinen andern
Richter als die Gesetze und sein Gewissen über sich erkennt, so

fragt er niemand um Rat, weder seine Freunde noch seine Gönner...
Er bückt sich vor keinem Rock, er bückt sich nur vorVerdiensten42.»
«Männerstolz vor Königsthronen» ist ein Grundsatz des Liberalismus,

wobei unter den «Königsthronen» auch jede bürgerliche
Konvention zu verstehen ist, die sich mit den liberalen Grundsätzen
etwa nicht vertragen würde.

Auf diese Achtung vor der Menschenwürde hat nicht nur der
Gebildete Anspruch, sondern jeder, auch der geringste Mensch als
solcher, aUes was Menschenantlitz trägt, nach der Formuherung
Fichtes. In seiner Präsidialrede vor der Helvetischen Gesellschaft
1782 verlangte Füßli, daß das Ehrgefühl auch beim Landmann
gepflegt und geachtet werde, indem man z. B. Bräuche und
Herkommen, Sitten, an denen er hänge, nicht einfach aus praktisch
verwaltungstechnischen Gründen zum alten Eisen werfe43. Man

40 Rengger, Über die politische Lage der Schweiz. Geschrieben im Brachmonat

1832. SA. aus der Neuen Aarg. Zeitung Nr. 62—65, S. 16.
41 Rengger, Kleine Schriften, S. 10.
42 Füssli, Über die moralischen Pflichten eines Bürgers, 1765, S. 12.
43 Füssli, Präsidialrede in der Helvetischen Gesellschaft, 1782, S. 19f.

26



sieht hieraus, daß der frühe Liberahsmus nicht von vornherein
identisch ist mit der Tendenz zur Zentrahsation, daß er sich auch
mit der alten, korporativ-patriarchalischen Ordnung vereinigen
kann. Sein Gehalt bezieht sich nicht in erster Linie auf die Staatsform,

sondern auf die Staatsgesinnung.
Zu den zwei ersten Hauptgrundsätzen des Liberalismus, Freiheit

und Gerechtigkeit, tritt als dritter wesentlicher Grundsatz derjenige
einer festen Staatsautorität. Die Liberalen sind in dieser Zeit nicht
etwa auf der Seite derjenigen zu finden, welche die Staatsautorität
aufweichen wollen, sondern auf der Seite derjenigen, welche sie

zu stärken und in der öffentlichen Meinung zu rechtfertigen suchen.
Wohl berufen auch sie sich auf die Volkssouveränität. Aber diese
Idee hat hier einen anderen Sinn als etwa bei Rousseau. Den
Grundsatz «salus populi suprema lex esto» erklärt Rengger als den
verderblichsten, welcher überhaupt aufgestellt werden könne44.
Volkssouveränität wird nie so verstanden, daß die Summe der
Stimmbürger nach freiem Belieben festlegen dürfe, was als Recht
zu gelten habe. Souverän ist nicht das Volk als Summe der Bürger,
sondern die Vernunft, insofern sie den Weg zum absoluten, idealen
Wesen des Menschen zu führen vermag. Die Regierung ist in diesem
Sinn Vertreterin der Vernunft, nicht der momentanen Interessen
des Volkes.

Es gehört daher durchaus nicht zu den wesentlichen liberalen
Forderungen, daß der Staat demokratische Form, wohl aber, daß
er eine starke und unabhängige Regierung habe. In diesem Sinn
schreibt Escher schon 1791 an Rengger: «Anfänglich dachte ich,
daß das allgemeine Staatsrecht wenig Einfluß auf die eigentliche
Verwaltung eines Landes habe, allein seit ich tiefer darüber
nachgesonnen, bin ich anderer Meinung geworden. Denn es muß ein
himmelweiter Unterschied in Behandlung der Geschäfte entstehen,
wenn ich in der Ratsstube mit dem Gedanken stehe: Ich bin, mit
diesen, Herr des Volkes — es ist unser Erbteil, oder wenn ich
denke, das Volk hat mich hierher gesetzt, um seine öffentlichen
Angelegenheiten zu besorgen 45.» Nicht also darum geht es, die Regierung
demokratisch zu wählen, sondern darum, den Regenten ins Bewußt-

44 Rengger, Kleine Schriften, S. 11.
4* Wydler S. 230.

27

-



sein zu rufen, daß ihr Amt eine Verpflichtung, nicht einen
Rechtsanspruch bedeutet. Regenten bleiben sie. Aber ihre Autorität soll die
der Vernunft und nicht die ererbter Privilegien sein. Die Überzeugung
von der Notwendigkeit einer unbeeinflußbaren Staatsautorität führt
Rengger z. B. dazu, das kollektive Petitionsrecht abzulehnen. Zwar
sei das Petitionsrecht ein Bestandteil des allgemeinen Bürgerrechts.
Sein Sinn aber ist, derVernunft Gehör zu verschaffen. Aber der Gesetzgeber

darf nicht auf die Interessen des Gesuchstellers, nur auf seine
logischen Gründe Rücksicht nehmen. Daher darf nur die individuelle

Petition geduldet werden; denn die Logik gewinnt nichts
durch die Zahl der Unterschriften. Eine kollektive Petition ist
bereits Anmaßung einer Willensäußerung. Zu einer solchen ist aber
einzig die dazu bestellte Regierung berechtigt. Außerdem wäre es

ungerecht gegenüber den ruhigen Bürgern, wenn die Regierung
ihre Haltung durch die bloße Zahl der Gesuchsteller beeinflussen
ließe46.

Die schlimmsten Gegner des liberalen Vernunftstaates sind
Egoismus und Willkür in jeder Form. Als die übelste Staatsform
erscheint den Liberalen die Demokratie eines ungebildeten Volkes.
Die Willkür der Volkssouveränität, sei es die der Innerschweizer
Landsgemeinden oder die der Jakobiner, verachteten sie nicht weniger

als die Willkür der Despotie. Die Demokratie heißt bei Rengger
etwa «Herrschaft der Roheit, der Unwissenheit und des Eigennutzes»,

«Geist der Gesetzlosigkeit und Anarchie47». Auch die moderne
Erscheinungsform des politischen Eigennutzes lehnen die Liberalen

daher mit aller Entschiedenheit ab: die Partei. Da der Gesetzgeber

oder der Regent Sachwalter der Vernunft sind, da sie die
Zukunft der ganzen Nation, niemals nur die Interessen eines Teiles
zu vertreten haben, hat das Parteiwesen kein Daseinsrecht.
Niemals sollen Volksvertreter die Interessen ihrer Wähler vertreten,
sondern sie sollen «aus freiem Willen und nach eigener Ansicht des
Rechten und Guten handeln48». Es ist kein Zufall, daß sich die

46 Wydler S. 246ff.
47 Rengger, Biographische Nachricht über Dr. Samuel Lüthard von Bern

(in Helvetia Band 2 1826), S. 13. Ders. Kleine Schriften,'S. 224.
48 Meinung des Bürgers Rengger, Mitglieds der helvetischen Tagsatzung,

über den durch das Gesetz vom 29. May promulgirten Verfassungsentwurf

28



erste politische Schrift Renggers, «Über die politische Verketze-
rungssucht in unseren Tagen», eben gegen das erste Auftreten des

«Parteigeistes» wendet. Nichts verabscheuten und bekämpften die
Liberalen so wie den Parteigeist. Auf die öffentliche Meinung nahmen

sie keine Rücksicht, sofern sie der unbedingten Gerechtigkeit
nicht entsprach. «Die öffentliche Meinung ist mir nichts, sobald ich
überzeugt bin, recht zu handeln», erklärte Kuhn49.

Einen konzentrierten Ausdruck finden diese Gesinnungen in den
Worten Usteris in seiner Eröffnungsrede des Senates vom 4. Oktober
1798: «Mögen die Gesetzgeber und die Regierung nie vergessen,
daß, wenn auf der einen Seite Schwäche und Wankelmut der
Regenten die Verfassungen untergraben und den Völkern Unheil
bereiten, auf der andern Seite Willkür und gesetzlose Gewalt nicht
geringere Wunden schlagen; mögen sie nie vergessen, daß durch
gute Zwecke tadelhafte Mittel nie gerechtfertigt werden und daß
alle Sünden der weiland Aristokraten und Oligarchen um kein
Gränchen unsündlicher werden, wenn sie im Namen der Freiheit
oder der Souveränität des Volkes begangen werden50.» Das einzige,
was zur Herrschaft qualifiziert, ist Bildung und Selbstlosigkeit
des Charakters, die einzige Herrschaft, welcher innere Berechtigung
zukommt, ist die «Aristokratie der Einsichten und Talente51». Das
Hauptproblem des Staatsaufbaus ist also die Frage, auf welche
Weise die «Talente» ausfindig zu machen und an die Spitze des
Staates zu bringen sind.

Für denjenigen aber, welchem, sei es durch die Wahl oder durch
Erbschaft, die Handhabung der Gesetze übertragen ist, muß die
erste Aufgabe sein, seinen eigenen Charakter so auszubilden, daß

er in jeder Lage als der uneigennützige Vertreter des Gesetzes

erscheint, nicht als Vertreter eines Standes oder privater Interessen.
Eine solche Haltung ist an keine Staatsform gebunden; sie läßt

eröfnet in der Sitzung vom 25. September. Bern und Zürich 1801 (Flugschrift),
S. 13.

49 Zit. bei H. Büchi, Die politischen Parteien im ersten schweizerischen
Parlament, in Polit. Jahrb. der Schweiz. Eidgenossenschaft 1917, S. 189.

50 Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik (1798—1803),
Bd. III, S. 68.

61 Rengger, Kleine Schriften, S. 44.

29



sich in der Monarchie so gut wie in der Republik ausbilden — oder
auch verleugnen. Die Liberalen waren dem alten, patriarchalischen
Staat nicht grundsätzlich feindlich gesinnt. Sie stellten sich dem
neuen Staate zur Verfügung, weil sie einsahen, daß die Grundlage
des alten, die Anhänglichkeit der Untertanen an die bisherige
Obrigkeit, nicht mehr tragfähig war. Viele der alten Landesväter
wurden dagegen von ihnen als Muster der Staatskunst verehrt und
gepriesen. Denn der aufgeklärte Absolutismus hatte, mindestens
was die praktische Regierungstätigkeit betrifft, ähnliche Grundsätze

wie der Liberalismus. Dieser steht jenem näher als Rousseau
oder dem späteren demokratischen Radikalismus. Wenn der
nachmalige Bürgermeister Johann Conrad Heidegger in seiner Schrift
«Väterliche Regierungsform» 1745 schreibt, der Regent sei «persona
publica», er gehöre nicht sich selbst, sondern dem Gemeinwesen,
dann spricht er im Sinn des Liberalismus. Dieselbe Uneigennützig-
keit fordert er vom Regenten von Gottesgnaden, welche der Liberale

von dem gewählten Magistraten fordert. Ein wahrer Vater
des Volkes «wachet, damit sie schlafen, er sorget, damit sie ohne
Sorgen in Frieden leben.. Er herrschet über alle, damit er allen
diene; er gibet Gesetze, damit er denselben zuerst gehorche, und
seine Handlungen sind eine lebendige Erklärung davon52». In den
reizvollen «Briefen des Conte di Sant'Alessandro» stellt Füßli
Heidegger als den wahren Herrscher dar, von dem selbst die Bauern
sagen: «Wenn er den Mund auftut, so redet er uns aus dem Herzen,
und wenn er uns anblickt, so siehet er durch und durch53.» Auch
die Herrscher des aufgeklärten Absolutismus wie Friedrich II. und
Josef II. wurden von den Liberalen als Vorbilder verehrt. Was sie

von den aufklärerisch gesinnten Landesvätern der alten Zeit
unterscheidet, ist hauptsächlich die Lösung von dem alten Staat als
der einzig maßgebenden Staatsform, damit auch die Lösung vom
kirchlichen Glauben, vor allem vom Gottesgnadentum als Grundlage

der Staatsordnung, eine stärkere Betonung des Fortschrittsgedankens

und unbedingte Achtung vor der Menschenwürde auch

62 Annemarie Hesse, Joh. Conr. Heidegger, ein zürcherischer Staatsmann,
1945, S. 104.

83 Zürich im Spätrokoko. Briefe des Conte di Sant-Alessandro, Einleitung
von E. Ermatinger, Frauenf. 1940.

30



des Ungebildeten. Aber in ihrer Auffassung von der Staatsautorität
stehen sie noch auf der Linie des patriarchalischen Staates. Auch
ihnen war das Regieren eine Kunst der Menschenbehandlung und
Mensehenführung, nicht bloße Verwaltung von Sachen54.

Diese Ideen und Gesinnungen treten etwa von den sechziger
Jahren des 18. Jahrhunderts an auf und bleiben bis über die
Helvetik hinaus wirksam. Es ist nicht möglich, ihre ganze Entwicklung

hier zu verfolgen. Es kam in diesen Ausführungen
hauptsächlich darauf an, das Grundsätzhche herauszuarbeiten. An einigen
Beispielen soll noch gezeigt werden, wie sich diese Bewegung in
der pohtischen Wirklichkeit äußert.

Sie begann als eine echte Jugendbewegung mit dem Elan und
der Unbedingtheit, die uns in der oben zitierten Rede Füßlis
entgegentritt, schon um 1760, also lange vor dem Auftreten des Ein-
flußes von Kant und Fichte. Ihren Ursprung hatte sie im Kreise
um den alten Bodmer in Zürich. Ihre geistige Nahrung und ihre
Vorbilder gewannen die enthusiastischen Bodmeranhänger aus der

54 Eine zusammenhängende Darstellung dieser frühliberalen
Staatsgesinnung gibt Ludwig Meyer von Knonau in seinem potitischen Testament,

«Abschiedsworte an meine theuren Cantonsbürger, 1841» (veröffentlicht
m Lebenserinnerungen von L. Meyer v. Knonau, 1883, S. 507—518.) Alle hier
geltend gemachten Motive kehren in dieser Schrift wieder. So heißt es von
der Regierungsgewalt: «Von einer solchen ist nur noch ein schwacher Schatten

vorhanden, seit man das Volk, statt seine Wünsche aus sich selbst
entwickeln zu lassen, von ahen Seiten immer aufregt und weit mehr zur
Kenntnis seiner rohen Kraft, als seiner edlern Bedürfnisse bringt; seit man
es gelehrt hat, seine Regierungen wie ein altes Kleid wegzuwerfen und nach
Beheben sich ein neues zu geben. Diejenigen Männer, die durch eme
freie Wahl des Volkes in die obersten Behörden treten, müssen sich
einverstehen, jenen lockeren Stühlen wieder Festigkeit zu geben und an Stehe
eines Schattens von Regentengewalt wieder ein obrigkeitliches Ansehen
aufleben zu lassen, das der Achtung des Volkes genieße.» Ja er verteidigt sogar
das alte väterliche Regiment. «Wiü man indeß von einem väterlichen System
nichts mehr hören, so walte wenigstens ein brüderliches, und niemals ein
schulmeisterliches, noch dasjenige eines nur nach semer Amtsvorschrift
kurzweg verfahrenden Verwalters.»

31



Lektüre der sozialen Schriften Rousseaus, aus der antiken
Geschichte, vor allem den Heldengestalten Plutarchs und aus der
älteren Geschichte der Eidgenossenschaft. Worauf es ihnen ankam,
war vor allem das Erlebnis der «politischen Tugend» im antiken
Sinn, d. h. der Liebe zum Vaterland, aber nicht in seiner empirischen
Gestalt, sondern als Ideal von Freiheit, Gerechtigkeit, Wahrheit;
es war die heroische Tat, die Aufopferung im Dienst dieses Ideals.

Die Patriotenbewegung trat schon 1762 an die Öffentlichkeit
mit der Anklage Lavaters und Füßlis (des Malers, nicht zu
verwechseln mit seinem eben genannten Namensvetter) gegen den

Landvogt Grebel. Alle Motive des Patriotismus werden in dieser

Schrift sichtbar. Als Motto setzen die jungen Verfasser ihr den
Satz aus Plutarchs Leben des Brutus voran: «Du Brutus! und du
schläfst? ach wann du lebtest.» Betont wird die Pflicht jedes Bürgers,

nicht nur der Behörden, sich ohne Rücksicht auf seine Person,
ohne Furcht vor den Menschen für die Gerechtigkeit einzusetzen.
«So wie das Ganze sich um die Erhaltung eines jeden seiner Teile
bekümmern muß, so ist auch jeder Bürger verpflichtet, auf das

Wohl des Ganzen, davon er ein Teil ist, zu sehen.» Als Vorbild
werden antike Gestalten wie solche aus der Schweizer Vergangenheit

aufgerufen: «Sollten denn keine Junius Brutus unter den
Christen seyn?... Sollte Zürich keine Teilen, keine Baumgarten
mehr haben?» Nicht auf Macht oder Reichtum beruhten Größe
und Ehre eines Staates, sondern auf dem Mut seiner Bürger zur
Wahrheit und Gerechtigkeit. «Schande für unser Zeitalter, wenn
ihre Söhne von ihrem Heldenmut so ausgeartet hätten, daß niemand

wäre, der einen unverschämten Bösewicht anklagen dürfte55.»
Die eigentliche Bewährungsprobe für den Geist des älteren

Liberahsmus war die Zeit der französischen Revolution. Fast alle
diejenigen, welche von den Aufklärungsideen berührt waren, begrüßten
sie als einen Schritt zur Verwirklichung dieser Ideen. Doch bald
kam mit dem Ausbruch der Parteikämpfe, dann mit dem Terror
die Enttäuschung und die Abkehr der Gebildeten von der
Revolution. Diese Entwicklung ist zu bekannt, um hier einer besonderen

Darstellung zu bedürfen. Man kann verfolgen, welche Mühe sie

sich gaben, um inmitten der leidenschaftlichen Parteiungen des
55 Max Wehrli, Das geistige Zürich im 18. Jahrhundert. 1943, S. 254ff.

32



Tages eine unabhängige Meinung, ein objektives Urteil zu bewahren.
Bezeichnend dafür sind die Äußerungen Renggers an Escher vom
Juli 1791 und Oktober 1792. Am 9. Juli 1791 schreibt er: «Ich
glaubte... seit langem, daß... jedes Volk, sobald sich seine Mehrheit

vereinige, sein unveräußerhches Recht in Gründung einer
neuen Konstitution ausüben dürfe. Aber vor der französischen
Revolution sah ich jede gewaltsame Staatsveränderung für so
gefährlich an, daß ich glaubte, man müßte eher das Äußerste
ertragen, als eine solche unternehmen, und den Anfang einer
Revolution machen, sei so viel, als das Schwert in die Hände eines
Rasenden geben. Allein seit zwei Jahren weiß ich, daß eine Nation
leicht eine Stufe von Kultur ersteigen kann, auf der sie eine glückliche

Staatsveränderung mit geringen Aufopferungen erkaufen
kann...» Am 31. Oktober 1792 aber heißt es dann: «Zwei Male
habe ich mich seit vier Jahren in der Hauptsache gar zu arg
betrogen — zuerst, indem ich eine solche Revolution für unausführbar
hielt, nachher, indem ich sie für vollendet und gekrönt ansah —
als daß ich mich zum dritten Male wieder täuschen und der
französischen Nation mehr zutrauen möchte, als dem großen Haufen
vielleicht jemals zugetraut werden darf56.»

Einig waren sich alle diese Persönlichkeiten in zwei Fragen:
daß die Ziele der französischen Revolution diejenigen der besseren
Menschheit überhaupt seien und daß der Fortschritt auf dieses
Ideal hin unaufhaltsam sei wie der Gang der Naturentwicklung.
Differenzen ergaben sich im Urteil über die französische Revolution

als den einleitenden Schritt zu dieser Entwicklung. Während
Usteri an diesem Glauben festhielt, kam Rengger zu dem Schluß:
«Der Geist des Zeitalters, ein edler Vater, hat sie erzeugt, aber die
Unsittlichkeit einer bis ins Mark verdorbenen Nation hat schon
ihre frühe Kindheit zum Ungeheuer erzogen57.»

Einig waren sich außerdem diese Persönlichkeiten in der
Überzeugung, daß die neuen Ideen sich auch in der Schweiz durchsetzen
würden. Ihr ganzes Trachten richtete sich nun darauf, einen Weg
zu finden, wie der Übergang ohne Katastrophe gefunden werden
könne. Schon 1792 faßte Rengger den Plan, mit seinen Freunden

se Wydler S. 224, 238.
57 Rengger, Kleine Schriften, S. 7.

33



Usteri und Escher zusammen eine Gesellschaft von Männern zu
gründen, welche sich dazu vorbereiten sollten, im Falle eines
Umsturzes die Führung zu übernehmen. Über den Zweck dieses
Unternehmens heißt es in einem Brief Eschers: «Weil einem wackern

Bürger weit leichter in den Sinn kommt, er habe gleiche Rechte
mit den Schultheißen als diesem, er habe nicht mehr wie der Bettler,
und weil unsere Obern diese Gleichheit der Menschenrechte nie
werden merken wollen, bis ihnen jene (Untertanen) .mit dem

Kolben darauf deuten, so scheint mir Bedürfnis der Zeit..
den Gebrauch dieses Kolbens zu lehren, damit er nur zum Deuten,
nicht zum Todtschlagen angewendet werde. Sicher ist freilich, daß,

so lange keine Männer da sind, die zur Führung der gemeinen
Angelegenheiten tauglich gemacht werden, nie etwas Gutes (bei
einer Revolution) herauskommen kann. Deswegen finde ich Deinen
Plan so vortrefflich... Laß uns eilen, um durch Verbreitung einiger
Strahlen vielleicht ein Schärfchen zu besserer Ordnung und richtigem

Begriffen von Freiheit und Staat beizutragen58.»
Worauf es ankommt, ist also nicht, die Ansprüche auf Freiheit

und Menschenrechte zu wecken — denn erwacht sind sie schon —,
sondern richtige Begriffe über Freiheit und Staat zu verbreiten
und Männer heranzuziehen, welche fähig sind, den Staat zu führen,
denn an solchen fehlt es vor allem. Der wesentliche Beitrag des

aufgeklärten Liberalen ist nicht das Eingreifen in die Tagespolitik,
sondern das «Verbreiten von Lichtstrahlen». Die geplante Gesellschaft

kam nicht zustande, aber in ihrem Sinn wirkten die drei

Freunde, jeder auf seine Weise. Escher hielt seine Vorlesungen
über Staatsrecht, Usteri entfaltete seine umfangreiche publizistische
Tätigkeit, Rengger unterstützte von Bern aus seine Freunde mit
seinem überlegenen Rat.

Es zeigte sich bei all diesen Versuchen bald, wie hoffnungslos
vereinsamt die Liberalen noch waren. Außer Usteri und dem alten
Füßli fand Escher in Zürich niemand, mit dem er über seine innersten

Gedanken sprechen konnte; jedesmal, wenn er sich über die
Menschenrechte äußerte, wurde er jämmerlich «übermault», wie

er sagt, oder «ausgepfiffen». Ähnlich ging es Fellenberg in Bern
oder Peter Ochs in Basel.

58 Wydler S. 239ff.

34



Versuche, die nötigen Reformen rechtzeitig durchzuführen oder
zu erzwingen, erwiesen sich bald als derart aussichtslos, daß sie

gar nicht unternommen wurden. Und doch war die Einwirkung
der liberalen Persönlichkeiten auch in der praktischen Politik nicht
unbedeutend. Ihre bedeutendste Leistung ist vielleicht die, daß
sie im Stäfner Handel ein Blutvergießen zu verhindern wußten
und damit indirekt auch den blutigen Bürgerkrieg 1798 zu vermeiden

beitrugen. Das Hauptverdienst kommt dabei den älteren
Vertretern der liberalen Richtung, Füßli und Johann Kaspar Lavater,
zu, während die Jüngern, Escher und Usteri, sich zurückhalten
mußten, da sie von den Regenten gar nicht ernst genommen
wurden59.

Auffällig ist nun, daß beim Umsturz von 1798 gerade die Liberalen

sich am energischsten für die alte Schweiz einsetzten, obwohl
sie am deutlichsten deren Mängel erkannt hatten. Pestalozzi und
Lavater taten das Menschenmögliche, um eine Versöhnung zwischen
Stadt und Land im Kanton Zürich herbeizuführen. Fellenberg rief
aus eigenem Antrieb beim Einbruch der Franzosen die Entlebucher
zu Hilfe und mußte dann unter Lebensgefahr aus dem Lande
fliehen60. Rengger begann seine politische Laufbahn gerade in dem
Augenblick, da die Lage gefährlich wurde, indem er sich als

Repräsentant von Brugg nach Bern wählen ließ und an der Gesandtschaft

zu Mengaud nach Basel teilnahm. Er handelte dabei, wie
er sagt, «eingedenk des solonischen Gesetzes, das bei bürgerlichen
Spaltungen die Parteilosigkeit zum Verbrechen machte »60a. Füßli
und Usteri kämpften im Zürcher Rat für rechtzeitige Reformen.

Warum haben sich diese Männer mit dieser Energie für einen
Staat eingesetzt, den sie selbst gar nicht in seiner bestehenden
Form erhalten wollten? Um Patriotismus im gewöhnlichen Sinn
handelt es sich nicht. Denn der Aufgeklärte des 18. Jahrhunderts
war Weltbürger. Es hängt zusammen mit ihrem Pflichtbewußtsein
und zugleich mit dem klaren Blick, welchen ihnen ihre
Weltanschauung gegeben hatte. Sie kannten die Unnahbarkeit der alten

69 S. W. v. Wartburg, Zürich und die französische Revolution. 1956.
60 Kurt Guggisberg, Philipp Emanuel Fellenberg und sein Erziehungsstaat,

S. 357ff.
60a Rengger, Kleine Schriften, S. 15.

35



Zustände. Sie wußten aber ebenso genau, daß das, was die Franzosen

wollten, nicht die sittliche Entwicklung des Volkes war, um
die es ihnen ging. Wenn die Schweiz die Entwicklung durchmachen
sollte, welche nach ihrer Überzeugung notwendig war, dann mußte
sie sie selbst durchführen. Die Selbständigkeit des eigenen Landes
war nicht nur ein Element der persönlichen Menschenwürde,
sondern auch der notwendige Boden für eine selbständige fruchtbare
Tätigkeit im Sinn der damals modernen Ideen. Deshalb lehnte ein
Usteri auch den Vorschlag seines Freundes Ebel ab, den
rechtzeitigen Umsturz durch einen Staatsstreich mit Hilfe des
Landvolkes durchzuführen. Denn ein für die Freiheit reifes Volk war
ja gar nicht vorhanden.

Es war all diesen Männern klar, daß die Rechtsunterschiede
von dem Augenbhck an nicht mehr zu halten waren, da sie vom
Volk als Unrecht empfunden wurden und Ansprüche auf Gleichheit

sich geltend machten. Sie wußten auch, daß die alte Eidgenossenschaft

sich gegenüber Frankreich nicht würde halten können,
wenn diese solche Ansprüche unterstützte. Selbst an die Spitze
einer Revolution des Schweizer Volkes zu treten, daran haben sie
keinen Augenblick gedacht. Dazu war ihr Mißtrauen in die politische

Reife des Volkes viel zu stark. Es blieb bestehen, verstärkt
durch die Erfahrungen der Helvetik, bis zur 30er Revolution. In
seiner Rede zur Amnestie der Stäfner (29. Januar 1798) spricht
Usteri die Meinung über das Volk aus, welche unter den ersten
Liberalen die herrschende blieb: im Volk sei ein Gefühl gekränkter
Rechte erwacht, «wo dann notwendig, je verworrener die Begriffe
sind, desto stärker und lebhafter die Empfindung sein muß. Ein
solches Aufwachen des Volkes ist nun aber immer auch das
Aufwachen aller Leidenschaften und Laster... Das unruhig gewordene
Volk muß sich an Führer anschließen; es kann ohne solche nicht
sein61». Diese Führung hätte bei genügender Einsicht die alte
Obrigkeit selbst übernehmen können.

Interessant ist, daß die gebildeten und besonneneren Anführer
der Opposition auf dem Lande derselben Anschauung waren. Als

61 Gottfried Guggenbühl, Paul Usteri, 1768—1831. Lebensbild eines
schweizerischen Staatsmannes aus der Zeit der französischen Vorherrschaft und
des Frühliberalismus. 1. Band 1924, S. 80.

36



Anfang März 1798 die aufständischen Landleute gegen Zürich
zogen, kämpften die eben erst aus dem Gefängnis entlassenen
Anführer der Stäfner Unruhen von 1795 mit Einsatz aller Energie
gegen jede Art von Ausschreitung. Nicht einen Rachefeldzug wollten
sie, sondern Zusammenarbeit mit der Stadt auf Grund eines
Vertrages. Sie sagten dem Volk einmal geradezu heraus, es hätte sie
nicht als seine Repräsentanten wählen sollen, wenn es ihnen dann
doch nicht gehorchen wollte. Unmittelbare Volksherrschaft nennen
auch sie verächtlich «Jakobinismus62».

Die eigentliche Bewährungsprobe des frühen Liberalismus war
die Zeit der Helvetik. Immer wieder wird den Vertretern der
Helvetik die Absicht zum Vorwurf gemacht, sie hätten der Schweiz
mit dem Einheitsstaat eine ihr unangemessene Staatsform
aufdrängen wollen63. Dazu ist zweierlei zu sagen. Einmal, daß nicht
sie es waren, welche den Einheitsstaat einführten, sondern das
Direktorium in Paris. Sie suchten lediglich aus dem Unabänderlichen

das Beste herauszuholen. Außerdem war ihnen der Einheitsstaat

nicht Selbstzweck, sondern ein Mittel, um für höhere Zwecke
zu arbeiten. Wie hätte die Schweiz vor neuen Anfechtungen von
außen in der alten Zersplitterung bestehen können? Wie hätte die
neue Rechtsordnung auf dem Boden der Kantone durchgeführt
werden sollen, wo doch überall engstirnige Interessengruppen
einander gegenüberstanden? Vor allem aber: diejenigen, welche fähig
waren, das Neue durchzuführen, waren so wenig zahlreich, daß

nur enger Zusammenschluß der Elite und die Autorität eines starken
Staates zum Ziel führen konnte. Der Freundschaftsbund der
Revolutionsjahre wurde nun zur führenden Gruppe im neuen Staat,
die sich als «Republikaner» konstituierte.

Der Sinn des Einheitsstaates aber war für sie die Förderung
des sittlichen Fortschrittes, in welchem die Aufklärung, die
Überwindung der «Finsternis, der Vorurteile und der Unwissenheit»
inbegriffen war64. Der Gesichtskreis der großen Mehrzahl des Volkes

62 W. v. Wartburg, a. a. O. S. 447f.
63 Vgl. z. B. Emanuel Dejung, Rengger als helvetischer Staatsmann,

1925, S. 36.
64 Kuhn, Über das Einheitssystem und den Föderalismus. Ähnlieh äußern

sich über die Notwendigkeit, die Rückständigkeit der Innerschweiz durch



reichte nicht über die engsten Gemeindeinteressen hinaus; die
städtischen Bürgerschaften klammerten sich an ihre verlorenen

Privilegien. Wenn die nun einmal durchgeführte Revolution einen
Sinn haben sollte, dann konnte es nur der sein, die Menschen aus
ihren kleinlichen lokalen Egoismen zu befreien, dem Volk den

weiteren Horizont eines gemeinsamen nationalen Lebens zu
eröffnen und es auf die höhere Stufe der geistig-sittlichen, politischen
und wirtschaftlichen Tätigkeit zu heben, welche auch alle umliegenden

Völker anstrebten. Zu einer solchen Arbeit war aber eine feste,

unabhängige Staatsgewalt, wie sie ohnehin im Sinn des Liberalismus

war, unbedingte Voraussetzung.
Gerade in dieser Hinsicht jedoch erlebten sie die größte

Enttäuschung. Die neue Zentralgewalt war nicht eine unabhängige,
sondern sie war dem Einfluß der Parteien und Interessengruppen
anheimgegeben. Die Republikaner, denen nichts so verhaßt war
wie der Parteigeist, mußten selbst zur Partei werden und sich an
Intrigen und Machtkämpfen beteiligen. Dieses notgedrungene
Eingreifen in die Machtpolitik, das Paktieren der Idealisten mit dem
Geist Macchiavellis — den bezeichnenderweise Rengger als
realistischen Darsteller des Menschen hoch einschätzte — führte auch
innerhalb der Gruppe der Republikaner zu ernsten Spannungen.
Escher, wohl der abgeklärteste Geist unter ihnen, weigerte sich,

an der Redaktion des «Republikaners» mit Usteri zusammen weiter
teilzunehmen, als dieser im Frühjahr 1801 einen konsequenten
Feldzug gegen die Föderalisten eröffnete65. Noch heftiger war der
Zusammenstoß Eschers mit Rengger, als dieser an dem Staatsstreich

vom 17. April 1802 teilnahm66. Die fruchtbarste Zeit der
Helvetik aber war tatsächlich die kurze Periode (August 1800 bis
Juni 1801), da die Republikaner die volle Gewalt in den Händen
hatten und ungehemmt durch unsachliche Parteistandpunkte sich
aufbauender Gesetzesarbeit widmen konnten. Damals versuchte
Rengger der Schweiz die Verfassung zu geben, welche den Ansich-

den Einheitsstaat zu überwinden, Rengger (Kleine Schriften, S. 223ff.) und
Zschokke (Historische Denkwürdigkeiten der helvetischen Staatsumwälzung,
Bd. 2, S. 65ff.).

65 Hottinger S. 161.
66 Hottinger S. 177.

38



ten der Republikaner entsprach. Sie sollte ein Einheitsstaat mit
völhg zentralisierter Verwaltung werden, in dem durch ein kompliziert

ausgedachtes Wahlsystem der Elite der Nation die Macht
in die Hand gegeben würde.

Wie wenig es den Liberalen trotzdem um den Einheitsstaat
als solchen zu tun war, zeigt ihr Verhalten 1814/15. Rengger trat
damals für die Schaffung eines Bundesstaates ein, nicht etwa nur
deshalb, weil der Einheitsstaat ohnehin keine Aussicht gehabt
hätte, sondern weil die neuen Kantone nach seiner Meinung sich

so gut bewährt hatten, daß es unverantwortlich gewesen wäre,
diese neuen Quellen des Fortschrittes und der selbständigen Tätigkeit

einer Zentralregierung, deren Qualität nicht vorauszusehen

war, unterzuordnen und sie damit wieder zu lähmen. Noch 1832

äußerte er sich über seine Idee des Bundesstaates. Wieder war der
wesentliche Gedanke, daß die Bundesgewalt von jeder Beeinflussung
durch die Kantone unabhängig sein müsse. Könne das nicht
erreicht werden, dann sei die bisherige Selbständigkeit der Kantone
vorzuziehen, denn dann könnten sich wenigstens diese frei
entwickeln und würden nicht durch eine Bundesgewalt gehemmt,
welche nichts anderes wäre als die Resultante der auseinandergehenden

Kantons- und Parteiinteressen. Seine Vorschläge zur
Wahlrechtsordnung sind klassisch hberales Gedankengut. Das
aktive Wahlrecht soll auf die besitzenden und gebildeten Kreise
eingeschränkt werden, bezeichnenderweise aber nicht das passive
Wahlrecht: der Begabte jeder Herkunft soll die Möglichkeit haben,

gewählt zu werden. Die Zahl der Abgeordneten der einzelnen Kreise
soll sich nach dem Stand der Bildungsanstalten richten, welche

dort vorhanden sind67.

Ganz ähnhch äußert sich Escher. Noch 1798 hatte er sich dafür
ausgesprochen, die Schweiz ohne jede Rücksicht auf die Kantone
neu einzuteilen, um den Geist des Föderalismus in seiner Wurzel
abzuschneiden68. Doch zeigt seine ganze politische Haltung, daß

er die Bedeutung der historischen Entwicklung zu würdigen weiß.

Er zeigt es z. B. in der Eröffnungsrede des Großen Rates in Luzern

67 Rengger, Über die politische Lage der Schweiz, geschrieben im Brachmonat

1832. SA. aus der Neuen Aarg. Zeitung Nr. 62—65. S. 12.
68 Hottinger S. 135.

39



am 4. Oktober 1798, in welcher er in höchster historischer
Gerechtigkeit zu zeigen versteht, wie die Bildung der alten
Eidgenossenschaft für ihre Zeit ein ebenso bedeutender Fortschritt im
Gang der Menschheit gewesen sei, wie es heute die Durchführung
der neuen Rechtsordnung sei69. Und in der Kontroverse mit Rengger

wegen des Staatsstreiches vom 17. April hält er diesem gegenüber

der Mißachtung der kleinen Kantone entgegen: «Nicht
die Zahl, sondern Charakter und Lokalität machen die Sache aus.

Trennen sie sich, so trennt sich die ganze Bergschweiz und die
sogenannte helvetische Republik zerfällt in ein Nichts. Warum
also unter solchen Umständen nicht des Ganzen wegen, das
theoretisch Bessere dem allgemein Anwendbaren aufopfern und
von der Zeit und den Umständen Heil und Besserung erwarten70?»
Auch er trat nach dem Sturz der Mediation, deren Verfassung er
als der Schweiz angemessen betrachtete, für die Errichtung eines
Bundesstaates ein71.

VI

Überblicken wir noch einmal die Entwicklung des jungen
Liberalismus. In den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts taucht er
in seiner Jugendform auf, mit allem Enthusiasmus, mit der
pathetischen Rethorik einer Jugendbewegung. Viele seiner Vorkämpfer
treten als Erwachsene ins Philistertum zurück. Die wenigen, welche
der ersten Begeisterung treu bleiben, Pestalozzi, Füßli, Lavater,
machen einen Reifungsprozeß durch, der auch bei den Jüngeren,
Rengger, Escher, Fellenberg, Usteri, zu erkennen ist: die
Begeisterung, der Idealismus, das Pflichtgefühl erzeugen eine ungewöhnliche

Tüchtigkeit auch für das praktische Leben, wecken den Blick
für die wahren Proportionen der Dinge, eine Objektivität des
Urteils, die sich im politischen Kampf der Jahrhundertwende als
politische Überlegenheit, als Fähigkeit zur Staatsführung äußern.
Über die unmittelbare Bedeutung der jugendlichen Begeisterung
für das praktische Wirken bemerkt Escher noch 1821 im Rück-

69 Strickler, Aktensammlung III. S. 59—65.
70 Hottinger S. 179.
71 Hottinger S. 232ff.

40



blick auf eine öffentliche Kundgebung der Freundschaft auf der
Naturforscherversammlung in Genf: «Ich gestehe offen, daß ich,
so bald vom Vaterland die Rede ist, das kalte Blut etwa verliere.
Ich lasse mich hinreißen und reiße meinerseits auch andre hin...
Aber, mein theurer Freund, ohne solche Herzensergüsse, die
bisweilen einmal über die nüchterne Hausruhe hinausführen, hätte
ich nie das Linthwerk unternommen und Wesen und Wallenstadt
krankten heut zu Tage noch in ihren Sümpfen72.»

Die idealistische Weltanschauung machte diese Persönlichkeiten
also keineswegs zu unpraktischen Menschen. Im Gegenteil hat
die Schweiz es weitgehend ihnen, und zwar gerade ihrem Idealismus
zu verdanken, daß ihr während der Umwälzung das Äußerste
erspart blieb. Der Idealismus war hier weder bloße Erbauung noch
unpraktische Ideologie, sondern Quelle von Selbstlosigkeit,
Einsicht, Tatkraft. Alle Werke der Zeit, welche einem sinnvollen
Fortschritt dienten, gehen auf sie zurück: die helvetische Gesetzgebung,
die Linthkorrektur, die Förderung Pestalozzis, die Linderung der
Not in der Kriegszeit. Von Rengger sagte Zschokke: «Ohne ihn
wäre heut die Schweiz vielleicht um die Hälfte elender und ärmer
als sie ist.» Sie haben sich als die besten Praktiker erwiesen. Wenn
sie die alte Eidgenossenschaft nicht retten, wenn sie den starken
nationalen Staat nicht schaffen konnten, so lag es daran, daß
diese Aufgaben mit den zur Verfügung stehenden Mitteln
schlechterdings nicht zu bewältigen waren. Was ihnen in ihren Gegnern
entgegentrat, war nicht etwa eine tiefere Einsicht in das Wesen
der Eidgenossenschaft, sondern die Macht der Trägheit und ein
handfesterer Egoismus.

Die bitteren Erfahrungen des pohtischen Kampfes führten bei
vielen dieser Persönlichkeiten zu einer gewissen Resignation, zu
einer Schwächung des Glaubens, zwar nicht an den Fortschritt
der Menschheit selbst, aber an dessen Geradlinigkeit und an
unmittelbar bevorstehende sichtbare Erfolge. Noch 1796 hatte Rengger

geschrieben, die Wahrheit, wenn ihr nur freie Bahn gegeben
werde, werde den Frieden unter den Menschen herstellen. Nun
mußte er erleben, daß die reinsten Absichten im Kampf der
Parteien nur vom Standpunkt politischer Taktik gewertet werden.

72 Hottinger S. 328.

41



Die Verkörperung des übelsten Parteigeistes sah er in Dolder, von
dem er sagte, über seiner Stirn stehe ebenso leserlich wie über der
Tür seines Hauses geschrieben: zu vermieten oder zu verkaufen.

Einige Männer der Helvetik zogen sich allmählich aus dem
politischen Leben zurück. Rengger verließ die aargauische
Regierung 1820, als er sah, daß weiterhin nur die Zahl und die Trägheit

regierten, wozu, wie er sich ausdrückte, seine Mithilfe unnötig
sei. Die Vorgänge von 1830/31 erfüllten ihn mit Unwillen und Sorge;
Usteri trat der regenerierten Regierung nur bei, um Schlimmeres
zu verhüten. Fellenberg behauptete sich nur kurze Zeit auf dem
Posten des Landammanns; sein Werk wurde von der jungen
liberalen Generation abgelehnt. Diese Generation war mehr auf
unmittelbare politische Aktion bedacht, war auch doktrinärer als die
frühere; sie leitete über zum Radikalismus. Die dritte Generation
des Liberalismus, deren glanzvollster Vertreter Alfred Escher war,
sah ihre Hauptaufgabe in der Entfaltung der modernen
Wirtschaft und Technik.

Bei den Vertretern des ersten Liberalismus aber trat in dem Maß,
wie das öffentliche Leben sich als der Verbesserung wenig zugänglich

erwies, eine andere Aufgabe in den Mittelpunkt: die Erziehung.
1809 erhielt Escher von seinem alten Universitätsfreund Lavater
einen Brief, welcher die Grundgedanken der ganzen Generation
in dieser Hinsicht enthält. Lavater schreibt: «Wohl wollte auch ich
in meiner Jugend vielleicht nur zu hoch hinaus und erwartete
Riesenschritte von der damals erwachenden Menschheit; aber wie bald
erkannte ich die Täuschung! und daran knüpfte sich seit längerer Zeit
Entmuthigung. Ich war voll patriotischer Gesinnung nach Paris
gekommen, die dort noch Nahrung fand, bis mir nach mehrfachen
Besuchen des Klubbs im Palais royal einleuchtete, daß hier keineswegs

die gute Sache zu finden sei... Ich fand die der französischen
Revolution zum Grunde liegende Idee in Thesi so groß und
erhaben, als unausführbar im Konkreten. Es kam mir dieses Treiben
wie ein alchymistischer Prozeß vor, bei dem man durch eine Art
von Vulkanism aus Blei Gold machen will, statt daß man jedes
Metall nur in seiner Art und sp weit seine Natur es erlaubt,
veredeln sollte, um im vortrefflichen, mannigfaltigen die wirksamste
Einheit zu gewinnen. Immer noch scheint mir der langsame Weg

42



der Erziehung der vorzüghchste zur Veredlung der Menschheit zu
sein; die Verbesserung des Ganzen durch Verbesserung der
Einzelnen das einfachste und zuverlässigste Mittel zur Erreichung
dieses schönsten aller Zwecke73.»

Solche Gedankengänge sind charakteristisch für die ganze
Generation. Rengger, der schon der alten Helvetischen Gesellschaft

eine Eingabe für Volkserziehung eingereicht hatte, interessierte
sich am Ende seines Lebens mehr für die aargauische Kantonsschule

als für die Politik des Kantons. Während der Mediation
hatte er einen ausgezeichneten Bericht über die Institute Fellenbergs

verfaßt. Auch Escher arbeitete mit Liebe an der Entwicklung
des Erziehungswesens mit. Pestalozzi und Fellenberg haben diese

Aufgabe von Anfang an, am intensivsten aber seit dem Zusammenbruch

der alten Schweiz als ihre Lebensaufgabe betrachtet. Auch
sie gehören zu den Gesinnungsfreunden der frühen Liberalen, worin
sich wiederum die Fähigkeit der idealistischen Weltanschauung
erweist, zur Grundlage der mannigfaltigsten individuellen
Lebensgestaltungen zu dienen.

Das Wertvollste, was uns von der ersten Generation des

Liberalismus bleibt, ist zweifellos nicht ein bestimmtes Werk, es ist
das Bild ihres Lebens selbst. Ihre ganze Lebenseinstellung entspringt
der eingangs skizzierten Weltanschauung. Wie lebendig diese war,
zeigt etwa ein Aufsatz Eschers aus seinem dreiundzwanzigsten
Jahre, welchen er «Traum» betitelte. Er glaubt sich jenseits des

Grabes in eine aus reinerem Stoffe gebildete Welt versetzt, schaut
auf sein Leben zurück und fühlt dabei eine «unnennbare Ruhe des

Geistes». «Eine Seele von einfacher, also unzerstörbarer Natur
war mein Wesen.» Gott hatte sie auf die Erde versetzt, um hier

mannigfaltige Empfindungen, glückliche und unglückliche, zu
empfangen und zu höheren Begriffen fähig zu werden. Die Erlebnisse
selbst waren gleichgültig geworden; sie erwiesen sich als bloße

Bildungsmittel. In allem bisher Unbegriffenen erkannte er nun
Vollkommenheit und Planmäßigkeit. Alle früheren Sorgen waren ihm

jetzt Beweise für seine damalige «Unwissenheit über den Zweck

unseres Daseins auf Erden». «Ich erwachte mit diesen überirdischen

Empfindungen... und faßte den Entschluß, bei all meiner warten-
73 Hottinger S. 213.

43



den Schicksalen auf jene höhere Bestimmung hinzublicken, zu
der die Seele des Menschen durch das Leben auf der Erde
vorbereitet werden soll74.»

Diese Worte sind wie ein Kommentar zu dem am Anfang
zitierten Brief: dieselbe Haltung, welche der Jüngling hier gegenüber
dem ganzen Leben einnimmt, bewahrt der Mann gegenüber der
konkreten Frage der Verfassung von 1815. Nicht das bestimmte
erreichte Ziel erscheint ihm als das Wichtigste, sondern das Bewußtsein,

das Beste gewollt zu haben, und dieses Beste ist die
unaufhaltsame «Fortbildung» des Menschengeschlechts.

Aus einer solchen Anschauung ergibt sich der unauslöschbare
Enthusiasmus dieser Generation, ihr strenges Pflichtgefühl, ihre
starke Zielsicherheit und schließlich ein Abstand von den alltäglichen

Nöten des Lebens, welche ihr ein sicheres inneres
Gleichgewicht verschaffen. Wenn sich die Harmonie in der politischen
Welt nicht herstellen läßt, läßt sie sich doch im persönlichen Leben
verwirklichen. Man kann bei ahen diesen Persönlichkeiten
verfolgen, wie sie diese innere Harmonie anstreben, ein Gleichgewicht
zwischen Aufnehmen und Hervorbringen des Eigenen, zwischen
vita activa und vita contemplativa, Beobachten und Verarbeiten.
Nicht nur zu handeln, sondern über das Handeln sich Rechenschaft
abzulegen, war ihnen innerstes Bedürfnis. Escher hat an jedem
Jahresende einen schriftlichen Rückblick über das verflossene Jahr
abgefaßt. Rengger, von Natur «hypochondrisch» veranlagt, mußte
sich das Gleichgewicht täglich neu erwerben. Aus der Einseitigkeit
der Politik rettete ihn das Gegengewicht der Naturforschung; der
Zwang der Geschäfte wurde ausgeglichen durch Austausch mit
Freunden; in der geistigen Tätigkeit wechselten Aufnehmen des
Fremden mit Hervorbringen des eigenen; über alles Erlebte pflegte
auch er Rechenschaft abzulegen. Ähnliches wäre zu sagen von
Fellenberg und Zschokke. Ihre Vielseitigkeit ist nicht Zersplitterung,

sondern das Streben nach einem Mittelpunkt des vollmenschlichen

Lebens.
So vermochten sie alle Fragen aus einer umfassenden Übersicht

des Lebens heraus zu behandeln. Das Linthwerk wurde zugleich
der Erziehung dienstbar gemacht, indem auf dem neu gewonnenen

74 Hottinger S. 80.

44



Land eine Armenschule nach dem Muster von Hofwyl eingerichtet
wurde. Fellenberg stellte die Erziehung auch in seinen Bildungsschulen

in Verbindung mit einem Landwirtschaftsbetrieb; sein
Werk sollte zugleich der Lösung der sozialen Frage dienen. Daß
Politik immer nur als Mittel zur sittlichen Entwicklung des Volkes
angesehen wurde, ist hier vielfach betont worden. Auch die liberale
Auffassung der Wirtschaftsfreiheit, die Abneigung gegen Fürsorge
und staatliche Einmischung ist aus der Gesamtanschauung zu
verstehen. Die Wirtschaftsfreiheit war gemeint als Mittel zur Kräftigung

der individuellen Selbständigkeit, keineswegs aber als Freipaß

zu sozialer Verantwortungslosigkeit. Im Gegenteil, die soziale
Solidarität gilt als eine selbstverständliche Pflicht des gebildeten
Menschen. Escher sieht geradezu in der Übermacht der Natur,
welche vom einzelnen nicht eingedämmt werden kann, einen
«Wink der Vorsehung, welche den Menschen mit dem Menschen,
das Dorf mit dem Nachbardorfe, das einzelne Thal mit dem übrigen
Lande und jeden Theil der Nation mit dem Ganzen verbinden will.
Der freie Mensch achtet diese göttlichen Bande, die aus jedem Volke
eine unauflösbare Gesammtheit bilden und auf diesem Wege dessen

Civilisation, Dauer und Wohlstand gewährleisten75.» Es liegt nicht
an den frühen Liberalen, wenn die Idee der Wirtschaftsfreiheit
später zur bloßen Denkgewohnheit wurde und der Rechtfertigung
sozialer Gleichgültigkeit dienen mußte.

Vollkommene Einheit von Grundsätzen und Lebensführung,
unverbrüchliche Treue zu sich selbst sind die Grundzüge dieser
Persönlichkeiten. Sie waren Aristokraten im echtesten Sinn des

Wortes: das Bewußtsein der eigenen geistigen Überlegenheit
erweckte in ihnen keine Ansprüche der Eitelkeit oder des Hochmutes,
es erfüllte sie vielmehr mit dem Gefühl höchster Verantwortung.
Kein Wunder, daß von ihnen selbst auch eine innere Ruhe und
Harmonie ausstrahlt, welche früher und später selten erreicht wurde.
Sie war ihnen nicht von selbst gegeben, sie mußten sich immer
wieder um sie bemühen, aber sie haben doch das erreicht, was für
sie Freiheit im tiefsten war: Unabhängigkeit des Urteils, der
Tatkraft und der inneren Lebensstimmung von ahen äußeren
Ereignissen, von Erfolg und Mißerfolg.

75 Hottinger S. 274.

45


	Zur Weltanschauung und Staatslehre des frühen schweizerischen Liberalismus

