Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Zur Weltanschauung und Staatslehre des friihen schweizerischen
Liberalismus

Autor: Wartburg, Wolfgang von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR WELTANSCHAUUNG UND STAATSLEHRE
DES FRUHEN SCHWEIZERISCHEN
LIBERALISMUS

Yon Worrcane voN WARTBURG

I

Die Bewegung des Liberalismus hat wie jede historische Er-
scheinung seit ihrem ersten Auftreten bedeutende Wandlungen
durchgemacht. Wer kénnte sich des Eindrucks erwehren, dafl die
Ideen des Liberalismus, wie sie heute vertreten werden, so be-
rechtigt und notwendig sie an sich sein mdgen, nicht mehr einer
urspriinglichen menschlichen Auseinandersetzung mit den wirklich
vorliegenden kulturellen und politischen Problemen entstammen,
sondern mehr als Tradition weitergetragen werden, daB sie infolge-
dessen auch nicht mehr fihig sind, auf die Probleme, welche die
gegenwiirtige Lage der Welt stellt, wirklich durchgreifende Ant-
worten zu geben? Es gab eine Zeit, da diese Ideen der ideelle Aus-
druck eines tief empfundenen, einheitlichen und kraftvollen Lebens-
gefiithls waren, welches auch fiir die Lebensgestaltung seiner Triger
und die Bewiltigung der politischen und sozialen Wirklichkeit ma8-
gebend war. Es war die Zeit des ersten Auftretens dieser Bewegung
zu Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts. Schon was im
spateren 19. Jahrhundert landléufig «Liberalismus» hiel, war nur
noch ein schwacher Abglanz dessen, was an Ideen und Kriften in
der ersten Generation gelebt hatte, iiberdies vermischt mit mate-
riellen Interessen, welche urspriinglich an der Bildung dieser Ideen-
welt keinen Anteil gehabt hatten.

In diesem Aufsatz soll versucht werden, ein Bild der geistigen

1



Haltung der ersten Generation des Liberalismus herauszuarbeiten.
Es geniigt dabei nicht, diesen als politische Bewegung zu betrach-
ten. In ihrer ganzen Bedeutung werden die politischen Ideen des
frithen Liberalismus erst sichtbar, wenn wir sie in ihrer Beziehung
und inneren Verwandtschaft zur Welt- und Lebensanschauung
des deutschen Idealismus sehen. In dieser Beziehung sollen sie
hier hauptsdchlich dargestellt werden.

Zwei Vorfragen miissen noch kurz beantwortet werden: die-
jenige nach der Bezeichnung dieser Bewegung und diejenige nach
der Berechtigung, die Generation als Einheit zu behandeln. —
Die frithesten Vertreter der hier als «liberal» bezeichneten Ideen-
welt haben sich selbst nicht als Liberale bezeichnet. Sie nannten
sich zuerst, in den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts, « Patrio-
ten». Wahrend der Helvetik bildeten sie die Gruppe der « Republi-
kaner» — im Gegensatz zu der Patriotenpartei dieser Zeit. Beide
Ausdriicke sind fiir unseren Zweck zu eng, da sie sich nur auf das
Politische beziehen. Die Bezeichnung «Liberalismus» dagegen 148t
sich auch auf die gesamte Weltanschauung anwenden. Sie recht-
fertigt sich auBerdem aus der Tatsache, dafl im Mittelpunkt dieser
Ideenwelt die Idee der Freiheit steht und daB die Bewegung,
welche sich aus ihr entfaltet hat, spiter diesen Namen annahm.
AuBerdem bezeichnete das Wort «liberal» schon damals ungefihr
dasselbe wie spédter, ohne doch auf politischem Gebiet schon zu
einem eigentlichen Parteinamen geworden zu sein?.

Weiterhin mu8 die Frage gestellt werden, was mit der ersten
Generation des Liberalismus gemeint sei und ob wir iiberhaupt
berechtigt seien, von einer Generation als einer Einheit zu sprechen.
Dies mul} gerade bei der in Frage stehenden Generation zweifelhaft
erscheinen. Die ersten Trager einer liberalen Ideenwelt waren eine
zahlenméBig kleine Gruppe von Ménnern, welchen zu ihrer Zeit
die Stellung einer echten Elite zukam. Die wichtigsten Namen sind:

1 Hottinger verwendet in seiner Biographie Hans Conrad Eschers stindig
die Bezeichnung «liberal» fiir die Gesinnung Eschers und seiner Freunde.
Auch Escher selbst spricht von «liberalen Verfassungen» (s. J. J. HOTTINGER,
Hans Conrad Escher von der Linth, Ziirich 1852, 8. 262). L. Meyer von Knonau
schreibt in seinen «Lebenserinnerungen» S. 243 von dem «liberalen System»
und Escher als dessen Vertreter.




Johann Heinrich Fiili, Hans Konrad Escher, Paul Usteri, Ludwig
Meyer von Knonau, Albrecht Rengger, Albert Stapfer, Heinrich
Zschokke. Bei allen genannten Namen handelt es sich um ausge-
sprochen selbstéindige Personlichkeiten, welche sich nicht irgend-
einem Schema einordnen lassen. Dennoch glauben wir, daB gerade
bei dieser Generation in besonders hohem MaBe von einer Gemein-
samkeit der Grundiiberzeugungen gesprochen werden kann. Viele
dieser Personlichkeiten bildeten unter sich einen eigentlichen Freund-
schaftsbund von Idealisten, welche sich durch gemeinsame An-
schauungen zu gemeinsamem Handeln gedringt fiihlten. Andere
standen ihnen in vielem nahe, ohne doch geradezu der «liberalen»
Bewegung beigezihlt werden zu konnen, wie etwa Lavater, der
sich jedoch in religiésen Fragen scharf von ihnen abhebt, Philipp
Emanuel Fellenberg, der sich politisch abseits hielt, aber auf dem
Gebiet der Erziehung verwandte Ziele verfolgte, oder Heinrich
Pestalozzi, Lukas Legrand, in der franzésischen Schweiz Laharpe
und Monod. Auch gewisse Vertreter der herrschenden Patriziate
standen dem Liberalismus nahe, obwohl sie stirker als die Genann-
ten der patriarchalischen Welt verhaftet waren, wie etwa der
Ziircher Seckelmeister Hans Caspar Hirzel oder der berithmte Arzt
Dr. Johann Caspar Hirzel.

In den folgenden Ausfithrungen soll versucht werden, einiges
Gemeinsame in den Anschauungen und in der menschlichen Hal-
tung dieser Generation, gewissermaBen die «Idee» des Liberalismus
in ihrer ersten historischen Ausprigung darzustellen, ohne daf
damit das Individuelle, welches die Triger dieser Idee unterscheidet,
geleugnet oder fiir unwesentlich erklirt werden soll.

11

In einem Brief an seinen Genfer Freund Vaucher vom Jahre
1815 spricht Hans Konrad Escher einige Gedanken iiber seine
politische Haltung aus. Er befiirchtet von den Verfassungsinde-
rungen, welche die Restaurationsperiode einleiteten, ein Wieder-
aufleben der inneren Spannungen, welche die Schweiz am Ende
des 18. Jahrhunderts an den Rand des Abgrundes gefiihrt hatten.
Dann fihrt er fort: « Kurz, es ist vorauszusehen, daB wir auch nach

3



Bonaparte so wenig als vor demselben vollkommene Verfassungen
erhalten werden, weder wir Schweizer im Kleinen noch Europa im
GroBen. Wir werden gegen die Gebrechen anderer, wie gegen unsre
eigenen zu kdmpfen haben und wahrscheinlich ist dieser Kampf mit
seinen Hrgebnissen fiir unsre Fortbildung eine der Hawptbestimmungen
unsers Daseins auf dieser Erde. In Folge dessen finde denn auch ich
iiberall etwas zu thun, ich trachte es zu machen so gut als moglich
und erreiche ich, redlicher Anstrengungen ungeachtet, meinen
Zweck nicht, so beruhige ich mich mit der Uberzeugung, da8 un-
geachtet des entgegengesetzten Anscheins auch diber der morali-
schen Weltordnung dieselbe Harmonie waltet, die tn der physischen auf
80 bewundernswerthe Weise sich darstellt.» Im folgenden Jahr er-
ginzt er diese Ausfithrungen mit einer Betrachtung iiber die
schweizerische Politik, die er mit den Worten schlieBt: «Es ist
genug, wenn man mit reinem Bewultsein sich sagen kann, das
Beste gewollt zu haben. Das, mein Freund, ist die politische Philo-
sophie, zu der ich endlich gelangt bin?.»

Diese Worte sind charakteristisch nicht nur fiir Escher person-
lich, sondern fiir seine ganze Generation. Seine «politische Philo-
sophie», wie er sich ausdriickt, bezieht sich nicht in erster Linie
auf Fragen der Staatsform oder der politischen Taktik, sondern
auf die ganz andere Frage: Was bedeutet die politische Tatigkeit
fiir das menschliche Leben insgesamt? Wie steht das politische
Leben im gesamten Weltzusammenhang darin? Die politische Tétig-
keit der Personlichkeiten dieser Generation wird in ihrer wirklichen
Bedeutung erst durchsichtig, wenn sie auf dem weltanschaulichen
Hintergrund betrachtet wird, vor dem sie steht, wenn die «politische
Philosophie» als ein Ausdruck des gesamten Lebensgefiihls ver-
standen werden kann.

Dieses Weltgefiihl steht nicht als ein isoliertes Faktum innerhalb
der damaligen Welt. Es enthilt vielmehr die Quintessenz der ganzen
kulturellen und gedanklichen Entwicklung des 18. Jahrhunderts
in ihrer fortgeschrittensten Form. Es ist hier nicht moglich, diese
Weltanschauung in ihrer ganzen Fiille und in ihren mannigfaltigen
Verzweigungen darzustellen. Doch ist es unerldBlich, sie wenigstens
in ihren Umrissen vor uns zu haben, wenn wir die politische Haltung
2 J.J. HOTTINGER, a. a. O. S. 262f. Sperrungen vom Verfasser.

4



dieser Generation in den richtigen Proportionen sehen wollen. Es
soll daher versucht werden, in wenigen Andeutungen und ohne
néhere Differenzierungen ihre wesentlichsten Ziige zu charakteri-
sieren. - ‘

Das Grundgefiihl der gebildeten Kreise der Zeit, insofern sie sich
von rein traditionellen Anschauungen gelst hatten, spricht Escher
in dem zitierten Brief mit den Worten aus: « Harmonie der morali-
schen Weltordnung.» Es handelt sich bei dieser Vorstellung nicht
um einen bloB abstrakten Begriff, auch nicht um eine theologische
These, sondern um den begrifflichen Ausdruck einer tief in der
ganzen Weltanschauung der Zeit verwurzelten Uberzeugung. Was
sie besagt, wird deutlich, wenn man dem Begriff der moralischen
Weltordnung den anderen Hauptbegriff, denjenigen der «physi-
schen Weltordnung» gegeniibergestellt findet. In der Polaritat dieser
zwel Universalbegriffe ist die Summe dieses Weltgefiihls enthalten.
Seinen knappsten Ausdruck hat es in dem bekannten Ausspruch
Kants gefunden, er kenne zwei Dinge, welche ihn immer wieder
mit Bewunderung erfiillten: den gestirnten Himmel iiber mir und
das moralische Gesetz in mir. Zwei Welten stellt dieses Wort als
getrennte Welten einander gegeniiber: den gesamten Naturzusam-
menhang, in Eschers Ausdrucksweise die «physische Weltordnung»,
symbolisiert im Sternenhimmel, und die Welt des moralischen Ge-
setzes, die «moralische Weltordnung». Diese beiden Welten sind
deshalb gesondert, weil der Mensch zu ihnen auf verschiedenen
Wegen Zugang findet. In der physischen Weltordnung steht er
durch die Sinneswahrnehmungen darinnen, welche durch die Kraft
des Verstandes geordnet werden. In ihr herrscht das Gesetz der
Kausalitdt. Die Welt der moralischen Ordnung dagegen ist ihm
nur in seinem eigenen Innern zuginglich. Nur in dem Innern des
Menschen kommt diese Welt iiberhaupt zum Sprechen.

Es handelt sich bei der Gegeniiberstellung dieser beiden Aspekte
der Welt nicht etwa um eine bloB philosophische, unverbindliche
Theorie, sondern um eine elementare Grundtatsache des mensch-
lichen Lebens iiberhaupt, also auch um ein elementares historisches
Problem. Die Frage, wie sich die beiden Aspekte der Welt zuein-
ander verhalten und welches das wahre Verhiltnis des Menschen
zu ihnen ist, ist eine Frage, von deren Beantwortung die ganze

5,



Lebensstimmung des Menschen und der ganze Gehalt einer Kultur
abhédngen kann.

Was die Gegeniiberstellung von natiirlicher und moralischer
Weltordnung fiir das menschliche Leben eigentlich besagt, ergibt
sich am deutlichsten, wenn man die Entwicklung dieses Verhilt-
nisses vom Knde des 18. Jahrhunderts aus in die Vergangenheit
und in die Zukunft hinein verfolgt. Es stellt sich dabei heraus,
daB es sich in die Vergangenheit und in die Zukunft hinein in ent-
gegengesetzter Weise verwandelt. Gehen wir in das Mittelalter
zuriick, dann zeigt sich, wie die moralische im Verhéltnis zur natiir-
lichen Weltordnung immer mehr das Ubergewicht erlangt, ja, wie sie
dieselbe schlieflich ganz in sich aufsaugt, so dafl von zwei getrennten
Welten iiberhaupt nicht mehr gesprochen werden kann. In dhnlicher
Weise wie fiir das Ende des 18. Jahrhunderts das Weltbild Kants bis
zu einem gewissen Grade als repréisentativ gelten kann, 148t sich fiir
das Hochmittelalter dasjenige Hildegards von Bingen als reprisen-
tativ auffassen. In ihrem Werke «Scivias» gibt sie in einer Folge von
Visionen ein vollstindiges, aus dem damaligen christlichen Geist
heraus gestaltetes Bild der Weltentwicklung. In der zweiten Schau
des ersten Buches spricht sie vom Ursprung des Bésen in der Er-
hebung Luzifers und dann des Menschen gegen ihren Schopfer.
Bezeichnenderweise schildert sie den Siindenfall nicht blo8 als einen
moralischen, sondern zugleich als einen Naturvorgang. «Zugleich
(mit dem Fall des Menschen) geraten alle Elemente in der Erde,
die zuvor in tiefer Ruhe verharrten, in Aufruhr und offenbaren
furchtbar ihre erschreckende Macht. Zum Dienst des Menschen
war die Schopfung gerufen. Keinerlei Aufruhr spiirte sie in sich.
Doch als der Mensch zum Ungehorsam griff und sich seinem
Schopfer widersetzte, verlor auch sie ihre Ruhe und wurde mit
hineingerissen in seine Ruhelosigkeit. Grofle und viele Widerwirtig-
keiten trigt sie nun an den Menschen heran. Wie er sich zum Bésen
geneigt hat, so soll er nun durch sie geziichtigt werden. Wie das?
Weil der Mensch am Orte der Wonne sich zum Emporer gegen Gott
aufwarf, darum stellte sich ihm nun die Kreatur, die ihm zu Dien-
sten unterworfen war, entgegen3.»

3 HILDEGARD VON BINGEN, Wisse die Wege (Scivias). Salzburg 1954.
S. 105.



"y

Hier stehen natiirliche und moralische Weltordnung nicht mehr
gleichberechtigt und unabhiingig nebeneinander. Die Natur ist der
inneren Kraft des Moralischen unterworfen. Gott hat die Welt .
geschaffen durch die rein innerliche Kraft des Wortes; der Mensch
hat sie verdorben durch den Siindenfall, die rein moralische Qualitéit
des Ungehorsams. DaB dem Menschen die Ubermacht der Natur-
krifte gegeniibersteht, beruht nicht auf einer in sich selbsténdigen
Macht der Natur, sondern es ist eine durch iibernatiirlichen, gott-
lichen Willen iiber den Menschen verhéngte Strafe. Auf die Frage
des Zweiflers: «Warum hat denn Gott, der doch alle Schuld und
all das Leid vorauswuBte und es verhindern konnte, das alles
zugelassen?» antwortet Hildegard: «Oh, wie seid ihr so toricht,
die ihr doch nach dem Bilde und Gleichnis Gottes erschaffen seid?
Wie konnte so groBe Herrlichkeit und Ehre, wie sie euch gegeben
ist, ohne Priifung bleiben, als wire sie nichtig und eitel? Gold mu8
im Feuer gelautert, kostbare Steine miissen gereinigt und geschlif-
fen, und alle derartigen Dinge miissen nach jeder Richtung hin
untersucht werden. Soll also, ihr torichten Menschen, das, was nach
dem Ebenbilde und Gleichnisse Gottes geschaffen ist, bestehen
konnen, ohne sich bewihrt zu haben?»

Die letzten Ursachen fiir die Vorgéinge auch der natiirlichen
Welt liegen in der Ebene des Moralischen. Dasjenige, was bei
Kant und seinen Zeitgenossen als die Welt des iiberméchtigen
Naturgesetzes erscheint, entsteht in der Welt Hildegards durch
eine Umwandlung, durch Korruption der urspriinglichen Schop-
fung, deren Ursache in der Erhebung Luzifers und des Menschen
liegt. Die Welt als Ganzes aber bleibt eine untrennbare Einheit,
auch das Natiirliche erhiilt seinen Sinn durch die Aufgabe, welche
ihm im gesamten Weltplan von Gott zugewiesen ist. Die Vorstellung
einer Zweiheit der Welt wird entschieden zuriickgewiesen als eine
teuflische. «Koénnten wohl in einer Brust zwei Herzen sein? So
diirfen auch im Himmel nicht zwei Gétter sein.» Von hier aus wird
verstindlich, warum Manichidismus und Katharismus als die ver-
derblichsten Ketzereien galten: sie verstanden die Welt dualistisch,
sie sahen in Luzifer den Schopfer und Herrn der sichtbaren Welt
und ebenbiirtigen Widersacher Gottes.
© 4 A.a.0.8. 9.



Von einer ganz anderen Voraussetzung aus als die mittelalter-
lichen Ketzer fiihrte spiter die moderne Naturwissenschaft eine
Spaltung des Weltbildes herbei. Die Ketzerbewegungen sahen in
der moralischen Beschaffenheit der Welt den Beweis dafiir, daB
sie von Luzifer, nicht von Gott geschaffen sei. Die Naturwissen-
schaft dagegen ging von der Voraussetzung aus, daB die sinnlich
faBbare Welt einer eigenen, von jeder, auch der gottlichen Willkiir
unabhéngigen Gesetzméfigkeit beherrscht sei. Die Erfolge ihrer
Forschungen haben zur Bestéitigung dieser Voraussetzung gefiihrt,
indem sie fiir eine sténdig wachsende Summe von Erscheinungen
tatsidchlich nachzuweisen vermochte, daB sie aus Naturgesetzen
ableitbar sind. Die am Anfang noch wirksame Uberzeugung, daB
diese GesetzmaBigkeit selbst Ausflu eines iibernatiirlichen, gott-
lichen Planes sei, mufite immer mehr verblassen, da sie zur erfolg-
reichen Durchfiithrung der Forschung selbst als iiberfliissig erschien.
Das naturwissenschaftliche Weltbild enthilt als solches keinerlei
moralische Elemente mehr und kann sie seinem Wesen nach nieht
enthalten. Soll eine sittliche Weltordnung noch Bestand haben,
dann muB sie einer anderen Quelle entstammen als denjenigen
Uberzeugungen, welche sich aus dem wissenschaftlichen Weltbild
ergeben. Die Zeit Kants ist dadurch gekennzeichnet, daB ihr diese
Notwendigkeit zum philosophischen BewuBtsein kam.

Gehen wir vom 18. Jahrhundert aus in die Zukunft, dann ent-
wickelt sich das Verhéltnis zwischen den beiden Welten umgekehrt.
Die innere Kraft des Moralischen verblat immer mehr; das Natur-
gesetz erscheint immer mehr als die einzige Realitit. Das Moralische
wird zu einer bloBen Konvention, die nur noch der Erhaltung der
biologischen Existenz dient, ohne Eigenkraft und selbstindige Be-
deutung. Auch die Welt des Menschlichen, Geschichte, Psychologie,
Ethik werden zum Gegenstand der naturwissenschaftlichen Me-
thode. Deutlich wird diese vorerst bloB theoretische Entwertung des
Sittlichen etwa bei Spencer. In einer Besprechung seiner «Prinzi-
pien der Ethik» von 1893 finden wir die bezeichnenden Worte:
«Er enthalt den, wie ich glaube, vollstindigsten und mit erdriicken-
dem Material gefiihrten Nachweis, daB es schlechterdings keinen
allgemeinmenschlichen Inhalt des Sittlichen, oder unverinderliche
Sittengebote gibt; dal nur eine einzige Norm existiert, welche aller

8



Schéitzung menschlicher Eigenschaften und Handlungen zugrunde
liegt: die praktische Angemessenheit oder Unangemessenheit eines
Charakters oder einer Tat an den gegebenen Zustand der Gesell-
schaft, in welcher die Beurteilung stattfindet; und daB8 ebendes-
wegen die nidmlichen Dinge in verschiedenen Kulturverhiltnissen
sehr verschieden bewertet worden sind. Referent ist der Ansicht,
daB diese Meisterleistung. .. die letzten Versuche, ethische Unter-
scheidungen auf Intuition, angeborene Gefiihle, selbstevidente '
Axiome usw. zu griinden, in der Wissenschaft wenigstens mundtot
machen mul}®.»

Hier haben wir also den umgekehrten Vorgang: die moralische
Weltordnung wird ihrer Selbsténdigkeit entkleidet und der natiir-
lichen Weltordnung als ein Spezialfall eingeordnet. Dafl damit das
Moralische iiberhaupt aufgehoben ist, wird in dem Augenblick
sichtbar, wo Bewegungen auftreten, welche das politische und so-
ziale Leben auf einer «naturwissenschaftlichen Ethik» aufbauen:
Am konsequentesten geschieht dies im Marxismus, welcher grund-
satzlich die Geschichte als Naturwissenschaft betreibt, indem er
sie ausschlieBlich aus dem zwingenden Naturgesetz des Klassen-
kampfes verstehen will. Damit hat er die Einheitlichkeit des Welt-
bildes wieder erreicht. Nach demselben Gesetz, aus welchem er die
Welt versteht, richtet sich auch seine Ethik. Das Moralische wird
eine Funktion des Klassenkampfes. ‘

Die Zeit Kants und des deutschen Idealismus steht in der Mitte
zwischen dem rein religivsen Weltbild des Mittelalters und dem
rein naturwissenschaftlichen des spiteren 19. Jahrhunderts. Die
beiden Welten, diejenige, welche durch das Naturgesetz und die-
jenige, welche durch das Sittengesetz regiert wird, werden beide
als real erlebt, aber sie sind gleichzeitig strikte getrennt, es 1aBt
sich keine Briicke von der einen zur andern schlagen. Die sichtbare
Welt ist beherrscht durch die Kausalitdt, welcher auch die Ge-
schichte, das Schicksal des Menschen unterworfen ist. Aber im
Innern des Menschen lebt in voller Kraft das Vertrauen, daBl das
Sittliche einer ebenso gewissen Realitit entspringt wie es die na-
turwissenschaftlich faflbare Welt ist.

5 F. JopLs Rezension von HERBERT SPENCER, The Principles of Ethics,
1893, in Deutsche Literaturzeitung 15. April 1893, S. 452.

9\



Die sittliche Weltordnung ist also fiir die tiefer empfindenden
Geister dieser Zeit nicht bloB eine Summe von Konventionen, welche
das irdische Leben ermdglichen, sie entspringt aber auch nicht einem
gottlichen Gebot, welchem sich der Mensch zu unterwerfen hitte,
sondern sie ist der Ausdruck einer iiberirdischen Realitdt, an wel-
cher der Mensch ebensolchen Anteil hat wie an der sichtbaren,
natiirlichen Welt. Die Biirgschaft fiir die Realitit der Welt des
* Sittlichen liegt in der Realitét des sittlichen BewuBtseins. Dieses
ist seinerseits Ausdruck der Vernunftfihigkeit des Menschen. Ver-
nunft war diesem Zeitalter unendlich viel mehr als blo die Fihig-
keit, im BewuBtsein eine schattenhafte Kopie der auBlerhalb des
Bewultseins liegenden Wirklichkeit zu erzeugen. Die Vernunft
- war vielmehr das Organ, mit welchem der Mensch eine iiber-
irdische Weltordnung ebenso wahrnimmt, wie die Sinne die sicht-
bare Natur wahrnehmen. In der Vernunft erlebte der Mensch die
Kraft, welche ihn in unmittelbare Verbindung mit der schépferi-
schen Urkraft der Welt brachte.

Das wesentliche Merkmal dieser Weltanschauung, welches sie
sowohl von der traditionellen Religiositit wie von der spdteren
Naturwissenschaft unterscheidet, ist also dieses, daB3 sie ein rein
inneres KErlebnis, welches in keiner Weise durch irgendwelche
dullere Erfahrungen unterstiitzt werden kann, zu ihrer Grundlage
macht. Die GewiBheit einer objektiv existierenden und wirkenden,
vom Naturgesetz unabhéngigen sittlichen Weltordnung ergibt sich
einzig aus der Tatsache des sittlichen BewuBtseins des Menschen.
Kant wurde deshalb zum reprisentativen Philosophen dieser Zeit,
weil er einerseits mit aller Schirfe die beiden Erkenntnisvermégen
scheidet, welche dem Menschen die natiirliche und die sittliche
Weltordnung vermitteln, anderseits dem Grundgefiihl der Zeit,
dafl der Mensch einer hoheren als der nach dem Naturgesetz zu
verstehenden Welt angehort, eine wissenschaftliche Grundlage
gab.

Die temperamentvollste und eindriicklichste Darstellung aber
hat diese Anschauung durch Fichte gefunden. In der Schrift iiber
die Bestimmung des Menschen zeigt er in geradezu dramatischer
Entwicklung den Weg auf, welchen er selbst gegangen ist, um zur
Klarheit zu kommen. Die Schrift ‘beginnt unmittelbar mit der

10



Zentralfrage der Zeit: «Was bin ich selbst, und was ist meine Be-
stimmung ?» Indem Fichte sich losreilt von jeder bloB iiberlieferten
Vorstellung und die Frage sich aus eigener Kraft zu beantworten
sucht, will er «Besitz nehmen von der mir gebithrenden Wiirde».
In einer ersten Gedankenreihe hilt er sich an die Denkweise der
Naturforschung. Dieser Betrachtung erscheint die ganze Welt als
ein nirgends unterbrochenes System von Ursachen und Wirkungen.
In dieses System ist auch die menschliche Personlichkeit einge-
gliedert. «Ich selbst bin ein Glied in dieser Kette der Naturnot-
wendigkeit.» Hier aber rebelliert das menschliche SelbstbewufBt-
sein. Als die erste und wichtigste Frage, von deren Beantwortung
die Wiirde des Menschen und jeder Sinn des Lebens abhingt, tritt
hier die Frage der Freiheit auf. In einer Welt, in der nur die Natur-
notwendigkeit wirksam ist, kann es keine Freiheit geben. Damit
fallt aber auch jede Moglichkeit eines sittlichen Entschlusses, jede
Unterscheidung zwischen Gut und Bése dahin. Fichte spricht es
mit aller Deutlichkeit aus, daB sich mit diesem Gedanken iiberhaupt
nicht leben 14Bt. «Das System der Freiheit befriedigt, das entgegen-
gesetzte vernichtet mein Herz. Kalt und tot dastehen, und dem
Wechsel der Begebenheiten nur zusehen, ein triger Spiegel der
voriiberfliehenden Gestalten — dieses Dasein ist mir unertréglich,
ich verschmihe und verwiinsche es. Ich will lieben, ich will mich
in Teilnahme verlieren, mich freuen und mich betriiben. ...Ich
will alles aufs beste machen; will mich meiner freuen, wenn ich
recht getan habe; will mich iiber mich betriiben, wenn ich unrecht
tat; und sogar diese Betriibnis soll mir sii} sein; denn es ist Teil-
nahme an mir selbst, und Unterpfand der kiinftigen Besserung. —
In der Liebe nur ist das Leben, ohne sie ist Tod und Vernichtung.

Aber kalt und frech tritt das entgegengesetzte System hin, und
spottelt dieser Liebe. Ich bin nicht, und ich handle nicht, wenn ich
dasselbe hére. Der Gegenstand meiner innigsten Zuneigung ist ein
Hirngespinst, eine greiflich nachzuweisende grobe Téuschung. Statt
meiner ist und handelt eine fremde mir ganz unbekannte Kraft;
und es wird mir vollig gleichgiiltig, wie diese sich entwickle. Be-
schamt stehe ich da mit meiner herzlichen Neigung, und mit meinem
guten Willen; und erréte vor dem, was ich fiir das Beste an mir
erkenne, und um wessen willen ich allein sein mag, als vor einer

11



licherlichen Torheit. Mein Heiligstes ist dem Spotte preisgege-
ben®.»

So beginnt Fichte die Untersuchung von neuem. Die zweite
Gedankenreihe fithrt zu dem entgegengesetzten Ergebnis. Vorher
erschien die menschliche Freiheit als Illusion, jetzt wird bewiesen,
daB die Realitdt der AuBlenwelt eine Illusion sei. Aber auch die
Auflosung der Realitit kann nicht befriedigen. Fichte sucht Reali-
tét. Und hier macht er die Entdeckung von dem Wesen des mensch-
lichen Ichs als einer tatigen Kraft. Die einzige Realitit, welche sich
in keiner Weise anzweifeln 148t, ist der unbedingte Anspruch der
sittlichen Pflicht. Dieser Anspruch ist eine rein innere Tatsache,
die durch keine &uBleren Mittel bewiesen werden kann. Sie ist
schlechterdings nur da vorhanden, wo der Mensch sie in seinem
Innern hervorruft. Alle andern Dinge treten von selbst, von auen
in mein BewuBtsein, nur diese eine Tatsache muB ich selbst hervor-
bringen. Ich bringe damit mich selbst hervor. Der Mensch, der
dieses Bewufltsein nicht in sich zu erzeugen vermag, ist tatsiichlich
nichts anderes als ein Produkt von Naturkriften.

Es schlieBt die dritte Gedankenreihe an. In ihr ist das erste
Glied: «da das gesetzmiBige Wollen schlechthin um sein selbst
willen gefordert werde — eine Kenntnis, die ich nur als Tatsache
in meinem Innern finden, und welche auf keinem andern Wege
an mich gelangen kann.» Von hier aus erst wird dann die Realitit
derjenigen Welt erwiesen, welcher der Mensch durch seine Freiheit
angehort. Die Wirklichkeit des freien Willens ist also die erste
Tatsache, von welcher aus alle andern erst ihren Sinn erhalten.
DaB die irdische Welt, in welcher der gesetzmiBige Zusammenhang
von Ursache und Wirkung herrscht, auf den freien Willen keine
Riicksicht nimmt, ist Fichte ein Beweis dafiir, daB die menschliche
Bestimmung nicht der irdischen, sondern einer hcheren Welt an-
gehort. Und nicht erst, wenn er der irdischen Welt entrissen wird,
lebt er in jener hoheren; durch jeden freien EntschluB ist sie in
ihm schon gegenwirtig. Fiir die irdische Welt kann all mein Tun
vergeblich sein, fiir jene Welt ist kein einziger Schritt verloren.

6 J. G. Frcate, Die Bestimmung des Menschen, 1800. S. 64f.

12



11T

Die hier skizzierten Gedanken Fichtes sind nun nicht blofl die
Angelegenheit des Philosophen. Fichte bringt in klare Be-
griffe, was von zahlreichen Personlichkeiten, und zwar gerade von
den gebildetsten, gewissermaflen den «fortgeschrittensten» Per-
sonlichkeiten seiner Zeit empfunden, gedacht und gelebt wurde,
was aber die wenigsten klar auszusprechen vermochten. Daher
erklirt sich die begeisterte Aufnahme der idealistischen Philosophie
in den gebildeten Kreisen der Schweiz. Es handelt sich dabei we-
niger um einen Einflu}, der von auflen hereingetragen wurde. Diese
Philosophie fand vielmehr bereits eine Gesinnungsrichtung vor,
welche ihr zutiefst verwandt war, ohne aber bisher dieselbe deut-
liche Formulierung gefunden zu haben.

Die meisten der hier als Liberale bezeichneten Personlichkeiten
sahen in der kantischen Philosophie den theoretischen Ausdruck
ihres eigenen Lebensgefiihls. Zu den iiberzeugten Kennern des
Systems gehorten Prof. Ith und Stapfer. Stapfer sah die kantische
Philosophie geradezu als identisch mit dem Christentum an. Das
Leben Jesu war ihm die vollkommenste Darstellung des Sitten-
gesetzes. Zugleich sahen Ith und Stapfer in dieser Philosophie die
eigentliche Vollendung dessen, was die franzdsische Revolution
anstrebte, und sie wiinschten fiir Frankreich als Kronung der
politischen Erneuerung eine Vertiefung in Kant?. Im selben Sinn
wies Fellenberg in seiner Eingabe an den Unterrichtsausschull des
Nationaleconvents im Januar 1795 auf Kant hin: «De tous les sys-
témes qui existent, celui du célébre Kant est peut-étre le seul qui
- fournisse les bases solides et satisfaisantes & tous égards pour un
bon ordre social. ...Il a percé partout ou la langue allemande
est connue et I’Angleterre, le Danemarc, la Suéde et 1'Italie se
Iapproprient. Pourrait-il ne rester étranger qu’a la République
francaise? Non, sans doute. La révolution que Kant et ses disciples
ont opéré dans les sciences humaines doit étre une et indivisible
avec la révolution politique de la France®.» — Auch Finsler fand

? Uber Ith und Stapfer vgl. WERNLE, Der Schwmzemsche Protestantismus
in der Zeit der Helvetik, Bd. 1. S. 85f., 99.

8 Aus Philipp Emanuel Fellenbergs Briefwechsel. Herausg. v. A. RUFER:
SA. aus Polit. Rundschau 1945. S. 75 (Konzept).

13



bei Kant die erhabenste Darstellung der wahren Beweggriinde des
menschlichen Handelns®. Dasselbe gilt fiir Escher und Rengger.
Besonders bezeichnend fiir die innere Verwandtschaft dieser
Ménner mit dem deutschen Idealismus ist die AuBerung Renggers
in einem Brief an Escher: «Wenn Du Kant, vom ewigen Frieden
noch nicht gelesen hast, bester Freund, so thue es gleich; er hat
mich von der Richtigkeit dessen was Du sagtest, daB ich ein Kan-
tianer sei, ohne es zu wissen, véllig iiberzeugt. Doch Scherz bei
Seite, der Anhang vom Verhiltnis der Politik zur Moral war mir
aus der Seele genommen, und ich bleibe dabei, daB die Auffiihrung
eines Staatsrechts auf dem angegebenen Grunde ein Hauptbediirfnis
der Zeit, und eine immer allgemeinere Verbreitung des politischen
Rechtsgefiihls das einzige Mittel zum innern und &uBern Frieden
in unsern revolutiondiren Tagen seil®.»

Als der Interpret und ebenbiirtige Fortsetzer Kants erschien
der junge Fichte, welcher sich mehrere Jahre in der Schweiz auf-
hielt. Escher ging so sehr auf seine politischen Ideen ein, daB er
sagte, er mochte diese seinen Schweizer Freunden «eingieBenn»?l.
Hier sei auch an die enge Freundschaft erinnert, welche Fichte und
Johannes von Miiller verband, kurz bevor letzterer Berlin verlieB.

Es leuchtet ein, daBl der Mensch mit solchen idealistischen An-
schauungen anders in der Welt steht als mit einer Anschauung,
welche ganz auf die Naturgesetzlichkeit abstellt. Der Mensch wird
als ein ewiges, unzerstérbares Wesen empfunden, das nicht als
Zufallsprodukt der Naturentwicklung auftaucht, um wieder ins
Wesenlose zu verschwinden. Fichte hat in wuchtigen Sitzen diese
Uberzeugung zum Ausdruck gebracht: «Der Mensch ist nicht Er-
zeugnis der Sinnenwelt, und der Endzweck seines Daseins kann
in derselben nicht erreicht werden. Seine Bestimmung geht iiber
Zeit, und Raum und alles Sinnliche hinaus... Es ist gar kein
moglicher Gedanke, da8 die Natur ein Leben vernichten solle,

% Ebd. S. 11, 13.

10 Ferp. WYDLER, Leben wund Briefwechsel Albert Renggers, 1. Band,
S. 273f. |

11 WypLER, 8. 273. Uber Fichte in der Schweiz s. I. H. FicutE, Joh.
Gottl. Fichtes Leben und litterarischer Briefwechsel, 2 Bénde, 1830/31, 1. Bd.,
S. 210 bis 216. ' ‘

14



das aus ihr nicht stammt; die Natur, um deren willen nicht ich,
sondern die selbst um meinetwillen lebt12.» '

DaB solche Gedanken der ganzen Generation angehérten, haben
bereits die AuBerungen Eschers gezeigt, zeigt auch etwa die fol-
gende Stelle aus einem Brief Renggers an seinen Vater, die wie eine
Paraphrase zu den viel spiter geschriebenen Sitzen Fichtes klingt:
«Ich bin gewiB, daB kein Tropfen Kenntnis oder Weisheit, den ich
aus dem groBen Weltmeere der Natur geschopft habe — auch durch
Ewigkeiten nicht — verrinnen wird in meiner Seele; wenn auch
Form und Gestalt dessen, was ich hier lernte und mir auszubilden
suchte, als unbrauchbar zerschlagen werden, wird doch das Wesen
derselben wieder aufblithen in einer verklirten Form. Nichts was
wahr, gut und groB fiir hienieden getan wird, ist verlorne Arbeit
fiir droben; dessen troste sich, wer zu frith aufstehen mufl vom
Gastmahle des Lebens!3.»

Diese Generation ist von dem Vertrauen durchdrungen, daf3 die
Harmonie, die Vollkommenheit, deren Bild sich im Innern ankiin-
det, nicht ein leeres Truggebilde, daB sie vielmehr eine Wirklichkeit
ist. Diese Grundstimmung wirkt sich auf die ganze Lebenshaltung
aus. Sie stellt dem Menschen seine Pflichten vor Augen, die Pflicht
vor allem, die Harmonie, soviel an ihm liegt, schon in der irdischen
Welt zu verwirklichen. Hier wurzelt auch der Fortschrittsglaube
der Zeit: er bezieht sich auf die Vervollkommnungsfédhigkeit des
Menschen.

Anderseits ist diese innere Harmonie im Gefiihl schon vorweg-
genommen, wie wenn die Welt des Idealen einen Strahl ihres Lichts
bis in die sichtbare Welt dringen liee. Hierauf griindet sich das
Gliicksgefiihl, die «Gliickseligkeit», von welcher die ganze Zeit
erfiillt ist. Rengger bringt es ausdriicklich in Beziehung mit der
inneren Klarheit des Geistes: «Das iiber alles selige Gefiihl der
Ordnung, Licht und Ruhe in Kopf und Herz ist und bleibt doch
immer der einzige MaBstab alles menschlichen Wohlseins, so daB
ich gar keinen Sinn dafiir habe, wie man noch einen andern schitzen
kann4.»

12 Die Bestimmung des Menschen, 1800, S. 313, 335.
13 WyDLER a. a. 0. S. 10, Brief vom Mirz 1786.
14 WyDpLER a. a. O. S. 10.

15



* Auch nach der Seite der Natur iiberschritt das BewuBtsein der
Zeit, leicht und gern die Grenze des bloB wissenschaftlich Feststell-
baren, indem es sich aus der Betrachtung der Natur zur Ahnung
des Schopfers erhob und damit die zwei getrennten Aspekte der
Welt, wenigstens auf der Ebene des Gefiihls, wieder zur Einheit
zusammenschloB. «Ob der Mensch nun diese zahllosen Welten (die
Sterne) zum Vorwurf seiner Betrachtungen wihle», schreibt Hans
Konrad Escher, «oder ob er die zweckmiBige Bildung unserer Erd-
oberfliche untersuche, oder dem bewundernswerthen Organismus
der Geschopfe nachspiire, so wird er immer auf die gleiche Urquelle
alles Daseins hingeleitet», um dann aber als philosophisch gebildeter
Zeitgenosse Kants mit den Worten zu schlieBen: «die dem Men-
schen zwar zu fiihlen, nicht aber mittels seiner Vernunft zu begreifen
vergonnt ist, so lange diese an die Bedingungen von Zeit und Raum
fur ihre Begriffe gebunden ist15.»

So sehr nun diese Grundstimmung religioser Natur zu sein
scheint, so sehr hebt sie sich anderseits ab von dem traditionellen
Glauben. Nicht mehr die Offenbarung, sondern die Vernunft-
fahigkeit des Menschen — im oben erlduterten Sinn — ist die Biirg-
schaft fiir die Wirklichkeit einer hoheren Weltordnung. Der einzige
Punkt, an welchem diese in der irdischen Welt in Erscheinung tritt,
ist das sittliche Bewulitsein des Menschen. Religioser Glaube und
philosophisches ZeitbewufBitsein standen sich wohl noch so nahe,
es waren so viele Ubergangsformen zwischen ihnen méglich, daB
sie nicht oder nur in den extremsten Formen als Gegensatz emp-
funden wurden. Lessing konnte zwischen ihnen eine so nahe Ver-
wandtschaft sehen, daBl er Vernunft und Offenbarung einander
gleichsetzte. «Also gibt auch die Offenbarung dem Menschenge-
schlecht nichts, worauf die menschliche Vernunft, sich selbst iiber-
lassen, nicht auch kommen wiirde6.» Fichte fand im Johannes-
evangelium das Bild des Menschen wieder, das ihm selbst vor-
schwebte!?. Escher nahm einen innigen Anteil an dem kirchlichen
Leben seiner Heimatstadt; Rengger hatte selbst Theologie studiert.
Aber der Mittelpunkt des Weltgefiihls hatte sich doch so sehr ver-

15 HOTTINGER a. a. O. S. 325.
16 LESSING, Die Erziehung des Menschengeschlechits § 4.
17 Grundziige des gegenwdrtigen Zeitalters, 7. Vorlesung.

16



schoben, daBl der Gegensatz zwischen dem alten religiosen und dem
neuen idealistischen Weltbild nicht zu iibersehen ist.

Das neue Weltgefiihl beruhte ganz auf dem BewubBtsein der
Wiirde des Menschen. Dies wird nirgends deutlicher als in der Lehre
vom Siindenfall. Rengger erklirt sie als «philosophischen Mythos,
durch den die Unschuld der Kindheit, die weder Gutes noch Bdses
kennt und dann das Erwachen zum moralischen BewuBtseyn,
ohne welches keine Siinde, aber auch keine Tugend mdglich ist»,
angedeutet wurde!8. Rengger nimmt hier einen Gedanken von Kant
auf, welchen Fichte in seinen Vorlesungen iiber die Grundziige
des gegenwirtigen Zeitalters zum Ausgangspunkt seiner Geschichts-
philosophie gemacht hat?®. Die Auffassung vom Siindenfall findet
ihre Entsprechung in dem Glauben an einen Zustand der Voll-
kommenheit als Ziel der Geschichte, an die «Wiederaufrichtung
des verfallenen Menschen; Wiedereinsetzung in Edens immergriine
Gefilde20y! (Dies ist das Reich Gottes auf Erden», sagt Stapfer,
in welchem bei voller sittlicher Durchbildung des Menschen Staat
und Kirche iiberfliissig sein werden?!.

So wurden Siindenfall und letzte Erlosung des Menschen in die
Lehre vom sittlichen Fortschritt aufgenommen, damit aber zu-
gleich aus dem Uberzeitlichen in die historische Zeit verlegt. Daf}
die Geschichte einen wenn auch nicht unmittelbar zutage tretenden
Sinn haben miisse, das war eine mit beinahe apriorischer Gewifheit
geltende Uberzeugung. Ihr Sinn konnte kein anderer sein als die
Selbstvollendung des Menschen. Daher die Abneigung Lavaters
gegen die kantische Philosophie, welche keines Erlsers bediirfe 2.
Das Gesetz aufzusuchen, nach welchem die geistige Natur des
Menschen durch die Jahrhunderte fortschreitet, erklirte Rengger
als die hochste Aufgabe der Geschichte?:. Und Escher fiihlte sich
beim Anblick der Harmonie und ZweckméBigkeit der Natur mit
dem Gedanken getrostet, «dall selbst dem ewigen Kriege der

18 RENGGER, Kleine Schriften, S. 132.

18 Kant, Mutmaplicher Anfang der Menschheitsgeschichle.

20 P, OcHs, Geschichte der Stadt und Landschaft Basel I, 3. LXXXVIIL.

21 STAPFER, An die Religionslehrer Helvetiens iiber ihre Pflicht und Be-
stimmung.

22 WERNLE, Gesch. des Schweiz. Protestantismus vm 18. Jahrh. I11. 8. 277.

17



Menschen untereinander héhere Zwecke und PlanmiBigkeit zum
Grunde liegen. Nur in diesem Kampf und Sturm entwickeln sich
unsre moralischen Krifte, die im goldenen Zeitalter Arkadiens
schlummern wiirden 24». '
Wesentlich fiir unseren Zusammenhang ist, daB der Idealismus
eine echte Idee der Freiheit zu begriinden vermochte; besteht doch
gerade eine Hauptschwierigkeit der gegenwirtigen Menschheit dar-
in, die Tatsache der Freiheit gedanklich so zu fassen, daB sie inner-
halb der naturwissenschaftlich verstandenen Welt sich behaupten
kann. Der landléufige Begriff der Freiheit — nach Belieben tun
und denken zu kénnen, was man will — verweist lediglich auf die
personliche Willkiir und sagt gar nichts dariiber aus, auf welche
Weise die Entschliisse des Menschen zustande kommen. Hier aber
beginnt erst das eigentliche Problem. Nicht besser steht es jedoch,
wenn wir die Bemiithungen von naturwissenschaftlicher Seite ver-
folgen, die Freiheit zu verstehen. DaB sie innerhalb des Marxismus
keinen Platz findet, versteht sich von selbst. Aber auch ein Wilson,
der die menschliche Gemeinschaft darwinistisch verstehen will25,
hebt sie in dem Augenblick gedanklich auf, wo er sie zu fassen sucht.
Er erklart Freiheit als AngepaBtheit an die Umwelt. Ein Schiff ist
frei, wenn es ohne Behinderung unter dem Wind segelt, unfrei, |
wenn es sein Ziel wegen der Windverhiiltnisse nicht erreichen kann.
So besteht die Freiheit des Menschen «in dem richtigen Ineinander-
greifen der menschlichen Interessen, des Handels und der Krifte 26y,
- Wie vollig ausgeschlossen es ist, mit naturwissenschaftlichen
Begriffen das Problem der Freiheit auch nur zu sehen, zeigt die
geradezu tragische Vergeblichkeit der Bemiihungen Max Plancks
in seinem Leipziger Vortrag vom 27. November 1936 «Vom Wesen
der Willensfreiheit?'», wo trotz aller gegenteiligen Absichten die
Freiheit zu einer hoffnungslosen Illusion verblaBt. Es ist eben a

23 RENGGER, Uber dw fortschreitende Vervollkommnung des Menschen-
geschlechts, in Kleine Schriften S. 150ff.
2¢ HorTINGER S. 307.
- 25°'WiLsoN, Die neue Freiheit, deutsch 1914, S. 67.
26 WiLsoN, a. a. O. 8. 218. '
27 MAx PLANCE, Vom Wesen der W@llensjre@hezt Vortrag in der deutschen
Philos. Gesellsch. 27. Nov. 1936. :

18



priori unmoglich, die Freiheit als etwas zweites aus einem ihr Vor-
- angehenden abzuleiten. Sie ist nur dann wirklich, wenn sie ein
absolut erstes ist, so wie es Fichte formuliert hat. Deshalb ist bei
allen Vertretern des Idealismus die Idee der Freiheit die Zentral-
idee, von welcher aus erst alle andern Elemente der Welt ihre
Bedeutung erhalten. Die Idee der Freiheit ist der ideelle Ausdruck
fiir die allerurspriinglichste Tatsache, die Tatsache meines sittlichen
BewuBtseins, welche ich nur «in meinem Innern finden, und welche
auf keinem andern Wege an mich gelangen kann 28y,

Schiller hat dieselbe Idee von einer anderen Seite her ausge-
sprochen. In dem Aufsatz iiber das Pathetische sagt er: «Der letzte
Zweck der Kunst ist die Darstellung des Ubersinnlichen, und die
tragische Kunst insbesondere bewerkstelligt dieses dadurch, da8
sie uns die moralische Independenz von Naturgesetzen im Zu-
stand des Affekts versinnlicht. Nur der Widerstand, den es gegen
die Gewalt der Gefiihle &uBert, macht das freie Prinzip in uns kennt-
lich.» Freiheit ist Unabhingigkeit des verniinftigen Wesens vom
Naturgesetz. Auf die Seite der Natur ist auch alles zu zdhlen, was
unwillkiirliche Gefiihle, Affekte, auch was Konventionen der Ge-
sellschaft sind. Der Sinn der tragischen Kunst ist fiir Schiller also,
die Wirklichkeit der Freiheit dadurch zu «versinnlichen», daB sie die
Kraft sichtbar macht, welche von allen Anspriichen des «Natur-
gesetzes» unabhingig ist. |

Positiv ausgedriickt ist die Freiheit das Leben in und nach der
Vernunft, das BewuBitsein der Wirklichkeit jener iibersinnlichen
Welt, der der Mensch kraft seiner Vernunft angehort. Der Freie
lebt, wie Fichte es in groBartiger Eindriicklichkeit darstellt, in einer
Welt, die dem Naturgesetz nicht unterworfen ist, er lebt in der
sittlichen, nicht in der irdischen GesetzméBigkeit. Freiheit ist also
gerade nicht das Leben nach Willkiir und Belieben, sondern das
Leben nach dem sittlichen Gesetz. Dieses ist nicht eine Schranke
der Freiheit, sondern es ist ihr Inhalt. Die Wahrheit, welche durch
die Vernunft erkannt wird, die Tugend, d. h. das Leben nach der
Wahrheit, bilden zusammen mit der Freiheit eine untrennbare
Einheit. Der «Liberale» dieser Zeit wire also der Mensch, welcher

28 FicHTE, Die Bestimmung des Menschen, S. 275.

19



in diesem Sinn ein Leben nach der Vernunft fiihrt und bestrebt
ist, auch das offentliche Leben im selben Sinne zu ordiien._ Sein
Grundsatz wire: nichts anzuerkennen, was nicht die eigene Ver-
nunft einzusehen vermag — zugleich alles als verpflichtend anzu-
erkennen, was die Vernunft vom Menschen fordert. Dies bedeutet
ihm ein menschliches Leben fiihren, welches unabhiingig ist vom
Naturgesetz.

Diese Ideen waren nicht bloB philosophische Theorien oder
poetische Phantasien, sondern tief ins Leben eingreifende Uber-
zeugungen. Sie wirkten so intensiv, dal Wege gesucht wurden,
das Bild des Menschen als eines freien Wesens auch in das Bild
der Natur einzubauen. Herder weist nach, wie die physische
menschliche Gestalt dazu vorgebildet ist, ein unsterbliches, freies
Wesen aufzunehmen. Schiller hat in seiner wohl zu wenig beachteten
Dissertation zu zeigen versucht, wie der menschliche Geist den
Leib («den Mechanismus») als Instrument gebraucht und ihn da-
durch allméhlich abnutzt, wie der Tod gewissermaBen die Bedin-
gung eines geistigen Lebens ist. Die Freiheit erscheint nicht nur
als rein geistige Eigenschaft, sondern als eine bis in die physische
Natur hineinwirkende reelle Kraft. « Die Weisheit» hat die mensch-
liche Organisation so eingerichtet, «daBl die Freiheit den Mechanis-
mus miBbrauche, und der Tod aus dem Leben wie aus seinem
Keime sich entwickle. .. Die Seele fihret fort, in andern Kreisen
ihre Denkkraft zu iiben und das Universum von andern Seiten zu
beschauen. Man kann freilich sagen, da8 sie diese Sphire im ge-
ringsten noch nicht erschopft hat, dafl sie solche vollkommener
hitte verlassen konnen; aber weil man dann, da8 diese Sphire
fiir sie verloren ist? Wir legen itzo manches Buch weg, das wir nicht
verstehen; aber vielleicht verstehen wir es in einigen Jahren
besser?2?.y

Man sieht also, wie die Vorstellung der Seele als eines von allem
Natiirlichen unabhéngigen Wesens bis in die Naturwissenschaft
hinein realisiert wird. Sie wird aber auch im praktischen Leben
realisiert. So weist der Lebenslauf der hier in Frage stehenden
Personlichkeiten gewisse gemeinsame Ziige auf. Fast bei allen kann

29 SCHILLER, Uber den Zusammenhang der tierischen Natur des Menschen
mat seiner geistigen, § 27.



man in der Jugend eine Periode der freiwilligen Askese erkennen,
einer Askese, welche die volle Freiheit des menschlichen Geistes
von allem Natiirlichen erweisen soll. Pestalozzi geiBlelte sich als
Knabe eine Zeitlang mit seinen Kameraden, um nach einem etwa
gescheiterten politischen Aufstand die Folter ertragen zu lernen.
Fellenberg hat durch fanatisches Studium bei Wasser und diirren
Pflaumen beinahe seine Gesundheit ruiniert. Bei Ludwig Meyer
von Knonau finden sich #hnliche Anwandlungen. Der junge Johann
Heinrich FiiBlli spielte sich in Ziirich als Sittenrichter, als eine Art
kleiner Cato auf. Allen diesen Personlichkeiten war es ein urspriing-
liches Bediirfnis, nach Grundsitzen zu leben und diese selbstindig
aus den allerersten Prinzipien zu erarbeiten. So war auch etwa die
Frage der Berufswahl eine Frage, die aus strenger Selbstpriifung
und nach allgemein giiltigen Prinzipien gelost wurde. Rengger er-
klarte als das Prinzip, nach welchem die Berufswahl getroffen wer-
den solle: «DaBl das MaBl von Wirkung und Einflul auf das Wohl
der Menschen, das man in einem Beruf zu erlangen hoffen kann,
die Wahl des letzteren bestimmen sollte 0. » Rengger selbst wechselte
nach diesem Grundsatz von der Theologie zur Medizin.

v

Es ist das besondere Kennzeichen der helvetischen Revolution,
dafl in ihr die Lebenshaltung, welche dem deutschen Idealismus
entspringt, bis in das politische Leben hinein wirksam wurde.
Wahrend in Frankreich die rein politischen organisatorischen Fragen
im Vordergrund standen, wihrend in Deutschland die Vertreter
der idealistischen Philosophie in der Hauptsache auf die akade-
mische Wirkung beschrinkt blieben oder héchstens im Dienste
eines ihnen wesensfremden Staates eine gewisse Moglichkeit offent-
licher Tétigkeit erlangen konnten, war ihren Gesinnungsfreunden
in der Schweiz die Gelegenheit geboten, als selbstverantwortliche
Staatsménner an der Gestaltung der neuen Gemeinschaft an ver-
antwortlicher Stelle mitzuwirken. Hier wurde also diese Philosophie
gewissermaBen der Priifung unterstellt, wie sie sich in der politi-

30 WyDLER a. a. Q. S. 8f.



schen Wirklichkeit bewidhren wiirde. Es ist verstandlich, daB8 sie
im Ratssaal und in der 6ffentlichen Polemik nicht mehr in ihrer
theoretischen Reinheit, sondern in vereinfachter Form auftritt,
daB sie vielfach sich der gerade iiblichen und daher miBverstind-
lichen Begriffe bedienen muf, um iiberhaupt gehort zu werden.
Das Problem der Freiheit z. B. wird natiirlich nicht von seiner
philosophischen Seite her beleuchtet, sondern in seinen juristischen
Konsequenzen. Auffallen mufl weniger eine gewisse Reduktion des
Ideellen auf die Erfordernisse des Tages, als im Gegenteil das er-
staunlich hohe AusmaB, in welchem der Idealismus auch im poli-
tischen Tageskampf seine Unbedingtheit, seine innere Reinheit
bewahrt hat.

Schon darin zeigt sich die Echtheit der Uberzeugungen, daB
fiir alle fithrenden Personlichkeiten der Helvetik das Politische
niemals das einzige Betétigungsfeld war. Sie suchten ihre Aufgaben
da, wo sie am meisten fiir den Menschheitsfortschritt wirken konn-
ten. Als Feld der Betédtigung fiir das Wohl der Menschheit nahm
allerdings der Staat einen besonders hohen Rang ein. Besonders
in Zeiten der Not und Revolution erschien es vielen geradezu als
moralische Pflicht, ihre Krifte dem Staatsleben zu widmen. Aber
niemals wurde ihnen das Politische zum Selbstzweck. Gerade des-
halb vermochten sie hier Griofieres zu leisten als die Manner der
bloBen Routine. Es leuchtet nach allem auch ein, daB im Mittel-
punkt der liberalen Staatsidee nicht das Problem der Staatsform
stand, sondern der sittliche Gehalt des staatlichen Lebens. Der
ideale Staat ist derjenige, welcher die Herrschaft der Vernunft,
des kategorischen Imperativs zu verwirklichen erlaubt.

Gemeinsam ist den Helvetikern, daB sie ihre Staatsideen aus
Prinzipien herzuleiten suchten. Bei Escher kann man an seiner
Korrespondenz mit Rengger verfolgen, wie er an der Ausbildung
seiner politischen Begriffe arbeitet: «Meine Gefiihle fiir Menschen-
rechte und die Gleichheit derselben trug ich schon seit meiner ersten
Jugend im Herzen, ohne sie je ganz und systematisch mitteilen
zu konnen, indem ich entweder so jimmerlich iibermault ward,
wie es hier in Ziirich der Fall ist, oder damit in das Gebiet frommer
Wiinsche und Phantasien iiberwiesen wurde3l.» Da er den Satz

31 WYDLER 8. 222.

22



von der Gleichheit der Menschen und von der UnverduBerlichkeit
der Menschenrechte nicht ableiten kann, erhebt er ihn zum Axiom.
«Es war ein langes Geschift fiir mich», gesteht er, «den festen
Grund zu erreichen, um darauf meine noch hin und her schwanken-
den Begriffe zu befestigen — jetzt sind sie fest, seitdem ich mir
die obigen zwei Prinzipien herausgeklaubt habe?2.»

DaB das letzte Ziel des Staates die Forderung des Menschheits-
fortschrittes sein miisse, darin waren sich alle einig. Eine gewisse
Schwierigkeit, die auch fiir die konkrete Politik nicht ohne Be-
deutung bleiben konnte, bot die Frage, worin dieser Fortschritt in
erster Linie zu suchen sei. Die englisch-franzosische Aufklirung
hat als hochsten Mafstab die menschliche Gliickseligkeit gesetzt.
Dieser Gesichtspunkt wird auch vielfach in der Schweiz von den
Aufklirern iibernommen. Kuhn erklirt in seinen Vorlesungen
iiber bernisches Privatrecht, der gesellschaftliche Vertrag bezwecke
die Gliickseligkeit, indem er die Hindernisse, die dieser im Natur-
zustande im Wege liegen, aufhebt. Die kantisch-fichtesche Philo-
sophie dagegen stellte den Gedanken der Vervollkommnung in den
Vordergrund. Prof. Ith z. B. vertrat diesen Standpunkt, indem er
als Zweck des Staates nicht Volksbegliickung, auch nicht Volks-
aufklarung, sondern die sittliche Veredelung des Volkes erklirte3.
Dieser Grundsatz wurde schon vor der Umwilzung, in der von
Rengger verfaBten Proklamation der bernischen Landeskommission
vom 5. Februar 1798 gewissermaBen offiziell: «Der Mensch ist zum
Besserwerden, zur Veredlung bestimmt. Dies ist seine hohe Natur.
Alle menschlichen Anstalten sollen sich vervollkommnen mit dem
Gange der Zeit, auch die wichtigste von allen, die Vereinigung
von Menschen unter -Gesetz und Obrigkeit3%.» Bei Escher la8t
sich die Entwicklung von der Gliickseligkeitslehre zur kantischen
Pflichtlehre verfolgen 3.

Am deutlichsten spricht sich iiber dlese Frage des Staatszweckes

32 WYDLER S. 226.

33 Uber Kuhn und Ith s. WERNLE, Der Schwe@zemsche Protestantzamus in
der Zeit der Helvetk, Bd. I S. 95.

34 Zit. bei WERNLE S. 92.

35 Uber Escher s. W. V. WARTBURG, Ziirich und die franzostsche Revolution,
1956, S. 180—183. ‘

23



Rengger aus. Eindeutig trennt er den Biirger vom Menschen und
stellt den letzteren iiber den ersteren: «Quod tibi fieri non vis,
alteri ne feceris, ist der Inbegriff der rechtlichen Verhaltnisse des
in Gesellschaft lebenden Menschen und die Gewﬁ,hrleistung dieser
Verhiltnisse der Zweck alles Regierens. Wir sind Menschen, ehe
wir Biirger sind, und werden nur Biirger, um unsere Bestimmung
als Menschen erfiillen zu kénnen. Die politische Freiheit, die fiir
den Griechen und Romer der Zweck des Daseins war, kann nach
richtigern Begriffen von den gesellschaftlichen Einrichtungen fiir uns
nur ein Mittel zum Zwecke sein, indem sie einzig zur Absicht hat,
unsere biirgerlichen Rechte zu gewihrleisten3t.» Die «biirgerliche
Freiheit», d. h. die individuelle Freiheit des autonomen, selbst-
verantwortlichen Menschen zu sichern ist also die Aufgabe des
Staates; die «politische Freiheit» ist dazu nur ein Mittel. Daraus
leitet sich auch mit geradliniger Sicherheit die konkrete Gestaltung
der staatlichen Verhaltnisse ab. «Vorziiglich halte ich es fiir wichtig,
den Zweck des Staates in sein reines Licht zu setzen; solange blof
der Grundsatz gilt, dafl die Menschen ihrer Gliickseligkeit wegen in
dergleichen Verbindungen zusammengetreten sind, daf also der
héochste Zweck einer jeden Regierung die Begliickung ihres Volkes
sei, so kann sich der abscheulichste und eigenniitzigste Despotismus
sowie jede Art von PrivatanmaBung iiber den Verstand, den Glau-
ben oder das Eigentum anderer immer dahinter verschanzen.
Wenn man hingegen davon ausgeht, daB die Entwicklung der
moralischen Krifte des Menschen, vorziiglich die Entfernung ihrer
Hindernisse, der einzige anerkennbare Zweck aller Staatsverbin-
dungen sei — wenn man die urspriingliche Gleichheit dahin erklirt,
daff alle Menschen gleiche Anspriiche auf die Ausbildung ihrer
Vernunft und Sittlichkeit haben... so wird man notwendig zu
einer ausfiihrbaren demokratischen Form gefiihrt3?.»

Die erste und wichtigste Voraussetzung aber zu einer wirklichen
«biirgerlichen Freiheit», in welcher sich der Mensch seinen Anlagen
gemif entwickeln kann, ist ein fester und zuverlissiger Rechts-
zustand. Daher ist die Zentralidee des liberalen Staatsgedankens

36 RENGGER, Kleine Sc@riften, S. 239,
37 WyDLER 8. 269. Rengger an Escher, 16: Sept. 1795.

24



die Rechisidee. Im «Schweizerischen Republikaner» wurde schon
1798 proklamiert: « Ewig und unter keinen Umstédnden kann eine
gute Absicht ungerechte Mittel rechtfertigen! Das Recht soll aus-
schlieBend heilig sein®.» Ja, die Liberalen bringen dem Gesetz
geradezu Verehrung entgegen. Denn das Gesefz ist auf dem poli-
tischen Feld gewissermallen der Reprisentant der Vernunft. Hier
liegt eine starke Verwandtschaft mit der Antike. Gerade die un-
eigenniitzige Gesetzestreue antiker Personlichkeiten wird immer
wieder als vorbildlich hingestellt. Daher auch die Begeisterung fiir
den heroischen Kampf der Girondisten gegen die sittliche Anarchie
des Jakobinertums. Usteri feierte bekanntlich den Sturz Robes-
pierres, des groflen Verdchters der Menschenrechte, als eines der
groBen KEreignisse der Weltgeschichte. Als oberste Tugend des
politischen Menschen galt die Gesetzestreue, das unwandelbare
Rechtsgefiihl.

Ebenso grofl wie die Achtung vor dem Gesetz war das Vertrauen
auf die Wirksamkeit der Wahrheit, auf die Macht der Vernunft.
Da der Mensch ja seinem innersten Wesen und seiner Anlage nach
ein verniinftigces Wesen ist, mufl schliefllich die Vernunft in ihm
- zum Durchbruch kommen, wenn sie auch noch so sehr verschiittet
scheint durch andere Méachte. Am prignantesten formuliert diese
Haltung wiederum Rengger in einem schon 1796 publizierten Auf-
satz iiber die Ursachen und Wirkungen der franzosischen Revolu-
tion: «Nur zwei Bedinge, und der Frieden ist (zwischen den kémp-
fenden Parteien) so gut wie geschlossen; strenger Gehorsam gegen
das bestehende Gesetz, und unbeschrinkte Freyheit, das Gesetz
Offentlich zu priifen, zu tadeln und ein besseres vorzuschlagen?.»
Hier verbindet sich, charakteristisch fiir die ganze Generation der
Liberalen, die antike Gesetzestreue mit der aufklirerischen For-
derung nach Freiheit, die aber bezeichnenderweise nicht als Willkiir
verstanden wird, sondern als das Recht und die Aufgabe des den-
kenden Menschen, das beste Gesetz selbstindig, aus eigener Kraft
zu finden. Dieser Haltung blieben die Liberalen ihr ganzes Leben
lang treu, so daBl ein Rengger noch 1832 im selben Sinne schreiben
konnte: es miisse schlieflich die «Stimme der Vernunft und der

.38 Schweizerischer Republikaner S. 38, Artikel Eschers vom 16. Mérz 1798.
- 39 RENGGER, Kleine Schriften, S. 12.

25



Vaterlandsliebe iiber die Eingebungen des Parteigeistes und der
Selbstsucht den Sieg davontragen40».

Die Achtung vor dem Gesetz wird auch deshalb so hoch ge-
stellt, weil sie gleichbedeutend ist mit der Achtung vor der Men-
schenwiirde. Die Wiirde des Menschen aber beruht im 6ffentlichen
Leben darauf, dafl er nur dem Gesetz und nicht der Willkiir oder
Ubermacht eines Menschen untertan sei. «Die Geburtsvorrechte,
ebenso nachteilig fiir die Berechtigten als herabwiirdigend fiir die
Ausgeschlossenen, sind nicht mehr von unserer Zeit, wo jeder sein
eigenes Werk sein und nur so viel gelten soll, als er wert ist*l.»
Dies war ja die Hoffnung des Liberalismus, da unter der ausschlie3-
lichen Herrschaft eines allgemeingiiltigen Gesetzes jeder Mensch
sich frei entfalten und nur noch «sein eigenes Werk» sein werde.
Darauf begriindete sich auch das Pathos dieser Generation. In
seiner Zunftrede «Die Pflichten eines Biirgers» hat der junge
J. H. Filli dieser Stimmung mit jugendlichem Enthusiasmus
Ausdruck gegeben: «Da er (der Biirger) auf Erden keinen andern
Richter als die Gesetze und sein Gewissen iiber sich erkennt, so
fragt er niemand um Rat, weder seine Freunde noch seine Gonner. . .
Er biickt sich vor keinem Rock, er biickt sich nur vor Verdiensten 42, »
«Ménnerstolz vor Konigsthronen» ist ein Grundsatz des Liberalis-
mus, wobei unter den «Konigsthronen» auch jede biirgerliche
Konvention zu verstehen ist, die sich mit den liberalen Grundsitzen
etwa nicht vertragen wiirde.

Auf diese Achtung vor der Menschenwiirde hat nicht nur der
Gebildete Anspruch, sondern jeder, auch der geringste Mensch als
solcher, alles was Menschenantlitz trigt, nach der Formulierung
Fichtes. In seiner Prisidialrede vor der Helvetischen Gesellschaft
1782 verlangte Fiili, dal das Ehrgefithl auch beim Landmann
gepflegt und geachtet werde, indem man z. B. Briuche und Her-
kommen, Sitten, an denen er hinge, nicht einfach aus praktisch
verwaltungstechnischen Griinden zum alten Eisen werfe:. Man

% RENGGER, Uber die politische Lage der Schweiz. Geschrieben im Brach-
monat 1832. SA. aus der Neuen Aarg. Zeitung Nr. 62—65, S. 16.

41 RENGGER, Kleine Schriften, S. 10.

42 Firssri, Uber die moralischen Pflichten eines Biirgers, 1765, S. 12,

48 Fssw1, Prasidialrede in der Helvetischen Gesellschaft, 1782, S. 19f.

26



sieht hieraus, dafl der frithe Liberalismus nicht von vornherein
identisch ist mit der Tendenz zur Zentralisation, da er sich auch
mit der alten, korporativ-patriarchalischen Ordnung vereinigen
kann. Sein Gehalt bezieht sich nicht in erster Linie auf die Staats-
form, sondern auf die Staatsgesinnung.

Zu den zwei ersten Hauptgrundséitzen des Liberalismus, Freiheit
und Gerechtigkeit, tritt als dritter wesentlicher Grundsatz derjenige
einer festen Staatsautoritit. Die Liberalen sind in dieser Zeit nicht
etwa auf der Seite derjenigen zu finden, welche die Staatsautoritét
aufweichen wollen, sondern auf der Seite derjenigen, welche sie
zu stérken und in der 6ffentlichen Meinung zu rechtfertigen suchen.
Wohl berufen auch sie sich auf die Volkssouveranitat. Aber diese
Idee hat hier einen anderen Sinn als etwa bei Rousseau. Den
Grundsatz «salus populi suprema lex esto» erklirt Rengger als den
verderblichsten, welcher iiberhaupt aufgestellt werden kénned4.
Volkssouverinitit wird nie so verstanden, daBl die Summe der
Stimmbiirger nach freiem Belieben festlegen diirfe, was als Recht
zu gelten habe. Souverén ist nicht das Volk als Summe der Biirger,
sondern die Vernunft, insofern sie den Weg zum absoluten, idealen
Wesen des Menschen zu fithren vermag. Die Regierung ist in diesem
Sinn Vertreterin der Vernunft, nicht der momentanen Interessen
des Volkes. :

Es gehort daher durchaus nicht zu den wesentlichen liberalen
Forderungen, daBl der Staat demokratische Form, wohl aber, daf
er eine starke und unabhingige Regierung habe. In diesem Sinn
schreibt Escher schon 1791 an Rengger: «Anfénglich dachte ich,
dall das allgemeine Staatsrecht wenig EinfluB auf die eigentliche
Verwaltung eines Landes habe, allein seit ich tiefer dariiber nach-
gesonnen, bin ich anderer Meinung geworden. Denn es mul} ein
himmelweiter Unterschied in Behandlung der Geschéifte entstehen,
wenn ich in der Ratsstube mit dem Gedanken stehe: Ich bin, mit
diesen, Herr des Volkes — es ist unser Erbteil, oder wenn ich
denke, das Volk hat mich hierher gesetzt, um seine 6ffentlichen An-
gelegenheiten zu besorgen 3. » Nicht also darum geht es, die Regierung
demokratisch zu wahlen, sondem darum, den Regenten ins Bewult-

44 RENGGER, Kleine Scheiften, S. Il. -
- 45 WyDLER S. 230. .= .

27



sein zu rufen, dafl ihr Amt eine Verpflichtung, nicht einen Rechts-
anspruch bedeutet. Regenten bleiben sie. Aber ihre Autoritét soll die
der Vernunft und nicht die ererbter Privilegien sein. Die Uberzeugung
von der Notwendigkeit einer unbeeinflulbaren Staatsautoritit fithrt
Rengger z. B. dazu, das kollektive Petitionsrecht abzulehnen. Zwar
sei das Petitionsrecht ein Bestandteil des allgemeinen Biirgerrechts.
Sein Sinn aber ist, der Vernunft Gehor zu verschaffen. Aber der Gesetz-
geber darf nicht auf die Interessen des Gesuchstellers, nur auf seine
logischen Griinde Riicksicht nehmen. Daher darf nur die indivi-
duelle Petition geduldet werden; denn die Logik gewinnt nichts
durch die Zahl der Unterschriften. Eine kollektive Petition ist
bereits Anmaflung einer WillensduBerung. Zu einer solchen ist aber
einzig die dazu bestellte Regierung berechtigt. AuBlerdem wire es
ungerecht gegeniiber den ruhigen Biirgern, wenn die Regierung
ihre Haltung durch die blofle Zahl der Gesuchsteller beeinflussen
lieBe 18,

Die schlimmsten Gegner des liberalen Vernunftstaates sind
Egoismus und Willkiir in jeder Form. Als die iibelste Staatsform
erscheint den Liberalen die Demokratie eines ungebildeten Volkes.
Die Willkiir der Volkssouverinitat, sei es die der Innerschweizer
Landsgemeinden oder die der Jakobiner, verachteten sie nicht weni-
ger als die Willkiir der Despotie. Die Demokratie heifit bei Rengger
etwa «Herrschaft der Roheit, der Unwissenheit und des Eigennut-
zes», «Geist der Gesetzlosigkeit und Anarchie4’». Auch die moderne
Erscheinungsformm des politischen Eigennutzes lehnen die Libe-
ralen daher mit aller Entschiedenheit ab: die Partei. Da der Gesetz-
geber oder der Regent Sachwalter der Vernunft sind, da sie die
Zukunft der ganzen Nation, niemals nur die Interessen eines Teiles
zu vertreten haben, hat das Parteiwesen kein Daseinsrecht. Nie-
mals sollen Volksvertreter die Interessen ihrer Wihler vertreten,
sondern sie sollen «aus freiem Willen und nach eigener Ansicht des
Rechten und Guten handeln®». Es ist kein Zufall, daB sich die

46 WYDLER 3. 246ff. . ‘

47 RENGGER, Biographische Nachricht iiber Dr. Samuel Liithard von Bern
(in Helvetia Band 2 1826), S. 13. Ders. Kleine Schriften, S. 224,

48 Meinung des Biirgers Rengger,” Mitglieds der helvetischen Tagsatzung,
itber den durch das Gesetz vom 29. May promulgirten Verfassungsentwurf

28



erste politische Schrift Renggers, «Uber die politische Verketze-
rungssucht in unseren Tagen», eben gegen das erste Auftreten des
«Parteigeistes» wendet. Nichts verabscheuten und bekimpften die
Liberalen so wie den Parteigeist. Auf die 6ffentliche Meinung nah-
men sie keine Riicksicht, sofern sie der unbedingten Gerechtigkeit
nicht entsprach. «Die 6ffentliche Meinung ist mir nichts, sobald ich
iiberzeugt bin, recht zu handeln», erklirte Kuhn4®,

Einen konzentrierten Ausdruck finden diese Gesinnungen in den
‘Worten Usteris in seiner Er6ffnungsrede des Senates vom 4. Oktober
1798: «Mogen die Gesetzgeber und die Regierung nie vergessen,
dal}, wenn auf der einen Seite Schwiche und Wankelmut der Re-
genten die Verfassungen untergraben und den Voélkern Unbheil
bereiten, auf der andern Seite Willkiir und gesetzlose Gewalt nicht
geringere Wunden schlagen; mogen sie nie vergessen, dafl durch
gute Zwecke tadelhafte Mittel nie gerechtfertigt werden und dafl
alle Stinden der weiland Aristokraten und Oligarchen um kein
Grianchen unsiindlicher werden, wenn sie im Namen der Freiheit
oder der Souverinitit des Volkes begangen werden®.» Das einzige,
was zur Herrschaft qualifiziert, ist Bildung und Selbstlosigkeit
des Charakters, die einzige Herrschaft, welcher innere Berechtigung
zukommt, ist die «Aristokratie der Einsichten und Talente». Das
Hauptproblem des Staatsaufbaus ist also die Frage, auf welche
Weise die «Talente» ausfindig zu machen und an die Spitze des
Staates zu bringen sind.

Fiir denjenigen aber, welchem, sei es durch die Wahl oder durch
KErbschaft, die Handhabung der Gesetze iibertragen ist, mull die
erste Aufgabe sein, seinen eigenen Charakter so auszubilden, daB
er in jeder Lage als der uneigenniitzige Vertreter des Gesetzes er-
scheint, nicht als Vertreter eines Standes oder privater Interessen.
Eine solche Haltung ist an keine Staatsform gebunden; sie 14t

eréfnet in der Sitzung vom 25. September. Bern und Ziirich 1801 (Flugschrift),
S. 13. ;

49 Zit. bei H. Btcu1, Die politischen Parteien im ersten schweizerischen
Parlament, in Polit. Jahrb. der Schweiz. Eidgenossenschaft 1917, S. 189.

50 Aktensammlung aus der Zeit der Helvetischen . Republik (1798—1803),
Bd. I11, S. 68. :

51 RENGGER, Klewne Schriften, S. 44,

29



sich in der Monarchie so gut wie in der Republik ausbilden — oder
auch verleugnen. Die Liberalen waren dem alten, patriarchalischen
Staat nicht grundsitzlich feindlich gesinnt. Sie stellten sich dem
neuen Staate zur Verfiigung, weil sie einsahen, daB die Grundlage
des alten, die Anhénglichkeit der Untertanen an die bisherige
Obrigkeit, nicht mehr tragfahig war. Viele der alten Landesviter
wurden dagegen von ihnen als Muster der Staatskunst verehrt und
gepriesen. Denn der aufgeklirte Absolutismus hatte, mindestens
was die praktische Regierungstitigkeit betrifft, dhnliche Grund-
sétze wie der Liberalismus. Dieser steht jenem naher als Rousseau
oder dem spéteren demokratischen Radikalismus. Wenn der nach-
malige Biirgermeister Johann Conrad Heidegger in seiner Schrift
«Vaterliche Regierungsform» 1745 schreibt, der Regent sei «persona
publica», er gehére nicht sich selbst, sondern dem Gemeinwesen,
dann spricht er im Sinn des Liberalismus. Dieselbe Uneigenniitzig-
keit fordert er vom Regenten von Gottesgnaden, welche der Libe-
rale von dem gewihlten Magistraten fordert. Ein wahrer Vater

des Volkes «wachet, damit sie schlafen, er sorget, damit sie ohne

Sorgen in Frieden leben... Er herrschet iiber alle, damit er allen
diene; er gibet Gesetze, damit er denselben zuerst gehorche, und
seine Handlungen sind eine lebendige Erklirung davon®5%y. In den
reizvollen «Briefen des Conte di Sant’Alessandro» stellt Fufli
Heidegger als den wahren Herrscher dar, von dem selbst die Bauern
sagen: «Wenn er den Mund auftut, so redet er uns aus dem Herzen,
und wenn er uns anblickt, so siehet er durch und durch%.» Auch
die Herrscher des aufgeklarten Absolutismus wie Friedrich II. und
Josef II. wurden von den Liberalen als Vorbilder verehrt. Was sie
von den aufklarerisch gesinnten Landesvitern der alten Zeit unter-
scheidet, ist hauptsédchlich die Losung von dem alten Staat als
der einzig mafBlgebenden Staatsform, damit auch die Losung vom
kirchlichen Glauben, vor allem vom Gottesgnadentum als Grund-
lage der Staatsordnung, eine stirkere Betonung des Fortschritts-
gedankens und unbedingte Achtung vor der Menschenwiirde auch

52 ANNEMARIE HESSE, Joh. Conr. Heidegger, ein ziircherischer Staatsmann,
1945, S. 104. '

53 Ziirich tm Spdtrokoko. Briefe des Conie di Sant-Alessandro, Einleitung
von E. ERMATINGER, Frauenf. 1940.

30



des Ungebildeten. Aber in ihrer Auffassung von der Staatsautoritéit
stehen sie noch auf der Linie des patriarchalischen Staates. Auch
ihnen war das Regieren eine Kunst der Menschenbehandlung und
Menschenfiihrung, nicht bloBe Verwaltung von Sachen?.

v

Diese Ideen und Gesinnungen treten etwa von den sechziger
Jahren des 18. Jahrhunderts an auf und bleiben bis iiber die
Helvetik hinaus wirksam. Es ist nicht méglich, ihre ganze Entwick-
lung hier zu verfolgen. Es kam in diesen Ausfiihrungen haupt-
séchlich darauf an, das Grundséitzliche herauszuarbeiten. An einigen
Beispielen soll noch gezeigt werden, wie sich diese Bewegung in
der politischen Wirklichkeit #uBert.

Sie begann als eine echte Jugendbewegung mit dem Elan und
der Unbedingtheit, die uns in der oben zitierten Rede FiiBlis ent-
gegentritt, schon um 1760, also lange vor dem Auftreten des Ein-
flues von Kant und Fichte. Ihren Ursprung hatte sie im Kreise
um den alten Bodmer in Ziirich. Thre geistige Nahrung und ihre
Vorbilder gewannen die enthusiastischen Bodmeranhinger aus der

5 Hine zusammenhéngende Darstellung dieser friihliberalen Staats-
gesinnung gibt Lupwic¢ MEYER VON KNONAU in seinem potitischen Testa-
ment, «Abschiedsworte an meine theuren Cantonsbiirger, 1841» (verdffentlicht
in Lebenserinnerungen von L. Meyer v. Knonau, 1883, S. 507—518.) Alle hier
geltend gemachten Motive kehren in dieser Schrift wieder. So heit es von
der Regierungsgewalt: «Von einer solchen ist nur noch ein schwacher Schat-
ten vorhanden, seit man das Volk, statt seine Wiinsche aus sich selbst
entwickeln zu lassen, von allen Seiten immer aufregt und weit mehr zur
Kenntnis seiner rohen Kraft, als seiner edlern Bediirfnisse bringt; seit man
es gelehrt hat, seine Regierungen wie ein altes Kleid wegzuwerfen und nach
Belieben sich ein neues zu geben. ... Diejenigen Minner, die durch eine
freie Wahl des Volkes in die obersten Behérden treten, miissen sich ein-
verstehen, jenen lockeren Stiihlen wieder Festigkeit zu geben und an Stelle
eines Schattens von Regentengewalt wieder ein obrigkeitliches Ansehen auf-
leben zu lassen, das der Achtung des Volkes genieBe.» Ja er verteidigt sogar
das alte viiterliche Regiment. «Will man indeB8 von einem viterlichen System
nichts mehr héren, so walte wenigstens ein briiderliches, und niemals ein
schulmeisterliches, noch dasjenige eines nur nach seiner Amtsvorschrift
kurzweg verfahrenden Verwalters.»

31



Lektiire der sozialen Schriften Rousseaus, aus der antiken Ge-
schichte, vor allem den Heldengestalten Plutarchs und aus der
ilteren Geschichte der Eidgenossenschaft. Worauf es ihnen ankam,
war vor allem das Erlebnis der «politischen Tugend» im antiken
Sinn, d. h. der Liebe zum Vaterland, aber nicht in seiner empirischen
(Gestalt, sondern als Ideal von Freiheit, GGerechtigkeit, Wahrheit;
es war die heroische Tat, die Aufopferung im Dienst dieses Ideals.
Die Patriotenbewegung trat schon 1762 an die Offentlichkeit
mit der Anklage Lavaters und Fufllis (des Malers, nicht zu ver-
wechseln mit seinem eben genannten Namensvetter) gegen den
Landvogt Grebel. Alle Motive des Patriotismus werden in dieser
Schrift sichtbar. Als Motto setzen die jungen Verfasser ihr den
Satz aus Plutarchs Leben des Brutus voran: «Du Brutus! und du
schliafst? ach wann du lebtest.» Betont wird die Pflicht jedes Biir-
gers, nicht nur der Behorden, sich ohne Riicksicht auf seine Person,
ohne Furcht vor den Menschen fiir die Gerechtigkeit einzusetzen.
«So wie das Ganze sich um die Erhaltung eines jeden seiner Teile
bekiimmern muB, so ist auch jeder Biirger verpflichtet, auf das
Wohl des Ganzen, davon er ein Teil ist, zu sehen.» Als Vorbild
werden antike Gestalten wie solche aus der Schweizer Vergangen-
heit aufgerufen: «Sollten denn keine Junius Brutus unter den
Christen seyn?... Sollte Ziirich keine Tellen, keine Baumgarten
mehr haben?» Nicht auf Macht oder Reichtum beruhten GrofSe
und Ehre eines Staates, sondern auf dem Mut seiner Biirger zur
Wahrheit und Gerechtigkeit. «Schande fiir unser Zeitalter, wenn
ihre Sohne von ihrem Heldenmut so ausgeartet hitten, dal niemand
wire, der einen unverschimten Bosewicht anklagen diirfte®s.»
Die eigentliche Bew#hrungsprobe fiir den Geist des élteren Libe-
ralismus war die Zeit der franzosischen Revolution. Fast alle die-
jenigen, welche von den Aufklirungsideen beriihrt waren, begriilten
sie als einen Schritt zur Verwirklichung dieser Ideen. Doch bald
kam mit dem Ausbruch der Parteikimpfe, dann mit dem Terror
die Enttiuschung und die Abkehr der Gebildeten von der Revo-
lution. Diese Entwicklung ist zu bekannt, um hier einer besonderen
Darstellung zu bediirfen. Man kann verfolgen, welche Miihe sie
- gich gaben, um inmitten der leidenschaftlichen Parteiungen des
55 Max WenRLI, Das geistige Ziirich im 18. Jahrhundert. 1943, S. 254ff.

32



Tages eine unabhéngige Meinung, ein objektives Urteil zu bewahren.
Bezeichnend dafiir sind die AuBerungen Renggers an Escher vom
Juli 1791 und Oktober 1792. Am 9. Juli 1791 schreibt er: «Ich
glaubte. .. seit langem, daB. .. jedes Volk, sobald sich seine Mehr-
heit vereinige, sein unverduBerliches Recht in Griindung einer
neuen Konstitution ausiiben diirfe. Aber vor der franzosischen
Revolution sah ich jede gewaltsame Staatsverinderung fiir so
gefihrlich an, daB ich glaubte, man miiBte eher das AuBerste er-
tragen, als eine solche unternehmen, und den Anfang einer Revo-
lution machen, sei so viel, als das Schwert in die Hiinde eines Ra-
senden geben. Allein seit zwei Jahren weiB ich, daB eine Nation
leicht eine Stufe von Kultur ersteigen kann, auf der sie eine gliick-
liche Staatsverinderung mit geringen Aufopferungen erkaufen
kann...» Am 31. Oktober 1792 aber heiBt es dann: «Zwei Male
habe ich mich seit vier Jahren in der Hauptsache gar zu arg be-
trogen — zuerst, indem ich eine solche Revolution fiir unausfiihrbar
hielt, nachher, indem ich sie fiir vollendet und gekront ansah —
als daB ich mich zum dritten Male wieder tiuschen und der fran-
zOsischen Nation mehr zutrauen méchte, als dem groBen Haufen
vielleicht jemals zugetraut werden darfs.»

Einig waren sich alle diese Personlichkeiten in zwei Fragen:
daB die Ziele der franzdsischen Revolution diejenigen der besseren
Menschheit iiberhaupt seien und daB der Fortschritt auf dieses
Ideal hin unaufhaltsam sei wie der Gang der Naturentwicklung.
Differenzen ergaben sich im Urteil tiber die franzésische Revolu-
tion als den einleitenden Schritt zu dieser Entwicklung. Wahrend
Usteri an diesem Glauben festhielt, kam Rengger zu dem SchluB:
«Der Geist des Zeitalters, ein edler Vater, hat sie erzeugt, aber die
Unsittlichkeit einer bis ins Mark verdorbenen Nation hat schon
ihre frithe Kindheit zum Ungeheuer erzogen®’.»

Einig waren sich auBlerdem diese Personlichkeiten in der Uber-
zeugung, dafl die neuen Ideen sich auch in der Schweiz durchsetzen
wiirden. Ihr ganzes Trachten richtete sich nun darauf, einen Weg
zu finden, wie der Ubergang ohne Katastrophe gefunden werden
kénne. Schon 1792 faBite Rengger den Plan, mit seinen Freunden

56 WypLer S. 224, 238.
57 RENGGER, Kleine Schriften, 8. 7.

-



Usteri und Escher zusammen eine Gesellschaft von Ménnern zu
griinden, welche sich dazu vorbereiten sollten, im Falle eines Um-
sturzes die Fiithrung zu iibernehmen. Uber den Zweck dieses Unter-
nehmens heilt es in einem Brief Eschers: «Weil einem wackern
Biirger weit leichter in den Sinn kommt, er habe gleiche Rechte
mit den SchultheiBen als diesem, er habe nicht mehr wie der Bettler,
und weil unsere Obern diese Gleichheit der Menschenrechte nie
werden merken wollen, bis ihnen jene (Untertanen) ...mit dem
Kolben darauf deuten, so scheint mir Bediirfnis der Zeit. ..
den Gebrauch dieses Kolbens zu lehren, damit er nur zum Deuten,
nicht zum Todtschlagen angewendet werde. Sicher ist freilich, daf,
so lange keine Minner da sind, die zur Fiihrung der gemeinen
Angelegenheiten tauglich gemacht werden, nie etwas Gutes (bei
einer Revolution) herauskommen kann. Deswegen finde ich Deinen
Plan so vortrefflich. .. LaB uns eilen, um durch Verbreitung einiger
Strahlen vielleicht ein Schéirfchen zu besserer Ordnung und richti-
gern Begriffen von Freiheit und Staat beizutragen®.»

Worauf es ankommt, ist also nicht, die Anspriiche auf Freiheit
und Menschenrechte zu wecken — denn erwacht sind sie schon —,
sondern richtige Begriffe iiber Freiheit und Staat zu verbreiten
und Ménner heranzuziehen, welche fihig sind, den Staat zu fiihren,
denn an solchen fehlt es vor allem. Der wesentliche Beitrag des
aufgeklirten Liberalen ist nicht das Eingreifen in die Tagespolitik,
sondern das «Verbreiten von Lichtstrahlen». Die geplante Gesell-
schaft kam nicht zustande, aber in ihrem Sinn wirkten die drei
Freunde, jeder auf seine Weise. Escher hielt seine Vorlesungen
iiber Staatsrecht, Usteri entfaltete seine umfangreiche publizistische
Tatigkeit, Rengger unterstiitzte von Bern aus seine Freunde mit
seinem iiberlegenen Rat.

Es zeigte sich bei all diesen Versuchen bald, wie hoffnungslos
vereinsamt die Liberalen noch waren. Auler Usteri und dem alten
FiiBli fand Escher in Ziirich niemand, mit dem er iiber seine inner-
sten Gedanken sprechen konnte; jedesmal, wenn er sich iiber die
Menschenrechte #uBerte, wurde er jammerlich «iibermault», wie
er sagt, oder «ausgepfiffen». Ahnlich ging es Fellenberg in Bern
oder Peter Ochs in Basel.

58 WypLER S. 239{f.



Versuche, die notigen Reformen rechtzeitig durchzufithren oder
zu erzwingen, erwiesen sich bald als derart aussichtslos, dal sie
gar nicht unternommen wurden. Und doch war die Einwirkung
der liberalen Perstnlichkeiten auch in der praktischen Politik nicht
unbedeutend. Ihre bedeutendste Leistung ist vielleicht die, daf
sie im Stdfner Handel ein BlutvergieBen zu verhindern wufBiten
und damit indirekt auch den blutigen Biirgerkrieg 1798 zu vermei-
den beitrugen. Das Hauptverdienst kommt dabei den &lteren Ver-
tretern der liberalen Richtung, Fiiflli und Johann Kaspar Lavater,
zu, wihrend die jiingern, Escher und Usteri, sich zuriickhalten
mufllten, da sie von den Regenten gar nicht ernst genommen
wurden %, : :

Auffillig ist nun, daf beim Umsturz von 1798 gerade die Libe-
ralen sich am energischsten fiir die alte Schweiz einsetzten, obwohl
sie am deutlichsten deren Mingel erkannt hatten. Pestalozzi und
Lavater taten das Menschenmagliche, um eine Verschnung zwischen
Stadt und Land im Kanton Ziirich herbeizufiihren. Fellenberg rief
aus eigenem Antrieb beim Einbruch der Franzosen die Entlebucher
zu Hilfe und mufite dann unter Lebensgefahr aus dem Lande flie-
hen®. Rengger begann seine politische Laufbahn gerade in dem
Augenblick, da die Lage gefdhrlich wurde, indem er sich als Re-
prisentant von Brugg nach Bern wihlen lie und an der Gesandt-
schaft zu Mengaud nach Basel teilnahm. Er handelte dabei, wie
er sagt, «eingedenk des solonischen Gesetzes, das bei biirgerlichen
Spaltungen die Parteilosigkeit zum Verbrechen machte»%®. Fuflli
und Usteri kampften im Ziircher Rat fiir rechtzeitige Reformen.

Warum haben sich diese Méinner mit dieser Energie fiir einen
Staat eingesetzt, den sie selbst gar nicht in seiner bestehenden
Form erhalten wollten? Um Patriotismus im gewdhnlichen Sinn
handelt es sich nicht. Denn der Aufgeklirte des 18. Jahrhunderts
war Weltbiirger. Es hiangt zusammen mit ihrem Pflichtbewuftsein
und zugleich mit dem klaren Blick, welchen ihnen ihre Weltan-
schauung gegeben hatte. Sie kannten die Unhaltbarkeit der alten

59 8. W. v. WARTBURG, Ziirich und die franzésische Revolution. 1956,

60 Kurt GUGGISBERG, Philipp Emanuel Fellenberg und sein Erziehungs-
staat, S. 357ff. ' -

60a RENGGER, Kleine Schriften, S. 15.

35



Zustinde. Sie wullten aber ebenso genau, dal das, was die Fran-
zosen wollten, nicht die sittliche Entwicklung des Volkes war, um
die es ihnen ging. Wenn die Schweiz die Entwicklung durchmachen
sollte, welche nach ihrer Uberzeugung notwendig war, dann muBte
sie sie selbst durchfiihren. Die Selbsténdigkeit des eigenen Landes
war nicht nur ein Element der personlichen Menschenwiirde, son-
dern auch der notwendige Boden fiir eine selbsténdige fruchtbare
Tatigkeit im Sinn der damals modernen Ideen. Deshalb lehnte ein
Usteri auch den Vorschlag seines Freundes Ebel ab, den recht-
zeitigen Umsturz durch einen Staatsstreich mit Hilfe des Land-
volkes durchzufiihren. Denn ein fiir die Freiheit reifes Volk war
ja gar nicht vorhanden.

Es war all diesen Ménnern klar, daB die Rechtsunterschiede
von dem Augenblick an nicht mehr zu halten waren, da sie vom
Volk als Unrecht empfunden wurden und Anspriiche auf Gleich-
heit sich geltend machten. Sie wullten auch, daB die alte Eidgenos-
senschaft sich gegeniiber Frankreich nicht wiirde halten kénnen,
wenn diese solche Anspriiche unterstiitzte. Selbst an die Spitze
einer Revolution des Schweizer Volkes zu treten, daran haben sie
keinen Augenblick gedacht. Dazu war ihr Mifltrauen in die politi-
sche Reife des Volkes viel zu stark. Es blieb bestehen, verstirkt
durch die Erfahrungen der Helvetik, bis zur 30er Revolution. In
seiner Rede zur Amnestie der Stéfner (29. Januar 1798) spricht
Usteri die Meinung iiber das Volk aus, welche unter den ersten
Liberalen die herrschende blieb: im Volk sei ein Gefiihl gekrdnkter
Rechte erwacht, «wo dann notwendig, je verworrener die Begriffe
sind, desto stirker und lebhafter die Empfindung sein muB. Ein
solches Aufwachen des Volkes ist nun aber immer auch das Auf-
wachen aller Leidenschaften und Laster. . . Das unruhig gewordene
Volk muB} sich an Fiihrer anschlieBen; es kann ohne solche nicht
sein®ly, Diese Fithrung hitte bei geniigender Einsicht die alte
Obrigkeit selbst iibernehmen kénnen.

Interessant ist, daB} die gebildeten und besonneneren Anfiihrer
der Opposition auf dem Lande derselben Anschauung waren. Als

61 GoTTFRIED GUGGENBUHL, Paul Usteri, 1768—1831. Lebensbild eines
schweizerischen Staatsmannes aus der Zeit der franzisischen Vorherrschaft und
des Friihliberalismus. 1. Band 1924, S. 80.

36



Anfang Mirz 1798 die aufstindischen Landleute gegen Ziirich
zogen, kdmpften die eben erst aus dem Gefingnis entlassenen
Anfiihrer der Stafner Unruhen von 1795 mit Einsatz aller Energie
gegen jede Art von Ausschreitung. Nicht einen Rachefeldzug wollten
sie, sondern Zusammenarbeit mit der Stadt auf Grund eines Ver-
trages. Sie sagten dem Volk einmal geradezu heraus, es hitte sie
nicht als seine Représentanten wihlen sollen, wenn es ihnen dann
doch nicht gehorchen wollte. Unmittelbare Volksherrschaft nennen
auch sie verdchtlich «Jakobinismus®2y.

Die eigentliche Bewihrungsprobe des frithen Liberalismus war
die Zeit der Helvetik. Immer wieder wird den Vertretern der Hel-
vetik die Absicht zum Vorwurf gemacht, sie hitten der Schweiz
mit dem Einheitsstaat eine ihr unangemessene Staatsform auf-
dringen wollen®. Dazu ist zweierlei zu sagen. Einmal, daB nicht
sie es waren, welche den Einheitsstaat einfiihrten, sondern das
Direktorium in Paris. Sie suchten lediglich aus dem Unabinder-
lichen das Beste herauszuholen. Auerdem war ihnen der Einheits-
staat nicht Selbstzweck, sondern ein Mittel, um fiir hohere Zwecke -
zu arbeiten. Wie hétte die Schweiz vor neuen Anfechtungen von
aullen in der alten Zersplitterung bestehen kénnen? Wie hitte die
neue Rechtsordnung auf dem Boden der Kantone durchgefiihrt
werden sollen, wo doch iiberall engstirnige Interessengruppen ein-
ander gegeniiberstanden? Vor allem aber: diejenigen, welche fihig
waren, das Neue durchzufithren, waren so wenig zahlreich, daB
nur enger ZusammenschluB der Elite und die Autoritét eines starken
Staates zum Ziel fithren konnte. Der Freundschaftsbund der Re-
volutionsjahre wurde nun zur fithrenden Gruppe im neuen Staat,
die sich als «Republikaner» konstituierte.

Der Sinn des Einheitsstaates aber war fiir sie die Forderung
des sittlichen Fortschrittes, in welchem die Aufkliarung, die Uber-
windung der «Finsternis, der Vorurteile und der Unwissenheit»
inbegriffen war 4, Der Gesichtskreis der groBen Mehrzahl des Volkes

62 W. v. WARTBURG, a. a. O. S. 447f. ;

63 Vgl. z. B. EMANUEL Drjune, Rengger als helvetischer Staatsmann,
1925, S. 36. ] .

64 KunN, Uber das Einheitssystem und den Fioderalismus. Ahnlich éuBern
sich iiber die Notwendigkeit, die Riicksténdigkeit der Innerschweiz durch

37



reichte nicht iiber die engsten Gemeindeinteressen hinaus; die
stddtischen Biirgerschaften klammerten sich an ihre verlorenen
Privilegien. Wenn die nun einmal durchgefiihrte Revolution einen
Sinn haben sollte, dann konnte es nur der sein, die Menschen aus
ihren kleinlichen lokalen Egoismen zu befreien, dem Volk den
weiteren Horizont eines gemeinsamen nationalen Lebens zu er-
offnen und es auf die hohere Stufe der geistig-sittlichen, politischen
und wirtschaftlichen Tétigkeit zu heben, welche auch alle umliegen-
den Vélker anstrebten. Zu einer solchen Arbeit war aber eine feste,
unabhingige Staatsgewalt, wie sie ohnehin im Sinn des Liberalismus
war, unbedingte Voraussetzung.

Gerade in dieser Hinsicht jedoch erlebten sie die groBte Ent-
tduschung. Die neue Zentralgewalt war nicht eine unabhéngige,
sondern sie war dem Einflul der Parteien und Interessengruppen
anheimgegeben. Die Republikaner, denen nichts so verhallt war
wie der Parteigeist, muBten selbst zur Partei werden und sich an
Intrigen und Machtkdmpfen beteiligen. Dieses notgedrungene HKin-
greifen in die Machtpolitik, das Paktieren der Idealisten mit dem
Geist Macchiavellis — den bezeichnenderweise Rengger als reali-
stischen Darsteller des Menschen hoch einschétzte — fiihrte auch
innerhalb der Gruppe der Republikaner zu ernsten Spannungen.
Escher, wohl der abgeklirteste Geist unter ihnen, weigerte sich,
an der Redaktion des « Republikaners» mit Usteri zusammen weiter
teilzunehmen, als dieser im Frithjahr 1801 einen konsequenten
Feldzug gegen die Foderalisten erdffnete%. Noch heftiger war der
Zusammensto3 Eschers mit Rengger, als dieser an dem Staats-
streich vom 17. April 1802 teilnahm®. Die fruchtbarste Zeit der
Helvetik aber war tatséichlich die kurze Periode (August 1800 bis
Juni 1801), da die Republikaner die volle Gewalt in den Hénden
hatten und ungehemmt durch unsachliche Parteistandpunkte sich
aufbauender Gesetzesarbeit widmen konnten. Damals versuchte
Rengger der Schweiz die Verfassung zu geben, welche den Ansich-

den Einheitsstaat zu iiberwinden, Rengger (Kleine Schriften, S. 223ff.) und
Zschokke (Historische Denkwiirdigkeiten der helvetischen Staatsumwdilzung,
Bd. 2, S. 65fF.).

65 HorTINGER S. 161.

66 HorTINGER S. 177.

38



ten der Republikaner entsprach. Sie sollte ein Einheitsstaat mit
vollig zentralisierter Verwaltung werden, in dem durch ein kompli-
ziert ausgedachtes Wahlsystem der Elite der Nation die Macht
in die Hand gegeben wiirde.

Wie wenig es den Liberalen trotzdem um den Einheitsstaat
als solchen zu tun war, zeigt ihr Verhalten 1814/15. Rengger trat
damals fiir die Schaffung eines Bundesstaates ein, nicht etwa nur
deshalb, weil der Einheitsstaat ohnehin keine Aussicht gehabt
hitte, sondern weil die neuen Kantone nach seiner Meinung sich
so gut bewihrt hatten, dal es unverantwortlich gewesen wire,
diese neuen Quellen des Fortschrittes und der selbsténdigen Téatig-
keit einer Zentralregierung, deren Qualitdt nicht vorauszusehen
war, unterzuordnen und sie damit wieder zu lihmen. Noch 1832
duBerte er sich iiber seine Idee des Bundesstaates. Wieder war der
wesentliche Gedanke, daB die Bundesgewalt von jeder Beeinflussung
durch die Kantone unabhiingig sein miisse. Kénne das nicht er-
reicht werden, dann sei die bisherige Selbstéandigkeit der Kantone
vorzuziehen, denn dann koénnten sich wenigstens diese frei ent-
wickeln und wiirden nicht durch eine Bundesgewalt gehemmt,
welche nichts anderes wire als die Resultante der auseinander-
gehenden Kantons- und Parteiinteressen. Seine Vorschlige zur
Wahlrechtsordnung sind klassisch liberales Gedankengut. Das ak-
tive Wahlrecht soll auf die besitzenden und gebildeten Kreise ein-
geschrinkt werden, bezeichnenderweise aber nicht das passive
Wabhlrecht: der Begabte jeder Herkunft soll die Moglichkeit haben,
gewahlt zu werden. Die Zahl der Abgeordneten der einzelnen Kreise
soll sich nach dem Stand der Bildungsanstalten richten, welche
dort vorhanden sind .

Ganz ahnlich #uBert sich Escher. Noch 1798 hatte er sich dafir
ausgesprochen, die Schweiz ohne jede Riicksicht auf die Kantone
neu einzuteilen, um den Geist des Féderalismus in seiner Wurzel
abzuschneiden 8. Doch zeigt seine ganze politische Haltung, daB3
er die Bedeutung der historischen Entwicklung zu wiirdigen weil.
Er zeigt es z. B. in der Eroffnungsrede des Grofen Rates in Luzern

67 RENGGER, Uber die politische Lage der Schweiz, geschrieben im Brach-
monat 1832. SA. aus der Neuen Aarg. Zeitung Nr. 62—65. S. 12.
68 HoTTINGER S. 135. :

39



am 4. Oktober 1798, in welcher er in héchster historischer Ge-
rechtigkeit zu zeigen versteht, wie die Bildung der alten Eidge-
nossenschaft fiir ihre Zeit ein ebenso bedeutender Fortschritt im
Gang der Menschheit gewesen sei, wie es heute die Durchfithrung
der neuen Rechtsordnung sei®. Und in der Kontroverse mit Reng-
ger wegen des Staatsstreiches vom 17. April hilt er diesem gegen-
iiber der MiBachtung der kleinen Kantone entgegen: «Nicht
die Zahl, sondern Charakter und Lokalitit machen die Sache aus.
... Trennen sie sich, so trennt sich die ganze Bergschweiz und die
sogenannte helvetische Republik zerfillt in ein Nichts. Warum
also unter solchen Umstéinden nicht des Ganzen wegen, ...das
theoretisch Bessere dem allgemein Anwendbaren aufopfern und
von der Zeit und den Umstéinden Heil und Besserung erwarten?%»
Auch er trat nach dem Sturz der Mediation, deren Verfassung er
als der Schweiz angemessen betrachtete, fiir die Errichtung eines
Bundesstaates ein™,

VI

Uberblicken wir noch einmal die Entwicklung des jungen Libe-
ralismus. In den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts taucht er
in seiner Jugendform auf, mit allem Enthusiasmus, mit der pathe-
tischen Rethorik einer Jugendbewegung. Viele seiner Vorkampfer
treten als Erwachsene ins Philistertum zuriick. Die wenigen, welche
der ersten Begeisterung treu bleiben, Pestalozzi, FiiBli, Lavater,
machen einen ReifungsprozeB durch, der auch bei den Jiingeren,
Rengger, Escher, Fellenberg, Usteri, zu erkennen ist: die Begei-
sterung, der Idealismus, das Pflichtgefiihl erzeugen eine ungewohn-
liche Tiichtigkeit auch fiir das praktische Leben, wecken den Blick
fiir die wahren Proportionen der Dinge, eine Objektivitit des Ur-
teils, die sich im politischen Kampf der Jahrhundertwende als
politische Uberlegenheit, als Fihigkeit zur Staatsfithrung duBern.
Uber die unmittelbare Bedeutung der jugendlichen Begeisterung
fir das praktische Wirken bemerkt Escher noch 1821 im Riick-

69 STRICKLER, Akiensammlung III. S. 59—65.
70 HoTTINGER S. 179.
1 HOTTINGER S. 232ff.

40



blick auf eine offentliche Kundgebung der Freundschaft auf der
Naturforscherversammlung in Genf: «Ich gestehe offen, daB ich,
so bald vom Vaterland die Rede ist, das kalte Blut etwa verliere.
Ich lasse mich hinreilen und reifle meinerseits auch andre hin. ..
Aber, mein theurer Freund, ohne solche Herzensergiisse, die bis-
weilen einmal iiber die niichterne Hausruhe hinausfiihren, hitte
ich nie das Linthwerk unternommen und Wesen und Wallenstadt
krankten heut zu Tage noch in ihren Siimpfen2.»

Die idealistische Weltanschauung machte diese Personlichkeiten
also keineswegs zu unpraktischen Menschen. Im Gegenteil hat
die Schweiz es weitgehend ihnen, und zwar gerade ihrem Idealismus
zu verdanken, daB ihr wihrend der Umwilzung das AuBerste er-
spart blieb. Der Idealismus war hier weder blo8e Erbauung noch
unpraktische Ideologie, sondern Quelle von Selbstlosigkeit, Ein-
sicht, Tatkraft. Alle Werke der Zeit, welche einem sinnvollen Fort-
schritt dienten, gehen auf sie zuriick: die helvetische Gesetzgebung,
die Linthkorrektur, die Forderung Pestalozzis, die Linderung der
Not in der Kriegszeit. Von Rengger sagte Zschokke: «Ohne ihn
wire heut die Schweiz vielleicht um die Hilfte elender und drmer
als sie ist.» Sie haben sich als die besten Praktiker erwiesen. Wenn
sie die alte Eidgenossenschaft nicht Tetten, wenn sie den starken
nationalen Staat nicht schaffen konnten, so lag es daran, daB
diese Aufgaben mit den zur Verfiigung stehenden Mitteln schlech-
terdings nicht zu bewiltigen waren. Was ihnen in ihren Gegnern
entgegentrat, war nicht etwa eine tiefere Einsicht in das Wesen
der Eidgenossenschaft, sondern die Macht der Trigheit und ein
handfesterer Egoismus.

Die bitteren Erfahrungen des politischen Kampfes fithrten bei
vielen dieser Personlichkeiten zu einer gewissen Resignation, zu
einer Schwichung des Glaubens, zwar nicht an den Fortschritt
der Menschheit selbst, aber an dessen Geradlinigkeit und an un-
mittelbar bevorstehende sichtbare Erfolge. Noch 1796 hatte Reng-
ger geschrieben, die Wahrheit, wenn ihr nur freie Bahn gegeben
werde, werde den Frieden unter den Menschen herstellen. Nun
mubBte er erleben, dafl die reinsten Absichten im Kampf der Par-
teien nur vom Standpunkt politischer Taktik gewertet werden.

72 HoTTINGER S. 328.

4



Die Verkorperung des iibelsten Parteigeistes sah er in Dolder, von
dem er sagte, iiber seiner Stirn stehe ebenso leserlich wie iiber der
Tiir seines Hauses geschrieben: zu vermieten oder zu verkaufen.

Einige Minner der Helvetik zogen sich allmihlich aus dem
politischen Leben zuriick. Rengger verlieB die aargauische Re-
gierung 1820, als er sah, dal weiterhin nur die Zahl und die Trig-
heit regierten, wozu, wie er sich ausdriickte, seine Mithilfe unnétig
sei. Die Vorgénge von 1830/31 erfiillten ihn mit Unwillen und Sorge;
Usteri trat der regenerierten Regierung nur bei, um Schlimmeres
zu verhiiten. Fellenberg behauptete sich nur kurze Zeit auf dem
Posten des Landammanns; sein Werk wurde von der jungen libe-
ralen Generation abgelehnt. Diese Generation war mehr auf un-
mittelbare politische Aktion bedacht, war auch doktrinirer als die
frithere; sie leitete iiber zum Radikalismus. Die dritte Generation
.des Liberalismus, deren glanzvollster Vertreter Alfred Escher war,
sah ihre Hauptaufgabe in der Entfaltung der modernen Wirt-
schaft und Technik.

Bei den Vertretern des ersten Liberalismus aber trat in dem MaB,
wie das offentliche Leben sich als der Verbesserung wenig zuging-
lich erwies, eine andere Aufgabe in den Mittelpunkt: die Erziehung.
1809 erhielt Escher von seinem alten Universititsfreund Lavater
einen Brief, welcher die Grundgedanken der ganzen Generation
in dieser Hinsicht enthélt. Lavater schreibt: «Wohl wollte auch ich
in meiner Jugend vielleicht nur zu hoch hinaus und erwartete Rie-
senschritte von der damals erwachenden Menschheit; aber wie bald
erkannte ich die Tauschung! und daran kniipfte sich seit lingerer Zeit
Entmuthigung. Ich war voll patriotischer Gesinnung nach Paris ge-
kommen, die dort noch Nahrung fand, bis mir nach mehrfachen
Besuchen des Klubbs im Palais royal einleuchtete, da hier keines-
wegs die gute Sache zu finden sei. .. Ich fand die der franzésischen
Revolution zum Grunde liegende Idee in Thesi so groB und er-
haben, als unausfiihrbar im Konkreten. Es kam mir dieses Treiben
wie ein alchymistischer Prozel vor, bei dem man durch eine Art
von Vulkanism aus Blei Gold machen will, statt daB man jedes
Metall nur in seiner Art und sp weit seine Natur es erlaubt, ver-
edeln sollte, um im vortrefflichen, mannigfaltigen die wirksamste
Einheit zu gewinnen. Immer noch scheint mir der langsame Weg

42



der Erziehung der vorziiglichste zur Veredlung der Menschheit zu
sein; die Verbesserung des Ganzen durch Verbesserung der Ein-
zelnen das einfachste und zuverlidssigste Mittel zur Erreichung
dieses schonsten aller Zwecke?.»

Solche Gedankenginge sind charakteristisch fiir die ganze Ge-
neration. Rengger, der schon der alten Helvetischen Gesellschaft
eine Eingabe fiir Volkserziehung eingereicht hatte, interessierte
sich am Ende seines Lebens mehr fiir die aargauische Kantons-
schule als fiir die Politik des Kantons. Wahrend der Mediation
hatte er einen ausgezeichneten Bericht iiber die Institute Fellen-
bergs verfaBt. Auch Escher arbeitete mit Liebe an der Entwicklung
des Erziehungswesens mit. Pestalozzi und Fellenberg haben diese
Aufgabe von Anfang an, am intensivsten aber seit dem Zusammen-
bruch der alten Schweiz als ihre Lebensaufgabe betrachtet. Auch
sie- gehoren zu den Gesinnungsfreunden der frithen Liberalen, worin
sich wiederum die Fahigkeit der idealistischen Weltanschauung
erweist, zur Grundlage der mannigfaltigsten individuellen Lebens-
gestaltungen zu dienen.

Das Wertvollste, was uns von der ersten Generation des Libe-
ralismus bleibt, ist zweifellos nicht ein bestimmtes Werk, es ist
das Bild ihres Lebens selbst. Ihre ganze Lebenseinstellung entspringt
der eingangs skizzierten Weltanschauung. Wie lebendig diese war,
zeigt etwa ein Aufsatz Eschers aus seinem dreiundzwanzigsten
Jahre, welchen er «Traum» betitelte. Er glaubt sich jenseits des
Grabes in eine aus reinerem Stoffe gebildete Welt versetzt, schaut
auf sein Leben zuriick und fiihlt dabei eine «unnennbare Ruhe des
Geistes». «Eine Seele von einfacher, also unzerstorbarer Natur
war mein Wesen.» Gott hatte sie auf die Erde versetzt, um hier
mannigfaltige Empfindungen, gliickliche und ungliickliche, zu emp-
fangen und zu hoheren Begriffen fihig zu werden. Die Erlebnisse
selbst waren gleichgiiltig geworden; sie erwiesen sich als bloBe Bil-
dungsmittel. In allem bisher Unbegriffenen erkannte er nun Voll-
kommenheit und PlanmiaBigkeit. Alle fritheren Sorgen waren ihm
jetzt Beweise fiir seine damalige «Unwissenheit iiber den Zweck
unseres Daseins auf Erden». «Ich erwachte mit diesen iiberirdischen
Empfindungen. . . und faBte den Entschlu}, bei all meiner warten-

73 HoTTINGER S. 213.

43



den Schicksalen auf jene hohere Bestimmung hinzublicken, zu
der die Seele des Menschen durch das Leben auf der Erde vor-
bereitet werden soll74.»

Diese Worte sind wie ein Kommentar zu dem am Anfang zi-
tierten Brief: dieselbe Haltung, welche der Jiingling hier gegeniiber
dem ganzen Leben einnimmt, bewahrt der Mann gegeniiber der
konkreten Frage der Verfassung von 1815. Nicht das bestimmte
erreichte Ziel erscheint ihm als das Wichtigste, sondern das BewuBt-
sein, das Beste gewollt zu haben, und dieses Beste ist die unauf-
haltsame «Fortbildung» des Menschengeschlechts.

Aus einer solchen Anschauung ergibt sich der unausldschbare
Enthusiasmus dieser Generation, ihr strenges Pflichtgefiihl, ihre
starke Zielsicherheit und schlieBlich ein Abstand von den alltiig-
lichen Noten des Lebens, welche ihr ein sicheres inneres Gleich-
gewicht verschaffen. Wenn sich die Harmonie in der politischen
Welt nicht herstellen 1at, 148t sie sich doch im persionlichen Leben
verwirklichen. Man kann bei allen diesen Personlichkeiten ver-
folgen, wie sie diese innere Harmonie anstreben, ein Gleichgewicht
zwischen Aufnehmen und Hervorbringen des Eigenen, zwischen
vita activa und vita contemplativa, Beobachten und Verarbeiten.
Nicht nur zu handeln, sondern iiber das Handeln sich Rechenschaft
abzulegen, war ihnen innerstes Bediirfnis. Escher hat an jedem
Jahresende einen schriftlichen Riickblick iiber das verflossene Jahr
abgefalit. Rengger, von Natur «hypochondrisch» veranlagt, mufite
sich das Gleichgewicht téglich neu erwerben. Aus der Einseitigkeit
der Politik rettete ihn das Gegengewicht der Naturforschung; der
Zwang der Geschifte wurde ausgeglichen durch Austausch mit
Freunden; in der geistigen Titigkeit wechselten Aufnehmen des
Fremden mit Hervorbringen des eigenen; iiber alles Erlebte pflegte
auch er Rechenschaft abzulegen. Ahnliches wiire zu sagen von
Fellenberg und Zschokke. Ihre Vielseitigkeit ist nicht Zersplitte-
rung, sondern das Streben nach einem Mittelpunkt des vollmensch-
lichen Lebens.

So vermochten sie alle Fragen aus einer umfassenden Ubersicht
des Lebens heraus zu behandeln. Das Linthwerk wurde zugleich
der Erziehung dienstbar gemacht, indem auf dem neu gewonnenen
74 Horringsr 8. 80.

44



Land eine Armenschule nach dem Muster von Hofwyl eingerichtet
wurde. Fellenberg stellte die Erziehung auch in seinen Bildungs-
schulen in Verbindung mit einem Landwirtschaftsbetrieb; 'sein
Werk sollte zugleich der Losung der sozialen Frage dienen. Dafl
Politik immer nur als Mittel zur sittlichen Entwicklung des Volkes
angesehen wurde, ist hier vielfach betont worden. Auch die liberale
Auffassung der Wirtschaftsfreiheit, die Abneigung gegen Fiirsorge
und staatliche Einmischung ist aus der Gesamtanschauung zu ver-
stehen. Die Wirtschaftsfreiheit war gemeint als Mittel zur Krafti-
gung der individuellen Selbsténdigkeit, keineswegs aber als Frei-
paBl zu sozialer Verantwortungslosigkeit. Im Gegenteil, die soziale
Solidaritit gilt als eine selbstverstdndliche Pflicht des gebildeten
Menschen. Escher sieht geradezu in der Ubermacht der Natur,
welche vom einzelnen nicht eingeddémmt werden kann, einen
«Wink der Vorsehung, welche den Menschen mit dem Menschen,
das Dorf mit dem Nachbardorfe, das einzelne Thal mit dem iibrigen
Lande und jeden Theil der Nation mit dem Ganzen verbinden will.
Der freie Mensch achtet diese gottlichen Bande, die aus jedem Volke
eine unauflosbare Gesammtheit bilden und auf diesem Wege dessen
Civilisation, Dauer und Wohlstand gewihrleisten?%.» Es liegt nicht
an den frithen Liberalen, wenn die Idee der Wirtschaftsfreiheit
spater zur bloBen Denkgewohnheit wurde und der Rechtfertigung
sozialer Gleichgiiltigkeit dienen mubBte.

Vollkommene Einheit von Grundsitzen und Lebensfiithrung,
unverbriichliche Treue zu sich selbst sind die Grundziige dieser
Personlichkeiten. Sie waren Aristokraten im echtesten Sinn des
Wortes: das BewuBltsein der eigenen geistigen Uberlegenheit er-
weckte in ihnen keine Anspriiche der Eitelkeit oder des Hochmutes,
es erfiillte sie vielmehr mit dem Gefiihl hochster Verantwortung.
Kein Wunder, daBl von ihnen selbst auch eine innere Ruhe und
Harmonie ausstrahlt, welche frither und spéter selten erreicht wurde.
Sie war ihnen nicht von selbst gegeben, sie muBten sich immer
wieder um sie bemiihen, aber sie haben doch das erreicht, was fiir
sie Freiheit im tiefsten war: Unabhéngigkeit des Urteils, der Tat-
kraft und der inneren Lebensstimmung von allen &uBleren Ereig-
nissen, von Erfolg und MiBerfolg.

7 HOoTTINGER S. 274.

45



	Zur Weltanschauung und Staatslehre des frühen schweizerischen Liberalismus

