Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: Zur Problemgeschichte des XVI. Jahrhunderts
Autor: Kaegi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR PROBLEMGESCHICHTE
DES XVI. JAHRHUNDERTS

Von WERNER KAEGI

In memoriam Lucien Febuvre

Das vorige Jahrhundert hat die Wissenschaft von den Quellen ent-
wickelt. Das unsrige, in dem das historische Bediirfnis, im ganzen genommen,
trotz allem gegenteiligen Anschein wohl eine geringere Rolle spielt als im
vorigen, hat eine neue Disziplin geschaffen: diejenige von den historischen
Problemen. Nicht nur eine reiche Literatur zur Geschichte der Historio-
graphie ist herangewachsen und gehért zu unserm téglichen Handwerkszeug,
sondern Lehrauftrige und Lehrstiihle sind in verschiedenen Léndern er-
richtet worden, deren Inhaber die Geschichte der historischen Forschung
und ihrer Probleme zum Inhalt ihrer Lebensarbeit machen. Der Ferner-
stehende mag den Kopf schiitteln; die Wissenschaft selbst hat dieses Be-
durfnis als unabweisbar empfunden; ihre Forschungen haben sich so ge-
waltig verzweigt, neue Landschaften des Wissens sind entdeckt worden, das
Geholz der Spezialisierungen ist immer dichter gewachsen; so hat sich die
Gesamtheit der historischen Disziplinen veranlaB8t gesehen, an geeigneten
Stellen Beobachtungsposten zu errichten und um Berichte zu bitten. Die
Kongresse stellen einen Gedankenaustausch zu ebener Erde dar, von Zeit
zu Zeit. Die genannten Lehrstiihle sind Beobachtungsposten auf hochgele-
genen Béumen, Mastkorbe auf dem fahrenden Schiff unsrer Wissenschaft.
Aber alles hingt ab von der Qualitit des Beobachters. Nicht die Organi-
sation und der Lehrstuhl ist das Entscheidende, sondern die Personlichkeit.
«Nicht nur auf die Brille, auch auf das Auge kommt es an.» Am besten
geht es der Wissenschaft, wenn der Beobachter der Problemgeschichte
zugleich ein Meister in verschiedenen Disziplinen der Darstellung und der
Forschung ist. Die Literaturberichte Walther Ké&hlers in der Historischen
Zeitschrift haben eine schmerzliche Liicke gelassen, als sie verstummten.
Und eine der besten Einfithrungen in die Geschichte der Renaissance-
forschung war aus der Feder Huizingas geflossen. Sein «Problem der Re-
naissance» stammte von 1920; aber es ist noch in den dreiBiger und vierziger
Jahren ins Deutsche, ins Franzésische und ins Ungarische iibersetzt und
mehrfach neu gedruckt worden. So dringlich war das Bediirfnis nach Orien-
tierung.

Einer der scharfsichtigsten Spi#her und Warner auf dem Gebiet der
Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts hat uns vor kurzem verlassen.
Lucien FEBVRE (1878—1956) war kein Meister des klassischen epischen
Stiles im Rankeschen Sinn. Aber er war ein genialer Leiter des wissenschaft-

474



lichen Gespréachs. Auch wenn er als Historiker erzdhlte und darstellte, tat
er es gleichsam plaudernd. Der Monolog des Gelehrten war ihm fremd. Hine
Asthetik der historischen Stile hitte die Moglichkeit Lucien Febvre, ins-
besondere in deutschsprachigen Landen, kaum vorgesehen. Aber nun ist
diese unwahrscheinliche Moglichkeit durch sein Lebenswerk Realitiat ge-
worden. Sein Rabelais, sein Luther, seine Marguerite de Navarre gehoéren
zu den geistvollsten historischen Monographien unsres Jahrhunderts. Und
doch ist es bezeichnend, daf die Biicher, die man von ihm besitzt und liest,
nicht sehr zahlreich sind. Sein fast achtzigjahriges Leben war besonders
gegen das Ende hin ein immer helleres Sprithen von Anregungen und Be-
gegnungen. Lange Jahre seines Lebens hat er der Zusammenarbeit einer
zahlreichen Elite in der «Encyclopédie francaise» gewidmet. Zuletzt hatte
er die Leitung der Cahiers d’Histoire mondiale tibernommen, die er im
Auftrag der Commission nternationale pour une histoire du développement
scientifique et culturel de Uhumanité herausgab. Der Plan zur Schaffung einer
Weltgeschichte im Auftrag der Unesco war eine Zeitlang ein «Plan Lucien
Febvre» gewesen. Der Titel, den er ihr hitte geben wollen, lautete «Histoire
de 'hommen». Von Zeit zu Zeit begegnete man dem in Gedanken verlorenen
Kopf des Hochbetagten in den illustrierten Zeitungen, wenn sie von inter-
nationalen Kongressen berichteten. Dann erlosch sein Leben plotzlich auf
einem abgelegenen Gut in der Nahe der Schweizergrenze, in der Franche-
Comté, deren Geschichte er geschrieben hatte und die er in seinem Wesen
verkorperte. Wenn man ihn zum ersten Mal sah, konnte man zunéchst den
Eindruck haben, man stehe einem kleinen burgundischen Weinbauern
gegeniiber, dessen freundlich verhaltenes Gesicht die Geheimnisse der Jahr-
hunderte verbarg.

Als Franc-Comtois von Geburt oder Wahl ist man dagegen gefeit, das
sechzehnte Jahrhundert zu einfach zu sehen. Die simplistischen Kontraste
von mittelalterlich und modern, von neugldubig und altgléubig, von fran-
zosisch und deutsch, von geistlich und weltlich — sie verloren alle ihren Sinn
in der Franche-Comté. Man hatte in dieser Landschaft von Doubs und Sadne
zu viel spanische Tradition, um in der franzosischen Geistesgeschichte seine
einzige Orientierung zu finden; man war zu nah an Genf, um die katholische
Tradition als gesicherte und geschlossene Einheit zu sehen, und man wuBlte
zu viel von Deutschland, besonders wenn man, wie Lucien Febvre, in Nancy
geboren war und einen entscheidenden Abschnitt seines Lebens in StraBburg
verbracht hatte, um nicht die lutherische Welt als gewaltige Wirklichkeit
zur Kenntnis zu nehmen. Man befand sich auf jenem Standort, den der
Titel des Bandes andeutet, der den AnlaB fiir diese Zeilen bildet: Au coeur
religieux du X VIe siéclel.

Lucien Febvre hatte noch selbst als Finfundsiebzigjdhriger eine reiche
Sammlung seiner Aufsitze herausgegeben: Combats pour Uhistoire. Hier

1 LuciEN FEBVRE, du ceur religieuxr du XV I¢ sidcle. (Bibliothéque générale de 1’école
pratique des hautes études), Sevpen, Paris 1957, 350 p.

475



lernte man ihn in der Fiille seiner wissenschaftlichen Perspektiven kennen,
in der pantagruelischen Universalitit seines Schaffens und Wissens: Lin-
guistik und Psychologie, Philosophie, Kunstgeschichte und Wissenschafts-
geschichte haben im Sammelband von 1953 besondere Abschnitte bekom-
men; einige der kraftigsten Personlichkeiten der franzdsischen Forschung
waren dort im Miniatur-Portrét vereinigt: Henri Berr, Albert Mathiez,
Camille Jullian, Marc Bloch und viele andere, die Febvre umgeben haben.
Eine ausgewéhlte Bibliographie und eine Notice biographique ergédnzten
jenen Band. In der vorliegenden neuen Sammlung von 1957, die er selbst
noch entworfen und gestaltet hat und die erst nach seinem Tod mit einem
kurzen Vorwort von Fernand Braudel erschienen ist, sicht man Febvre im
inneren Bereich seines personlichsten Anliegens: versunken in die Geistes-
und Religionsgeschichte des sechzehnten Jahrhunderts, dem seine Haupt-
werke angehéren. Man sieht ihn {iber das Ganze seiner Probleme meditieren
und an gut gewihlten Exempeln methodische Fragen beantworten, die in
den Hauptwerken nur gestreift wurden. Man erkennt den Wurzelboden,
aus dem die Biicher tiber Rabelais, iiber Luther, tiber Marguerite de Navarre
gewachsen sind. «Une question mal posée», damit hebt die Reihe an: «Les
origines de la réforme frangaise et le probléme des causes de la réforme.»
Hs ist ein Aufsatz von 1929, der mit kriftigen Griffen in das Gefiige der
nationalen und konfessionellen Geriiste, die das natiirliche Feld historischer
Zusammenhéinge so lange verstellt und verunstaltet haben, freie Bahn schafft
fiir echtere Durchblicke. Die fatalen Einziunungen, mit denen man auf dem
offenen Feld historischen Lebens nachtriglich anachronistische Gehege fiir
nationale und konfessionelle Schafzucht errichtet hat, Werdenf da mit iiber-
legener Kompetenz beiseite gerdumt, so daB manches schiefgewachsene
Urteil seine Kriicke verliert und zu Boden fillt und manche kriftige Wahr-
heit Bewegungsfreiheit gewinnt und munter iiber die alten Z#iune springt.
«Une question mal posée»: das ist die Geschichte der Reformation in Frank-
reich, wenn man sie im bloBen nationalen Rahmen betrachtet, Independen-
zen und Prioritdten postuliert, wo die Ideen sich stindig im gemein-
europdischen, spatmittelalterlichen Gesamtdasein bewegen. Man konstruierte
die Vorgeschichte vom hartgewordenen Ergebnis her, wie es sich um 1560
gestaltet hat, statt sie in jenem freien und flissigen Milieu der Zeit um
1500 zu sehen, wo die Urspriinge von lutherischer und katholischer Reform
noch nahe beisammen liegen.

Wenn man in den Hauptwerken Febvres immer wieder den Eindruck
hat, daB er mit seinen verbluffenden Querfragen den Nagel auf den Kopf
treffe, so bemerkt man in diesen Nebenwerken und Aufsétzen der Friihzeit,
daB es nicht bloBer intuitiver Mutterwitz war, der ihn zu seinen glinzenden
Thesen gefiihrt hat, sondern eine miihsam und liickenlos erarbeitete Klar-
heit iber den Gang der historischen Fragestellungen seit dem 16. Jahrhundert
selbst. Dabei gibt es einige paradoxe Figuren, die Febvre immer wieder
angezogen und orientiert haben. Lefévre d’Etaples und Etienne Dolet ge-

476



héren zu ihnen. Dem Bischof Briconnet von Meaux hat er wihrend des
Krieges von 1939—1945 eine seiner iiberraschungsreichsten Studien ge-
widmet. Das gute Licht auf den «Fall Brigonnet» fillt dabei von Italien
her, indem Febvre, wie so oft in seinen Forschungen, das richtige kompara-
tistische Fenster aufst68t, so daB man Brigonnet plotzlich als einen Ver-
wandten der Ménner vom Oratorium der goéttlichen Liebe, als einen fran-
zosischen Gian Matteo Giberti zu sehen bekommt. In diesem Zusammen-
hang mahnt dann Febvre gelegentlich: man solle doch endlich aufréiumen
mit den obsoleten konfessionellen Formeln von vorreformatorischen, refor-
matorischen und gegenreformatorischen Bewegungen und statt dessen besser
von kirchlicher Erneuerung, Revolution und Revision reden.

Als ein Meister des Komparatismus erscheint Febvre in einer Gruppe von
Aufsiitzen, die Erasmus betreffen: die Erasmusbildnisse Renaudets, Huizin-
gas, Bataillons werden da nebeneinandergestellt und jedes in seinem Sonder-
wert gedeutet. In der Gruppe dieser Texte findet man auch einen Aufsatz,
der die Wendung vom «erasmischen Modernismus» beleuchtet, jenen Begriff,
der den spiiten Erasmianern des heutigen Collége de France, Febvre, Re-
naudet, Bataillon, wie ein Familienmerkmal gemeinsam ist: «Du modernisme
de Loisy & I’Erasmisme.»

Aus diesem Buch wiren allerlei helvetische Kostbarkeiten zu notieren:
ein Aufsatz iiber die Amerbach in Paris, ein anderer iiber Bullinger, einer
iiber Calvin. Ein paar Skizzen zum 17. Jahrhundert machen den SchluB.
Aber das Bild des unvergeBlichen Febvre, das aus dieser Sammlung noch ein-
mal so frisch aufleuchtet, mahnt uns, eine lang zuriickgestellte Pflicht einigen
andern Forschern gegeniiber zu erfiillen und an ihre Arbeiten zur Geschichte
der Probleme im Bereich des 16. Jahrhunderts zu erinnern.

Wihrend man bis vor zehn Jahren die Geschichte der Thesen und Studien
zur Idee der Renaissance miihsam in den Zeitschriften der verschiedenen
Linder und Disziplinen zusammensuchen muBte, besitzt man nun ein um-
fassendes Werk, das rasch beriihmt geworden ist. WALLACE K. FERGUSON
hat es 1948 als Frucht von zwanzigjéhriger Arbeit publiziert: The Renats-
sance in historical Thought. Five Centuries of Interpretation (Houghton Miff-
lin Company, Boston, New York 1948, 429 S.). Schon zwei Jahre darauf
erschien es in der Ubersetzung von Jacques Marti, begleitet von einem Vor-
wort des verdienten Renaissance-Kenners der Sorbonne V.-L. Saulnier in
Paris (La Renaissance dans la pensée historique. Préface de V.-L. Saulnier,
Payot, Paris 1950, 366 S.). Man hatte Ferguson in Europa zuerst um 1933
kennen gelernt als Herausgeber eines Supplements zu den Werken des
Erasmus (Erasmi Opuscula, den Haag 1933). Auch diese umfassende Ge-
schichte der Renaissanceideen, die nun den Namen Fergusons rasch in alle
Welt getragen hat, 148t noch eine erasmische Anregung erkennen: das Buch
ist dem Andenken des bedeutenden amerikanischen Erasmus-Biographen
Preserved Smith gewidmet. Der Verfasser hat inzwischen seine Lehrtétigkeit
in New York mit einem Lehrstuhl in London-Ontario vertauscht und ist

477



im kanadischen Milieu gewil willkommen als ein Mann von universaler
Ubersicht iiber die verschiedensten Sprachen, Literaturen, Forschungs-
gebiete. Sein Buch iiber die Renaissance stellt eine Art Literaturgeschichte
in handbuchméBiger Fiille und Zuverléssigkeit dar. Sie beginnt mit Kapiteln
iiber die Renaissanceideen der Humanisten selbst, siidlich und nérdlich der
Alpen, im 15. und 16. Jahrhundert, spricht dann von der Kristallisation
des Begriffs bei den Enzyklopédisten und Polyhistoren des 17. und 18. Jahr-
hunderts, kommt spéter zu der Krisis der romantischen Diskussion im Zu-
sammenhang mit der Wiederentdeckung des Mittelalters. Die Ubersicht
beriicksichtigt gleichmiBig die italienische, franzosische, deutsche und
englische Geistesgeschichte und erreicht Mitte und Hoéhepunkt in zwei
Kapiteln, die den Namen Burckhardts tragen : « Burckhardt and the Formation
of the Modern Concept» und «The Burckhardtian Tradition in the Inter-
pretation of the Italian Renaissance». Die spiitere Auseinandersetzung mit
den Anschauungen Burckhardts gibt den SchluBkapiteln die Akzente des
Pro und Contra. Ein elftes Kapitel spricht von der «Revolte der Medié-
visten» und ihrer Deutung der Renaissance als einer Fortsetzung des Mittel-
alters. Vielleicht hétte man die Ideen Burckhardts noch etwas schérfer
umschreiben, im einzelnen genauer analysieren und genetisch verfolgen
konnen. Aber ich wiite nicht, wo man den Gesamtkomplex der Renais-
sanceprobleme durch die Jahrhunderte hin so ruhig iiberschaut, so sicher
geordnet, so besonnen beurteilt finde wie in diesem Werk. Es wird vermut-
lich lange ein unentbehrliches Orientierungsmittel bilden fiir jeden, der sich
in den Urwald dieser Fragen vorwagt.

Wihrend Ferguson sein Werk jahrzehntelanger Vorbereitung, Sammi-
lung und Ordnung in der kiihlen Atmosphére amerikanischer Distanz voll-
enden konnte, arbeitete ein junger Niederlinder, der frisch aus der Schule
Huizingas und Romeins und aus der Gefangenschaft hollindischer Kriegs-
zeit nach Rom gekommen war, am selben Thema. Sein Ergebnis liegt vor
in der Gestalt einer Amsterdamer Dissertation, die im selben Jahr erschien
wie das Werk Fergusons in New York: H. ScavrTeE NorpHOLT, Het Beeld
der Renaissanse, Hen historiografische Studie. Die Buchausgabe eroffnet als
Band I eine Reihe, die seither unter der Leitung J. M. Romeins kriftige
Substanz gewonnen und zu lebhafter Diskussion AnlaB gegeben hat: die
«Bibliotheek voor theoretische en Cultuurgeschiedenis van het Historisch
Seminarium der Universiteit Amsterdam» (Querido Verlag, Amsterdam
1948, 333 8.). Das Buch Schulte Nordholts ist viel gedréngter als dasjenige
Fergusons, weniger umfassend in der Verarbeitung der Literatur, aber leb-
hafter, leidenschaftlicher, erfiillt von einem frischen Erlebnis der Probleme
in ihrer objektiven und in ihrer subjektiven Seite. Als Titelbild hat auch
Schulte Nordholt das Bildnis Burckhardts nach der Zeichnung Hans Len-
dorffs gewéhlt. Aber die Ideen Nietzsches geistern vielleicht noch kréftiger
in seinem Text als diejenigen Burckhardts. Und es kennzeichnet den be-
deutenden jungen Verfasser, der inzwischen einen Lehrstuhl in Groningen

478



itbernommen hat, daf ihm die kunsthistorischen Elemente seines Problems
nicht weniger gegenwéirtig sind als die allgemein-kulturhistorischen. Er hat
sie aus formellen Griinden einstweilen beiseite gelassen. Vielleicht darf man
von ihm die kunsthistorische Erginzung seines Buches, die er bei der Aus-
arbeitung seiner «Proefschrift» in Aussicht genommen hat, immer noch er-
hoffen.

Dieses Anliegen ist freilich inzwischen mit scharfer Mikroskopie und in-
teressanten KErgebnissen von belgischer Seite behandelt worden. HErMAN
Barvens hat in einer Untersuchung, die umfangreicher als die Arbeiten
Fergusons und Schulte Nordholts geraten ist, dieses speziellere Problem,
das von beiden nur am Rand besprochen oder ganz ausgeschieden worden
war, studiert: die kunsthistorische Begriffsbildung: Begrip en Probleem
van de Renaissance, Bijdrage tot de GQeschiedenis van hun ontstaan en tot hun
kunsthistorische omschrijving (Leuven 1952, 489 8.). Bisher hatten die meisten
Untersuchungen, die dem Werden der Renaissanceforschung gewidmet wa-
ren, dem kulturhistorischen Kernbegriff gegolten, wobei dann zuweilen etwas
allzu selbstverstéandlich der kunsthistorische Parallelbegriff als analoge Be-
gleitfigur verstanden worden war. Nur fiir das Gebiet der deutschsprachigen
Literatur besaB man eine ausgezeichnete éltere Orientierung in der Arbeit
von Rubornr KaurmannN, Der Renaissancebegriff in der deutschen Kunst-
geschichtschreibung (Winterthur 1932). Herman Baeyens unternimmt es nun,
dieses Sonderthema im allgemeineuropéischen Zusammenhang zu behandeln.
Und es ist im Interesse der Diskussion nur zu begriien, daB er es von einem
Standpunkt aus tut, der unverkennbar in der Gegend liegt, die Ferguson
in seinem SchluBkapitel als die «Revolte der Medidvisten» beschrieben hat.
Die Kritik an Burckhardt hat ihre Berechtigung und sollte nicht vergessen
werden. Ein solches Buch wirkt der Gefahr entgegen, daB man aus lauter
Ermiidung durch jahrzehntelange Diskussionen sich bei dem bequemen
Standpunkt beruhigt, Burckhardt habe schlieflich doch das klassische Werk
geschaffen und man koénne nach gewalteter Diskussion zu seinen Thesen
zuriickkehren. Dieser Meinung ist nun Baeyens gar nicht. Nachdem er seine
Materialien gepriift, die Diskussion durchgefithrt hat, kommt er — was
Burckhardt betrifft — zu dem SchluB3: «Jedenfalls verdient er den Verweis,
daB er den historischen Zusammenhang offensichtlich ausgerenkt hat»
(«Alleszins echter verdient hij het verwijt, de historische samenhang klaar-
blijkelijk ontwricht te hebbeny, L. c., S. 148). Auch wenn man, wie der Schrei-
ber dieser Zeilen, der Meinung ist, daB man bei einem so harten Spruch
zum mindesten die darstellerischen, d. h. kiinstlerischen Notwendigkeiten
nicht tbersehen sollte, die Burckhardt zu der engen Fassung seines Bild-
rahmens veranlaBt haben, so daB sein Vorgehen wie eine Verleugnung der
historischen Kontinuitidt wirken kann, so freut man sich doch iiber das
helle Ohr des belgischen Kritikers, der sogar von seinem burckhardtfernen
Standpunkt aus zuweilen stutzig wird und sich frigt: «Vielleicht haben
Burckhardts Leser fiir absolute Wahrheit genommen, was in Burckhardts

479



eigenem Geist nur als einseitiger Aspekt der Renaissance aufgefalit war;
vielleicht muB man Burckhardts EinfluB von Burckhardts Meinung unter-
scheiden» (1. c., S. 142). Dieses kluge «Vielleicht» verwandelt sich in ein
sehr zuversichtliches «GewiB!», wenn man statt der Geigerschen Ausgaben
und statt der franzésischen Ubersetzung Schmitts den Originaltext ansieht,
in dem Burckhardt — fiir viele vergeblich — die Warnung seines belgischen
Kritikers selbst an die Stirn seines Buches geschrieben hat: «Auf dem
weiten Meere, in welches wir uns hinauswagen, sind der moglichen Wege
und Richtungen viele und leicht kénnten dieselben Studien, welche fur diese
Arbeit gemacht wurden, unter den Hénden eines andern nicht nur eine ganz
andere Beniitzung und Behandlung erfahren, sondern auch zu wesentlich
verschiedenen Schliissen Anlafl geben...» Der zwanzigjdhrige Leser fithlt
sich durch ein solches Bekenntnis verwirrt; aber der finfzigjihrige ist dafiir
dankbar. Nicht Burckhardt hat das Vorwort, dem diese Sétze angehoren,
fallen gelassen, sondern Ludwig Geiger hat es gestrichen. Er hat damit eine
entscheidende Klausel preisgegeben; er hat jenen Simplifikationen und
MiBverstdndnissen Tur und Tor geb6ffnet, die bis zum heutigen Tag das
Bildnis Burckhardts bei den Fernerstehenden entstellen, insbesondere wenn
man im Ausland glaubt, eine beliebige Ausgabe lesen zu dirfen. Zu diesen
MiBverstdndnissen zéhlen wir die Vorstellung Baeyens’, die von Burckhardt
als einem «Waffenbruder Michelets» spricht (S. 138) und den alten Basler,
der sich im stillen fiir eine solche Bruderschaft bedankt hitte, fiir einen
geschworenen Freigeist hilt, weil er nicht bei der Theologie seiner Jugend
geblieben ist. Solche Verzeichnungen heben nicht auf, dafl das Buch Baeyens’
den Dank aller Verstandigen verdient; tuiber die #ltere Vorgeschichte des
Renaissancebegriffs erfihrt man daraus viel Uberraschendes, oft Uber-
sehenes; es bildet die willkommenste Erginzung zum Werk Fergusons, das
Baeyens leider noch nicht bekannt war, als er seinen Text ausarbeitete.

Irgendeine Vollstdndigkeit der Ubersicht iiber die neueste Literatur
zur Geschichte des Renaissanceproblems in Zeitschriften und Kongref3-
berichten wird man von dieser Miszelle nicht erwarten. Thre Absicht war
es lediglich, auf ein paar bedeutende Hauptwerke hinzuweisen, die in viel
umfassenderem Sinne, als es frither je geschehen ist, eine Ubersicht ermog-
lichen und damit eine neue Situation fir das Ganze der Diskussionen ge-
schaffen haben.

Partielle Aspekte behandeln zwei Biicher, von denen hier nur noch die
Titel genannt seien: CARLO ANGELERI hat das religiose Problem der Renais-
sance auf Grund einer Bestandesaufnahme der Literatur, die im Anhang
zu seinem Werk auf vierzig Seiten enggedruckter Bibliographie verzeichnet
ist, zum Gegenstand einer klugen kritischen Analyse gemacht: Il Problema
Religioso del Rinascimento (Firenze, Le Monnier, 1952, 221 8.). Zwei Jahre
darauf erschien in London eine Monographie iiber die Auseinandersetzung
der englischen Welt mit der italienischen Renaissance vom 16. Jahrhundert
bis zur Gegenwart: J. R. HALE, England and the Italian Renaissance (London,

480



Faber and Faber, 1954, 216 S.). Ein Wort riickhaltlosen Staunens gebiihrt
schlieBlich in diesem Zusammenhang dem Mut und auch dem Arbeitsergebnis
eines jungen Holldnders aus der Schule Romeins: J. H. J. vAN DER Pot hat
es gewagt, die gesamte reiche Flora von Periodisierungsideen auf dem Feld
der Geschichte durchzuarbeiten und enzyklopddisch zu ordnen. Zu einem
solchen Unternehmen brauchte es die hochgemute Stimmung der letzten
Kriegs- und der ersten Nachkriegsjahre und dariiber hinaus die holléndische
Zshigkeit, die in jenen Jahren gewachsen war. Trotz allen Bedenken, die
man einem solchen Versuch entgegensetzen mochte, ist das Unwahrschein-
liche in einem gewissen Sinne gegliickt. Im Jahr 1951 durfte Van der Pot
sein KErgebnis vorlegen in der Form eines Buches von 307 Seiten: De
Periodiseering der Geschiedenis, Een overzicht der theorieén (Van Stockum en
Zoon, ’s-Gravenhage). Die Darstellung ist — in diesem Fall verniinftiger-
weise — keine chronologisch fortschreitende, sondern eine systematisch-
morphologische. Sie scheidet diejenigen Periodisierungsformen, die sich nicht
auf angebliche historische Gesetze stiitzen, von denen, die von historischen
«Gesetzen» ausgehen. Die erstern nennt sie idiographische, die zweiten
nomothetische Periodisierungen. Bei den idiographischen werden wiederum
endokulturelle und exokulturelle Periodisierungen getrennt, d. h. solche, bei
denen das Kriterium der Periodisierung innerhalb der Kultur und solche,
bei denen es auferhalb der Kultur liegt. Zu den erstern rechnet der Ver-
fasser die religios begriindeten Periodenbegriffe, und dann legt er los: das
Gleichnis vom Weingarten, von dem her Origenes periodisiert, die sechs
Schopfungstage Augustins und Bedas, Natur, Gesetz und Gnade, Personen
der Trinitdt und so weiter bis zu den zyklischen generationsmifBigen und
isochronischen Periodisierungen der jingsten Zeit durch ein halbes Hundert
von Kapiteln und Unterabteilungen hindurch.

Man kann nur staunen. Niemand wird am Schlu8 der Lektiire wiinschen,
daB dieses Buch ungeschrieben geblieben wire, denn man bekommt hier
eine Gesamtansicht des historischen Denkens ins Blickfeld, die man in dieser
Breite und Fiille noch nie vor Augen hatte. Und wieder denkt man an die
Worte Burckhardts: «Auf dem weiten Meere, in welches wir uns hinaus-
wagen, sind der moglichen Wege und Richtungen viele...» Eines leisen
Grauens wird sich aber auch der Verfasser dieser Arbeit selbst nicht immer
haben erwehren konnen; vielleicht hat er zuweilen gespiirt, daB dieses
Grauen nicht nur von der Uberfiille der Aussichten herkam, sondern im
grauen Wesen seines Themas lag. Periodisierungen und Epochenbegriffe
gind lauter Geriuste, in denen der Baumeister erst bauen mufB3, damit histo-
rische Erkenntnis zutage trete. In den Begriffen selbst liegt sie nicht. Der
Historiker hat auf diesem Gebiet nur das Unbrauchbare abzuwehren. Im
Brauchbaren aber ist das Ziel seiner Wiinsche noch nicht gegeben, sondern
nur ein Weg, der dazu hinfithren kann. So wiinschbar begriffliche Klarheit
in Problematik und Terminologie immer wieder erscheint, die andauernde
Beschiftigung mit diesen Fragen schlosse eine ernste Gefahr in sich: die

481



Gefahr einer Selbstentfremdung des Historischen, d.h. einer Begriffs-
scholastik, die sich selbst mit dem historischen Wissen verwechselt. Am
wehrlosesten fillt ihr immer wieder der Laie anheim, der Friichte in Hénden
zu halten meint, wo er mit bloBen Schalen betrogen wird. Das historische
Sehen hat so kriftige Elemente nicht rationaler Art zur Voraussetzung, daB
eine einzige gehaltvolle Quelle zuweilen mehr echte Einsicht in die Ver-
gangenheit zu vermitteln vermag als ein logisch noch so perfektes Instru-
mentarium historiographischer Terminologie. Im Grunde bleibt auch fiir die
differenziertesten Formen moderner historischer Wissenschaft noch etwas
von dem alten Satz in Kraft: Non ad probandum, sed ad narrandum historia
scribitur.

482



	Zur Problemgeschichte des XVI. Jahrhunderts

