
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: Zur Problemgeschichte des XVI. Jahrhunderts

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR PROBLEMGESCHICHTE
DES XVI. JAHRHUNDERTS

Von Werner Kaegi

In memoriam Lucien Febvre

Das vorige Jahrhundert hat die Wissenschaft von den Quellen
entwickelt. Das unsrige, in dem das historische Bedürfnis, im ganzen genommen,
trotz allem gegenteiligen Anschein wohl eine geringere Rolle spielt als im
vorigen, hat eine neue Disziplin geschaffen: diejenige von den historischen
Problemen. Nicht nur eine reiche Literatur zur Geschichte der Historiographie

ist herangewachsen und gehört zu unserm täglichen Handwerkszeug,
sondern Lehraufträge und Lehrstühle sind in verschiedenen Ländern
errichtet worden, deren Inhaber die Geschichte der historischen Forschung
und ihrer Probleme zum Inhalt ihrer Lebensarbeit machen. Der Ferner -

stehende mag den Kopf schütteln; die Wissenschaft selbst hat dieses
Bedürfnis als unabweisbar empfunden; ihre Forschungen haben sich so
gewaltig verzweigt, neue Landschaften des Wissens sind entdeckt worden, das
Gehölz der Spezialisierungen ist immer dichter gewachsen; so hat sich die
Gesamtheit der historischen Disziplinen veranlaßt gesehen, an geeigneten
Stellen Beobachtungsposten zu errichten und um Berichte zu bitten. Die
Kongresse stellen einen Gedankenaustausch zu ebener Erde dar, von Zeit
zu Zeit. Die genannten Lehrstühle sind Beobachtungsposten auf hochgelegenen

Bäumen, Mastkörbe auf dem fahrenden Schiff unsrer Wissenschaft.
Aber alles hängt ab von der Qualität des Beobachters. Nicht die Organisation

und der Lehrstuhl ist das Entscheidende, sondern die Persönlichkeit.
«Nicht nur auf die Brille, auch auf das Auge kommt es an.» Am besten
geht es der Wissenschaft, wenn der Beobachter der Problemgeschichte
zugleich ein Meister in verschiedenen Disziplinen der Darstellung und der
Forschung ist. Die Literaturberichte Walther Köhlers in der Historischen
Zeitschrift haben eine schmerzliche Lücke gelassen, als sie verstummten.
Und eine der besten Einführungen in die Geschichte der Renaissanceforschung

war aus der Feder Huizingas geflossen. Sein «Problem der
Renaissance» stammte von 1920; aber es ist noch in den dreißiger und vierziger
Jahren ins Deutsche, ins Französische und ins Ungarische übersetzt und
mehrfach neu gedruckt worden. So dringlich war das Bedürfnis nach
Orientierung.

Einer der scharfsichtigsten Späher und Warner auf dem Gebiet der
Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts hat uns vor kurzem verlassen.
Lucien Febvre (1878—1956) war kein Meister des klassischen epischen
Stiles im Rankeschen Sinn. Aber er war ein genialer Leiter des wissenschaft-

474



liehen Gesprächs. Auch wenn er als Historiker erzählte und darstellte, tat
er es gleichsam plaudernd. Der Monolog des Gelehrten war ihm fremd. Eine
Ästhetik der historischen Stile hätte die Möglichkeit Lucien Febvre,
insbesondere in deutschsprachigen Landen, kaum vorgesehen. Aber nun ist
diese unwahrscheinliche Möglichkeit durch sein Lebenswerk Realität
geworden. Sein Rabelais, sein Luther, seine Marguerite de Navarre gehören
zu den geistvollsten historischen Monographien unsres Jahrhunderts. Und
doch ist es bezeichnend, daß die Bücher, die man von ihm besitzt und liest,
nicht sehr zahlreich sind. Sein fast achtzigjähriges Leben war besonders

gegen das Ende hin ein immer helleres Sprühen von Anregungen und
Begegnungen. Lange Jahre seines Lebens hat er der Zusammenarbeit einer
zahlreichen Elite in der «Encyclopedie francaise» gewidmet. Zuletzt hatte
er die Leitung der Cahiers d'Histoire mondiale übernommen, die er im
Auftrag der Commission internationale pour une histoire du developpement
scientifique et culturel de l'humanite herausgab. Der Plan zur Schaffung einer
Weltgeschichte im Auftrag der Unesco war eine Zeitlang ein «Plan Lucien
Febvre» gewesen. Der Titel, den er ihr hätte geben wollen, lautete «Histoire
de l'homme». Von Zeit zu Zeit begegnete man dem in Gedanken verlorenen
Kopf des Hochbetagten in den illustrierten Zeitungen, wenn sie von
internationalen Kongressen berichteten. Dann erlosch sein Leben plötzlich auf
einem abgelegenen Gut in der Nähe der Schweizergrenze, in der Franche-
Comte, deren Geschichte er geschrieben hatte und die er in seinem Wesen

verkörperte. Wenn man ihn zum ersten Mal sah, konnte man zunächst den
Eindruck haben, man stehe einem kleinen burgundischen Weinbauern
gegenüber, dessen freundlich verhaltenes Gesicht die Geheimnisse der
Jahrhunderte verbarg.

Als Franc-Comtois von Geburt oder Wahl ist man dagegen gefeit, das
sechzehnte Jahrhundert zu einfach zu sehen. Die simplistischen Kontraste
von mittelalterlich und modern, von neugläubig und altgläubig, von
französisch und deutsch, von geistlich und weltlich — sie verloren alle ihren Sinn
in der Franche-Comte. Man hatte in dieser Landschaft von Doubs und Saöne

zu viel spanische Tradition, um in der französischen Geistesgeschichte seine

einzige Orientierung zu finden; man war zu nah an Genf, um die katholische
Tradition als gesicherte und geschlossene Einheit zu sehen, und man wußte
zu viel von Deutschland, besonders wenn man, wie Lucien Febvre, in Nancy
geboren war und einen entscheidenden Abschnitt seines Lebens in Straßburg
verbracht hatte, um nicht die lutherische Welt als gewaltige Wirklichkeit
zur Kenntnis zu nehmen. Man befand sich auf jenem Standort, den der
Titel des Bandes andeutet, der den Anlaß für diese Zeilen bildet: Au cceur

religieux du XVP siede1.
Lucien Febvre hatte noch selbst als Fünfundsiebzigjähriger eine reiche

Sammlung seiner Aufsätze herausgegeben: Combats pour l'histoire. Hier

1 Lucien Febvre, Au cceur religieux du XVIe siecle. (Bibliotheque generale de l'ecole
pratique des hautes etudes), Sevpen, Paris 1957, 350 p.

475



lernte man ihn in der Fülle seiner wissenschaftlichen Perspektiven kennen,
in der pantagruelischen Universalität seines Schaffens und Wissens:
Linguistik und Psychologie, Philosophie, Kunstgeschichte und Wissenschaftsgeschichte

haben im Sammelband von 1953 besondere Abschnitte bekommen;

einige der kräftigsten Persönlichkeiten der französischen Forschung
waren dort im Miniatur-Porträt vereinigt: Henri Berr, Albert Mathiez,
Camille Jullian, Marc Bloch und viele andere, die Febvre umgeben haben.
Eine ausgewählte Bibliographie und eine Notice biographique ergänzten
jenen Band. In der vorliegenden neuen Sammlung von 1957, die er selbst
noch entworfen und gestaltet hat und die erst nach seinem Tod mit einem
kurzen Vorwort von Fernand Braudel erschienen ist, sieht man Febvre im
inneren Bereich seines persönlichsten Anliegens: versunken in die Geistesund

Religionsgeschichte des sechzehnten Jahrhunderts, dem seine Hauptwerke

angehören. Man sieht ihn über das Ganze seiner Probleme meditieren
und an gut gewählten Exempeln methodische Fragen beantworten, die in
den Hauptwerken nur gestreift wurden. Man erkennt den Wurzelboden,
aus dem die Bücher über Rabelais, über Luther, über Marguerite de Navarre
gewachsen sind. «Une question mal posee», damit hebt die Reihe an: «Les
origines de la reforme francaise et le probleme des causes de la reforme.»
Es ist ein Aufsatz von 1929, der mit kräftigen Griffen in das Gefüge der
nationalen und konfessionellen Gerüste, die das natürliche Feld historischer
Zusammenhänge so lange verstellt und verunstaltet haben, freie Bahn schafft
für echtere Durchblicke. Die fatalen Einzäunungen, mit denen man auf dem
offenen Feld historischen Lebens nachträglich anachronistische Gehege für
nationale und konfessionelle Schafzucht errichtet hat, werden! da mit
überlegener Kompetenz beiseite geräumt, so daß manches schiefgewachsene
Urteil seine Krücke verliert und zu Boden fällt und manche kräftige Wahrheit

Bewegungsfreiheit gewinnt und munter über die alten Zäune springt.
«Une question mal posee»: das ist die Geschichte der Reformation in Frankreich,

wenn man sie im bloßen nationalen Rahmen betrachtet, Independen-
zen und Prioritäten postuliert, wo die Ideen sich ständig im gemein-
europäischen, spätmittelalterlichen Gesamtdasein bewegen. Man konstruierte
die Vorgeschichte vom hartgewordenen Ergebnis her, wie es sich um 1560
gestaltet hat, statt sie in jenem freien und flüssigen Milieu der Zeit um
1500 zu sehen, wo die Ursprünge von lutherischer und katholischer Reform
noch nahe beisammen liegen.

Wenn man in den Hauptwerken Febvres immer wieder den Eindruck
hat, daß er mit seinen verblüffenden Querfragen den Nagel auf den Kopf
treffe, so bemerkt man in diesen Nebenwerken und Aufsätzen der Frühzeit,
daß es nicht bloßer intuitiver Mutterwitz war, der ihn zu seinen glänzenden
Thesen geführt hat, sondern eine mühsam und lückenlos erarbeitete Klarheit

über den Gang der historischen Fragestellungen seit dem 16. Jahrhundert
selbst. Dabei gibt es einige paradoxe Figuren, die Febvre immer wieder
angezogen und orientiert haben. Lefevre d'Etaples und Etienne Dolet ge-

476



hören zu ihnen. Dem Bischof Briconnet von Meaux hat er während des

Krieges von 1939—1945 eine seiner überraschungsreichsten Studien
gewidmet. Das gute Licht auf den «Fall Briconnet» fällt dabei von Italien
her, indem Febvre, wie so oft in seinen Forschungen, das richtige kompara-
tistische Fenster aufstößt, so daß man Briconnet plötzlich als einen
Verwandten der Männer vom Oratorium der göttlichen Liebe, als einen
französischen Gian Matteo Giberti zu sehen bekommt. In diesem Zusammenhang

mahnt dann Febvre gelegentlich: man solle doch endlich aufräumen
mit den obsoleten konfessionellen Formeln von vorreformatorischen,
reformatorischen und gegenreformatorischen Bewegungen und statt dessen besser

von kirchlicher Erneuerung, Revolution und Revision reden.
Als ein Meister des Komparatismus erscheint Febvre in einer Gruppe von

Aufsätzen, die Erasmus betreffen: die Erasmusbildnisse Renaudets, Huizin-
gas, Bataillons werden da nebeneinandergestellt und jedes in seinem Sonderwert

gedeutet. In der Gruppe dieser Texte findet man auch einen Aufsatz,
der die Wendung vom «erasmischen Modernismus» beleuchtet, jenen Begriff,
der den späten Erasmianern des heutigen College de France, Febvre, Re-
naudet, Bataillon, wie ein Familienmerkmal gemeinsam ist: «Du modernisme
de Loisy ä FErasmisme.»

Aus diesem Buch wären allerlei helvetische Kostbarkeiten zu notieren:
ein Aufsatz über die Amerbach in Paris, ein anderer über Bullinger, einer
über Calvin. Ein paar Skizzen zum 17. Jahrhundert machen den Schluß.
Aber das Bild des unvergeßlichen Febvre, das aus dieser Sammlung noch
einmal so frisch aufleuchtet, mahnt uns, eine lang zurückgestellte Pflicht einigen
andern Forschern gegenüber zu erfüllen und an ihre Arbeiten zur Geschichte
der Probleme im Bereich des 16. Jahrhunderts zu erinnern.

Während man bis vor zehn Jahren die Geschichte der Thesen und Studien
zur Idee der Renaissance mühsam in den Zeitschriften der verschiedenen
Länder und Disziplinen zusammensuchen mußte, besitzt man nun ein
umfassendes Werk, das rasch berühmt geworden ist. Wallace K. Ferguson
hat es 1948 als Frucht von zwanzigjähriger Arbeit publiziert: The Renaissance

in historical Thought. Five Centuries of Interpretation (Houghton Miff-
lin Company, Boston, New York 1948, 429 S.). Schon zwei Jahre darauf
erschien es in der Übersetzung von Jacques Marti, begleitet von einem
Vorwort des verdienten Renaissance-Kenners der Sorbonne V.-L. Saulnier in
Paris (La Renaissance dans la pensee historique. Preface de V.-L. Saulnier,
Payot, Paris 1950, 366 S.). Man hatte Ferguson in Europa zuerst um 1933

kennen gelernt als Herausgeber eines Supplements zu den Werken des

Erasmus (Erasmi Opuscula, den Haag 1933). Auch diese umfassende
Geschichte der Renaissanceideen, die nun den Namen Fergusons rasch in alle
Welt getragen hat, läßt noch eine erasmische Anregung erkennen: das Buch
ist dem Andenken des bedeutenden amerikanischen Erasmus-Biographen
Preserved Smith gewidmet. Der Verfasser hat inzwischen seine Lehrtätigkeit
in New York mit einem Lehrstuhl in London-Ontario vertauscht und ist

477



im kanadischen Milieu gewiß willkommen als ein Mann von universaler
Übersicht über die verschiedensten Sprachen, Literaturen, Forschungsgebiete.

Sein Buch über die Renaissance stellt eine Art Literaturgeschichte
in handbuchmäßiger Fülle und Zuverlässigkeit dar. Sie beginnt mit Kapiteln
über die Renaissanceideen der Humanisten selbst, südlich und nördlich der
Alpen, im 15. und 16. Jahrhundert, spricht dann von der Kristallisation
des Begriffs bei den Enzyklopädisten und Polyhistoren des 17. und 18.
Jahrhunderts, kommt später zu der Krisis der romantischen Diskussion im
Zusammenhang mit der Wiederentdeckung des Mittelalters. Die Übersicht
berücksichtigt gleichmäßig die italienische, französische, deutsche und
englische Geistesgeschichte und erreicht Mitte und Höhepunkt in zwei
Kapiteln, die den Namen Burckhardts tragen:« Burckhardt and theFormation
of the Modern Concept» und «The Burckhardtian Tradition in the
Interpretation of the Italian Renaissance». Die spätere Auseinandersetzung mit
den Anschauungen Burckhardts gibt den Schlußkapiteln die Akzente des
Pro und Contra. Ein elftes Kapitel spricht von der «Revolte der
Mediävisten» und ihrer Deutung der Renaissance als einer Fortsetzung des Mittelalters.

Vielleicht hätte man die Ideen Burckhardts noch etwas schärfer
umschreiben, im einzelnen genauer analysieren und genetisch verfolgen
können. Aber ich wüßte nicht, wo man den Gesamtkomplex der
Renaissanceprobleme durch die Jahrhunderte hin so ruhig überschaut, so sicher
geordnet, so besonnen beurteilt fände wie in diesem Werk. Es wird vermutlich

lange ein unentbehrliches Orientierungsmittel bilden für jeden, der sich
in den Urwald dieser Fragen vorwagt.

Während Ferguson sein Werk jahrzehntelanger Vorbereitung, Sammlung

und Ordnung in der kühlen Atmosphäre amerikanischer Distanz
vollenden konnte, arbeitete ein junger Niederländer, der frisch aus der Schule
Huizingas und Romeins und aus der Gefangenschaft holländischer Kriegszeit

nach Rom gekommen war, am selben Thema. Sein Ergebnis liegt vor
in der Gestalt einer Amsterdamer Dissertation, die im selben Jahr erschien
wie das Werk Fergusons in New York: H. Schulte Nordholt, Het Beeld
der Renaissanse, Een historiografische Studie. Die Buchausgabe eröffnet als
Band I eine Reihe, die seither unter der Leitung J. M. Romeins kräftige
Substanz gewonnen und zu lebhafter Diskussion Anlaß gegeben hat: die
«Bibliotheek voor theoretische en Cultuurgeschiedenis van het Historisch
Seminarium der Universiteit Amsterdam» (Querido Verlag, Amsterdam
1948, 333 S.). Das Buch Schulte Nordholts ist viel gedrängter als dasjenige
Fergusons, weniger umfassend in der Verarbeitung der Literatur, aber
lebhafter, leidenschaftlicher, erfüllt von einem frischen Erlebnis der Probleme
in ihrer objektiven und in ihrer subjektiven Seite. Als Titelbild hat auch
Schulte Nordholt das Bildnis Burckhardts nach der Zeichnung Hans Len-
dorffs gewählt. Aber die Ideen Nietzsches geistern vielleicht noch kräftiger
in seinem Text als diejenigen Burckhardts. Und es kennzeichnet den
bedeutenden jungen Verfasser, der inzwischen einen Lehrstuhl in Groningen

478



übernommen hat, daß ihm die kunsthistorischen Elemente seines Problems
nicht weniger gegenwärtig sind als die allgemein-kulturhistorischen. Er hat
sie aus formellen Gründen einstweilen beiseite gelassen. Vielleicht darf man
von ihm die kunsthistorische Ergänzung seines Buches, die er bei der
Ausarbeitung seiner «Proefschrift» in Aussicht genommen hat, immer noch
erhoffen.

Dieses Anliegen ist freilich inzwischen mit scharfer Mikroskopie und
interessanten Ergebnissen von belgischer Seite behandelt worden. Hbemah
Baeyens hat in einer Untersuchung, die umfangreicher als die Arbeiten
Fergusons und Schulte Nordholts geraten ist, dieses speziellere Problem,
das von beiden nur am Rand besprochen oder ganz ausgeschieden worden
war, studiert: die kunsthistorische Begriffsbildung: Begrip en Probleem
van de Renaissance, Bijdrage tot de Geschiedenis van hun ontstaan en tot hun
kunsthistorische omschrijving (Leuven 1952, 489 S.). Bisher hatten die meisten
Untersuchungen, die dem Werden der Renaissanceforschung gewidmet
waren, dem kulturhistorischen Kernbegriff gegolten, wobei dann zuweilen etwas
allzu selbstverständlich der kunsthistorische Parallelbegriff als analoge
Begleitfigur verstanden worden war. Nur für das Gebiet der deutschsprachigen
Literatur besaß man eine ausgezeichnete ältere Orientierung in der Arbeit
von Rudolf Kaufmann, Der Renaissancebegriff in der deutschen Kunst-
geschichtschreibung (Winterthur 1932). Herman Baeyens unternimmt es nun,
dieses Sonderthema im allgemeineuropäischen Zusammenhang zu behandeln.
Und es ist im Interesse der Diskussion nur zu begrüßen, daß er es von einem
Standpunkt aus tut, der unverkennbar in der Gegend liegt, die Ferguson
in seinem Schlußkapitel als die «Revolte der Mediävisten» beschrieben hat.
Die Kritik an Burckhardt hat ihre Berechtigung und sollte nicht vergessen
werden. Ein solches Buch wirkt der Gefahr entgegen, daß man aus lauter
Ermüdung durch jahrzehntelange Diskussionen sich bei dem bequemen
Standpunkt beruhigt, Burckhardt habe schließlich doch das klassische Werk
geschaffen und man könne nach gewalteter Diskussion zu seinen Thesen
zurückkehren. Dieser Meinung ist nun Baeyens gar nicht. Nachdem er seine
Materialien geprüft, die Diskussion durchgeführt hat, kommt er — was
Burckhardt betrifft — zu dem Schluß: «Jedenfalls verdient er den Verweis,
daß er den historischen Zusammenhang offensichtlich ausgerenkt hat»
(«Alleszins echter verdient hij het verwijt, de historische samenhang klaar-
blijkelijk ontwricht te hebben», 1. c., S. 148). Auch wenn man, wie der Schreiber

dieser Zeilen, der Meinung ist, daß man bei einem so harten Spruch
zum mindesten die darstellerischen, d. h. künstlerischen Notwendigkeiten
nicht übersehen sollte, die Burckhardt zu der engen Fassung seines
Bildrahmens veranlaßt haben, so daß sein Vorgehen wie eine Verleugnung der
historischen Kontinuität wirken kann, so freut man sich doch über das
helle Ohr des belgischen Kritikers, der sogar von seinem burckhardtfernen
Standpunkt aus zuweilen stutzig wird und sich fragt: «Vielleicht haben
Burckhardts Leser für absolute Wahrheit genommen, was in Burckhardts

479



eigenem Geist nur als einseitiger Aspekt der Renaissance aufgefaßt war;
vielleicht muß man Burckhardts Einfluß von Burckhardts Meinung
unterscheiden» (1. c, S. 142). Dieses kluge «Vielleicht» verwandelt sich in ein
sehr zuversichtliches «Gewiß!», wenn man statt der Geigerschen Ausgaben
und statt der französischen Übersetzung Schmitts den Originaltext ansieht,
in dem Burckhardt — für viele vergeblich — die Warnung seines belgischen
Kritikers selbst an die Stirn seines Buches geschrieben hat: «Auf dem
weiten Meere, in welches wir uns hinauswagen, sind der möglichen Wege
und Richtungen viele und leicht könnten dieselben Studien, welche für diese
Arbeit gemacht wurden, unter den Händen eines andern nicht nur eine ganz
andere Benützung und Behandlung erfahren, sondern auch zu wesentlich
verschiedenen Schlüssen Anlaß geben. .» Der zwanzigjährige Leser fühlt
sich durch ein solches Bekenntnis verwirrt; aber der fünfzigjährige ist dafür
dankbar. Nicht Burckhardt hat das Vorwort, dem diese Sätze angehören,
fallen gelassen, sondern Ludwig Geiger hat es gestrichen. Er hat damit eine
entscheidende Klausel preisgegeben; er hat jenen Simplifikationen und
Mißverständnissen Tür und Tor geöffnet, die bis zum heutigen Tag das
Bildnis Burckhardts bei den Fernerstehenden entstellen, insbesondere wenn
man im Ausland glaubt, eine beliebige Ausgabe lesen zu dürfen. Zu diesen
Mißverständnissen zählen wir die Vorstellung Baeyens', die von Burckhardt
als einem «Waffenbruder Michelets» spricht (S. 138) und den alten Basler,
der sich im stillen für eine solche Bruderschaft bedankt hätte, für einen
geschworenen Freigeist hält, weil er nicht bei der Theologie seiner Jugend
geblieben ist. Solche Verzeichnungen heben nicht auf, daß dasBuchBaeyens'
den Dank aller Verständigen verdient; über die ältere Vorgeschichte des
Renaissancebegriffs erfährt man daraus viel Überraschendes, oft
Übersehenes; es bildet die willkommenste Ergänzung zum Werk Fergusons, das
Baeyens leider noch nicht bekannt war, als er seinen Text ausarbeitete.

Irgendeine Vollständigkeit der Übersicht über die neueste Literatur
zur Geschichte des Renaissanceproblems in Zeitschriften und Kongreßberichten

wird man von dieser Miszelle nicht erwarten. Ihre Absicht war
es lediglich, auf ein paar bedeutende Hauptwerke hinzuweisen, die in viel
umfassenderem Sinne, als es früher je geschehen ist, eine Übersicht ermöglichen

und damit eine neue Situation für das Ganze der Diskussionen
geschaffen haben.

Partielle Aspekte behandeln zwei Bücher, von denen hier nur noch die
Titel genannt seien: Carlo Angeleri hat das religiöse Problem der Renaissance

auf Grund einer Bestandesaufnahme der Literatur, die im Anhang
zu seinem Werk auf vierzig Seiten enggedruckter Bibliographie verzeichnet
ist, zum Gegenstand einer klugen kritischen Analyse gemacht: II Problema
Religiöse del Rinascimento (Firenze, Le Monnier, 1952, 221 S.). Zwei Jahre
darauf erschien in London eine Monographie über die Auseinandersetzung
der englischen Welt mit der italienischen Renaissance vom 16. Jahrhundert
bis zur Gegenwart: J. R. Hale, England and the Italian Renaissance (London,

480



Faber and Faber, 1954, 216 S.). Ein Wort rückhaltlosen Staunens gebührt
schließlich in diesem Zusammenhang dem Mut und auch dem Arbeitsergebnis
eines jungen Holländers aus der Schule Romeins: J. H. J. van der Pot hat
es gewagt, die gesamte reiche Flora von Periodisierungsideen auf dem Feld
der Geschichte durchzuarbeiten und enzyklopädisch zu ordnen. Zu einem
solchen Unternehmen brauchte es die hochgemute Stimmung der letzten
Kriegs- und der ersten Nachkriegsjähre und darüber hinaus die holländische
Zähigkeit, die in jenen Jahren gewachsen war. Trotz allen Bedenken, die
man einem solchen Versuch entgegensetzen mochte, ist das Unwahrscheinliche

in einem gewissen Sinne geglückt. Im Jahr 1951 durfte Van der Pot
sein Ergebnis vorlegen in der Form eines Buches von 307 Seiten: De
Periodiseering der Geschiedenis, Een overzicht der theorieen (Van Stockum en
Zoon, 's-Gravenhage). Die Darstellung ist — in diesem Fall vernünftigerweise

— keine chronologisch fortschreitende, sondern eine
systematischmorphologische. Sie scheidet diejenigen Periodisierungsformen, die sich nicht
auf angebliche historische Gesetze stützen, von denen, die von historischen
«Gesetzen» ausgehen. Die erstem nennt sie idiographische, die zweiten
nomothetische Periodisierungen. Bei den idiographischen werden wiederum
endokulturelle und exokulturelle Periodisierungen getrennt, d. h. solche, bei
denen das Kriterium der Periodisierung innerhalb der Kultur und solche,
bei denen es außerhalb der Kultur liegt. Zu den erstem rechnet der
Verfasser die religiös begründeten Periodenbegriffe, und dann legt er los: das
Gleichnis vom Weingarten, von dem her Origenes periodisiert, die sechs

Schöpfungstage Augustins und Bedas, Natur, Gesetz und Gnade, Personen
der Trinität und so weiter bis zu den zyklischen generationsmäßigen und
isochronischen Periodisierungen der jüngsten Zeit durch ein halbes Hundert
von Kapiteln und Unterabteilungen hindurch.

Man kann nur staunen. Niemand wird am Schluß der Lektüre wünschen,
daß dieses Buch ungeschrieben geblieben wäre, denn man bekommt hier
eine Gesamtansicht des historischen Denkens ins Blickfeld, die man in dieser
Breite und Fülle noch nie vor Augen hatte. Und wieder denkt man an die
Worte Burckhardts: «Auf dem weiten Meere, in welches wir uns hinauswagen,

sind der möglichen Wege und Richtungen viele...» Eines leisen
Grauens wird sich aber auch der Verfasser dieser Arbeit selbst nicht immer
haben erwehren können; vielleicht hat er zuweilen gespürt, daß dieses
Grauen nicht nur von der Überfülle der Aussichten herkam, sondern im
grauen Wesen seines Themas lag. Periodisierungen und Epochenbegriffe
sind lauter Gerüste, in denen der Baumeister erst bauen muß, damit
historische Erkenntnis zutage trete. In den Begriffen selbst liegt sie nicht. Der
Historiker hat auf diesem Gebiet nur das Unbrauchbare abzuwehren. Im
Brauchbaren aber ist das Ziel seiner Wünsche noch nicht gegeben, sondern
nur ein Weg, der dazu hinführen kann. So wünschbar begriffliche Klarheit
in Problematik und Terminologie immer wieder erscheint, die andauernde
Beschäftigung mit diesen Fragen schlösse eine ernste Gefahr in sich: die

481



Gefahr einer Selbstentfremdung des Historischen, d. h. einer
Begriffsscholastik, die sich selbst mit dem historischen Wissen verwechselt. Am
wehrlosesten fällt ihr immer wieder der Laie anheim, der Früchte in Händen
zu halten meint, wo er mit bloßen Schalen betrogen wird. Das historische
Sehen hat so kräftige Elemente nicht rationaler Art zur Voraussetzung, daß
eine einzige gehaltvolle Quelle zuweilen mehr echte Einsicht in die
Vergangenheit zu vermitteln vermag als ein logisch noch so perfektes
Instrumentarium historiographischer Terminologie. Im Grunde bleibt auch für die
differenziertesten Formen moderner historischer Wissenschaft noch etwas
von dem alten Satz in Kraft: Non ad probandum, sed ad narrandum historia
scribitur.

482


	Zur Problemgeschichte des XVI. Jahrhunderts

