Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: Tradition et évolution chez Edmund Burke
Autor: Suter, Jean-Francgois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TRADITION ET EVOLUTION CHEZ
EDMUND BURKE

Par JEAN-FrRANQOIS SUTER

On a souvent dit que Burke avait attaqué les théories révolu-
tionnaires au nom de la tradition et de I’histoire, mais peut-étre
n’a-t-on pas indiqué d’une facon précise ce qu’il entendait par ces
termes ni dégagé clairement les raisons profondes de son attitude.
On s’est contenté trop souvent de faire de lui le champion de tout
systeme historique dont les avantages avérés devaient ’emporter
nécessairement sur les bénéfices incertains d’une révolution. On
a en général interprété sa doctrine comme une défense de 1’ancien
régime contre l’esprit d’abstraction des philosophes du XVIIIe
siécle et on a considéré ’ensemble de ses écrits comme une apologie
de la constitution britannique pour répondre aux critiques dont
elle était I’objet de la part des partisans des Révolutions américaine
et francaise.

Une telle interprétation se justifie en partie par I'insistance de
Burke sur le respect des ancétres. Selon lui, le principal moyen
de maintenir la stabilité de I’Etat et de préserver les libertés pu-
bliques réside dans une attitude de piété & 1'égard du passé. C’est
en fonction du mos majorum qu’il juge possible d’agir sagement en
évitant toute rupture violente entre le passé et le présent. Une
prévention favorable a I’égard de 'antiquité est une disposition
recommandable en politique car elle nous met en garde contre les
décisions irréfléchies et les actions inconsidérées et nous permet de
bénéficier de la sagesse séculaire qui s’est accumulée grice aux
réflexions d’innombrables générations?.

111, 430, 432; V, 75—76; VI, 165,266; IX, 370—371. Sans indication
d’ouvrage, nous citons d’aprés The Works of the Right Honourable Edmund
Burke, 16 vol.,, F. & C. Rivington, London, 1803—1827.

450



Cependant, si Burke estime que ’homme d’Etat doit s’inspirer
des exemples historiques de ses devanciers et doit en outre entre-
tenir dans le peuple le souvenir des exploits illustres des temps
anciens, il n’est pas d’avis que cela suffise & assurer la bonne marche
du gouvernement. Une telle attitude, pour souhaitable qu’elle soit,
ne dispense pas ’homme politique d’étudier les transformations
et les faits nouveaux qui surviennent & chaque époque. Une véné-
ration aveugle pour le passé risque méme d’avoir des conséquences
extrémement désagréables pour les individus et les peuples qui
s’y abandonnent. J’ai constamment observé, écrit-il dans les
Thoughts on the cause of the Present Discontents, que la plupart des
gens sont d’au moins cinquante ans en arriére dans leur politique?2.
Burke insiste presque aussi souvent dans ses discours sur I’impor-
tance des changements que sur la valeur des enseignements du
passé. Comment concilier des affirmations en apparence aussi
contradictoires? Nous tdcherons de résoudre ce probléme en exa-
minant la fagon dont il congoit la notion de tradition. Nous dé-
gagerons d’abord la signification générale qu’il donne & ce terme
puis nous montrerons son réle dans les prises de position politique
de Burke & I'occasion des deux campagnes les plus importantes de
sa vie, celle en faveur des colons américains et celle contre la
Révolution francaise.

Le fait qu’une institution existe depuis des temps immémoriaux
crée sans doute une présomption en sa faveur, mais ne suffit pas
selon Burke, & en établir la validité et & en garantir la durée. L’ori-
gine historique d’une institution est & vrai dire de peu d’intérét:
seul importe le but & quoi elle a répondu dans le passé et la raison
pour laquelle elle a été. adoptée et conservée par une société3. Si
elle n’a pas su s’adapter aux circonstances nouvelles, elle devient
un fruit pesant pour les générations suivantes et il convient alors
de la transformer pour la rendre bénéfique & nouveau ou de la
supprimer.  pour I'empécher de nuire & ’état présent des affaires
de la nation. De méme, justifier une loi pour des raisons purement
historiques est plutét une preuve de faiblesse que de vigueur. (Pest
le principe vivant de laloi, qui, s’il est jugé bienfaisant et juste & 1’épo-

2 11, 226.

3 II, 360, 365—366, 439; VI, 4, 333.

451



que actuelle, invite & la conserver. Une loi qui ne répond plus aux
justes fins pour lesquelles elle a été créée dans le passé, doit étre
abrogée et remplacée par une nouvelle loi%.

Burke ne récuse pas tant I’existence de normes universelles qu’il
ne discute leur signification en politique. Il ne déprécie pas tant
la raison qu’il ne montre la difficulté de son application dans les
affaires humaines. Il a indiqué lui-méme qu’il ne s’attaquait pas
a la spéculation en tant que telle, mais & des théories faibles, erro-
nées, fallacieuses, gratuites ou imparfaitess. Toutes ses campagnes
politiques ont été faites au nom de principes généraux contre des
adversaires qui & ses yeux s’inspiraient d’idées fausses ou poursui-
vaient une politique empirique et sans principes. Burke ne nie pas
la légitimité de la recherche philosophique des justes fins du gou-
vernement et il est si loin de sousestimer I'importance de la théorie
politique qu’il appelle I'’homme d’Etat le philosophe en action®.
Il ne recommande pas d’abandonner la croyance & des principes
généraux, mais d’en user avec modération?. Alors que le métaphy-
sicien est libre d’élaborer une théorie sans se soucier de ses réper-
cussions immédiates sur la vie humaine, ’homme d’Etat ne le
peut pas car ses décisions doivent étre adaptées aux circonstances
de temps et de lieu et doivent étre acceptables pour la majorité
des citoyens®. Il ne peut pas se contenter de réaliser les fins pres-
criptes par le philosophe; il doit examiner en outre si les moyens
dont il dispose pour cela sont appropriés & la situation parti-
culiere de son pays et de son époque. La méfiance de Burke
envers 'esprit de systéme n’est pas fondée sur un mépris de la
raison, mais découle d’une conception particuliéere des rapports de
la théorie et de la pratique. Les normes universelles ne sont pas
en politique d’'une application immédiate parce qu’il n’existe pas
de lien direct entre théorie et pratique dans les affaires humaines.
La relation des moyens et des fins y est oblique et sinueuse car
homme d’Etat est obligé de tenir compte de facteurs multiples

4 IIT, 278, 281; IX, 347—348; X, 99.
5 X, 99.

6 II, 335.

7 VI, 301; X, 41.

8V, 124.

452



tels que la géographie, les meeurs, la richesse et la forme du gou-
vernement de son pays. Un acte politique ne peut pas étre jugé
exclusivement en fonction de critéres abstraits, mais selon son
degré d’adéquation aux habitudes et aux croyances morales et
religieuses du peuple. L’homme d’Etat ne dispose pas de la liberté
du théoricien parce qu’il est situé dans une tradition a laquelle
il doit se conformer s’il veut agir sagement.

Il est donc inexact de faire de Burke un empiriste et un utili-
tariste, voire méme un historiciste, qui récuserait 'existence de
normes universelles et qui jugerait la valeur des actions humaines
a leur utilité présente et & venir ou a leur succes dans le passé.
Il rejette expressément le cynisme vulgaire qui fait bon marché
des idées générales et qui justifie tout ce qui a réussi dans le passé®.
Mais il repousse avec la méme vigueur un idéalisme moral qui
prétend appliquer ses principes a la réalité politique sans tenir
compte des conditions particuliéres dans lesquelles se déroule
I’action de '’homme d’Etat1?. Selon Burke, ce sont les circonstances
historiques qui donnent & chaque principe sa coloration particuliére
et son effet spécifiquel’. Il est facile de condamner n’importe quel
régime existant au nom d’une théorie, mais on ne fait alors qu’éluder
le vrai probléme politique qui est celui de I'incarnation de la raison
dans I’histoire. Tout en considérant la recherche du bien politique
comme la tdche commune du philosophe et de 'homme d’Etat,
Burke entend réserver pour ce dernier la part de la sagesse pratique
et de la prudence!2. _

Le respect de la tradition n’équivaut pas chez lui & la justifica-
tion de tout ce qui a été dans le passé; il vise plutét & reconnaitre
Pexistence d’un ordre rationnel dans les institutions qui nous ont
été léguées par nos ancétres. L’ancienneté d’ une institution ne doit
pas nous amener & la vénérer aveuglément, mais doit nous inciter
a rechercher les raisons de sa durée. C’est la croyance & une sagesse
déposée dans les moeurs et les institutions et non une préférence
romantique et irrationaliste pour un passé révolu qui a conduit

Y VI, 7—S8.
10 111, 29.
1y, 3—36.

12 VI, 98; VII, 201s.

453



Burke & se pencher avec amour sur les coutumes anciennes de
son pays. L’ordre traditionnel doit étre maintenu, non parce qu’il
a existé de toute éternité ou depuis un long laps de temps, mais
parce qu’il a produit des habitudes sages et prudentes parmi les
hommes d’aujourd’hui. C’est 'existence d’institutions raisonnables
qui garantit pour l'individu la possibilité d’agir librement et en
conformité avec les moeurs de son époque. En respectant 1’ceuvre
du temps et en s’inspirant des exemples du passé, 'individu béné-
ficie d’une raison supérieure & la sienne propre parce qu’elle s’est
incarnée dans les mceurs et les institutions de la communauté.
L’oubli du passé et la volonté d’innovation risquent au contraire
de précipiter ’Etat dans I’anarchie et de remplacer un ordre peut-
étre imparfait, par un désordre complet.

La tradition que Burke oppose & lesprit novateur et révolu-
tionnaire n’est ni morte ni figée, mais elle vit et informe la pensée
et action des hommes qui sont aux prises avec des difficultés
nouvelles et qui ont & faire face & des circonstances imprévues.
L’homme d’Etat s’en sert comme d’un guide pour diriger et orienter
les citoyens qui sont confiés & sa garde. Il ne doit pas se contenter
d’en respecter la lettre, mais il doit s’efforcer de saisir son esprit
a travers ses manifestations particuliéres. Il doit étre attentif en
particulier aux changements qui surviennent & l’intérieur d’une
tradition et qui peuvent la modifier ou méme détruire sa vigueur
en la laissant survivre comme coutume morte. La tradition
que Burke a en vue est vivante et dynamique: elle s’adapte aux
bouleversements des moeurs et se réforme continuellement pour
répondre aux transformations de la réalité historique. Le respect
de la tradition, loin d’aboutir & une passivité paresseuse et & une
stupidité bornée, exige, outre un effort constant de réflexion pour
saisir son essence profonde & travers ses modifications successives, la
volonté de la corriger et de ’amender pour permettre aux hommes
d’affronter les problémes nouveaux qui se présentent & chaque
époque 13

Comment connaissons-nous cette tradition et comment attei-
gnons-nous sa substance & travers ses métamorphoses? Pour cela,
il est nécessaire, selon Burke, d’étudier 'histoire particuliére de

13V, 590—60, 79, 437.

454



chaque nation. Lui-méme s’est proposé dans sa jeunesse d’écrire
I’histoire de son pays et, bien qu’il ait renoncé & ce projet & la
suite, dit-on, de la parution de I’Histoire d’Angleterre de Hume,
un fragment de son ceuvre a été conservé et publié aprés sa mort
sous le titre d’4bridgment of english History'*. Quoique son récit
s’arréte & 'année 1216, il permet de se faire une idée de sa con-
ception de l'histoire. Il semble que cet ouvrage soit né en partie
d’un refus de la philosophie du siécle des lumiéres. Nous savons en
effet que Burke a lu dés ses années de collége les philosophes et il
a eu trés tot le sentiment que la critique philosophique des insti-
tutions positives, outre qu’elle était dangereuse pour ’ordre établi,
était incapable de fournir une explication satisfaisante de leur durée.
Comment expliquer par exemple qu'une institution comme le
christianisme se soit maintenue si longtemps si I'on acceptait les
vues de Bayle et de Voltaire sur la religion®? Burke a eu I'intuition
que les institutions se transformaient pour répondre aux besoins
de chaque époque et s’adaptaient & la mentalité de chaque nation.
Le fait que la religion chrétienne ait survécu & tant de crises so-
ciales et politiques n’est-il pas une preuve de sa capacité d’adap-
tation progressive? Burke souligne que I'introduction du christia-
nisme en Angleterre a été un facteur de progrés en contribuant a
adoucir les moeurs barbares d’'un peuple inculte. Il manifeste
une sympathie qu’on trouve rarement chez les historiens du
XVIII® siecle pour les hommes du moyen age et il fait preuve
d’une grande pénétration pour la sagesse de leurs institutions, en
particulier pour la vie monacale. Il est conscient de la particularité
de chaque époque de I'histoire anglaise: celtique, romaine, saxonne,
normande et moderne. Il juge impossible de comprendre les faits
et les. documents qui subsistent de ces époques en les ramenant
aux décisions et aux actes d’individus qui seraient mus par des
passions et des idées identiques & travers les dges. L’historien doit
faire selon lui un effort d’imagination pour resaisir ’esprit spéci-
fique de chaque époque. C’est par la que son Abridgment of english

14 Abridgment of english History (1756), vol. X des oceuvres completes.

15 Burke mentionne le Dictionnaire de Bayle dans une lettre de 1746.
Cf. SamurLs, The early life, correspondence and writings of Edmund Burke,
Cambridge 1923, p. 105.

455



History surpasse malgré sa briéveté les historiens du XVIII® siécle
qui on souvent de la peine & comprendre les sociétés du passé
a partir de leur structure sociale et politique. La société n’est pas
réductible, selon Burke, & une construction mécanique, mais elle
résulte de 'interaction des volontés individuelles avec lesinstitutions
positives.

Burke critique dans cet ouvrage ceux qui en appellent au passé
pour apprécier la valeur des institutions actuelles. Il juge absurde
de rechercher dans les débuts d’une loi un enseignement susceptible
d’éclairer son application présente. Les controverses autour des ori-
gines historiques de la constitution anglaise lui paraissent ignorer
les changements profonds qui sont intervenus de 'antiquité a nos
jours6. Sans nier qu’elle ait son origine dans un tres lointain passé,
il refuse de fonder son autorité sur un écrit ou un acte originels
car il comprend que son état actuel ne correspond plus a son état
primitif, mais s’est transformé et enrichi au cours des ages d’une
quantité de fonctions nouvelles. Tant de pratiques nouvelles
sont venues se greffer sur l'institution ancienne qu’il est difficile
de comprendre comment sa forme achevée a pu sortir de commence-
ments si modestes et si incertains!’. Burke critique ’opinion de
Montesquieu selon lequel la constitution anglaise aurait été inventée
dans les bois en remarquant que, tant que ce beau systéme opérait
dans les bois, il était trés loin d’étre parfait et était plutot calculé
pour maintenir un peuple rude dans un état barbare!8. Autrement
dit, il apergoit clairement que les libertés du peuple anglais plongent
leurs racines dans des meeurs qui aujourd’hui nous paraissent trés
loin d’étre libres. Ce fait n’est paradoxal que si I’on oublie qu'une
nation est capable de conserver les mémes noms pour ses institutions
tout en transformant profondément leurs contenus. La constitution
d’un pays est le résultat d’un processus extrémement lent d’ajuste-
ment et d’amélioration. Burke comprend que la constitution an-
glaise n’a pas été créée a partir de décisions rationnelles comme on
construit une machine selon un plan préparé a ’avance, mais qu’elle
est née et s’est développée & la suite de circonstances favorables

16 X, 336—337, 351.
17 X, 353.
18 X, 328—329.

456



dont les hommes ont su profiter. Elle n’a pas été faite, elle est
devenue. Il est impossible de P'expliquer comme le produit des
volontés conscientes des individus, mais on peut la comprendre
en resaisissant la mentalité commune dont elle est 1’émanation.
Les formes extérieures du gouvernement sont, selon Burke, 'ex-
pression des moeeurs et des habitudes morales de la nation tout en-
tiere. Elles ne résultent pas des décisions personnelles du roi, des
nobles ou des Communes, mais elles sont le reflet des coutumes et
des dispositions de tous les citoyens. Les modifications des lois
proviennent d’une évolution préalable des coutumes. Celles-ci se
transforment sous l’action d’influences diverses, mais ces trans-
formations sont en général extrémement lentes et sont parfois
imperceptibles aux yeux des contemporains. Méme lorsque une
nouvelle loi est imposée par la violence comme dans le cas d’une
conquéte militaire, elle requiert du temps pour étre assimilée et
acceptée par la nation vaincue et pour modifier ses coutumes an-
ciennes. Burke n’entend pas la constitution au sens moderne de
document écrit mais au sens aristotélicien de modireia, ¢’est-a-dire
I’ensemble des moeurs et des dispositions acquises par I’éducation
et la vie en commun. Le droit écrit ne fait selon lui que codifier
la tradition vivante d’une nation. La loi évolue parce que les moeurs
et les habitudes d’un peuple se perfectionnent. C’est l'existence
d’une tradition qui relie le passé au présent et qui explique qu’il
soit. possible de trouver dans des lois primitives les signes d’un
progrés futur. Burke a conscience que I’histoire anglaise suit une
ligne évolutive malgré les reculs qu’ont provoqués les guerres et les
révolutions.

Quoique le processus d’adaptation des lois aux coutumes dé-
passe les capacités d’un seul homme ou d’un groupe d’hommes
ou méme d’une génération, il n’est ni automatique ni inconscient.
Burke insiste & plusieurs reprises sur la sagesse dont les rois et les
évéques ont fait preuve dans le passé en abrogeant des lois barbares
et en promulguant des lois plus raffinées. C’est parce que ces dernieres
leur paraissaient justes et bonnes qu’ils les ont empruntées a
d’autres nations et qu’ils les ont adaptées a l’esprit de leurs sujets.
Sans déprécier la raison et I’équité des lois en question, Burke
affirme qu’elles doivent étre conformes aux habitudes acquises

457



d’une population. La validité d'une loi dépend de sa conformité
aux meeurs du peuple auquel elle doit s’appliquer. Cela ne signifie
pas que 'homme d’Etat doive suivre aveuglément les opinions des
citoyens, mais il doit les respecter et en tenir compte d’autant plus
qu’il se propose de les corriger et de les clarifier. Toute réforme
juridique et politique doit étre greffée sur une tradition commune
a toute la nation, car elle doit, pour étre efficace, étre compréhen-
sible et acceptable pour les hommes qu’elle se propose d’amender.
C’est moins la vertu intrinséque d’une loi qui intéresse Burke que
son applicabilité immédiate 4 des hommes déterminés et a des
circonstances particuliéres. |

Dans un court fragment intitulé An Essay towards an History of
the Laws of England'®, Burke s’oppose & la conception des common
lawyers qui expliquaient ’autorité d’une loi par son origine immé-
moriale en montrant qu’elle n’atteint sa forme achevée qu’a la
suite d’une série de transformations sociales et politiques. (Pest
le résultat d’une longue évolution de la loi et non son origine qui
permet de la comprendre et d’expliquer sa validité. Ce n’est pas
Pancienneté de la loi qui la justifie aux yeux des générations
postérieures, mais le fait qu’elle ait réussi 4 s’adapter & des situations
variées et & des époques différentes de celle de sa naissance. (Pest
en fonctionnant d’une fagon équitable et utile pendant un long
laps de temps et non en se conformant 3 ses origines qu’'une insti-
tution se recommande & notre vénération. Burke s’attaque en par-
ticulier & I'idée que la constitution anglaise n’aurait subi aucun
changement depuis T’antiquité la plus reculée. I1 écarte 1’idée d’une
loi qui se maintiendrait identique & elle-méme & travers le temps.
Il montre que les lois saxonnes étaient trés imparfaites et que la
conquéte normande a provoqué des changements considérables
dans la structure sociale et économique de I’Angleterre. Il ne croit
pas a la perfection de la constitution primitive et rejette les inter-
prétations partisanes que les whigs et les torys en donnaient lors
des crises politiques du XVII® siécle. Les deux partis estimaient
que la constitution actuelle devait son autorité & la décision de
celui ou de ceux qui I'avaient établie & son origine. Les whigs
étaient amenés 4 déclarer la loi éternelle et immémoriale par

¥ X, 549—566.

4

458



crainte de devoir leurs libertés & un acte du souverain tandis que
les torys considéraient que le peuple anglais devait ses droits
et ses priviléeges 4 la volonté de Guillaume le Conquérant et qu’ils
étaient par conséquent révocables selon le bon plaisir de ses suc-
cesseurs. Burke comprend que les conclusions que les deux partis
tirent de I'appel au passé sont anhistoriques et inexactes parce
qu’elles ne tiennent pas compte des changements intervenus entre
le passé et le présent. Les whigs se trompent en croyant que les
Parlements & 1'époque saxonne, supposé qu’'une telle institution
existit, ressemblaient & ce que ce terme désigne au XVII® siccle.
Les torys ignorent la nature féodale de la royauté normande et
attribuent & Guillaume le Conquérant un pouvoir absolu qui
est le résultat d’'une évolution postérieure.

Dans un compte-rendu de I’Histoire d’ Angleterre de Hume, Burke
remarque en 1761 que la faute de la dynastie des Stuarts lors des
Révolutions du XVIIe siécle ne consiste pas a avoir agi d'une ma-
niére illégale, mais & avoir manqué de sagacité et de prudence
en ne réalisant pas que I’évolution des moeeurs politiques les obli-
geait & restreindre l’étendue de la prérogative royale20. Sans agir
d’une facon inconstitutionnelle, les rois violaient néanmoins ’esprit
de la constitution. Il est intéressant de noter que Burke, bien qu’il
adhére quelques années plus tard au parti whig, s’accorde ici avec
Hume pour rectifier 'interprétation que ce parti donnait alors des cri-
ses révolutionnaires du X VII®siécle et pour rendre une justice relative
au parti royaliste et aux torys. Il apercoit le principe de I'ceuvre
de I’historien écossais dans I’idée d’une croissance de la constitution
anglaise et, tout en soulignant les mérites de son livre, il lui re-
proche de n’avoir pas toujours bien dégagé les différentes phases
de I'histoire de cette loi fondamentale. Burke considére la consti-
tution de son pays non comme une institution statique et indépen-
dante du temps, mais comme le résultat d’une dialectique historique,
en particulier des luttes des rois, des nobles et des commons pour
~ assurer leur suprématie au moyen age. Il critique en particulier
Hume pour n’avoir pas saisi les conséquences politiques et juridiques
de la conquéte normande et pour n’avoir pas montré comment la

20 Annual Register, 1761, pp. 301—304.

459



loi féodale avait modifié I'ancienne institution saxonne des Witte-
nagemote.

C’est & l'occasion du conflit entre les colons américains et la
mére-patrie que Burke a précisé et mis en ceuvre pourla premiere fois
ses idées historiques et politiques. Dans ’affaire américaine, il s’est
opposé a une forme particuliére de spéculation, le 1égalisme. Les chefs
politiques qu’il combattait insistaient sur le droit juridique du Parle-
ment britannique de taxer les colonies américaines. Burke refuse
de discuter le bien-fondé de ce droit, mais conteste la sagesse de
son application?!, Il est courant d’attribuer son opposition & des
considérations empiriques ou méme & des préférences partisanes.
Cette interprétation n’est certes pas complétement injustifide:
Burke ne conteste pas la supériorité 1égislative du Parlement mais
considére les mesures gouvernementales comme inopportunes et
maladroites et craint d’autre part qu’un renforcement de I’auto-
rité royale dans les colonies ne menace 3 la longue les libertés des
citoyens dans la métropole. Cependant une telle interprétation ne
lui rend pas pleinement justice et ne saisit pas les raisons pro-
fondes de son attitude.

Burke reproche aux dirigeants de 1’Angleterre de vouloir
résoudre tous les problémes politiques en ayant recours a la
loi. Il s’agit 13 selon lui d’une illusion car la loi, qui, comme
telle, vise au général, ne peut pas tenir compte des circonstances
particulieres. L’attitude légaliste est peut-étre adaptée aux situa-
tions ordinaires, mais elle est insuffisante dans les époques troublées
et révolutionnaires. Burke n’attaque pas la légalité des mesures
gouvernementales contre les colonies, mais il les juge inadéquates
pour aplanir le conflit qui oppose les Américains a I’Angleterre
parce qu'elles ne tiennent pas compte de 1’évolution politique et
économique de 1’Amérique depuis un sidcle. Il souligne dans ses
discours les changements capitaux qui sont intervenus dans
Pespace d’une génération de I’autre coté de I’Atlantique. L’accroisse-
ment de la population et le développement du commerce ont contri-
bué en particulier & renforcer le sentiment de fierté et d’indépen-
dance et la volonté de résistance des Américains?2. De plus, ils

21 Azerican Taxation, Everyman’s, pp. 27, 57, 82.
22 11, 384, 391; III, 35—44.

460



ont hérité de la métropole les principes de liberté de la constitution
anglaise et c’est au nom de I’esprit de celle-ci qu’ils s’opposent selon
Burke & des mesures qui ne font qu’en suivre la lettre2. Burke
comprend que I’évolution politique et économique de I’Amérique
a rendu caduques les institutions positives qui la subordonnaient &
I’ Angleterre24, La loi historique, qui avait été établie lors de la fon-
dation des colonies américaines et en faisait des pays étroitement sou-
mis a la Couronne et au Parlement, est maintenant dépassée par les
événements et mérite d’étre abrogée et remplacée par une loi
plus souple. La souveraineté anglaise sur les colonies américaines,
sans étre abandonnée, doit étre définie & nouveau, non en s’appuyant
sur des exemples historiques et des textes juridiques, mais en ’adap-
tant aux circonstances nouvelles qui sont nées de la crise politique
entre les deux contrées. Le reméde pratique que Burke propose
pour résoudre ce conflit consiste & substituer & I'ancien systéme
impérial & structure unitaire un systéme nouveau a structure
fédéraliste®®. Les liens entre la métropole et ses colonies doivent
étre assouplis de fagon & ce que celles-ci ne soient plus simplement
des parties subordonnées de 1’empire, mais recoivent une certaine
autonomie tout en restant sujettes de la couronne. Il est difficile
d’affirmer que la solution de Burke, méme si elle avait été acceptée,
aurait suffi & calmer lesprit irrité des Américains et & rétablir
de bonnes relations entre les deux pays. On peut se demander
en particulier 8’il ne sousestimait pas leur désir d’indépendance.
Quoiqu’il ait échoué & faire prévaloir ses vues politiques dans
cette affaire, I’histoire ultérieure de I'empire britannique montre
cependant que ses propositions de paix et de conciliation
n’étaient pas déraisonnables et auraient mérité d’étre prises en
considération par les chefs politiques de 1’Angleterre d’alors. C’est
en effet sa conception de I'empire qui fut reprise au XIX¢® siécle
et appliquée par Disraeli & la nouvelle organisation réglant les
rapports entre la métropole et ses dominions.

Il est intéressant de noter que Burke, tout en préconisant en
fait des solutions radicalement nouvelles, ne prétend nullement

23 American Taxation, op. cit., pp. 91—92.
24 Tbid., pp. 165—166.
25 American Taxation, op. cit., p. 104.

461



apporter des innovations ou des changements fondamentaux a la
constitution. Son opposition & la politique de son gouvernement -
dans Paffaire américaine ne s’inspire pas d’une théorie a priori ni
de la croyance & des droits abstraits de liberté et d’indépendance,
mais découle d’une certaine conception des vertus de la constitution
britannique. Selon lui, celle-ci est une institution dynamique dont
les avantages sont susceptibles de s’étendre & des populations qui
n’en jouissaient pas & Porigine2. L’histoire nous montre qu’elle
opérait au début a l'intérieur d’un cadre géographique limité et
quelle a été introduite par la suite dans d’autres provinces. Trans-
plantée dans un milieu étranger a son lieu de naissance, elle a
réussi & y prendre racine et a y fructifier en familiarisant les habitants
de contrées nouvelles avec son esprit tout en sauvegardant leurs
coutumes locales. Burke cite en particulier les exemples des pro-
vinces d’Irlande, de Chester, de Durham et du Pays de Galles ou
Iintroduction de la constitution anglaise a permis de concilier les
libertés traditionnelles dont jouissaient ces régions avant la con-
quéte avec 'autorité de la Couronne??. Il se demande alors pour-
quoi le gouvernement anglais ne s’inspirerait pas de ces analogies
historiques pour résoudre la crise actuelle. Voila la lecon qu’il tire
de T'histoire et de I'observation des difficultés présentes de son
pays. Loin de vouloir revenir au passé et & la situation des colonies
américaines lors de leur création, il comprend qu’une sage politique
ne peut pas ne pas tenir compte de I’évolution des mceurs d’une
grande nation et des transformations de son économie. Il apercoit
en outre qu'en semant dans leurs colonies des germes de liberté
et d’indépendance les Anglais ont rendu inévitable le conflit ac-
tuel . C’est pourquoi il condamne l’anachronisme des mesures
gouvernementales et recommande I’abolition d’un systéme périmé
qui ne correspond plus & I’état présent des anciennes colonies et
son remplacement par un systéme plus souple et mieux adapté
a la mentalité nouvelle des Américains.

26 T1, 402.

27 American Taxation, op. cit., pp. 112—118.

28 An account of the European Settlements in America, London 1777, t. 1,
p. 63.

462



Burke n’invoque pas la tradition parce qu’il désire retourner
a une époque idéalisée mais parce qu’il veut retrouver dans le
présent les signes de la sagesse qui s’est déposée dans les meeurs
et les institutions du passé. Il s’oppose au formalisme juridique et
a P'esprit spéculatif en politique au nom d’une tradition dont 'esprit
agissant est susceptible d’aider les hommes & résoudre leurs pro-
blémes actuels. La crise américaine est & ses yeux une preuve de
la vitalité des traditions anglaises de liberté et d’indépendance.
C’est au nom du principe vivant de la constitution britannique
que les colonies s’opposent & ceux qui la considérent comme une
idole morte et refusent de transposer son génie & des circonstances
nouvelles. C’est parce qu’ils ont hérité des meeurs politiques de
I’Angleterre que les Américains se révoltent contre elle et réclament
des droits identiques & ceux dont jouissent les citoyens anglais.
La tradition telle que ’entend Burke ne s’identifie pas & la défense
de priviléges périmés, mais elle est capable d’étendre ses avantages
& des hommes et & des pays nouveaux. Burke est conscient que
les tendances nouvelles qui se font jour en Amérique obligent &
une révision de la politique anglaise & son égard et & une extension
a ce pays des bénéfices de la constitution britannique. Il reproche
a son gouvernement de ne respecter que la lettre de la constitution
en insistant sur le droit formel du Parlement anglais de taxer les
colonies pendant que celles-ci sont en train de s’approprier son
essence profonde et de s’en servir comme d’une arme contre la
métropole.

La politique de générosité que Burke préconise envers les Amé-
ricains est fondée sur la conception d’une tradition progressive
dont il est possible de transmettre les vertus & d’autres nations.
L’idée burkienne de tradition repose en effet sur trois principes
essentiels qui tous supposent I’existence d’un perfectionnement des
meeurs sociales et politiques. Elle implique d’abord un état assez
avancé de civilisation pour qu’une société ait conscience de son
histoire et pour que les fagons d’agir de ses membres se soient
cristallisées dans des formules et des maximes générales. Elle exige
ensuite I'existence de bonnes lois et d’institutions justes qui per-
mettent aux citoyens d’agir librement et raisonnablement. Elle
dépend enfin de la perspicacité des gouvernants & discerner dans

463



une situation nouvelle les signes avant-coureurs d’une évolution
future et & resaisir la sagesse de I’antiquité telle qu’elle subsiste
a l'état virtuel dans les institutions actuelles. L’insistance de Burke
sur la nécessité de réformes continuelles pour s’adapter aux change-
ments historiques suggeére en outre que sa référence au passé et a
la tradition vise davantage I’histoire vivante qui s’est conservée
dans le présent sous la forme de croyances, de préjugés et de dis-
positions morales, que I’histoire entendue comme la connaissance
d’une époque morte. C’est la raison institutionnalisée dans la cons-
titution britannique qu’il oppose aux constructions métaphysiques
des philosophes du XVIIIe siécle. Il est si loin de penser que le -
respect de cette sagesse séculaire doive faire de nous des esclaves
du passé qu’il affirme au contraire que c’est grace & elle que nous
sommes devenus plus raisonnables que nos ancétres?.

Il serait faux de croire que I’homme d’Etat puisse se con-
tenter selon Burke de suivre la tradition inconsciente de la com-
munauté. Les préjugés et les opinions populaires ne sont pas tou-
jours justes et légitimes et le gouvernement a le devoir de les clari-
fier et de les corriger en éduquant les citoyens. Il ne peut pas tou-
jours céder & leurs désirs, mais il doit en tenir compte dans la
mesure du possible en discutant avec eux leurs propositions et en
retenant celles qui lui paraissent praticables et conformes a l'inté-
rét général de la nation. Il doit résister aux volontés des individus
si celles-ci menacent la survie de la communauté et sont en contra-
diction avec sa situation historique. Une politique fondée sur le
respect de la tradition consiste, selon Burke, & favoriser les tendances
positives en décourageant les dispositions rétrogrades des habitants
d’un pays. Elle requiert la collaboration active de tous les citoyens
qui doivent se grouper dans des partis politiques pour participer,
sous la direction du gouvernement, a la discussion des intéréts
de la nation tout entiéres3°.

Il reste & nous demander maintenant si ’attitude progressiste
de Burke telle que nous I’avons définie se concilie avec son attaque
de la Révolution frangaise. De son vivant déji, ses adversaires
politiques et méme certains membres de son propre parti ’ont

29 American Tazxation, op. cit., pp. 14, 115.
3 II, 335—336.

464



accusé d’inconséquence et d’infidélité a ses propres principes. Ses
contemporains comme ses interprétes au siécle suivant ont vu
surtout en lui le défenseur de ’ancien régime et I’ennemi du nouveau
systéeme créé par les chefs révolutionnaires de la France de 1789.
Mais peut-étre n’ont-ils pas dégagé avec toute la clarté désirable
la cohérence des principes qui sous-tendent sa critique de la Révo-
lution et leur conformité & son attitude antérieure. Nous n’avons
pas le loisir de développer ici longuement I’argumentation de Burke
et nous nous contenterons de quelques indications concernant en
particulier la question des droits naturels.

L’importance des écrits de Burke contre la Révolution francgaise
ne réside pas tant dans leur défense de 1’ancien régime que dans leur
critique de I'absurdité des théories des philosophes. Loin de sous-
estimer 'influence des idées abstraites sur le déclenchement et le
déroulement de la Révolution, il a aper¢u son trait dominant dans
le fait qu’elle était la premiére révolution philosophique, la premiére
révolution qui ait été inspirée et faite par des hommes de lettres
et des métaphysiciens®. Il a vu en particulier une correspon-
dance étroite entre la doctrine de Rousseau et les émeutes pa-
risiennes 32,

Contrairement & ce qu’on affirme parfois, Burke ne s’attaque
pas a I'idée des droits naturels et il ne prétend pas leur substituer
des droits purement historiques. Il accepte la doctrine tradition-
nelle des droits naturels non seulement dans ses écrits prérévolu-
tionnaires mais encore dans sa critique de la Révolution francaise 3.
Mais il s’oppose & une certaine interprétation de ces droits qui lui
parait absurde et contradictoire dans son principe et dangereuse
dans son emploi. Les théoriciens de la Révolution ont tort d’apres
lui de croire que tout gouvernement qui ne reconnait pas les
droits de ’homme est illégitime et qu’il doit étre renversé et rem-
placé par un régime populaire et démocratique. Les droits naturels
ne sont pas & ses yeux d’une application immédiate en politique
et ne constituent pas des critéres qui permettent de juger la légalité
des actes d’'un gouvernement. Il ne récuse pas leur existence mais

3t VII1, 51; V, 36, 61, 90.
32 VI, 30—40.
33V, 120; IX, 364.

465



nie qu’il soit possible de les appliquer directement aux affaires de
IEtat. Ils n’indiquent tout au plus qu’une limite de 1’arbitraire
gouvernemental et ils ne peuvent étre invoqués que dans des cas
exceptionnels lorsqu’il est évident a la majorité des citoyens que
le gouvernement a rompu le contrat originel qui le liait au peuple.
Dans des circonstances ordinaires, I’invocation de ces droits repose
sur une confusion entre les droits juridiques et les droits politiques.
Le peuple a certes le droit d’étre protégé par la loi mais il n’en dé-
coule nullement qu’il ait le droit de participer & la gestion des
affaires publiques?*.

Burke ne nie pas l'existence de droits civils et politiques mais
il juge insuffisant de les définir exclusivement par référence & un
état primitif de la société. S’il est exact que les hommes possédent
a I’état de nature le droit de se défendre et de porter des armes, il
n’en résulte pas que I’homme y soit mieux protégé qu’en vivant
dans la société civile ou il a abandonné ce droit. Il est absurde de
croire que la liberté et ’égalité ont existé dans les premiers dges
de ’humanité et qu’elles ont disparu a la suite d’une corruption
des moeurs de la société. Ces droits supposent en effet un état tres
avancé de civilisation et il est contradictoire de les invoquer, comme
les révolutionnaires francais, contre une société évoluée puisqu’ils
se fondent sur elle. Ainsi la régle de la majorité démocratique est
une invention tardive qu’on ne trouve pas chez les peuples primitifs
qui se gouvernent soit d’une maniére autocratique soit au moyen
d’un systéme oligarchique qui exige 'unanimité des votes pour
prendre des décisions35. Les droits de I’homme ne peuvent pas avoir
existé aux origines mais sont le résultat d’une longue évolution
sociale et politique. C’est pourquoi Burke reproche aux théoriciens
de la Révolution d’invoquer des droits imaginaires qui n’ont jamais
existé dans le passé. Les droits civils s’accompagnent toujours pour
lui de devoirs correspondants et ils dépendent du degré de civili-
sation de la communauté. Lorsqu’il emploie les expressions de
droits naturels et d’état de nature, il n’entend pas les droits élé-
mentaires et 1’état primitif d’'un peuple barbare, qui en général
ne possede méme pas le concept de droit, mais ceux d’une nation

84 VI, 257—258.
3 VI, 210—212.

466



trés policée ou l’exercice de ces droits est restreint par I’existence
d’institutions positives qui garantissent & I'individu sa sécurité et
son bien-étre 3.

Burke juge de méme absurde de définir les droits de I’homme
par rapport & un systéme théorique. Il est contradictoire d’opposer
des principes abstraits & un ordre historique sur lequel on s’appuie
pour les formuler. La volonté des révolutionnaires francais est in-
cohérente parce qu’ils n’apercoivent pas qu’ils se proposent de dé-
truire un régime au nom d’idées qui présupposent son existence
méme. Burke estime en effet que les philosophes n’ont fait que tirer
leur systéme de I'observation du fonctionnement d’institutions
existantes. Selon lui, il est illogique de vouloir conformer la réalité
historique & une théorie qui en dérive et qui n’en représente qu’une
expression abstraite et imparfaite3”.

L’erreur des théoriciens révolutionnaires est d’avoir oublié que
les droits de I’'homme ne sont pas fondés sur la pensée abstraite
qui les a adoptés, mais sur I’histoire. Ce qui est naturel et raison-
nable dépend de la situation historique de la communauté. Prise
abstraitement, I’expression des droits de ’homme n’indique qu’une
volonté de révolte et de destruction. Les véritables droits de ’homme
sont fonction, selon Burke, de la morale et de I’histoire de la com-
munauté. Ce sont des droits historiques parce que la place de chaque
citoyen & l'intérieur de la société est fixée par ses antécédents fa-
miliaux, 'importance de son groupe social et la constitution politique
de son pays.

Burke reproche aux révolutionnaires d’avoir bouleversé la so-
ciété francaise et d’avoir cherché & établir un régime fondamentale-
ment nouveau en faisant abstration du passé au lieu d’avoir tenté
de greffer des réformes sur les institutions existantes. Il n’est pas
partisan de revenir & I'ancien régime et il ne nourrit aucune nos-
talgie romantique pour le passé, mais il estime que la Révolution
francaise n’était pas nécessaire et qu’il était possible d’amender
les institutions de l’ancienne France dans un sens progressiste.
Une saine tradition politique existait selon lui dans la nation
frangaise et était susceptible d’étre améliorée et corrigée de fagon

36 VI, 218; VII, 295; Parliamentary History, XVIII, 434—435.
87V, 310; VI, 258; X, 99.

467



a transformer la monarchie tempérée de Louis XVI en une mo-
narchie constitutionnelle sur le modéle anglais32.

Burke considére en effet la Révolution frangaise comme une
victoire des éléments extrémistes sur les partisans de la constitution
britannique3?. Ses réflexions visent & dissocier radicalement la
Révolution anglaise de 1688 de la Révolution francaise pour em-
pécher que ses concitoyens n’imitent I’exemple de la France et
ne soient contaminés par les principes jacobins. Il oppose constam-
ment la sagesse et la modération de la premiere & la précipitation
et aux excés de la seconde?’. Celle-1a se proposait de restaurer une
- tradition ancienne de liberté en lui redonnant toute sa force, celle-ci
est la négation absolue de plusieurs siécles d’histoire. C’est la sa-
gesse politique de son pays que Burke entend défendre contre I'es-
prit novateur et destructeur des philosophes parisiens: la consti-
tution britannique n’est pas & ses yeux un modéle idéal que les
Francais devraient imiter, mais elle repose sur des principes com-
muns aux deux nations, bien qu’ils se soient incarnés dans des
structures sociales et politiques différentes et se soient developpés
selon le génie particulier des deux peuples®l. Il releve la parenté
qui existe des deux c6tés de la Manche entre certaines institutions.
Les Etats généraux de l’ancienne France représentent a ses yeux
une organisation analogue & celle du Parlement britannique??.
Sans doute leur développement a-t-il été freiné par I’absolutisme
royal de Louis X1V, mais rien n’empéche selon Burke de les adapter
4 des fonctions nouvelles tout en conservant leur réle essentielle-
ment consultatif. De plus, Burke considére I’Eglise catholique et
I'Eglise d’Angleterre comme des institutions jumelles malgré la
différence de leurs dogmes et de leur organisation 3. Il pense qu’une
religion établie est indispensable a un bon gouvernement parce

38 V, 81—85, 233—224; Correspondence, 111, 211.

39V, 249.

'V, 56—58, 68, 74—175, 337; VI, 84, 141s., 268—259.
41 VI, 57—A58.

42 VI, 59—63.

43 STEPHAN SKALWEIT, Edmund Burke und Frankreich, Arbeitsgemein-
schaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Heft 60, Kéln 1956,
pp- 49—50.

468



qu’elle associe dans ses cérémonies le respect de la religion et I'obéis-
sance aux lois de I’Etat*t. Il est méme d’avis, quoique protestant
et membre de I’Eglise d’Angleterre, que 1’Eglise catholique est
mieux armée que cette derniére pour lutter contre le danger ré-
volutionnaire du fait de 1’étendue de son organisation et de I'uni-
versalité de son principe4®.

Burke ne nie nullement ’existence de principes rationnels et
universels mais il affirme que ceux-ci se présentent toujours sous
forme de particularisation historique. Si ’on veut éviter d’invoquer
les droits naturels dans I’abstrait, il faut tenir compte de 1’état
historique de la nation dans laquelle on se propose de les introduire.
1l ne suffit pas d’affirmer qu’un ordre positif est en contradiction
avec un principe, mais il faut savoir ce qui est positivement juste
a tel moment. La positivité de la loi, outre qu’elle garantit la sta-
bilité politique d’une nation, représente déja une forme de ratio-
nalité, car, si les droits universels qu’on invoque pour condamner
une société particuliére n’avaient pas trouvé une premiére réalisa-
tion dans cette société, peut-étre sous une forme imparfaite, aucun
de ses membres n’en comprendrait méme 1’idée et ne chercherait
a conformer sa conduite aux principes qu’ils impliquent. Il est
vral que Burke est d’avis que les droits naturels sont le plus souvent
trop vagues et trop généraux pour s’appliquer a une situation his-
torique déterminée, mais il est juste de préciser qu’il s’intéresse
moins aux circonstances particuliéres qui ont favorisé la naissance
et le développement de la constitution britannique qu’aux principes
vivants et universels qu’elle incarne. C’est grice a la tendance
universaliste de cette constitution, en particulier au fait qu’elle est
fondée dans une tradition politique commune & toute I’Europe, qu’il
croit possible d’appliquer son génie & des situations variées et d’en
faire bénéficier des nations différentes.

4V, 173—178, 188, 274; VI, 44, 252.
4 Burke & P'archevéque de Nisibi, 14 déc. 1791. Sheffield Mss.

469



	Tradition et évolution chez Edmund Burke

