
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 8 (1958)

Heft: 3

Artikel: Vom Nachleben Constantins

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM NACHLEBEN CONSTANTINS

Von Werner Kaegi

Zu allen Zeiten hat der Einsichtige von derVergänglichkeit der
Macht gesprochen. Das Rad der Fortuna, das an den christlichen
Kathedralen zu sehen war, Heß den König mit seiner Krone stürzen,
wie es den Bettler emporhob. Aber kein geringeres Thema als die
Vergänglichkeit der Macht ist diejenige des Ruhms. Auf seinen
Trionfo della Fama hat Petrarca einen Trionfo del tempo folgen
lassen, und unsre modernen Skeptiker haben gerne der
Geschichtswissenschaft selbst diesen Spiegel vorgehalten: ihre Urteile seien
unbeständig und von der Gunst des Augenblicks abhängig. Der
Historiker läßt sich von solchen Mahnungen wenig beirren. Er
leugnet den Wandel von Ruhm und Urteil nicht, sondern er schildert

ihn und er forscht nach seinen Ursachen.
Als in den Wochen nach dem Zusammenbruch der preußischen

Armee vor den Waffen Napoleons der Stern des neuen Kaisers am
höchsten stand und derjenige Friedrichs des Großen zu verblassen
schien — im Versagen seiner Grenadiere bei Jena und bei Auerstädt
und in der Kritik der jungen, romantischen Denker am Maschinenstaat

der preußischen Aufklärung —, da versuchte der Schaffhauser

Johannes von Müller, der Geschichtschreiber schweizerischer

Eidgenossenschaft, an das Beständige im Ruhme Friedrichs
zu erinnern, und am 29. Januar 1807 hielt er im Schöße der Berliner
Akademie eine französische Rede: «De la gloire de Frederic».
Goethe fand einige Wochen später: «Er hat in einer bedenklichen
Lage trefflich gesprochen» und er übersetzte die Rede.1

1 Goethe hatte zuerst in der Jenaischen Allgemeinen Literaturzeitung vom
28. Februar 1807 Müllers französischen Text, der eben gedruckt worden
war, angezeigt: Berlin, bei Sander: La Gloire de Frederic. Discours prononce

289



In seinem Geschäft des Abwägens von dauerhaftem und
vergänglichem Metall in der Geschichte des menschlichen Ruhmes war
Müller auch auf Constantin den Großen zu sprechen gekommen.
Er zählte ihn mit Iustinian zusammen zu den gestürzten Größen.

«Als man aber in der Folge bemerkte», so übersetzt Goethe, «daß

der erste» — Constantin — «nicht Stärke des Geistes genug
besessen hatte, um die Parteien zu beherrschen und daß er, statt
sich der Hierarchie zu bedienen, sich von ihr unterjochen ließ; als

man endlich einsah, daß an dem Größten und Schönsten, was zu
Iustinians Zeit geschehen war, dieser Kaiser fast ganz und gar keinen

persönlichen Anteil gehabt hatte: da verloren diese Fürsten
den ausgezeichneten Platz, den ihnen Schmeichelei und Ränkespiel
in den Jahrbüchern der Welt anzuweisen gedachte... Constantin
erwarb Kriegslorbeern, Iustinian war von glücklichen Feldherrn
und weisen Rechtsgelehrten umgeben; doch sind Herrschaft und
Glück nicht zuverlässige Pfänder eines unsterblichen Ruhms.»

Die historische Diskussion um die Bedeutung Constantins ist
heute, hundertfünfzig Jahre nach der skeptischen Bemerkung
Johannes Müllers, lebhafter als sie es in den mehr als anderthalb
Jahrtausenden, die seit dem Tod des Kaisers verflossen sind, je
gewesen ist. Sie bewegt sich nicht mehr um die Frage, ob Constantin
dieses Interesse verdiene oder nicht, sondern nur um Natur und
Sinn seiner Leistung und seiner Gestalt. Trotzdem mag es einen

Augenblick erlaubt sein, den Schwankungen des Urteils durch die
Jahrhunderte hin nachzugehen. Das Bild Constantins ist eines der
bedeutsamsten, das die europäische Menschheit an der Kathedrale
ihrer historischen Erinnerung in die schimmernde Königsgalerie
der Fassade gestellt hat, und die Frage drängt sich auf, welch
sonderbares Ereignis in der Geschichte von Constantins Nachruhm
geschehen sei, daß Johannes Müller im Winter 1806/07 den
Eindruck haben konnte, jenes Standbild sei von dem hohen Ort

ä la seance publique de VAcademie des Sciences, ä Voeeasion de Vanniversaire
de Frediric II le 29 Janvier 1807 par Jean de Muller, Historiographe, 1807.

16 S. 8°. Goethes Übersetzung erschien dann im Morgenblatt für Gebildete

Stände vom 3. und 4. März 1807. Zum ganzen Zusammenhang: Edgab
Bonjoub in Johannes Müller, Schriften in Auswahl, 2. Aufl., Basel 1955,

pp. 361f. Dort auch der französische Text von Müllers Rede, pp. 285—294.

290



herabgestiegen, den es früher eingenommen hatte. Was war
vorausgegangen, und wann war jenes Herabsteigen erfolgt?2

Das Standbild selbst ist uralt. Es ist nicht von dem
mythenfreudigen Bewußtsein der historischen Erinnerung geschaffen worden,

auch nicht von Schmeichelei und Ränkespiel, wie Johannes
Müller und mit ihm wohl Goethe gemeint haben, sondern vom
Kaiserglauben der Zeitgenossen selbst, sowohl der heidnischen als
der christlichen. Und diese Glaubenskräfte sind ihrerseits historische
Fakten gewesen. Gewiß ist Constantin in die Reihe der Heiligen
aufgenommen und sein Andenken zusammen mit demjenigen seiner
Mutter Helena in der christlichen Kirche alljährlich am 21. Mai
gefeiert worden. Aber der Nimbus, den sein Bildnis auf den
griechischen Mosaiken und Ikonen trägt, ist dem Ursprung nach kein
christlicher Heiligenschein, sondern der antike Kaisernimbus.
Dieser Nimbus hat an sich mit christlicher Heiligkeit nichts zu tun,
sondern kennzeichnet im antiken Sinn den von einem Lichtschein
oder Strahlenkranz umgebenen Heros, den irdischen Verwandten
einer himmlischen Welt, nicht erst den zu den Göttern Entrückten,
sondern auch den mit den Göttern Verbundenen im Diesseits, den

2 Das Folgende entspricht einem Vortrag, den der Verfasser am 23. Nov.
1957 bei Anlaß einer Feier des 125jährigen Bestehens der Zürcher
Antiquarischen Gesellschaft in der Wasserkirche in Zürich halten durfte. Den
Anstoß, dem Thema etwas nachzugehen, bot ihm die Arbeit am dritten
Band seiner Burckhardt-Biographie. Die reichste Übersicht fand man bisher
für die ältere Zeit bei Chbistophee Bush Coleman, Constantine the Great
and Christianity, New York 1914. Die Bedenken gegen die Publikation eines
so vorläufigen Textes wie des hier folgenden wurden schließlich überwunden
im Hinblick auf die Spärlichkeit der Orientierung zum berührten Thema
in seinem vollen Zusammenhang. Einige Ergänzungen, die man in den
folgenden Anmerkungen verzeichnet findet, verdankt der Verfasser einem
historischen Seminar, das er im Sommer 1958 zur Nachprüfung seines
Textes veranstaltete. Ein wichtiges Sonderthema im lateinisch-abendländischen

Bereich behandelt Eugen Ewig, Das Bild Constantins des Großen in
den ersten Jahrhunderten des abendländischen Mittelalters, Historisches Jahrbuch

der Görresgesellschaft (75. Jahrgang), 1956, pp. 1—46, ein ausgezeichneter

Text, der dem Verfasser erst nach der Ausarbeitung der obenstehenden
Rede zu Gesicht kam.

291



divus imperator. Wie immer man die Echtheit von Constantins
Träumen und Gesichten beurteile, die überlieferte Form dieser
Visionen steht zunächst in der Tradition des kaiserlichen Sonnenkultes,

der nicht bloß in der Jugend Constantins, sondern noch in
der Bildersprache des römischen Constantinsbogens eine mächtige
Rolle spielt. Die für alle Zukunft bedeutsame Verbindung mit der

Vorstellung der christlichen Lichtgestalten ist die vom Schein des

heidnischen Sonnengottes umflossene Figur des Kaisers eingegangen

an jenem denkwürdigen Tag, als Constantin im Frühling des

Jahres 325 die im kaiserlichen Palast zu Nikaea versammelte Synode
der christlichen Bischöfe betrat: nun war er nicht mehr bloß der

Sieger über seine Feinde, sondern auch der vom Himmel auserwählte
Befreier der christlichen Kirche. Für die Zukunft von Constantins
Ruhm und für sein Fortleben in der Geschichtschreibung ist dieser

Augenblick entscheidend geworden, weil einer der anwesenden
Bischöfe ihn festgehalten hat: «Als sich aber die ganze Versammlung

mit der geziemenden Würde niedergelassen hatte», so erzählt
Eusebius von Caesarea in seiner vita Constantini, «herrschte in
der Erwartung der Erscheinung des Kaisers allgemeines Schweigen.
Es zog nun erst einer, dann noch ein zweiter und dritter aus der

Umgebung des Kaisers ein; voran gingen auch noch andere, nicht
aus der Zahl seiner gewöhnlichen Gardisten und Trabanten,
sondern aus dem Kreis seiner gläubigen Freunde. Auf das Zeichen
aber, das die Ankunft des Kaisers verkündete, erhoben sich alle,
und nun trat er selber mitten in die Versammlung wie ein Engel
Gottes vom Himmel her, leuchtend in seinem glänzenden Gewände,
wie von Lichtglanz strahlend in der feurigen Glut des Purpurs und

geschmückt mit dem hellen Schimmer von Gold und kostbarem

Edelgestein. So war seine äußerliche Erscheinung. Seine Seele aber

war sichtlich mit der Furcht und Verehrung Gottes geziert; das

deuteten auch seine gesenkten Augen an, das Erröten seines

Antlitzes, die Art seines Ganges und seine ganze Gestalt, die an Größe
ebenso alle seine Begleiter überragte wie an blühender Schönheit,
an majestätischer Würde und an unüberwindlicher Körperkraft.»3

3 'AXV ore ör) avv xöauoj xä> tiqbtzovti r\ näoa xa&fjaro avvoöog, oiyr) usv

rovg nävcag el%ev xcgooöoniq rfjQ ßaaikemg naQÖdov, elafjei de Tic, ngöirog xaneixa
öevrsgog xai rghog töjv äu<pl ßaoikia. f\yovvto de xal äXXoi ov rcov awrfiwv

292



Jacob Burckhardt hat später voll Unwillen erklärt, das Andenken
Constantins habe «das größte denkbare Unglück gehabt». Es sei

«in die Hände des widerlichsten aller Lobredner gefallen, der sein

Bild durch und durch verfälscht» habe.4 Der alte Ranke hat
bekanntlich diese Meinung seines illustren Schülers nicht geteilt,
sondern stillschweigend ohne alle Polemik korrigiert. Aber Burckhardt

fährt fort: «Der bei allen Fehlern immerhin bedeutende
und gewaltige Mensch» — Constantin — «macht hier» — bei
Eusebius — «durchweg das Angesicht eines andächtigen Frömmlers,

während doch anderweitig so viele seiner Missetaten auf alle
Weise konstatiert sind.» Vielleicht hat Burckhardt in seinem Zorn
über den Hofbischof etwas übersehen, daß Eusebius gerade an der
zitierten Stelle sich bemüht, die Erscheinung des von Lichtglanz
umflossenen Heros, wie ihn die antike Welt seit den Tagen Alexanders

des Großen im adventus imperatoris zu sehen gewohnt war,
in die Sprache seiner Gegenwart, d. h. der Kirche, zu übersetzen.

Nicht den christlichen Frömmler hat er dargestellt, sondern den

antiken, vom Himmel auserwählten Sieger über seine Feinde, den

Bringer einer neuen Ordnung der Welt.

Dies ist die Gestalt, in der Constantin fortgelebt hat, allem
Christentum zum Trotz. Aber es war nun nicht schwer, ihn auch
unter die Heiligen des christlichen Himmels zu versetzen, denn

önXirwv re xal dogvqiÖQWv uövcov di xöyv morcöv <piXcov. ndvrmv 6' et-avaarävrwv

inl ow&rifictu, 6 ttjv ßaoMcog eiaodov iätfAov, adrög drj Xomöv ädßaivs ueaog dla
&eov rig otigdviog äyyeXog, Xaungä uev woneg qxorög uaguaQvydlg i^aarqanrovan
TiEQißoÄfj äXovoyläog nvQionolg xaraXaunouevog axrlai, %qvoov de xal Xl&cov

noXvreXäiv diavyeai cpiyyeoi xoouovusvog. ravra uev oüv Aucpl tö oäfia. rrp) äs

ipvyrjv &eov <pöß<p xal evkaßelq. öfjXog fjv xexaXXcomauivog' vnicpaivov de xal ravra
öfp&aXuol xärcD vevovreg, eQV&n/ia ngoamnov, nsQindrov xivnaig, rö r' oXko

eläog, rd uiye&og re •vnegßäXkov ftev roiig äuq? a'bxbv änavrag Eusebius,
Werke I, ed. I. A. Heikel, Leipzig 1902, Vita Constantini III 10, 2—4,

p. 81. Die oben wiedergegebene Übersetzung in der Hauptsache nach
J. M. Peättisch, Bibliothek der Kirchenväter, Des Eusebius Pamphili Vier
Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin... München 1913.

4 Die Zeit Constantins des Großen, ed. Felix Staehelin, Jacob Burckhardt

Gesamtausgabe Bd. II (1929), p. 253.

293



einer höhern Sphäre hat er schon angehört, lange bevor er Christ
geworden war. Auch seine Mutter Helena hat den Nimbus getragen,
schon als Augusta, nicht erst als Finderin des Kreuzes Christi.
Aber gerade dieses kaiserliche Paar ist es, das man noch heute auf
den ländlichen Altären Griechenlands vereint sieht und das die
Ostkirche am 21. Mai verehrt. In Delphi trifft man die beiden
dargestellt auf einem Altärchen am Wegrand, nicht weit vom alten
Tempelbezirk; und in Athen gibt es keinen Antiquar, der unter
den schlechten Ikonen, die er dem Reisenden anbietet, nicht auch
ein Stück vorrätig hätte, das Constantin und Helena zeigt. Noch
der große Vermittler morgenländischer und abendländischer Weisheit

und Frömmigkeit, der spätere Kardinal Bessarion, hat dem
Kloster della caritä in Venedig ein solches Constantin- und Helena-
Altärchen geschenkt; man bewundert es heute in der Accademia
delle belle arti. Aber in der heutigen Peterskirche in Rom, die doch
auf Fundamenten ruht, die Constantin mühsam genug gelegt hat,
sucht man vergeblich nach einem heiligen Constantin, der das
Gegenstück darstellte zur heiligen Helena, die dort, nahe am Peters-
grab, in überlebensgroßer barocker Pracht ihre Arme breitet.
Constantin ist in der Vorhalle geblieben, außerhalb der eigentlichen
Kirche. Hinter der Tür, die den Zugang zur Scala Regia bildet,
findet man ihn heute, wie ihn Bernini gestaltet hat, auf seinem
Pferd, als Gegenstück zu dem Bildnis Karls des Großen, das links
außen, nahe bei der einstigen Cantine der Schweizer Garde steht.

Im Geiste Bessarions lebte die Erinnerung an die Synode von
Nikaea mit besonderer Frische; denn genau elfhundert Jahre nach
dem Tode Constantins ist er Erzbischof jener kleinasiatischeo
Stadt geworden; und der Kaiser, an den er seine berühmte
Denkschrift über die Vereinigung der Kirchen richtete, trug als letzter
in Konstantinopel den Namen des Gründers der Nea 'Pd>/j,n. Im
Fortleben Constantins glaubt man zuweilen noch deutlich die
beiden Gewässer, die sich im Frühling 325 auf der Synode von Nikaea
zu einem einzigen Strom der Verehrung vermischt haben, nach
Farbe und Gehalt unterscheiden zu können. In den Jahrhunderten
des frühen und des hohen Mittelalters ist es beinah schwerer, den
eigentlich christlichen Ton in dieser Ruhmesgeschichte zu finden
als den ungebrochen kräftigen des antiken Kaiserkultes. Die Reiter-

294



büdnisse Constantins, die sich an den Mauern romanischer Kathedralen

und zuweilen auch bescheidenerer Kirchen finden, meist

an der Fassade oder an Türmen, seltener im Innern, in Chäteau-
neuf sur Charente, in Melle, in Poitiers, in Parthenay-le-vieux,
wahrscheinlich am nördlichen Großmünsterturm in Zürich,
vielleicht in Bamberg, sind — falls sie wirklich Constantin darstellen —
deutliche Nachkommen nicht des christlichen Heiligenbildes —
niemand käme auf den Gedanken, daß hier ein reitender Frömmler
dargestellt sei —, sondern des antiken Triumphbildes.5 Der be-

5 Eewin Poeschel, Der Reiter am Großmünster, Neue Zürcher Zeitung,
Sonntagsbeilage vom 3. November 1940, mit Abbildung. Otto Hastig,
Der Bamberger Reiter und sein Geheimnis, Bamberg 1939, der den Anlaß zu
Poeschels Aufsatz bildete, gibt einige Abbildungen zu den südfranzösischen
«Constantinen». Hinweise für die auffällige Häufung dieser aquitanischen
Reiterbildnisse, die als Constantinsdarstellungen bezeichnet werden, fände

man heute am ehesten bei Eugen Ewig, 1. c, p. 19f., 23, ohne daß dort
dieses Problem gestellt wäre. Wenn man diese Darstellungen des christlichen
Herrschers an der rechtgläubigen Kathedrale als Constantine auffaßt, so

wird man für den Anfang dieser Bildtradition in Aquitanien nicht allein
an die constantinische, vielleicht nicht einmal in erster Linie an die
westgotische, sondern zunächst an die pippinisch-karolingische, vielleicht an
Urformen der merovingischen Zeit zu denken haben, wo derartige
Bildbekenntnisse zum christlichen Herrschertum in Aquitanien mehrfache
Aktualität besaßen. Gemeint war dann offenbar der Novus Constantinus,
•d. h. Pippin oder Karl der Große. Ein paar Abbildungen auch bei Feed
Uhleb, La France Romane, Neuchätel et Paris 1952, p. 125 (Chäteauneuf
sur Charente), 126 (Melle). Der Constantin von Parthenay-le-vieux (Deux
Sevres) abgebildet bei Joseph Gantneb, Mabcel Pobe, Jean Roubieb,
Gallia Romanica, Die hohe Kunst der romanischen Epoche in Frankreich,
Wien-München 1955, p. 203. Diese letztere Darstellung am nächsten
verwandt mit dem «Constantin» von Poitiers. Daß die zu Füßen des Pferdes
kniende Figur nicht, wie der Kommentar 1. c. 316 meint, «das überwundene
Heidentum» oder einen «Bettler» im Sinne der Martinsdarstellung, sondern
•den besiegten Barbaren römischer Bildtradition verkörpert, wird deutlich,
wenn man diese gemalten und gemeißelten Constantinsdarstellungen mit
den Münzen und den Darstellungen des Constantinsbogens in Rom
vergleicht. Man vergißt zu leicht, daß das Kreuz im Zusammenhang der con-
stantinischen Herrschersymbolik in erster Linie der Talisman des Sieges

und erst in zweiter das Zeichen Christi ist. So bleibt es im Grunde auch im
Hochmittelalter im Bereich der kaiserlichen Kreuzverehrung und ihres

Reliquienkultes. Über eine besonders schöne Goldmedaille spätconstantini-

295



rühmteste dieser Reiter steht noch heute auf dem Kapitol in Rom.
Man sollte nicht vergessen, daß jenes herrliche Bildnis Marc Aureis.
an dessen Pferd die Spuren der antiken Vergoldung noch zu
erkennen sind, vielleicht nur darum die Stürme des frühen und hohen
Mittelalters überdauert hat, weil jene Jahrhunderte in ihm den
heiligen Kaiser Constantin verehrt haben. Als Ludwig Curtius,
der verstorbene Archäologe, einen römischen Jungen, der sich auf
dem Kapitol sonnte, fragte, was denn dieser Reiter mit seiner
erhobenen Rechten sagen wolle, lautete die Antwort modern und
eindeutig: «Io sono l'imperadore, egli dice, io governo il mondo.»

Die Franken mögen, wenn sie an den südfranzösischen Kathedralen,

an denen die romanisierten Westgoten, die aus dem
Ostreich kamen, mitgebaut hatten, solche Reiterbildnisse entdeckten,
kaum einen Unterschied empfunden haben zwischen diesem
römischen Kaiser und jenem andern Reiter, den sie an ihren eigenen
Kirchen zu sehen gewohnt waren: dem heiligen Martin, dessen
Abbild noch heute wie ein südfranzösischer Constantin am Basler
Münsterturm steht. Beides waren mächtige himmlische Patrone
des heiligen christlichen Reichs. Und wie der Bettler zu Füßen des
Martinspferdes kniet, um seinen Anteil am Mantel zu bekommen,
so duckt sich zu Füßen des Constantinspferdes an der Kirche von
Melle ein anderer Armer: ein Nachfahr des Barbaren, der auf den
römischen Münzen unter dem kaiserlichen Pferd den Triumph
über den Besiegten andeuten muß. In Zürich freilich ist Constantin,
falls die Vermutung Erwin Poeschels zutrifft, gänzlich in den Schatten

eines andern Kaisers, des Franken, geraten. Die lokale Legende
hat sich ganz an die Gestalt des novus Constantinus, Karls des
Großen, angeschlossen, der auf der Sonnenseite des Großmünsters
thront, während die viel ältere Reiterstatue Constantins hoch oben
an der Schattenseite des Nordturmes ein wenig bemerktes Dasein
fristen muß.

scher Zeit, die den klassischen Adventus Imperatoris darstellt, vgl. Niklaus
Düeb, Une Medaille d'or du IVe siecle, in Les Musees de Geneve, 13e annee,
n° 6, Juin 1956. Wie man in Rom selbst über den Barbaren, der auf manchen
derartigen Darstellungen zu Füßen des Pferdes kniete, gefabelt und gedichtet
hat, findet man bei Aetubo Gbap, Roma nella memoria e nette immaginazioni
del Medio Evo, Torino 1883, vol. II, pp. 110—114.

296



Wie immer es zu dieser späten Situation gekommen sei: dies
jedenfalls ist das hohe Postament des Ruhmes gewesen, auf dem
das Bild Constantins im Gedächtnis der Menschen stand, bevor es
in einer nachfolgenden Zeit, sozusagen an der Schwelle der Gegenwart,

in die tieferen Lagen der historischen Diskussion hinuntersteigen

mußte.

Auch der eigentlich christliche Strom der Verehrung setzt noch
im Leben Constantins selbst ein, am unverkennbarsten bei seinem
Tod. Was der Kaiser durch seine Edikte zu Gunsten der christlichen
Kirche, durch sein Eingreifen auf der Synode von Nikaea, durch
den Bau seiner Prachtkirchen in Rom, in Trier, in Jerusalem, in
Bethlehem getan hat, wäre nicht über den Rahmen einer
weltlichstaatlichen Beschützerrolle hinausgegangen. Wenn er aber in
Konstantinopel eine glänzend ausgestattete Kirche zum Andenken
der Apostel errichten und zwischen den zwölf leeren Grabmälern
der Jünger Christi einen Sarkophag aufstellen ließ, der seinen eigenen

Leib dereinst aufnehmen sollte, so war damit schon bei
Lebzeiten ein Anspruch ausgedrückt, der im Lauf der kommenden
Jahrhunderte eine ungeheure Staats- und kirchenpolitische Rolle
spielen sollte: der Kaiser erklärte sich selbst als den Apostelgleichen,
als den lacaiöarolog.6 Von der Apostelkirche in Konstantinopel steht
bekanntlich nichts mehr. Die Aja Sofia Iustinians hat sich in die
muslimische Welt als ein sozusagen antikes Element mühelos
einfügen lassen und ist stehengeblieben, trotzdem sie am Eingangstor
das prächtige hochbyzantinische Mosaikbildnis Constantins mit
dem Nimbus trägt.7 Sogar das Cemberli Tas, die «Verbrannte
Säule», auf der einst das Standbild des heiligen Kaisers Constantin
als Apollon-Helios gestanden hat, existiert noch als Ruine und un-

6 Das grundlegende Werk ist immer noch August Heisenbebg, Grabeskirche

und Apostelkirche, Zwei Basiliken Konstantins. Untersuchungen zur
Kunst und Literatur des ausgehenden Altertums. Zweiter Teil, Die Apostelkirche
in Konstantinopel, Leipzig 1908.

7 Abbildungen zahlreich, am besten jetzt bei Andbe Gbabab, La peinture
byzantine, Skira 1953, p. 95.

297



entbehrlicher Richtpunkt im Straßengewirr um den Bazar.8 Nähert
man sich aber der Stelle, wo einst die Apostelkirche gestanden hat,
so fühlt man sich immer mehr in einem Zentrum ausgesprochen
muslimischer Frömmigkeit. Auf dem Baugrund der einstigen
Kirche, die nur noch in ihren kleinasiatischen und venezianischen
Verwandten fortlebt, erhebt sich heute die Moschee Mehmets des

Eroberers. In ihren Höfen werden die türkischen Armen gespeist,
die Koran-Theologen geschult, und dicht an ihrer Mauer liegt das

streng gehütete Grab des Eroberers, Mohammeds IL selbst.9
Inzwischen aber hatte die Idee der Apostelgleichheit des Kaisers

im Abendland gewaltige Wirkung entfaltet. Man erinnert sich, wie
Otto III. die ältere Tradition der karolingischen und frühottoni-
schen Kaiseridee umgestaltet hat auf Grund dieser — man pflegt
zu sagen byzantinischen, besser wäre: constantinischen — Idee.
Denn das Einvernehmen mit Polen und Ungarn, das ihm als
Sachsenkaiser nicht erreichbar gewesen wäre, wurde möglich, wenn er
bei diesen erst eben christianisierten Völkern als ein servus Jesu
Christi, als ein Apostelgleicher, auftrat. So ist er im Frühling des

Jahres 1000 nach dem polnischen Gnesen gepilgert, ans Grab seines

Lehrers und Freundes, des heiligen Adalbert, bevor er das Grab
seines kaiserlichen Vorbildes, Karls des Großen, in Aachen besuchte.
Und nur so, als Constantinserbe und Apostelgleicher konnte er die
ungarische Kirchenprovinz im Einvernehmen sowohl mit dem

Papst als mit dem König der Ungarn mitbegründen helfen. Wenn
diese beiden Völker, Polen und Ungarn, in den Verband der
westlichen Kirche und Kultur gezogen worden sind, so geschah dies
auf Grund eines constantinischen Gedankenganges. In diesen

Zusammenhang gehören nun die zahlreichen Erinnerungen und
Anspielungen an Constantin, die man im Bereich der mittelalterlichen

Herrschersymbolik und des Kaiserkultes findet. Hier wäre
von der Rolle constantinischer Vorbilder bei der karolingischen

8 Gute Abbildung bei Ludwig Voelkl, Der Kaiser Konstantin, Annalen
einer Zeitwende, München 1957, Abb. 67; ebenda übrigens gute Wiedergaben

der Augustae Helena und Fausta mit den Nimben nach den
neugefundenen Trierer Deckenfresken (Abb. 11 und 12). Vgl. oben p. 294.

9 Abbildung bei Maetin Hüblimann, Istanbul Konstantinopel, Zürich-
Freiburg i. Br. 1957, bei p. 100, Abb. 61.

298



Münzprägung zu sprechen, von Karl dem Großen als dem Novus
Constantinus, von den Kreuzen, welche die mittelalterlichen Heere
in den Kampfgeführt haben, nicht nur vom herrlichen, allbekannten
Kreuz von Aachen mit seiner Augustuskamee, sondern auch vom
Kreuz von Oviedo, auf dessen Holzkern eine Inschrift besagt, daß
der erste der asturischen Könige, Pelayo, es bei seinem ersten Sieg
über die Mauren, bei Covadonga, sich habe vorantragen lassen.
Die constantinische Erinnerung küngt deutlich in der Inschrift:

«Hoc signo tuetur pius,
hoc signo vincitur inimicus.»10

Das Thema könnte uns bis zu jenem kuriosen Spangenhelm
führen, der in einem Seengebiet von Schleswig in frühmittelalterlicher

Zeit als Opfergabe an die germanischen Götter ins Moor
versenkt worden ist, in dem man einen fernen Verwandten des mit
dem Kreuzeszeichen geweihten Constantinshelmes hat erkennen

10 Über das Kreuz von Oviedo: Peecy Ebnst Schbamm, Herrschaftszeichen

und Staatssymbolik, Beiträge zu ihrer Geschichte vom dritten bis zum
sechzehnten Jahrhundert, Bd. II, Stuttgart 1955, pp. 480—491: Alfonsos III.
von Asturien (f 910) Kreuze und seine Corona imperialis. Das gewaltige,
eben genannte Sammelwerk von Percy Ernst Schramm mit seinen 1165
Seiten, den zahlreichen Abbildungen und den Beiträgen der verschiedensten
Fachleute bildet nun ein unvergleichliches Repertorium für die oben
berührten symbolgeschichtlichen Zusammenhänge. Von diesen Einzelforschungen

bis zu einem zusammenhängenden «Nachleben Constantins im
Mittelalter» ist nun zwar noch ein weiter Weg; aber er erscheint jetzt seit
kurzem gangbar. Aus der zahlreichen übrigen Literatur, insbesondere zur
karolingischen und ottonischen Epoche sei nur verwiesen auf den oben,
Anmerkung 5, zitierten Aufsatz Eugen Ewigs, der Wilhelm Levisons
Silvester-Forschungen glänzend fortsetzt, und auf die ausgezeichneten
Arbeiten Josee Deebs, die sich zum Teil in P. E. Schramms Sammelwerk, zum
Teil separat finden, insbesondere: Die abendländische Kaiserkrone des
Hochmittelalters, Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte, Bd. 7, 1949,

p. 53—86, Das Kaiserbild im Kreuz, ebenda, Bd. 13, 1955, pp. 48—110;
für den vorliegenden Zusammenhang und das Constitutum Constantini
besonders wichtig: Die Vorrechte des Kaisers in Rom (772—800), ebenda,
Bd. 15, 1957, pp. 5—63. All diesen hochspezialisierten Forschungen gegenüber

möchte unser obenstehender Text nur an den Gesamtzusammenhang
des Themas erinnern.

299



wollen.11 Die heiligen Lanzen — Constantinslanzen — und ihre
verwickelte Geschichte müßten in die Diskussion gezogen werden.
Aber von diesen verwunschenen Mooren und Zaubergärten der
Symbolik, in denen auch der beste Ariadnefaden zuweilen seinen
Dienst versagt, wenden wir uns zurück zu der Frage: wann ist
das hochmittelalterliche Herrscherbild von seinem Postament
heruntergestiegen in die Sphäre der etwas respektlosen historischen
Diskussion, in der man Constantin im 19. Jahrhundert trifft und
in der er sich noch in den Schulen unsrer Kindheit bewegte? Wann,
wo und unter welchen Umständen ist Constantin entzaubert
worden? Hier sind es nicht mehr die monumentalen und symbolischen
Quellen, die antworten werden, sondern die schriftlichen, die
Legenden und die historischen Texte.

Vielleicht wäre es nützlich, wenn man sich daran erinnerte, daß
neben den Legenden und den Geschichtswerken noch eine andere

Gattung schriftlicher Überlieferung zur Verfügung steht: die
Liturgie. Im heutigen römischen Meßbuch sucht man vergeblich
nach einer Anrufung des heiligen Constantin; nicht einmal Helena
ist dort zu finden, wo sie nach der altern Tradition stehen müßte.
In jener Gegend um den 21. Mai herum, an dem die Ostkirche
Constantin und Helena verehrt, findet man im römischen Meßbuch
eine Oratio für den hl. Gregor VII. und am selben Tag Gedächtnistexte

für den heiligen Urban, nicht den Nachfolger Gregors, sondern
für den Geburtstagspatron Jacob Burckhardts, den Beschützer der
elsässischen Weinberge.12 Forscht man nach den Ursachen dieses

negativen Tatbestandes, so erkennt man zunächst den Charakter
unsres Problems: Constantin wird in seinem mittelalterlichen
Nachleben zu mehr als einer großen historischen Erinnerung. Er
wird zu einem bedeutungsschweren Symbol. Und Symbol heißt
auf dem Boden, auf dem sich Constantin bewegt, zugleich: Bild

11 Heebbbt Jan Kuhn, Herrschaftszeichen aus vor- und frühgeschichtlichen
Funden Nordeuropas? in dem oben zitierten Sammelwerk P. E. Schbamms,
Herrschaftszeichen etc., Bd. I, 1954, pp. 101—117.

12 Im Proprium Missarum de Saudis zum 25. Mai.

300



gewordener Rechtssatz, personifizierte Ordnungsidee. Was Name
und Bild Constantins für diese Jahrhunderte symbolisieren, ist der

von ihm begründete Zustand der spätantiken und frühmittelalterlichen

Welt: das Zusammenleben der christhch-kirchhchen
Gemeinschaft mit dem römisch-staatlichen Reich als eine einzige
Gemeinde, als eine Civitas. Das Nachleben Constantins ist mit dem
Schicksal dieser Idee und dieses Zustandes innig verbunden. Sein
Ruhm steht und fällt mit dieser Form des Zusammenlebens. Dort,
wo die universale Einheit von Staat und Kirche zum ersten Male
in schwere Spannung gerät, wird auch das Andenken Constantins
fragwürdig: im abendländischen Investiturstreit. Aber erst dort,
wo diese weltlich-überweltliche Gemeinschaft von Menschlichem
und Göttlichem nicht nur Risse bekommt, sondern in ihren letzten
Spätformen und Metamorphosen zerbricht, stürzt auch die Gestalt
Constantins von ihrem Postament: in jenem Vorabend der Gegenwart,

den Paul Hazard die Krise des europäischen Bewußtseins

genannt hat, d. h. in der Jugendzeit Voltaires, in der Zeit der
Großeltern Johannes Müllers. Dazwischen liegt eine lange
Zeitspanne von Jahrhunderten, während deren der Gestaltwandel im
Erinnerungsbild Constantins ein fesselndes Schauspiel bildet.

Fragt man nach dem Ort, wo das Entscheidende geschehen sei,

so muß die Antwort zunächst lauten: in Rom. Fragt man nach der

Zeit, in der sich die grundlegenden Vorgänge abgespielt haben, so

wird der Blick zurückgelenkt über die Anfangskrise des Investiturstreites

hinweg zu der Umwälzung, die der Geschichtschreiber des

mittelalterlichen Italien, Ludo Moritz Hartmann, als eine italienische

Revolution bezeichnet hat: d. h. zu jener Ablösung Italiens
und insbesondere des Papsttums vom byzantinischen Staat, die
sich zu Beginn des achten Jahrhunderts vollzog. Nicht zufällig
bildet sie die Voraussetzung für die Entstehung des berühmtesten
Dokumentes, das den Namen Constantins trägt: für die gefälschte
constantinische Schenkung, die — gerade als Fälschung — eines

der interessantesten Denkmäler des achten, eventuell des neunten
Jahrhunderts darstellt. Für unsern Zusammenhang besitzt sie

indessen nur sekundäre Bedeutung, da sie das römische Legendenbild
Constantins nicht im Wesen verändert, sondern nur fortbildet.

Wie der kirchhcheConstantinskult entstanden ist und ausgesehen

301



hat, erzählt noch einmal Eusebius selbst. Er berichtet, wie nach
dem Tode des Kaisers seine Leiche von Nikomedien nach
Konstantinopel überführt und im schönsten Saal des sacrum palatium
ausgestellt worden sei. Da seien denn die Führer des Heeres, die
Comites und die ganze Schar der Beamten gekommen, um vor dem
Kaiser noch einmal niederzufallen, wie sie es bei seinen Lebzeiten
getan hatten. Durch die Beisetzung in der Apostelkirche wurde
Constantin aus einem Herrn des Erdkreises zu einem ewig lebenden
Mitregenten über Himmel und Erde. «Er selber aber beherrscht»,
so schließt Eusebius seinen Bericht, «auch nach dem Tode, im
Besitz der kaiserlichen Würde, wie wenn er neu aufgelebt wäre,
das ganze Reich und lenkt den römischen Erdkreis mit seinem
bloßen Namen als der Sieger, der Große, der Kaiser.»13 Solche
Worte haben noch etwas vom Stil des vorchristlichen Kaiserkultes.
Man glaubt, eine Darstellung des Sonnengottes zu sehen, wenn
Eusebius berichtet, wie Constantin nach seinem Tode auf Münzen
dargestellt worden sei: «die Vorderseite stellte den Seligen mit
verhülltem Haupte dar, während die Kehrseite zeigte, wie er nach
Art eines Wagenlenkers auf einem Viergespann fahrend, von einer
Hand, die von oben herab sich ihm entgegenstreckt, aufgenommen
wird.»14 Aber zugleich liegen hier die Ursprünge des byzantinischen
Kultes. Hier entsteht die Tradition, die man noch in den liturgischen

Fragmenten erkennt, die von den Verfassern der Acta Sanc-
torum gesammelt worden sind. Da sieht man, wie die heilbringende
Kraft des lebenden Imperators sich nach seinem Tod wandelt in
eine krankenheilende Kraft des Fürbitters an Gottes Thron. Hoffnung

auf Heilung von Krankheit am Grab des Kaisers spricht das
folgende Gebet: «Sepulcrum in quo iacet sanctum et venerabile
tuum corpus, Constantine, splendores divinarum sanationum palam

13 Avrög de rfjg ßaaiXdag xal uerä ftävarov ineiXnunhog, &aneg o$v ef
ävaßuooeojg rr)v avunaoav ägxh» dioixmv, Nixnrrjg Meyiorog Zeßaordg avrq>
7iQooQr)uan rfjg 'Pcouaiwv r\ysuovlag xoarei. (1. c. IV 71, 2, p. 147.)

11 Vita Constantini, IV 73, 1. c. p. 147 f. Derartige Münzbilder kann
man jetzt bequem mit den entsprechenden Darstellungen am Constantins-
bogen in Rom vergleichen bei Ludwig Voelkl, Der Kaiser Konstantin,
Annalen einer Zeitenwende, München 1957, Abbildungen 27, 44, 84. Über
das Fortleben dieser Vorstellung vom Kaiser, der im Feuerwagen gen
Himmel fährt, vgl. den Nachtrag unten p. 323 ff.

302



effundit omnibus undequaque accedentibus contra omnigenos
morbos.» Oder: «Ora pro animabus nostris, Apostohs aequande
Constantine, ex cuius arca sanitates emanant.»15

15 Der Artikel De Sancto Constantino Magno Imperatore Romano commen-
tarius historicus stammt noch von dem großen Daniel Papebboch selbst,
dem Begründer der kritischen Hagiographie (1628—1714), jetzt in den Acta
Sanctorum.. editio novissima, Maji tomus quintus, Paris und Rom 1866,

pp. 12—27, wo man im 1. Kap. «Sepultura et cultus Sancti Constantinopoli
et alibi» eine kleine Kultgeschichte findet. Man erkennt dabei sehr deutlich,
daß die Apostelgleichheit nicht nur in den Verdiensten um die Befreiung
und Ausbreitung der Kirche, sondern in der Kreuzesvision und in der Paral-
lelisierung mit Paulus gesehen wird: «Regum Rex et Deus», so wendet sich
der Betende an ihn, «qui copiosis donis ornat dignos se, per signum crucis
coelitus te sibi lucratus est, Constantine, sicut venerabilem olim Paulum,
dicens, in hoc vince inimicos tuos, ut ipsum deinde quaeras cum tua sapien-
tissima matre. Cum ea ergo intercedere pro orthodoxis imperatoribus,
Christique amante exercitu, et Omnibus memoriam tuam fideliter celebran-
tibus, ut ab omni plaga praeserventur.» Ib., p. 13. Zu den heute noch in
Übung stehenden liturgischen Gebeten an den hl. Constantin vgl. unten,
p. 323. Daß die Apostelgleichkeit oft als eine Paulusgleichheit verstanden
wurde, hat schon Anton Baumstaek mit Nachdruck betont. Vgl. das in
Anm. 1 des Nachtrags unten, p. 322, zitierte Werk pp. 248 ff.

Von den wunderbaren Heilungen am Grabe Constantins, von denen die
älteren Texte berichten, scheint die jüngere Zeit seit dem Neubau der Apostelkirche

durch Iustinian oder schon seit der Umdeutung des Apostel-Mausoleums

in eine Grabstätte der Kaiserfamilien durch Constantius nicht mehr
viel gewußt zu haben. Aber noch in der Beschreibung der Kirche durch
Nikolaos Mesarites aus der Zeit um 1200, unmittelbar vor dem lateinischen
Kaisertum, die in erster Linie dem damals eben restaurierten großartigen
Mosaiken-Zyklus der justinianischen Zeit gilt, schimmert einiges vom
ursprünglichen Grabkult und Heilungsglauben der constantinischen Vorzeit
durch, wenn Mesarites die Lage der Kirche und die Bäder, die sich in ihrer
Umgebung finden, preist: «Die rings um die Kirche liegenden Anlagen aber
mit künstlich erwärmtem Wasser, die Bassins und Hallen, welche die Menge
Bäder zu nennen pflegt, wer sollte sie nicht bewundern? Zum Teil sind sie

für die Winterszeit passend, zum Teil für den Sommer geeignet, und die
einen sind geschützt vor heftigen Winden, die andern schweben gleichsam
oben in der Luft und haben an der Erde keinen Teil. So sehr aber ist die
ganze Gegend dem Körper heilsam, daß einer, der auch nach kurzem Aufenthalt

dort an die Rückkehr denkt, mit gesunderem Aussehen sie verläßt.
Kein Leiden aber ist so schwer, so hoffnungslos und so hartnäckig, man
möchte sagen, so herakleisch, daß es diese Gegend nicht aus dem damit

303



Das Erstaunliche ist nun, daß es in Rom gelungen ist, an die
Stelle dieser Tradition etwas ganz anderes zu setzen und es so
überzeugend auszugestalten, daß das neue Constantinsbild in
einem sehr langsamen, durch Jahrhunderte zu verfolgenden Prozeß
nicht nur vom ganzen Abendland aufgenommen, sondern auch im
Osten teilweise rezipiert worden ist. Dieses andere ist die Silvesterlegende.

Hier ist der Kaiser nicht mehr der Heilbringer, sondern
selbst der Heilung suchende Kranke: Und die Vermittler des Heils
sind die Apostelfürsten Roms: Petrus und Paulus und ihr Nachfolger

Silvester, der Papst. Noch das heute geltende römische Brevier
erinnert am 31. Dezember an die «vetus Romana traditio», nach
der Silvester Constantin vom Aussatz geheilt und dann getauft
habe. Kein moderner Historiker wird die Taufe Constantins in

behafteten Leibe oder Geiste vertriebe, nicht nur, wenn der von dem Leiden
Befallene sie besucht, sondern wenn er sie nur irgendwoher aus der Ferne
erblickt oder auch nur ihrer gedenkt.» Offenbar weiß der ZxevotpvXaS, d. h.
der Bewahrer der heiligen Geräte in der kaiserlichen Hauskapelle und
spätere Erzbischof von Ephesus, der Mesarites gewesen ist, nicht mehr, daß
die ersten Krankenheilungen, die bei der Apostelkirche geschehen waren,
mit Selbstverständlichkeit der Kraft des heilbringenden Kaisers, der dort
begraben war, zugeschrieben worden waren; er schreibt sie nun der schönen
Lage und gesunden Luft zu. Der ältere Zusammenhang scheint auch den
Herausgebern des Textes entgangen zu sein: Erstausgabe mit der oben
zitierten Übersetzung vom Entdecker des Mesarites, August Heisenbebg,
Grabeskirche und Apostelkirche, II (1908), pp. 16 f. Neuausgabe mit
englischem Kommentar und Übersetzung von Glanville Downey, Nikolaos
Mesarites, Description of the Chureh of the Holy Apostles at Constantinople,
Transactions of the American Philosophical Society, New Series, vol. 47,
part 6, Philadelphia, December 1957, p. 898, cap. VI, 2—5:

rag de tieqixvxXu) rä>v xetQonoirjrcov ftegpäiv vddrojv nnyäg, xoXvfißfj&gag re
xal orodg, ä xal Xovrgä rolg noXXoXg xaXeiv eoti avvn&sg, rig ovx äv äyad'eirj; ä
uev yäg avrcöv ägg xeifiävog dguödia, ä ds {teqei avpßaivovra, xal rä usv e£a>

Tcvevßdrcov o<podg&v, rd ö' &aneg svasgiä re xal pErimga xal ov xoivmvovvra rfjg
yfjg. oilrco d' 6 xmgog änag äuvvEi amuaaiv, mar' äv utxgöv rig ivdiargiipag vöarov
uvno&Eirj EvxQomTEQog anaXXärrerac nd-frog ä' ovdev oiirmg laxvgöv oväe
äuaxov oväe euuovov ovo" d>g äv rig elnoi 'HgdxXeiov, oneg ovx äv rov nag avrov
xarsxouEvov awuarog rj xal tpvxfjg E£sXdaBis, uf\ uovov röv vno rov ndftovg
xarioxnusvov ivrog elodE^duEvog,äXXä xal utjxo&ev no&ev {rsa&eig rj xal Eig uvfjunv
eX&div nvi.

Wie der alte Heilglaube im Volk weitergelebt hat bis in unsre Tage, vgl.
den Nachtrag unten, pp. 323 ff.

304



Rom, also nach der Schlacht an der milvischen Brücke, als ein
biographisches Faktum nehmen, wohl aber die Taufe am Lebensende,

in der letzten Krankheit, vollzogen vom arianischen Bischof
von Nikomedien, Eusebius. Aber der moderne Gebildete, der glauben

wollte, die Silvester-Legende, die er im Text der Donatio
Constantini liest, sei erst vom Fälscher dieser Urkunde erfunden
worden, wäre schlecht beraten. Schon Gregor von Tours, der seinen
Chlodwig im Moment der Taufe einen novus Constantinus nennt,
fügt bei, daß ihn das Taufbad von Reims von Leprae veteris morbus

geheilt habe und bezeugt mit dieser Symbolsprache, daß er die
Silvesterlegende kennt, während er vom historischen Constantin
beinah nichts mehr weiß.16 In der Tat erscheint die Silvesterlegende

schon in der Zeit vor 500, also in den Tagen der ersten
grundsätzlichen Stellungnahme des Papsttums, dem byzantinischen
Kaisertum gegenüber in der Zweigewaltenlehre des Gelasius, in
Rom bereits fertig ausgestaltet. Gewiß mögen einzelne Elemente
der Legende syrischen und armenischen Ursprunges sein; die Idee,
die sie zusammenhält und ihr definitive Gestalt gegeben hat, ist
eine römische Idee.17 Gregor der Große, der weder Legendenbildung

noch Urkundenfälschung nötig hatte, um seine Überzeugung

16 Historia Francorum II, cap. 31. In eine nicht viel spätere Zeit, jeden-
fall vor die Abfassung des Constitutum Constantini, gehört auch derjenige
Teil des Liber Pontificalis, in dem auf die Silvesterlegende angespielt wird:
ed. Duchesne, Paris 1886, p. 174. Daß übrigens die Bezeichnung Chlodwigs
als eines «novus Constantinus» nicht eine bloße rhetorische Wendung in
der Taufliturgie des Remigius von Reims oder im Texte Gregors von Tours
gewesen ist, sondern von Chlodwig selbst in ihrem vollen Sinn in Anspruch
genommen worden ist, geht aus der Tatsache hervor, daß er zusammen mit
«seiner» Helena, der Gemahlin Chrotechildis, in einer Apostelkirche als ein
laanöaroXog begraben sein wollte. Diese Kirche, die spätere Sainte-Gene-
vieve, ist eine Primärform des Pantheon, in dem Voltaire bestattet werden
sollte: «apud Parisius obiit, sepultusque in basilica sanctorum apostolorum,
quam cum Chrodechilde regina ipse construxerat». Greg. Tor. 1. c. II 43.
Für diesen Hinweis danke ich Herrn Dr. des. Ludwig Berger.

17 Die grundlegende Untersuchung: Wilhelm Levison, Konstantinische
Schenkung und Silvester-Legende, zuerst in Miscellanea Francesco Ehrte, Roma
1924, II, pp. 159—247, dann Neudruck: Aus rheinischer und fränkischer
Frühzeit, Ausgewählte Aufsätze von Wilhelm Levison, Düsseldorf 1948,
pp. 390—465.

305



auszudrücken, sagt es in der klaren Sprache seiner Briefe, wie er
von Constantin denke: er nennt ihn einfach und würdig denpiissi-
mus imperator, Constantinus piae memoriae princeps.18 Kein
Attribut erinnert bei ihm an byzantinische Heiligkeit, an
Apostelgleichheit, an heilbringende Kraft. Im Bereich der römischen

Liturgie und ihres Kirchenjahres konzentrieren sich vielmehr alle

Erinnerungen an Constantin und Helena nun allmähhch auf einen

ganz andern Punkt hin, auf ein Fest, das die beiden, wie ihr
ursprünglicher Gedenktag Ende Mai nun unter anderem Zeichen zu

Beginn desselben Monats, wieder vereinigt: das Fest der
Kreuzauffindung.19 Noch in der Legenda aurea, dem späten Sammelbecken

der hagiographischen Tradition, dem Buch, das der arme
Priester am Ende des Mittelalters oft als einziges neben dem Meßbuch

besaß, sucht man vergeblich nach der Legende von Constantin
und Helena unter dem 21. Mai. Aber zum Fest der Kreuzauffindung
am 3. Mai sind die Constantinslegenden nun fast alle zusammengewoben:

in diesem neuen Zusammenhang hat Constantin im
Abendland liturgisch fortgelebt.20 Diesem Zusammenhang verdankt

18 Gregorii I papae registrum epistolarum, ed. P. Ewald et L. M. Hartmann,
2. Aufl., Berlin 1957; I, 318; II, 304.

19 Man könnte wohl das Nachleben Constantins geradezu nach diesen
drei Grundformen der Verehrung unterscheiden und darstellen: die kon-
stantinopolitanische (Grabkult und Krankenheilung), die römische (Silvesterlegende)

und die syrisch-palästinensische, bzw. jerusalemitische
(Kreuzverehrung). Die letztere Form hat sich im Abendland mit der zweiten, der
römischen, vermischt; sie bestimmt aber auch den griechischen Ikonentyp,
während die konstantinopolitanische offenbar lokal begrenzt bleibt und nur
in der Sphäre der Herrschersymbolik ins Abendland hinüberwirkt und auch
dort früh verschwindet. Die Kreuzverehrung des Abendlandes behält aber
im politischen und kriegerischen Bereich immer etwas vom constantinischen
Ursinn: Zeichen des Sieges. Von hier aus führt der Weg zu den abendländischen

Kreuzfahnen.
20 Der betreffende Text der Legenda aurea zeigt freilich auch wie kaum

ein anderer, wie dringlich nun das Bedürfnis nach einer humanistisch-historischen

Textkritik im eigensten kirchlichen Interesse geworden war. Man
lese dieses Dokument der kritischen Hülflosigkeit, in der sich der künftige
Erzbischof von Genua, Jacobus de Voragine, angesichts der hoffnungslos
verwirrten Tradition befindet. Weit entfernt, eine Prosa-Dichtung naiven
Glaubens darzustellen, gibt die Legenda aurea vielmehr in diesem Punkt ein
Bild der Ratlosigkeit und der grotesken Selbstauflösung der Tradition.

306



er die großartigste Darstellung seiner Person, seiner Träume und
seiner Siege, die von Künstlerhand geschaffen worden ist: den
Freskenzyklus Pieros della Francesca in der Franziskanerkirche von
Arezzo.

Die Geschichtschreiber des europäischen Nordens haben schon
lange vor dem Investiturstreit gezögert, sich das neue Constantins-
bild, wie es die Silvesterlegende zeichnete, zu eigen zu machen.
Leichten Eingang fand es bei den Italienern im nähern Strahlungsbereich

des Papsttums. Ein Mann wie Liutprand von Cremona
hatte wenigstens eine gewisse Vorstellung von der politischen
Bedeutung Constantins als Kaisers und insbesondere von der
Wichtigkeit der neuen Hauptstadt am Bosporus, die er so gut kannte,
während Gregor von Tours, der dem constantinischen Zeitalter
so viel näher stand, den Befreier der Kirche fast nur als bloße
Ordnungsnummer in seiner Kaiserserie gekannt hatte. Aber nun
findet man bei Otto von Freising ein Bild Constantins, bei dessen
Anblick man echte Luft der Geschichtschreibung atmet. Dies hegt
nicht an seinen Kenntnissen, sondern an seiner Fähigkeit zum
Erstaunen — und zum Zweifeln.

Jenes welthistorische Gebilde erster Ordnung, für das Constantin
im Osten zum Symbol geworden war, die Vereinigung des römischen
Reichs mit der christlichen Kirche, stellte genau das Thema dar,
auf das hin Otto von Freising seine gesamte Weltgeschichte konzipiert

hatte: die Historia de duabus civitatibus. Das Werk war aus
dem Gefühl geboren, daß die civitas permixta, die sich in der Zeit
Constantins aus den getrennten civitates des Reiches und der
Kirche gebildet hatte, jetzt, nach achthundertjährigem Bestand,
am Zerbrechen sei. Dies aber konnte nichts anderes bedeuten als
das Ende der Weltgeschichte überhaupt. Im Schicksal seines
Großvaters Heinrichs IV. sah Otto von Freising wieder zertrennt,
was Constantin zusammengeflochten hatte. So kreisten seine
Gedanken um die Bedeutung dieser beiden Herrscher. Was Constantin
betrifft, so kam Otto nach all seinen Studien und Meditationen
Jacobi a Voragine Legenda aurea, vulgo Historia Lombardica dicta.. .,ed.
H. Graesse, 3. Aufl., Breslau 1890, pp. 303—311.

307



— Iego et relego Romanorum regum sive imperatorum gesta —
zu einem Resultat der Unschlüssigkeit und des Nichtwissens. Klar
war ihm das eine: Constantin stand an einem Wendepunkt der

Weltgeschichte, und er schloß mit seiner Erscheinung sein drittes
Buch ab, nachdem er das zweite dem Alexanderreich und das

erste den Weltreichen des Orients gewidmet hatte. Ob indessen

das, was Constantin geschaffen hatte, die Vereinigung von Weltreich

und Gottesreich, von Gutem gewesen sei oder nicht, das wagte
er nicht mehr zu entscheiden. «Gravis hie oritur quaestio magnaque
de regni ac sacerdotii iusticia dissensio.» Es geht nicht in erster

Linie darum, ob die Donatio Constantini echt sei oder unecht,
sondern um die Frage, die Lorenzo Valla dann freilich seinerseits

wieder aufnehmen sollte, ob es recht gewesen sei von der Kirche,
sich mit weltlichen Gütern beschenken zu lassen, und ob Constantin

befugt gewesen sei, so große Reichsgüter zu verschenken. Es gebe

indessen — so meint Otto — Männer von anerkannter Frömmigkeit,

die der Meinung seien, «Constantinum ecclesiae iuste regalia
contulisse et ecclesiam licite suseepisse».21 Der geistliche Verwandte
des staufischen Hauses hatte in seiner französischen Jugend die

Ideen der gregorianischen Reform zu tief in sich aufgenommen, als

daß er ihr Recht einfach hätte leugnen können. Aber zuzustimmen
vermochte er ebensowenig. «Ego enim, ut de meo sensu loquar,
utrum Deo magis placeat haec ecclesiae suae, quae nunc cernitur,
exaltatio, quam prior humiliatio, prorsus ignorare me profiteor.»22
Dies hinderte ihn nicht, das, was man in der Silvester-Vita über
Aussatz und Taufe Constantins las, für apokryph zu erklären.23

21 Prolog zum IV. Buch der Chronica, sive Historia de duabus civitatibus,
ed. Hofmeister, 2. Aufl., Hannover und Leipzig 1912, p. 182. — Die große
Fülle von Texten und Diskussionen, die hier im Hintergrund mit im Spiele
sind, übersieht man am besten in der Arbeit von Gebhabd Laehe, Die
konstantinische Schenkung in der abendländischen Literatur des Mittelalters
bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, Berliner Diss. 1926.

22 Ebenda, p. 183.
23 «Proinde ea, quae in beati Silvestri vita de lepra et conversione eius

leguntur, apoerifa videntur. Refert tarnen Tripartita hystoria, eum in
Nicomedia circa finem vitae baptizatum esse.» L. c, p. 185. Bezeichnenderweise

fügt in einer Zürcher Handschrift des Werkes ein Leser des dreizehnten
Jahrhunderts eine tadelnde Marginalie bei: «Hie magister errat, quia curia

308



So viel differenzierte Zurückhaltung findet man nicht mehr bei
den eigentlichen Anhängern der ghibellinischen Ideen. Nun
beginnen in den kommenden Generationen Vorwürfe gegen den
Kaiser laut zu werden. Es erhebt sich eine Diskussion. Und
zuweilen wird Constantin im Vocativ von einem Dichter angesprochen.

Gewiß richten sich die Vorwürfe gegen die Legenden-Gestalt
der Donatio; aber sie treffen Constantin, der auch in dieser Gestalt
fortlebt. Schon immer hatte es Stimmen gegeben, für welche die

Umwandlung der frühchristlichen Kirche in die constantinische
Reiehskirche ein fragwürdiger Fortschritt gewesen war. Bernhard
von Clairvaux hat seinen Papst daran erinnert, daß Petrus nicht
mit Edelsteinen und Seide geschmückt einhergegangen sei: «non
tectus auro, non vectus equo albo, neque stipatus milite nee cir-
cumstrepentibus septus ministris... In his successisti non Petro,
sed Constantino.»24 Das ist ein hochinteressantes Zeugnis für völlig
echtes Wissen um die wirklichen historischen Verhältnisse. Aber
zugleich ist es diskrete Mahnrede im geschlossenen geistlichen
Kreis. Bei Walther von der Vogelweide tönt es nun viel lauter,
in der Volkssprache und für Laienohren berechnet:

Do gap in erste geltes teil der künic Constantin.
het er gewest daz da von übel künftic waere,
so het er wol underkomen des riches swaere;
wan daz si dö wären kiusche und übermüete laere.25

Hätte Constantin gewußt, wieviel Übel aus seinen Vergabungen
erstehen würde, er hätte wohl vorgesorgt, daß das Reich künftig
nicht so beschwert würde, denn damals seien die Geistlichen noch

Romana, cui assentiendum est, contrarium tenet.» Wenn Luther später die
constantinische Schenkung als einen «Hauptartikel des Glaubens» bezeichnet
hat, so ist das gewiß ein starkes Stück publizistischer Übertreibung, das

man einem doctor theologiae schwer verzeiht; aber daß die Meinung in
der spätmittelalterlichen Situation nicht ganz aus der Luft gegriffen war,
zeigt die Zürcher Marginalie.

24 De Considerations Libri V: IV, 3. Migne, Patrologia latina, tom. 182,
776 AB.

25 Die Gedichte Walthers von der Vogelweide, ed. Cabl von Kraus, Zehnte
Ausgabe.. Berlin und Leipzig 1936, p. 12 f.

309



keusch und demütig gewesen. Noch lebhafter tönt es in rascher
fließendem Versmaß:

Künc Constantin, der gap so vil,
als ich es iu bescheiden wil,
dem stuol ze Rome, sper, kriuz unde kröne.
Zehant der engel lüte schre
'owe, owe, zem dritten we!
e stuont diu kristenheit mit zühten schöne:
Der ist nü ein gift gevallen
ir honec ist worden zeiner gallen.
Daz wirt der werlt her nach vil leit'.26

Die Stimme in den Lüften, die man hier wehrufen hört, ist uralt.
Sie verdiente eine eigene kleine Monographie. Träger der Stimme
und Aussage wandeln sich. Aber immer ist es ein Wehruf. Bei
Sebastian Franck wird man ihn noch einmal vernehmen.

Inzwischen waren nun die Italiener gekommen und hatten in
ihrer Volkssprache Constantin anzureden begonnen. AM Costantin,
tönt es bei Dante:

«... di quanto mal fu matre,
non la tua conversion, ma quella dote
che da te prese il primo ricco patre!»27

Es ist das Gespräch mit einem der Nachfolger Silvesters, mit
Nikolaus III., einem Orsini, in der Infernobulge der Simonisten,
das Dante mit dieser Anrufung Constantins abschließt. Was er
dem kopfüber in seinem Höllenloch steckenden Papst vorhält, ist
indessen nichts anderes, als was schon Bernhard von Clairvaux
gesagt hatte: der Hinweis auf die Armut der Apostel. Das Argument

ist offenbar so alt wie die Diskussion um Besitz oder Besitz-

26 Ebenda, p. 32. — Gerhard Laehr, der wohl der beste Kenner gerade
dieser Zusammenhänge gewesen ist, war der Meinung, daß Giraldus Cam-
brensis (1147—1222/23) der Erste gewesen sei, der die Geschichte von der
Stimme in den Lüften erzählt habe. Nach Giraldus wäre es freilich die
Stimme eines gefallenen Engels, des Teufels selbst, gewesen. Gebhaed
Laehe, I.e., p. 72, eine Blütenlese solcher Stimmen ebenda, pp. 172 ff.

27 Inferno XIX, 115 ff.

310



losigkeit der Kirche, so alt wie die Kirche selbst. Nur die
Lautstärke hat nun mächtig zugenommen, und immer wieder fällt der

Name Constantins. Dante begnügt sich nicht mehr mit dem Seufzer

Walthers: «Hätte er gewußt...!», sondern er behandelt den Kaiser
bereits mit einem Ton leiser Verachtung: «si fece greco» sagt er

von ihm im zwanzigsten Gesang des Paradiso:

«sotto buona intenzion che fe mal frutto
per cedere al pastor si fece greco.»28

Wenn hier Constantin selbst noch ohne schwereren Tadel
davonkommt, weil sein gutes Handeln, auch wenn ein noch so schweres

Übel für die Welt sich daraus entwickelt hat, ihm nicht an der

ewigen Seligkeit schaden kann, tönt es im De Monarchia schärfer:

Wie glücklich wärst Du, Italien, wenn jener Schwächer des Reiches

— infirmator ille Imperii tui — nie geboren worden wäre!29

28 Paradiso XX, 56 f.
29 Die Stelle hat mehr Gewicht als alle andern Erwähnungen Constantins

bei Dante, denn sie bildet den pathetischen Schluß des zweiten Buchs der
Monarchia: «O felicem populum, o Ausoniam te gloriosam, si vel nunquam
infirmator ille Imperii tui natus fuisset, vel nunquam sua pia intentio ipsum
fefellisset!» Gewiß ist Petrarca dann in der Beurteilung Constantins, wie

man sagt, «radikaler» gewesen als Dante, indem er den Kaiser in die Hölle
versetzt. Aber das Gespräch zweier Hirten in der sechsten Ekloge des

Bucolicum Carmen ist eben doch nur eine poetische Fiktion von geringem
Gewicht, die nicht die Kraft der Comedia-Sprache erreicht und im übrigen
Constantin auch gar nicht mit Namen nennt. Aber man errät ihn:

Eternum gemat ille miser, pastoribus aulae
Qui primus mala dona dedit...

Erst der zeitgenössische Kommentator, Benvenuto da Imola, expliziert
dann umständlich: «exclamat contra constantinum qui dedit primo dotem
ecclesiae, ideo dicit: ille miser constantinus ploret et crucietur perpetualiter
in abisso inferni. .» Francesco Petrarca, II Bucolicum Carmen, ed. Antonio
Avena, Padova 1906, pp. 124 und 219. Nimmt man die eben zitierte Stelle
des Bucolicum Carmen als Kommentar zum Sonett 138 des Canzoniere:

«Fontana di dolore. ..», so ist freilich der Sinn der vieldiskutierten Schlußzeilen

«.. .Or Constantin non torna, Ma tolga il mondo tristo che '1 sostiene»

kaum mehr zweifelhaft: Constantin kehrt jetzt nicht mehr zurück, um seinen

Irrtum wieder gutzumachen; mag er denn in der traurigen Welt bleiben,

311



Ein Jahrhundert später vollzieht sich in Rom eine Revolution,
die derjenigen des 7. Jahrhunderts zu vergleichen wäre, wenn sie
mehr als eine kuriose lokalrömische Episode darstellte: die
Revolution Cola di Rienzos. Der Intention nach ist es eine Ablösung
vom deutschen Reich, wie diejenige in der Zeit des Bildersturms1
eine Ablösung vom byzantinischen Reich gewesen war. Cola will
— mit ausdrücklicher Berufung auf die lex regia Vespasians —
die Souveränität des römischen Volkes zurückrufen nach Rom.
Unter den merkwürdigen Zeremonien, durch die er seine Absicht
in der Bildersprache der Symbole seinen Anhängern aus dem
Trastevere verständlich zu machen sucht, kann eine Anspielung
auf Constantin nicht fehlen. Nun sollte das «si fece greco», das
Dante mit so tadelndem Akzent gesprochen hatte, rückgängig
gemacht, die Autorität Constantins als eine römische sinnfällig
zurückgerufen werden, nicht nur vom Bosporus, sondern auch vom
Rhein und von der Elbe an den Tiber. So erzählt denn der anonyme
zeitgenössische Biograph in seinem volkstümlichen Italienisch, wie
der Tribun, der sich wohl für einen illegitimen Sohn Heinrichs VII.
hielt und für sich so etwas wie eine italienische Kaiserkrone erhofft
haben mag, am Vorabend des 1. August 1347, auf den seine Ritterweihe

angesetzt war, in der Kirche von San Giovanni in Laterano
sein feierliches Ritterbad genommen habe — in der Wanne
Constantins. Auf diese Weise machte auch er sich zum novus
Constantinus. «Puoi che onne iente fu partuta, allhora fu celebrato
uno solenne offitio per lo chiericato, et po Foffitio entrao nello
Vagno, et vagnaose nella Conca dello Imperatore Costantino, la
quäle ene de pretiosissimo paragone. Stupore ene questo a dicere;
moito fece la iente favellare.»30 In der Tat hat das Constantinsbad
Rienzos solches Aufsehen gemacht, daß auch der baslerisch-
straßburgische Zeitgenosse Rienzos, Mathias von Neuenburg, es

die ihn nun beherbergt. Als ein früher Vorläufer Petrarcas hat bekanntlich
schon Elipandus von Toledo, der Primas von Spanien, Constantin in die
Hölle versetzt, freilich aus andern Gründen; darüber E. Ewig, 1. c, p. 35.

30 La vita di Cola di Rienzo a cura di Albeeto M. Ghisalbeeti, Firenze
1928, p. 56. Es ist das 25. Kapitel des Anonymus Romanus, dessen Werk
eben jetzt wieder gedruckt worden ist von Aesenio Fbugoni, Firenze 1957,
p. 110 f. Für den weiteren Zusammenhang vgl. G. Laehe, I.e., p. 160 f.

312



in seiner Chronik zu verzeichnen für würdig fand.31 Die Kurie
hat den Tribunen später mit Nebukadnezar verglichen, weil er die
aus grünem Porphyr bestehende antike Badewanne, in der nach
der Silvester-Legende Constantin sein Taufbad genommen haben
soll, als ein kostbares Tempelgefäß entweiht habe. Bekanntlich hat
dann Rienzo eine späte musikalische Rechtfertigung erfahren im
Kreis der Revolutionsideen von 1848 durch Richard Wagner; der
wagnerische Nachhall der Liturgie, die im Lateransbaptisterium in
der Dämmerung des 31. Juli 1347 wirklich zu Ehren Colas gesungen
worden ist, mag sich seltsam genug ausgenommen haben, als er
zur Feier des zehnten Jahrestages der russischen Oktoberrevolution
im Herbst des Jahres 1927 vor den Spitzen des Kremls in Moskau
erklang.32

Das Andenken Constantins blieb bei aller Kritik an seiner
Schenkung im Grunde unangetastet, wenigstens in der reduzierten
Gestalt, in der die abendländische Silvesterlegende es hatte
bestehen lassen. Aber die Diskussion war in Gang gekommen. Und
wenn auch Vallas Nachweis des Fälschungscharakters des Constitutum

Constantini am Bild des Kaisers selbst nicht allzu viel
änderte, so zog diese Kritik doch von neuem die allgemeine
Aufmerksamkeit auf seine Gestalt und, was mehr bedeutete: Lorenzo
Valla schuf durch jenen Nachweis die Grundlagen einer neuen
historisch-kritischen Methode. Bevor Lorenzo Valla sich an die
Arbeit machte, hatte Nicolaus Cusanus das Constitutum als ein
unglaubwürdiges Dokument erwiesen im Zusammenhang mit der
antikurialen Polemik des Basler Konzils, und kurz nach Valla
haben Enea Silvio Piccolomini und Reginald Pecock denselben
Nachweis mit schlagkräftigen eigenen Argumenten geführt. Nicht
im Angriff gegen das Papsttum hegt die Bedeutung Vallas, denn
er ist ein guter Römer gewesen, friedlich gestorben und als Cano-

31 «Nee mirum, quod in concha marmorea Constantini imperatoris se
lavari permisit, in qua paganus extitit baptizatus, cum in ipsius tribuni
lavacro plura fuerint signa facta quam in Constantini baptismo.» Die Chronik
des Mathias von Neuenburg, hg. von Adolf Hofmeister, 2. Aufl., Berlin
1955, p. 411.

32 Paul Piub, Cola di Rienzo, Darstellung seines Lebens und seines Geistes,
Wien 1931, p. VII.

313



nicus des Laterans in der Kirche bestattet worden, deren Grund
und Boden Constantin einst wohl wirklich der christlichen Kirche
von Rom geschenkt hatte. Aber Lorenzo Valla ist einer der Väter
unsrer historischen Wissenschaft geworden, dessen Erbe in der
neutestamenthchen Philologie des Erasmus und in der Legendenkritik

der Bollandisten seine bedeutungsvollen Früchte tragen
sollte.33

Gewiß hat Huttens Ausgabe und Übersetzung der Schrift VaUas

für Luther und seinen Bruch mit Rom die größte Bedeutung
bekommen. Die Fälschung der karolingischen Zeit hat nie eine größere
Wirkung gezeitigt als in dem Augenblick, da sich in Luthers Seele

unter dem Eindruck von Vallas Nachweis die Meinung festsetzte,
in Rom regiere der Antichrist. Aber das Bild Constantins blieb
auch im Geiste Luthers in seinen mittelalterlichen Ehren bestehen.
Valla hatte bereits die Augen geschlossen, als Piero della Francesca
seinen Freskenzyklus vollendete. Und nun bekam die Erinnerung
an Constantin durch die Reformation einen neuen Glanz. Denn
jene uralte Einheit von himmhscher und irdischer Bürgerschaft,
von Kirche und Staat, jene Einheit, die Constantin begründet
hatte, entstand nun unter den Händen Luthers und trotz ihm in
neuer, moderner Form im protestantischen Landeskirchentum
deutscher Prägung und in seinem Summus episcopus, dem Fürsten.

Als Luther in seiner Schrift an den christhchen Adel deutscher
Nation das Programm für ein künftiges Reformkonzil aufstellte,
da mag Karl V. auch in seinem Geiste als ein neuer Constantin
erschienen sein. Denn wie in Nikaea sollte der Kaiser das Konzil
einberufen, schützen und vielleicht präsidieren: «Auch das berump-
tiste Concilium Nicenum hat der Bischoff zu Rom noch beruffen
noch bestetigt, sondern der keysser Constantinus unnd nach yhm
viel ander keysser desselben gleichen than, das doch die allerchrist-
lichsten gewessen sein.»34 Die fürstliche Kirchenleitung, die nun

33 Vgl. jetzt Fbanco Gaeta, Lorenzo Valla, Filologia e storia nell'uma-
nesimo italiano, Napoli 1955.

3* Luthers Werke in Auswahl, unter Mitwirkung von Albebt Leitzmann
hg. von Otto Clemen, Bd. I, 1912, p. 372. Luther steht bekanntlich mit
seiner Schrift von 1520 in der Tradition der Gravamina- und Konzilsbewegung

des 15. Jahrhunderts. Wollte man in den Akten der Konzilien von

314



in den lutherischen Territorien den neuen Staatstyp charakterisierte,

fand im constantinischen Vorbild Rechtfertigung und
Symbol.

Aber nun erklang auch wieder die Stimme des Engels, die schon
das Mittelalter gehört haben wollte; sie wurde vernommen in
demjenigen Kreis, der die neue Vermischung weltlicher und kirchlicher

Dinge kritisierte mit Berufung auf das Christentum selbst:
im Kreis der Täufer und ihrer Verwandten. Sebastian Franck ist
es, der sie aufzeichnet und ihr eine neue Deutung gibt. Nun ist
es nicht mehr die Begabung der Kirche mit weltlichen Gütern,
die den Mahnruf des Engels im Geist der Täufer ertönen läßt,
sondern die Fragwürdigkeit des kaiserlichen Christentums
selbst: die Fragwürdigkeit der reichskirchlichen Frömmigkeit.
Spiritualisten wie Sebastian Franck und Castellio haben nicht nur
ein scharfes Organ für alles Geistige, wo immer es weht, sondern
sie wittern auch, wo es nicht weht: «Als nun Constantinus getaufft
ist worden, sagen etlich, sey ein stim in lüfften gehört worden:
,Ein gifft oder pestilentz ist gfallen in die kirchen', welehs etlich
auszlegen und dahin deuten, als sey ym in seiner bekörung nit
ernst gewesen35.» Das ist nun nicht mehr Kritik an einem einzelnen

Regierungsakt, wie es das Constitutum — echt oder unecht —

Konstanz und Basel der Berufung auf Constantin nachgehen, so ergäbe
sich Stoff für eine eigene interessante Untersuchung. Als Stichprobe sei hier
nur auf einige Stellen in den Gesta Concilii Basiliensis des Johannes von
Segovia hingewiesen, deren Zusammenstellung ich Frl. Uta Fromherz
verdanke. Schon im Kommentar zum offiziellen Geleitbrief, der den Konzils-
teilnehmern ausgestellt wird, erinnert Segovia an Constantin und sein
Verhältnis zum Konzil von Nikaea, indem er Constantin einen predecessor des

Kaisers Sigismund nennt. Im Rechtfertigungsbrief des Konzilspräsidenten
Cesarini an den Papst Eugen IV. über die Einladung der Hussiten erfolgt
eine neue doppelte Berufung auf Constantin. Beim Empfang des Kaisers
in Basel wird dann in Begrüßungs- und Abschiedsreden Constantin gefeiert,
sowohl vom Kaiser selbst als vom Konzilspräsidenten. Die Zahl der übrigen
Stellen der Chronik Segovias, die hier zu besprechen wären, ist zahlreich.
Monumenta Conciliorum Generalium seculi decimiquinti. Concilium Basiliense,
Scriptorum tomus secundus, Vindobonae 1873, pp. 22, 115, 465, 490, 665

und an zahlreichen weiteren Stellen. Vgl. das Register Georg Boners.
35 Chronica, Zeitbuch und Geschichtsbibel, Straßburg 1531, p. 150 a ff.

Vgl. Kuno Räber, Studien zur Geschichtsbibel Sebastian Francks, Basel 1952.

315



darstellte, sondern ein Angriff auf den Kaiser selbst, auf sein
christliches Wesen, das ja gerade die Silvesterlegende mit ihrer
Betonung der kaiserlichen Demut so entscheidend herausgearbeitet
hatte. Nun vermutet der Leser Sebastian Francks: Bekehrung und
Taufe Constantins seien politische Akte gewesen, Akte der
Berechnung und des Herrschaftswillens. Erst jetzt ist das einstige
Heiligenbild in seinem Wesen getroffen, jenes Bild, das Augustin
für das abendländische historische Bewußtsein umgestaltet hatte,
wenn er sagte: «Nam bonus Deus.. Constantinum imperatorem
non supplicantem daemonibus, sed ipsum verum Deum colentem
tantis terrenis implevit muneribus.»36

Aber die Stimme Francks bheb ein Unterton. Was nicht mehr
getroffen werden konnte, war die historische Stellung Constantins
an einer Wende der Zeiten. Noch bei Bossuet vernimmt man nichts
von den kritischen Tönen, die Dante, Valla, Franck angeschlagen
hatten. Wie bei Otto von Freising, wie bei Blondus, bei Erasmus,
bei Vadian, steht Constantin bei Bossuet am Ende einer Epoche
als erbauliche Schlußfigur, die zum Neuen hinüberleitet. Das
Erbauliche liegt bei ihm nicht mehr in der Demut vor den Apostelfürsten,

nicht im Verzicht auf das Bad im Blut unschuldiger
Kinder, das ihm die Heidenpriester als Heilung vom Aussatz
nach der Silvesterlegende angeraten hatten. Donatio und Silvesterlegende

existieren für Bossuet nicht mehr. Er gehört nicht zu den
schlecht beratenen Historikern der Gegen-Reformation, die den
Nachweis Vallas glaubten ignorieren oder gar entkräften zu können.
Das Erbauliche liegt bei Bossuet in der Bekehrung Constantins,
in seinem Verhältnis zu seiner Mutter Helena, in der Auffindung
des Kreuzes, in seinem gottseligen Sterben. Es ist immer noch der
Constantin Pieros della Francesca, den Bossuet verehrt hat.37

36 De civitate Dei V, 25.
37 Dieses Andenken war so intakt, daß auch der größte niederländische

Geistesverwandte Sebastian Francks, der Dichter Vondel, während er an
einem Epos über Constantin arbeitete, eines seiner Kinder Constantin
taufen lassen konnte. Als es früh starb, widmete er ihm ein Gedicht, das zu
seinen berühmtesten gehört. Es sind Trostverse für die Mutter des
Verstorbenen :

316



Inzwischen aber war das Schiff der christhchen Tradition in
einen viel schärferen Wind geraten. Der historische Pyrrhonismus,
der das Zeitalter Descartes und die frühe Aufklärung kennzeichnet,
bezweifelte nicht nur die Wundergeschichten der Tradition, sondern
die Zuverlässigkeit historischen Wissens überhaupt. Wenn man
der Genesis und dem Livius keinen Glauben mehr schenkte, wie
hätte man die Visionen Constantins, von denen Eusebius berichtete,
noch ernst nehmen sollen. Dazu kam, daß inzwischen eine byzan-
tinistische Wissenschaft herangewachsen war, die im Basler und im
Pariser Corpus nicht nur die christhchen, sondern auch die
heidnischen Geschichtschreiber des constantinischen Zeitalters wieder
im Urtext zugänglich machte. Damit tauchte neben der christlichen
nun auch die heidnische Constantinslegende wieder ins Bewußtsein

auf. Der Kern dieser Legende, die auf Zosimus und in den
entscheidenden Partien auf Kaiser Julianus selbst zurückging, lag
in dem Argument, daß Constantin durch seine Verwandtenmorde
soviel Frevel und Blutschuld auf sich geladen habe, daß keine
heidnische Religion ihn mehr habe entsühnen wollen. So sei ihm
nur der Sprung in den Abgrund des Christentums, dessen Priester

gerne verziehen, übrig geblieben.38
Damit bricht das Gericht über Constantin herein, das der Engel

Sebastian Francks angekündigt hatte. Unter den schneidenden

Constantijntje, 't zalig kijndje,
Cherubijntje, van omhoog,
D' ijdelheden, hier beneden
Uitlacht met een lodderoog.
«Moeder», zeit hij, «waarom schreit gij?
Waarom greit gij op mijn lijk?
Boven leef ik, boven zweef ik
Engeltje van 't hemelrijk. .»

Das Gedicht erschien in Verscheide Gedichten, 1644. Obiger Text nach
Verzen van Vondel, Bloemlezing voor onze tijd. door C. Cathabina van
de Gbaft, Rotterdam 1929, p. 51.

38 Vgl. Chbistophee Bush Coleman, Constantine the Great and Christian-
ity, Three Phases, the Historical, the Legendary and the Spurious, Studies in
History, Economies and Public Law, edited by the Faculty of Political Science

of Columbia University, vol. LX, number 1, New York 1914; und neuerdings
Joseph Vogt, Kaiser Julian über seinen Oheim Constantin den Großen,
Historia IV, 1 (1955), pp. 339—352.

317



Worten Voltaires stürzt die alte Statue, deren Sockel längst morsch
geworden war, krachend von ihrem Postament. Im Sturz des
französischen Sonnenkönigtums, das noch einmal das constantinische

Prinzip der civitas permixta im gallikanischen Rahmen
verwirklicht hatte, ist auch das Erinnerungsbild Constantins
mitgefallen, jenes Kaisers, dessen Helios-Statue in Konstantinopel
längst als Cemberli-tas, als verbrannte Säule, dastand.

Nicht im «Essai sur les mceurs», der erst mit Karl dem Großen
einsetzt, aber im «Dictionnaire philosophique» findet man ein
Kapitel, das den Buchtitel Burckhardts vorwegnimmt: «Du siecle
de Constantin». Nicht einmal der Beiname des Großen ist dem
Kaiser geblieben. Sein Zeitalter habe die Tore geöffnet für die
Barbarei: «Vous voudriez savoir quel etait son caractere: demandez-
le ä Julien, ä Zozime, ä Sozomene, ä Victor; ils vous diront qu'il
agit d'abord en grand prince, ensuite en voleur public, et que la
derniere partie de sa vie fut d'un voluptueux, d'un effemine et
d'un prodigue. Ils le peindront toujours ambitieux, cruel et san-
guinaire. Demandez-le ä Eusebe, ä Gregoire de Nazianze, ä Lactance:
ils vous diront que c'etait un homme parfait. »39 Fragte man aber
Voltaire selbst, wer Constantin gewesen sei, so begann er zu
erzählen: «II avait un beau-pere, il l'obligea de se pendre; il avait
un beau-frere, il le fit etrangler; il avait un neveu de douze ä treize
ans, il le fit egorger; il avait un fils aine, il lui fit couper la tete; il
avait une femme, il la fit etouffer dans un bain. Un vieil auteur
gaulois dit qu'il aimait ä faire maison nette.» Die Darstellung
Voltaires gipfelt in dem Satz: «Constantin fit ä l'empire le plus grand
mal qu'il pouvait lui faire.»40 Voltaire wendete seinen Blick
verstimmt von Constantin weg und hielt sich an das Vorbild Dio-
cletians, des Gärtners von Salona, in dem er einen Candide
erblickte: «mais il faut cultiver notre jardin. »41

39 Oeuvres completes de Voltaire, de VimprimerL de la Societe Litteraire
typographique, tome XXXIX, pp. 107 ff.

40 L. c, pp. 107, 112.
41 Vielleicht der kuriosesten Erwähnung Constantins im Werk Voltaires

begegnet man dort, wo man sie nicht erwartet: in der Pucelle. Im fünften
Gesang dieses Epos trifft man ein kleines Inferno im Rokoko-Stil, in dem
man nicht nur Constantin und seinen ersten fränkischen Nachahmer Chlod-

318



Nun aber hatte die Stunde der Wissenschaft geschlagen. Auf
dem Scherbenfeld, das die frühe Aufklärung übriggelassen hatte,
galt es nun, mit den ernsthaften Mitteln der Forschung, der Ver-
gleichung und der Rekonstruktion ein glaubhaftes neues Bild zu
errichten, was Voltaire gewiß nicht getan hatte. Gibbon war der

erste, der sich an die Arbeit machte. Liest man die Kapitel, die er
über Constantin geschrieben hat, so ist man — auch wenn man die

Anregungen, die der englische Zögling des Lausanner Pfarrhauses
in der Umgebung Voltaires in sich aufgenommen hat, hoch
anschlägt — erstaunt über den ruhigen, maßvollen Ton der Gerechtigkeit,

den seine Stimme annimmt, indem sie über die Fakten
berichtet.42

Doch für uns ist es Zeit abzubrechen. Von Constantin als
historischem Bild und Symbol, nicht von der Constantin-Forschung
war hier zu berichten. Nur ein Blick in die Geschichtswissenschaft
des neunzehnten Jahrhunderts sei uns erlaubt. Auf der langen
Wegstrecke historischer Arbeit, die von Edward Gibbon, mit dem

die Diskussion des 18. Jahrhunderts schließt, zu Otto Seeck führt,
mit dem diejenige des zwanzigsten anhebt, hegt das Werk Jacob

wig, sondern auch eine so bunte Gesellschaft von andern Höllenbraten findet,
daß gerade die Übertreibung der Idee dem Ganzen jedes ernsthaftere
Gewicht entzieht; was bleibt, ist bestenfalls ein Reiz der Scharade. Vgl. Pucelle

V, Verse 91—135 und dazu die seit der Ausgabe von 1756 gestrichenen
Partien, in denen man neben Constantin und Chlodwig auch Saint-Louis
und den «feroce Calvin» — natürlich Servetes wegen — trifft. Oeuvres

completes de Voltaire (1784), tome XI, pp. 107 f. und 115—118.
42 In Gibbon wird man am ehesten den unmittelbaren Anreger für die

Formulierungen Johannes Müllers zu vermuten haben, denn Gibbons

History of the decline and fall... ist in den Jahren erschienen und in Lausanne
vollendet worden, in denen Johannes Müller unter den Augen Voltaires
seine Frühzeit in Genf verbrachte: 1774—1780. Nur nebenbei mag in diesem

Zusammenhang an die damals schon um Jahrzehnte zurückliegenden
Bemerkungen Montesquieus über Constantin in den Considerations sur les

Causes de la grandeur des Romains et de leur decadence erinnert werden. Die
Meinung Montesquieus ist vielleicht am bündigsten ausgedrückt in dem Satz
der Pensies: «Causes de la chute de l'empire: le siege transporte par Constantin

ä Byzance.» Oeuvres completes de Montesquieu, Tome II, ed. Andee
Masson, Paris 1950, p. 72. Montesquieus Raisonnement ist überall —
vielleicht zum erstenmal — völlig sachlich, politisch, historisch, aber gerade
darum so viel weniger zündend als dasjenige Voltaires.

319



Burckhardts wie ein erratischer Block, wie ein gewaltiges
Wegzeichen in der Mitte. Wer dieses Buch heute rühmt, lobt es als
Schilderung eines Zeitalters, insbesondere des untergehenden
Heidentums. Wer es tadelt, kritisiert es als Biographie Constantins,
die Burckhardt nie hat schreiben wollen. Aber freilich: sein Urteil
über Eusebius als Constantins-Biographen ist so heftig, so
affektbestimmt, so fragwürdig wie dasjenige über Rembrandt. Unter
seinen Beurteilern ist der bedeutendste sein einstiger Lehrer Ranke
gewesen. Als der beinahe Neunzigjährige dreißig Jahre nach dem
Erscheinen des Burckhardtschen Werks denjenigen Band seiner
Weltgeschichte pubhzierte, der unter anderm von Constantin
handelte, war sein Basler Schüler selbst 65 Jahre alt. Eine Polemik
wäre peinlich gewesen, und der weise Alte in Berlin hütete sich,
der wilhelminischen Gelehrtenwelt ein solches Schauspiel zu geben.
Nur in einer Nebensache berührt er den Gegensatz mit Namen,
indem er in bezug auf das De mortibus persecutorum, das Burckhardt
dem Lactanz abgesprochen hatte, mit vollendetem Takt in einer
Fußnote bemerkte: «Burckhardt ist in der zweiten Auflage seines
Werkes über Constantin von dieser Meinung zurückgekommen. »43

In der Hauptsache, Constantin und Eusebius betreffend, polemisierte

er nicht, sondern legte er nur seine abweichende Meinung
dar. Burckhardt selbst pflegte in jenen späten Jahren über sein
Buch zu lachen. Zu Heinrich Geizer, den er gerade durch den
«Constantin» zum Byzantinisten gemacht hatte und in dem er
seinen Nachfolger zu sehen hoffte, sagte er gelegentlich: «Mein
guter Constantin! Wie war ich doch noch grün, als ich den schrieb.»44

48 Leopold von Ranke, Weltgeschichte, Vierter Teil, Zweite Abteilung,
Leipzig 1883, p. 252, im ersten Stück der Analekten: «Eusebius über das
Leben Constantins.»

44 Heineich Gelzee, Jacob Burckhardt als Mensch und Lehrer, Zeitschrift
für Kulturgeschichte, Bd. VII (1900), p. 42; ebenda auch ein Bericht über ein
spätes Gespräch mit Burckhardt über Eusebius und Lactanz. Die letzte
datierte Äußerung Burckhardts über seinen «Constantin» findet man jetzt
in einem Brief an die Göttinger Gesellschaft der Wissenschaften vom 24. Mai
1893, mit dem er in hochoffizieller Form am Vorabend seines 75. Geburtstages

für ein Glückwunschsehreiben dankt: «... Außerdem habe ich in
unvorsichtiger Jugend mit meinem dilettantischen Bilde vom Zeitalter Con-
stantin's einen Griff in das Ungewisse hinein getan, von welchem ich nun

320



Vielleicht hätte er, dem die «mythologischen Augen» im historischen
Bereich erst im Alter aufgegangen sind, Ranke gar nicht mehr
widersprochen, wenn dieser nun in vollem Ernst fand: «Die Aufgabe
des Historikers ist hier ungefähr dieselbe wie in der alten Geschichte.
Von dem eigentlichen Wunder, dem unmittelbaren Eingreifen der
Hülfe und Strafe Gottes in die menschlichen Dinge, darf man
abstrahiren; die Thatsachen, die dabei mitgeteilt werden, ohne daß
gerade jene Idee sie beherrscht, kann man sich nicht entreißen
lassen.... >>45

Gewiß wäre es nun für uns ein fesselndes Thema gewesen, den
Gang des Wiederaufbaus eines neuen, wissenschaftlich begründeten
Bildes von Constantin, wie es sich in unserm Jahrhundert vollzieht,
zu verfolgen. Heute konnte es nur unsre Absicht sein, die Folge
der älteren Jahrhunderte als einen Wechsel von Beleuchtung und
Farbe auf dem Stein eines einzigen Standbildes zu beobachten,
als einen Ablauf von Tagesstunden vom Morgenlicht bis zur
Abenddämmerung.

Als einen solchen Wechsel empfand Ranke selbst die Folge der
Generationen, als er sein Kapitel über Constantin schloß: «Eben
dazu folgen die Generationen des Menschengeschlechtes auf
einander, um, zusammenhängend und doch verschieden, den inneren
Kräften des menschlichen Geistes und seiner Entwickelungsfähig-
keit Raum zu schaffen.»46

NACHTRAG

Während wir über die abendländischen Formen der Nachwirkung
Constantins im Zusammenhang der Silvesterlegende durch die Arbeiten von
Wilhelm Levison, Eugen Ewig, Gerhard Laehr, Percy Ernst Schramm u. a.
verhältnismäßig gut unterrichtet sind und auf die syrisch-palästinensischen

aus Ihrer so gütigen Zuschrift ersehe, daß er bei günstigen Richtern wenigstens

eine provisorische Billigung hat finden können, bis ein ganz Andrer
über das große Thema entscheiden wird.» Hebmann Heimpel, Jacob Burckhardt

und Göttingen, Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in
Göttingen, Phüol.-hist. Klasse, Jahrgang 1958, Nr. 1, p. 17 f.

45 Weltgeschichte, 1. c, p. 252.
46 Weltgeschichte, Dritter Teil, Erste Abteilung, Leipzig 1883, p. 546.

321



Kultformen durch die Forschungen von Anton Baumstark, August Heisenberg,

Johann Georg, Herzog zu Sachsen, und neuerdings durch die
Ausgrabungsberichte von Kenneth John Conant und Glanville Downey wenigstens

einiges Licht fällt, bleibt die primäre, ganz anders geartete konstan-
tinopolitanische Form der Verehrung einstweilen im Dunkel.1 Es kostet
einige Mühe, auch nur das heute geltende Offizium der griechischen Kirche
für den 21. Mai in unsern Bibliotheken zu finden. Dabei schreibt der Kenner
dieser Dinge unter den Bollandisten von Chevetogne in Belgien, P. Irenaeus
Doens, dem ich für seine Hinweise zu wärmstem Dank verpflichtet bin, man
könne von der griechischen Constantinsverehrung beinah sagen, daß sie

nicht nur immer noch lebendig, sondern «mit der Zeit immer mehr
gewachsen» sei. Zwei Zeugnisse für diesen Tatbestand seien im folgenden noch
mitgeteilt, das eine betrifft den offiziellen kirchlichen Kult, das andere die
volkstümliche Verehrung.

I.

Aus dem reich ausgestalteten Offizium zum 21. Mai, der Mvrjun rmv 'Aylcov
ivdo^mv, peydXcov, ftEoarenrcov xal laanoaröXcov BaoiXicov, Kcovaravrivov xal
'EXhr\g, wähle ich das folgende Gebet, weil es offensichtlich an den Grabkult

der Apostelkirche anknüpft und den oben, p. 302f., lateinisch
wiedergegebenen Gebeten, die Papebroch notiert hat, weitgehend entspricht. Offenbar

wird auch heute noch neben der Apostelgleichheit und dem Heeres-

patronat die Kraft der Krankenheilung als das besondere Charisma des

heiligen Kaisers verehrt. Den «splendores divinarum sanationum. contra
omnigenos morbos» des Papebrochschen Textes entspricht hier das

«ßkvt,Big laudrcov navTodancövb.Vgl. oben, p. 302f., undAnm. 15. Das gesamte
Tagesoffizium hat ungefähr den vierzigfachen Umfang des folgenden Textes.
Wir entnehmen ihn dem MHNAION zum Monat Mai des jetzt geltenden

1 Die wichtigsten der Arbeiten von W. Levison, E. Ewig, G. Laehe
und P. E. Scheamm sind in den Anmerkungen zum Haupttext genannt.
Bei der zweiten Gruppe ist außer den im Haupttext erwähnten Publikationen
an folgende Arbeiten gedacht: Anton Baumstaek, Konstantiniana aus
syrischer Kunst und Liturgie, in der «Jubiläumspublikation»: Konstantin der

Große und seine Zeit, Gesammelte Studien. herausgegeben von Feanz
Joseph Dölgee, Freiburg i. Br. 1913 (XIX. Supplementband der Römischen

Quartalschrift), pp. 217—254; Johann Geobg, Hebzog zu Sachsen,
Konstantin der Große und die heilige Helena in der Kunst des christlichen Orients,
ebenda, pp. 255—258. — August Heisenbebg, Grabeskirche und Apostelkirche,

Zwei Basiliken Konstantins, Erster Teil: Die Grabeskirche in Jerusalem,
Leipzig 1908. — Kenneth John Conant and Glanville Downey, The

original buildings at the Holy sepulchre in Jerusalem, in Speculum, A Journal
of Mediseval Studies, XXXI, 1956, pp. 1—48.

322



Proprium de sanctis der griechischen Kirche nach der letzten (undatierten)
offiziellen Athener Ausgabe in 12 Bänden.2

'O rdtpog isv&a xeXrai rö legov, Kcovaravrive, xal rifiiov oä>ud aov, uaguagvydg,
ftelag xal äxrivag ywroXauneXg, roXg ngooiovai nävrors, ßXvt,eig lauärcov
navrodan&v ro axorog äneXativwv, xal ipiyyei äveairegqj qjcoraycoy&v rovg
£vq>nuovvrdg ae.

'Ayicog aov reXeaaaa r-nv largv, avv 'Ayioig vvvl xarEOxfjvwoag, dyiaapov,
nXfjgrjg yevopivn xal qxonouov- r&v lauärwv nävrore, o&ev ävaßXv&ig rovg
norauovg, xal ndftn xaraxXvt,eig, 'EXivn uaxagla, xal xaragdsveig rag ipvxdg
rjuwv.

ngodvagxe ä&dvars BaaiXev, ßaoiXelag rfjg ävco -rj^imoag, oig svasßmg, ndXai
idixalcoaag inl yfjg, rov ßaaiXeveiv Kvgie, ai ¦tjycmnxörag elXixgivcög, 'EXhnv
rr)v 'Aytav, rov usyav KwvaravrXvov &v ratg ngeaßelaig ndvrag oixreigov.

Immer wieder wird auch im heutigen Offizium die Apostelgleichheit
nicht etwa mit den Verdiensten Constantins um die Ausbreitung der christlichen

Kirche begründet, sondern mit der Kreuzesvision, die derjenigen des
Paulus bei Damaskus gleichgesetzt wird:

Ovx e£ ävftgojjiajv elXncpe, rö ßaaiXeiov xgdrog, äXX' ix rfjg ¦Belag xdgirog,
KwvaravrXvog 6 usyag, avv rfj unrgl ovgavö&sv.

Oder im Schlußgebet: 'O räv 'Avdxrcov "Ava% xal Oeög, 6 nXovaiaig äcogeaXg
xaraxoaucöv rovg ä^iovg, airög ovgavo&ev, &aneg navXov rov doldiuov, diä
onuslov rov üravgov, ai Kcovaravrive i^coygnaev. 'Ev rovrqj, cpfjoag, vixa rovg
iX&Qovg aov ov avat,nrr]aag avv unrgl fieöipgovi, xal evgcbv <bg inöifsig, rovrovg
xarä xgdrog ergonmam. Zi>v avrfj oiv ixerevs, vnig ög&oäö^cov BaaiXimv, xal rov
<piXoxQiarov Ergarov, xal ndvrcov rcöv rfp> pvrjpnv aov reXovvrcov mariög, rov
uövov (piXdvOgamov, Xvrgco&fjvai ndarjg dgyfjg.

IL

Eine sehr merkwürdige Form der Constantinsfeier kam den griechischen
Gebildeten zum Bewußtsein, als im Jahr 1923 ihre Landsleute aus den
bulgarischen und besonders türkischen Gegenden Thrakiens auf griechisches

2 MHNAION TOY MAIOY nEPIEXON: AnAZAN THN ANHKOY2AN
AYTQi AKOAOY0IAN META THS nPOZ&HKHS TOY TYniKOY KAT
APXAIAN MEN NEÜZTI AE TYnü&EIZAN AIA TASIN THE APIAE TOY
XPIZTOY
MErAAHS EKKAHZIAX
EKKAHZIASTIKH BIBAIO&HKH
OIKOS MIX. SAAIBEPOY A.E.
STAAIOY 14 — A&HNAI (ohne Datum).
Das ganze Offizium des 11. Mai füllt in doppelspaltigem Druck die Seiten
137—146.

323



Territorium umgesiedelt werden mußten. Eine Zeitlang berichtete man in
allen griechischen und in einigen abendländischen Zeitungen, wie diese

Auswanderer in ihrer neuen Heimat, im griechischen Thrakien, den Con-

stantinstag, den 21. Mai, zu allgemeinem Staunen nach einer Sitte begingen,
die sie aus ihrer älteren Heimat mitgebracht hatten. Sie zündeten Feuer

an, und einige von ihnen, die einem besonderen Kreis von Auserwählten

angehörten, holten die Bilder Constantins und Helenas aus den Kirchen,
hoben die Ikonen auf ihre Schultern und tanzten mit ihnen minutenlang
mit bloßen Füßen durch die frische Glut des verglimmenden Feuers, ohne

daß nachher an ihren Füßen die geringsten Brandspuren festzustellen
gewesen wären. Fragte man, warum sie das täten, so hieß es: um das Jahr über

von Krankheiten verschont zu bleiben. Der Name dieser Begehung scheint
unklaren Ursprungs zu sein: Anastenaria bezeichnet sowohl das Fest als

den Tanz im Feuer als die Gruppe der Tänzer. Obwohl eine besondere Art
des Seufzens und Aufschreiens zum Charakter des Tanzes gehört, ist die

Herleitung der «Anastenaria» von ävaareväCm, seufzen, bestritten. Genauere

Nachforschungen nach dem Ursprung des Brauches haben eine große
Zahl von Ortschaften im türkischen Thrakien festgestellt, in denen das Con-

stantinsfest auf die genannte Weise begangen wurde. Zentrum scheint ein

Ort nahe an der Schwarzmeerküste, Costi, und seine Bewohner, die Costianoi
oder Cotsianoi, zu sein. Den Hinweis auf diesen Brauch verdanke ich der

Freundlichkeit des jetzigen Ephoros von Olympia, Herrn Dr. Nicolas
Yalouris. Man findet eine genaue Beschreibung des Festes mit einer Karte
seiner Verbreitung und mit photographischen Aufnahmen des Feuertanzes

in den Cahiers d'Hellenisme: C. A. Romaios, Cultes populaires de la Thrace,
Collection de VInstitut francais d'Athenes, Athenes 1949. C. A. Romaios, der
verdiente Philologe und Volkskundler, hat sich jahrzehntelang mit der

Sammlung und Sichtung der Berichte abgegeben. Merkwürdig ist dabei, daß

in gewissen Ortschaften derselbe volkstümliche Ritus nicht am Constantins-,
sondern am Eliastage — am 20. Juli — gehalten wird. Offenbar läßt sich

hieraus erkennen, wie die Tänzer sich den heiligen Constantin vorstellen:
als den auf einem feurigen Sonnenwagen gen Himmel fahrenden Sohn des

Helios, also so, wie er auf den von Eusebius erwähnten Münzen und auf
dem römischen Constantinsbogen dargestellt ist. Elias wird bekanntlich
unter den orientalischen Christen nicht nur als Beschützer des Karmels,
sondern auch als Patron der Luftschiffer und Flugzeuge verehrt. Aus den

Berichten über die thrakischen Anastenaria, die C. A. Romaios gesammelt
hat, versuche ich einige der wichtigsten Fragmente zu übersetzen:

«Am Abend des 2. Mai begeben sich die Frauen und Mädchen, nachdem
sie frische Kleider angelegt und die Ikone des heiligen Constantin aus der
Kirche geholt haben, mit Kerzen und Weihrauchfässern zur heiligen Quelle
des Ortes, die sich bei einer von Zäunen umgebenen schattigen Gruppe von
großen Bäumen befindet, wo man ein kapellenartiges Gehege errichtet hat.
Nachdem man die Quelle von den gewachsenen Pflanzen und vom frisch

324



angehäuften Sand gereinigt und die Einfriedung erneuert hat, zünden sie
die Kerzen an, spenden der Quelle Weihrauch, waschen sich in ihrem Wasser
und werfen ein paar kleine Geldstücke hinein; dann ordnen sie sich zum
Tanze, und nachdem sie getanzt und die üblichen Lieder gesungen haben,
kehren sie im Zuge nach Hause zurück. Von diesem Tag an bis zum Festtag
des Heiligen wiederholt sich dieser Tanz jeden Abend. Da die hölzernen
Umfriedungen der heiligen Quellen im Laufe der Zeit in Verfall geraten,
haben die Bauern den Brauch, sie alle drei oder vier Jahre zu erneuern.
Diese alten Pfähle, die bis zu sechs oder sieben Karrenlasten ausmachen
können, bringt man dann auf den Dorfplatz, wo man sie auf dem Boden
ausbreitet wie die Garben auf der Tenne.»

«Man zündete Kerzen an in den Gehegen; man verbrannte Weihrauch,
und der duftende Rauch stieg gen Himmel wie eine Wolke. Man küßte die
Ikonen, und man konnte sehen, wie einzelne in den Ecken den Anastenaria
mit leiser Stimme ihre Sünden bekannten. Diese gaben ihnen Absolution
gegen das Versprechen von Opfern und Gaben. So endete der erste Teil
dieses Festes; nachher kamen die Genüsse. Man tötete die Lämmer und
breitete sie auf dem Grase aus. Die Priester des Ortes nahmen teil an
der allgemeinen Fröhlichkeit; die Fremden wurden weggeschickt, damit sie
nicht die ,Orgien' den Bischöfen anzeigen gehen.»

«Die Anastenaria kehren zurück zu den Gehegen, wo man die Ikonen
aufgestellt hat, und nun rufen die Männer und Frauen, indem sie ihre
Arme wagrecht ausstrecken oder Taschentücher halten, den Chor der
übrigen, der ihnen gegenübersteht, mit folgenden Rufen an: eh eh, ih ih,
uh uh; dann beginnen sie zu tanzen, zuerst zu zweit oder zu dritt, indem sie
sich von rechts nach links wiegen; andere Tänzer, die inzwischen in Trance
geraten sind, kommen zu ihnen; die Bewegungen werden schneller; dann
ergreifen sie, vom Furor gepackt, die Ikonen des heiligen Constantin, und
indem sie sie mit ihren beiden Händen halten, heben sie sie bald in die Luft,
bald in die Tiefe, oder bewegen sie von links nach rechts. Während dieser
Zeit versammeln sich die Teilnehmer des Festes, um nach der Musik den
Syrtos zu tanzen, und die Anastenaria stürzen sich in toller Weise zwischen
die Tänzer, schwingen die Ikonen, verbreiten Unordnung und geben die
Ikonen den Tänzern, die sie wählen, zu küssen...»

«In Tripori geschah es, wenn der orgiastische Tanz auf seinem Höhepunkt
angelangt war, daß einzelne der Umstehenden selbst ,Anastenarides' wurden.
Sie waren, wie man dann sagte, ,vom Geist Gottes ergriffen', oder: ,die Ikone
tat ihre Wirkung', sie rief die reinen Menschen und diese, zitternd, Schaum
vor den Lippen, mit verdrehtem Blick, wurden ohnmächtig und die
Beistehenden spendeten ihnen Weihrauch. .Plötzlich springen die Neubekehrten
heftig auf, sie ergreifen das Bild des Heiligen und mit Tänzen und Sprüngen
rennen sie auf die umliegenden Höhen, bis der Tanz ihre Erregung
beschwichtigt hat'.»

«Mehrere Personen wurden, während sie tanzten, von der Ikone gerufen;

325



der Heilige bemächtigte sich ihrer, und wenn der Archianastenaris
zustimmte, wurden sie Anastenariden. Alle Anwesenden spendeten ihnen den
Weihrauch und sie entsprangen in ihrer Freude in die Berge.»

«Die Kirchenglocken beginnen schon am frühen Morgen zu läuten, und
um die Mittagszeit werden die Ikonen des Heiligen zum ,Destinarki'
getragen, einer merkwürdigen Art von Kirche mit offenem Himmel. In einer
Ecke brennen auf einem Altar aus Steinen mächtige Stümpfe von Eichenholz

und genau gegenüber hängt die heilige Trommel. Zu Beginn des Festes
verneigt man sich vor den Ikonen und küßt sie. Ein Musiker spielt auf der
,gaida' eine seltsame Melodie. Die älteste der Teilnehmerinnen, Babo Nun,
wird von einer unerklärlichen Nervenkrise ergriffen und beginnt zu zittern.
Sie bemächtigt sich eines Weihrauchfasses und, indem sie es besessen
schwingt, ruft sie zum Musiker: ,Rasch, rascher, noch rascher'. Eine Art
Tollheit kommt über einige dieser alten Frauen. Die Hände auf dem Bauch,
tanzen sie, frenetisch und außer sich, indem sie Schreie ausstoßen. .»

«Dann liefen wir durch das ganze Dorf. Auf dem Platz befand sich ein
großer Haufen Holz, das von den Gehegen stammte; wir zündeten große
Feuer an und die Anastenaria tanzten auf der Glut; sie schritten durch das
Feuer, hin und zurück, jeder etwa eine halbe Stunde lang. Sie schrien: eh,
eh, yih', yih' und hörten nicht auf zu tanzen. Sie sprangen und tanzten und
ihre Füße blieben unverbrannt...»

«Was merkwürdig ist, sind ihre Lieder, die alle den Mut und das Heldentum

eines gewissen Constantin verherrlichen. Die Anastenariden selbst singen
nicht. Im Augenblick, in dem sie hereinkommen, rezitieren sie einen Gesang,
der beginnt: ,Mein guter heiliger Constantin, wie groß ist deine Gnade!';
dann beginnen die Seufzer.»

«Sie sagten, daß sie mit diesem Brauch die Krankheiten aus dem Dorf
vertrieben.»

«Die Anastenaria nahmen Beichte ab von Männern und Frauen, die an
sie glaubten. Sie sagten die Zukunft voraus; sie sagten voraus, was geschehen
werde. Sie entdeckten die Diebe; die Leute aus dem Dorf riefen sie zu Hülfe
bei allerlei Gelegenheiten.»

Die letzten dieser Berichte beziehen sich auf Vorgänge des Jahres 1940,
die frühesten liegen in einem Bericht vor, der aus dem Jahr 1874 stammt.
Für alles übrige sei einstweilen auf die oben genannte Publikation von
C. A. Romaios verwiesen. Welches im einzelnen die christlichen und welches
die antiken Elemente dieser Feier, welches einstige reichskirchliche, welches
häretische oder gar vereinzelte muslimische Traditionen seien, wird auch
bei der genauesten vergleichenden Untersuchung immer schwer zu
entscheiden bleiben.

326


	Vom Nachleben Constantins

