
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern

Autor: Knoepfli, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN-MELANGES

FRÜHMITTELALTERLICHE KUNST IN DEN

ALPENLÄNDERN

Von Albert Knoepfli

Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern. Akten zum II.
internationalen Kongreß für Frühmittelalterforschung, herausgegeben von Linus
Birchler, Edgar Pelichet und Alfred A. Schmid. 372 Seiten mit 171 Abbil¬

dungen. Urs-Graf-Verlag, Ölten und Lausanne 1954

Das Unterfangen, ein im doppelten Sinne so vielseitiges Buch mit 23
verschiedenen Beiträgen ebensovieler Autoren anzuzeigen, ohne in der
Aufzählung von Titeln und Verfassern stecken zu bleiben, zwingt uns, einige
Leitmotive des Ganzen herauszugreifen, die sich aus einer Umgruppierung
des Stoffes ergeben, der im Werke selbst ohnehin nicht restlos überzeugend
disponiert werden konnte. Ist dieses doch hervorgewaohsen meist aus
Führungsreferaten, welche an der genannten Tagung und im Verlaufe dieses
Wanderkongresses gehalten worden sind, der von Lausanne nach St. Maurice,
Sitten, Disentis, Chur, Zillis, Mistail führte und in St. Johann im Münstertal
einen neuen Höhepunkt und sein offizielles Ende fand. Diese Führungs-
Referate liegen nun in ganz unterschiedlichem Umfange und Gewicht neben
andern Miszellen vor und reichen in der Form vom anspruchslosen Resume
bis zur tiefgreifenden Monographie. Im ganzen ist es ein erfreulicher,
außerordentlich beachtlicher Ertrag, der sich in vorzüglicher Ausstattung als
Summe einer gemeinschaftlichen Gelehrtenarbeit darbietet.

Gerade die Zeit von Konstantin d. Gr. bis zu Kaiser Heinrich dem Heiligen,

dem letzten Herrscher aus sächsischem Hause, ist in der Forschung
aller Fakultäten verhältnismäßig arm an wirklich erschlossenen dokumentarischen

Grundlagen, so daß Samuel Guyer klagte, es werde viel zu oft
über Gegenstände geschrieben, deren Quellenmaterial man noch gar nicht
genügend kenne und überblicke. Nationale Interessen und die geistige

480



Haltung der Disziplinen, etwa im Sinne von Matthäus Kapitel 6 Vers 3, sind
noch keineswegs überwunden. Darum darfauch der Historiker nicht ahnungslos

beiseitestehen, wenn Kunstgeschichte und Archäologie den Problemen
der Frühmittelalterforschung mit neuen Methoden zu Leibe rücken und neue
Ergebnisse zur Diskussion stellen.

Als roter Faden zieht sich durch alle Beiträge unseres Buches das

Bestreben, der Dauer, Richtung, Art und Intensität jener Einflüsse nachzuspüren,

welche aus der klassisch-antiken, der hellenistisch-spätantiken,
byzantinischen, vorderasiatischen und ägyptischen Welt auf die germanische
und keltische Tradition gestoßen sind, sich zunächst noch gesondert erkennbar

neben sie gelagert und erst mählich allseitig durchdrungen haben, bis

aus der innigen Vermengung und Assimilation das Neue, charakteristisch
Abendländische und Mittelalterliche erwuchs. Eine noch zu wenig bestimmte
und geordnete Terminologie, vor allem von Sprache zu Sprache, mag das

Verständnis des einen oder andern Beitrages behindern; man denke nur
an die schwer und verschieden definierbaren Sammelbegriffe wie antik,
hellenistisch, byzantinisch usf., die man sich differenzierter angewendet
wünscht.

Die Erforschung kirchlicher Architektur, um nach diesen allgemeinen
Bemerkungen speziell auf sie zu sprechen zu kommen, muß ihre Erkenntnisse
weitgehend auf den Ergebnissen des Spatens aufbauen. Zwar haben die
subtilen Grabungsmethoden der Urgeschichte längst Eingang gefunden. Aber
neben vertrauenswürdigem Material steht sich, vor allem aus Zeiten, wo die

Grabungstechnik noch in sorglosen Kinderschuhen steckte, anderes von
wissenschaftlich sehr trügerischer Tragfähigkeit. Beachtet man die
Qualitätsunterschiede des Arbeitsmaterials, die geringe Anzahl für die Verarbeitung
üi Frage kommender Objekte und die geographisch weite Streuung der

Denkmäler, so darf man eine letzte Skepsis allen Gruppierungsversuchen
und Filiationstheorien nicht zu eilfertig aus dem Wege räumen. Um so

dringlicher erscheint mir die quellenmäßige Edition besonders der gesicherten

Kirchengrundrisse etwa vor 1000 (die fortlaufend in Form loser Blätter
und karthographisch ausgewertet erfolgen könnte) wie sie Edgar Lehmann
begonnen hat und das Münchener Zentralinstitut für Kunstgeschichte
weiterführte.

Wie die Sache zu denken ist, zeigt auf mustergültige Weise der Beitrag
von Louis Blondel (Genf): «Apercu sur les edifices chretiens dans la suisse

occidentale avant l'an mille.» Blondel kann seine reich durch Planmaterial
belegte Übersicht mit St.-Germain (nach 500) und La Madeleine (7. Jh.) in
Genf beginnen, deren Grundriß typologiseh der im 4./5. Jh. herrschende

war: damals folgte der Küchenbau in den alten römischen Zentren direkt
den traditionellen Basiliken des antiken Rom und Mailand. Aber schon im
5. Jh. machen sich die ersten orientalischen Einflüsse geltend, welche vor
allem von monastischen Neugründungen aufgenommen und weiterentwickelt
wurden. Erinnert schon die erste Kapelle in Agaunum (St.-Maurice) wegen

481



ihrer Sanktuariumsdisposition an orientalische Felsenklöster, so zählt die
erste, dort mit fünfseitig gebrochener Chorapsis an den Felsen gelehnte
Basilika des 5. Jh. zum syrischen Typus, der sich damals eben in Frankreich

auszubreiten begann und den wir bei halbkreisförmigem Altarraum
und polygoner Hintermauerung imAgaunum des 6. und 8. Jh. wiederfinden.
Die Kongreßakten enthalten zur Frage polygonaler Apsiden einen besondern
Beitrag von Paolo Verzone (Turin): «Le absidi poligonali dei IV e V secolo.»
In der Kunst des flavischen Zeitalters durchkreuzen sich hellenistische
Architektur-Strömungen mit solchen der einheimischen Handwerksübung,
und von den lokalen Gepflogenheiten leitet Verzone jene polygonalen Apsiden
ab, welche die «klassischen» Halbkreismauern um etwa 400 ablösen. Doch
gerade bei dieser Ausdeutung könnten die verhältnismäßig wenigen
berücksichtigten und bekannten Denkmäler fehlgeleitet haben. Zumindest muß
noch untersucht werden, in welchem Verhältnis möglicherweise die
polygonalen Apsiden frühchristlich-kapadokischer Kirchen zu ihren
mitteleuropäischen Schwestern stehen.

Der völlige Durchbruch orientalischer Zuflüsse erreicht das Burgunderreich

im 6.Jahrhundert auf dem Mittelmeerweg, und wir weisen gleich an dieser
Stelle auf die Arbeit von Fritz Volbach (Mainz) über «Frühmittelalterliche
Elfenbeinarbeiten in der Schweiz» hin, wo der Verfasser für seinen Gegenstand
ebenfalls die italienische Dominante von ostchristlicher Formenwelt
überspielt sieht. Besonderes Interesse erheischt, um auf die Architektur
zurückzukommen, die Interpretation des Rotundenbaues am Scheitel der durch
Sigismund 513/15 erstellten, typologisch latinisch-byzantinischen Vorbildern

folgenden zweiten Basilika von St.-Pierre in Genf. Übereüistimmend
mit den Ergebnissen des Artikels von Jean Hubert (Melun) über «Les iglises
ä rotonde Orientale» sieht Blondel in diesem Rundbau ein unbenutzt gebliebenes

Mausoleum, das der Burgunderkönig habe für seine Familie bauen
lassen. Hubert weist auf das verwandte runde Konstantüis-Mausoleum in
Konstantinopel, Grabar auf die in frühchristlicher Zeit im Mittelmeerraum
bekannten und noch auf karolingischen Elfenbeinen dargestellten «tours
funeraües» hin, welche weder mit Jerusalemer Heiliggrabarchitektur, noch
mit Rotundenchören (St. Riquier!) oder mit Baptisterien zu verwechseln
sind. Mit der Übernahme der Ringkrypta machte sich seit dem 8. Jh. neuerdings

ein italorömischer Einfluß geltend. Unter den Formen, welche die
sowohl auf lombardische wie auf kluniazensische Vorbilder ausgerichtete
Burgunderschule des 10. Jahrhunderts aufgreift, verdient neben den
Dreiapsidenchören, der Querschiffbildung und der Einführung des Gewölbes
der Chorumgang besondere Beachtung. St.-Maurice erhält um 930 einen
solchen mit dem übhehen Kapellenkranz. Dagegen wird das Fehlen der
Radiantenkapellen beim direkt an die Seitenschiffe anschließenden Chorumgang
der Lausanner Kathedrale um 1000 als Unikum ausgegeben, dem Philippe
Verdier (Paris) eine spezielle Untersuchung widmet. Die «Muster» zu den
«Chevets ä deambulatoire sans chapelles rayonnantes» sucht er in Ravenna

482



und Verona. Entsprechende Bauten folgen in Frankreich erst im 12. Jahr*
hundert, so daß die Lausanner Kathedrale ein vorzeitiger Einzelgänger ist;
in ihrem Westwerk aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts bewahrt sie

dagegen als Nachzügler eine karolingische Form, das über offener Halle
gebaute Westsanktuarium. Ihm gilt der kurze, aber gewichtige Beitrag von
Hans Reinhardt (Basel) über «L'eglise-porche de la cathedrale de Lausanne».

Mehrere Autoren befassen sich mit den kirchlichen Baudenkmälern
Graubündens. Erwin Poeschel (Zürich) vermittelt unter dem Titel
«Frühchristliche und frühmittelalterliche Architektur in Currätien» einen willkommenen

Überblick besonders auf die formengeschichtlich mit Umschlageplatz
Aquileja aus dem Osten importierten, in der Ausprägung aber original
currätischen Dreiapsidensäle. Poeschel läßt höchstens einen «ornamentalen»
Zusammenhang mit jenen Sargnischen etwa des altchristlichen Begräbnisplatzes

Concordia Sagittaria gelten, die durch drei winzige Apsiden geschlossen

sind. Im Gegensatz zu Poeschel erwägt Rudolf Egger (Wien) ein
Nachleben dieser sepulkralen Dreiapsiden in der rätischen Dreiapsidensaalkirche.

Egger behandelt die Bischofskirche Sabiona in der 574 vom
Augsburger Bischof bezogenen Fliehburg, welche, für einen zahlreichen Klerus
und eme kleine Gemeinde gebaut, einen ebenfaüs von der Concordia Sagittaria

formal ableitbaren Dreiapsidenchor besitze. Linus Birchler (Zürich)
schickt seiner, wenngleich nur vorläufigen, so doch nüt Spannung erwarteten
und gut 70 Seiten beanspruchenden Arbeit über die karolingische Malerei
in St. Johann-Müstair auch neue architekturgeschichtliche Ergebnisse und
Probleme voraus, welche die entsprechende Darstellung im bekannten
grundlegenden Werk von Zemp und Durrer (1906/11) in einigen Punkten
modifizieren. Doch kann hier auf die Frage der beiden die Längsseiten des

Dreiapsidensaales begleitenden und ebenfalls apsidial geschlossenen Atrien
als möglichen Besammlungs- und Betrachtungsräumen und ihrer Funktion
als Wärmeschutz leider nicht weiter nachgegangen werden. Hingegen möchten

wir einen Hinweis auf Birchlers Raum-Interpretation nicht verfehlen:
er sieht im Dreiapsidensaal und dessen «Tres in Unum» nicht allein eine
elementare Versinnbildlichung des trüiitarischen Grundgedankens, der seit
der Mitte des 8. Jh. zentrale Bedeutung erlangt hatte, sondern findet ein
spätantikes Ideal eines auf ernen Blick erfaßbaren Raumes weitergetragen,
wie solcher als adäquater Ausdruck des imperialen Rom im Pantheon
verkörpert worden war. Diesem Ideal des «Kugelraumes» steht schon in
konstantinischer Zeit das Raumkonglomerat der Basilika gegenüber, welchem
nach dem kanonisch wirkenden Bau der alten Petersküche in der
mittelalterlichen Kirchenbaukunst des Abendlandes die Führung zufällt.

Weitern einzelnen Bauwerken der rätisohen Gruppe widmen P. Iso
Müller (Disentis) und Walther Sulser (Chur) aufschlußreiche
Untersuchungen: Der Disentiser Klosterarchivar äußert sich vor allem zur bau-
geschichthchen Chronologie der Küchen seines Gotteshauses, der Churer
Architekt und Archäologe zu der von ihm vorbildhch erschlossenen St. Luzius-

483



küche, deren drei Apsiden wegen ihrer Verbindung mit einer karolingischen
Ringkrypta durch einen einzige Außenbogen umfangen werden. Der Bau
war Gedächtniskirche St. Luzis und Begräbnisstätte der Viktoriden.

Hermann Vetters (Wien) greift ein Objekt des Profanbauens auf; er
beschreibt ein spätantikes Bauerngehöft vom Typus des alpinen Vorhallenhauses,

das sein Besitzer im 3. Jh. gegen die Raubzüge von Germanen, de-
possedierten Kleinbauern, Deserteuren ete. befestigte. Franz Miltner
(Wien) berichtet über die damals noch nicht abgeschlossenen Ausgrabungen
der Fliehburg und des Bischofssitzes von Lavant im Osttirol, die immerhin
schon die Kontinuität vom römischen Heiligtum bis zur spätmittelalterlichen

Kirche feststellen lassen. Die etwa auf die Zeit um 400 zu datierende
Fliehburg auf dem Biehl diente dem Bischof von Aguntum als Zuflucht
und besaß eine Kirche von den in Noricum üblichen Ausmaßen. Luigi
Crema (Milano) orientiert über «Recenti Scoperte nella Chiesa Milanese di
San Giovanni in Conca», Ferdinando Forlati stellt die Gründe zusammen,
die nach den Grabungsergebnissen vom Jahr 1950 dafür sprechen, daß die
nach 828 in Venedig gebaute St. Markusküche schon damals eine
Kreuzförmige Fünf-Kuppel-Kirche nach Vorbild der Apostelkirche in Byzanz war.

Der Beiträge, die sich mit Bauplastik und Kleinkunst befassen, sind zu
viele, um ihren Inhalt auch nur andeutungsweise anzumerken. Die Grundfragen,

nämlich das Kunstprodukt in die Faktoren seines Herkommens zu
zerlegen, sind dieselben wie in der Architekturgesohichte. Nur komplizieren
sich die Probleme, weil hier dem Wanderkünstler eine erhöhte Bedeutung
zukommt und die Erzeugnisse des Kunstgewerbes gegenüber den inmobilen
Baudenkmälern eme große Reisefreudigkeit zeigen. Als stellvertretend für
das, was sich aus andern Beiträgen in Varianten ähnlieh ergibt, mag die
besonders instruktive Arbeit von Joachim Werner (München) gelten. Er
äußert sich «Zur ornamentgeschichtlichen Einordnung des Warnebertus-
Reliquiars von Beromünster». Dieses zeigt auf der Vorderseite die germanischen

Motive von Tierschenkeln, Köpfen und Füßen in Bandgeflecht, auf
der Rückseite aber Halbpalmetten mit eingestreuten «Komma»-Ornamenten,
die byzantinischer Herkunft und im 7. Jh. Allgemeingut der Mittelmeergebiete

sind. Diese Stilunterschiede bewogen Julius Baum, die Vorderseite
dem späten 7. Jh., die Rückseite der karolingischen Zeit um 800 zuzuweisen,
wogegen Werner in den Breitseiten eine Verbindung beider Elemente und
das Kästchen in einem Guß entstanden sieht. Nicht nur wurde die germanische

Tierornamentik des sog. zweiten Stils um die Mitte des 8. Jh. durch
den nordenglischen Tierstil ersetzt (Churer Reliquiar!), sondern in derselben
Art kombinierte Ornamentik findet sieh außer am Warnebertus-Reliquiar
auch an einem solchen von Nymwegen und an emer Riemenzunge, die auf
dem Domplatz von Utrecht gefunden wurde. Werner sucht die gemeinsame
Werkstätte all dieser Objekte in burgundischem Gebiet. Eine ähnliche Auf-
gespaltenheit des Formenschatzes weist P. Othmar Steinmann (Disentis)
in der Ornamentik zahlreicher karolingischer Stuckfragmente von Disentis

484



St. Martin II nach, deren eine Gruppe vorwiegend dem 8. Jh. anzugehören
scheint und parallel geht zu den Reliefs am Pemmo-Altar in Cividale und zu
den Fresken von Naturns. Sie ist als langobardisch anzusprechen, steht aber
der gemeinsamen mittelmeerländischen Wurzel wegen auch der irisch-
insularen Kunst nahe. Die zweite Gruppe reicht vielleicht zum Teil schon
ins 9. Jh., ist stofflicher sowie plastischer empfunden und entspricht antikem

Stilgefühl. Das Flechtwerk hat, so lesen wir bei Paul Deschamps
(Paris) «A propos des pierres ä decors d'entrelacs et des stucs de Saint-Jean
de Müstair», durch karolingische Steinmetzen eine Vollkommenheit und
Eleganz gewonnen, die weder früher noch später je erreicht worden ist.
Nach Maurice Prou war es im Unterschied zu den meist nur 1—2bahnigen
Flechtwerken anderer Epochen damals meist dreiriemig. Bei den Steinfragmenten

von Münster fällt wiederum, wie in Disentis, eme Doppelgesichtigkeit
der Ornamente auf; wiederum stehen Völkerwanderungsmotive des

Nordens neben spätantiken Formen. Die figurale Steinskulptur findet sich

hauptsächlich im 8. bis 10. Jh. häufig durch inkrustierte und bemalte
Stuckfiguren ersetzt. Der Stuck in der Ulrichskapelle von Müstair könnte schon
dem 11. Jh. angehören, das berühmte Relief mit der Taufe Jesu entstand
vor 1087, die Statue Karls des Großen in den Jahren 1166/70. Eine große
Rolle spielt wiederum die Steinornamentik im Beitrag von Gian Piero
Bognetti (Milano): «Sul Tipo e il Grado di Civiltä dei Longobardi in Italia,
secondo i Dali dellArcheologia e della Storia dell'Arte.» Der weitgespannte
Rahmen ist schon aus dem Titel ersichtlich, stellt doch Bognetti die
Phänomene langobardischer Kunst unablässig in den Rahmen der politischen
und wütschaftsgeschichthehen Ereignisse. Im Wechsel von Blüte und Niedergang,

im Widerstreit höfischer und provinzieller Tendenzen, in der
Auseinandersetzung der paganen und arianischen Elemente altlangobardischer
Tradition mit den byzantinisch-hellenistischen Einflüssen der romkirchlichen
Organisation entsteht der spezifisch langobardische Reliefstil der christlichen

Plastik, die in vielen Varianten weiteste Verbreitung findet. Man
wird aber recht oft fragen müssen, ob vieles, was als langobardisch
ausgeklammert wird, nicht einem volkskunsthaft gewordenen allgemeinen medi-
teraneen Stil zuzurechnen sei, und gerade Bognettis Arbeit beweist, wie

gefährlich es ist, Unica als allgemeine Entwicklungsstationen gelten zu
lassen. Noch wenig erforscht ist auch die Interpretatio Romana der
keltischen Kunst, welcher Hedwig Kenner (Wien) anhand der seit 1948 in
der keltisch-römischen Siedelung auf dem Magdalenenberg in Kärnten
ausgegrabenen Funde nachspürt. In den flach, überlang und in gleitenden Formen

modellierten Venusfiguren oder in den großen, eiförmigen Köpfen mit
eng an die dreieckige Nase geschobenen, brauenlosen Augen, sowie in der
Art der Mundschlitzung liegen keltische Motive römischer Provinzialkunst
vor. Sichelmond und Mondboot (Kahnfibeln etc.), z. T. mit angehefteten
Tierformen, oder der mystische Alte, der in den Himmel hinaussegelt, lassen

sich nach der Autorin bis in die romanische Kunst verfolgen. Julius Baum

485



befaßt sich mit karolingischen, geschnittenen Bergkristallen und Otto
Homburger ordnet übersichtlich die hoch- und frühmittelalterlichen
Stücke der Kirchenschätze von St.-Maurice und Sitten. Die Fassung der
postsassanidischen-frühislamitischen Emails an der Kanne Harun al
Raschids ist karolingisch (vgl. Andreas Aföldi, ZAK X, 1948), der sogenannte
«Deckelbecher Karls des Großen» hingegen reicht nur ins 12. Jh. zurück.

Weil das Gebiet der Buchmalerei nicht einbezogen wurde, befassen sich
nur zwei Beiträge mit frühmittelalterlicher Malerei, von denen der umfangreiche

und gewichtige von Linus Birchler (Zürich) nicht nur die eminente
Bedeutung der Fresken von Müstair für die Kenntnis der karolingischen
Malerei erhellt, sondern die Erwartungen hoch schraubt, welche der
verheißenen größeren Edition entgegengebracht werden dürfen. Schon dieser erste
provisorische Bericht bringt vor allem ikonographisch sehr reiches Material
und wiegt die künstlerischen Elemente ab, welche sich zu diesem rhythmisch
komponierten, malerisch erzählenden Stil verbunden haben, dem in der
St. Galler Buchmalerei die wenigen Miniaturen der sog. Wolfcoz-Gruppe
sehr nahestehen. Gewiß sind seine syrisch-orientalischen Komponenten, vor
allem in der seelischen Erregtheit der Form, nicht zu verkennen, und
zahlreiche Spuren lassen sich zur römischen Kunst verfolgen; tonangebend
jedoch ist nach Birchler das Germanische. Unter anderem werden Waffen
dargestellt, die nie über das Friaul und die Apenninen hinaus Verbreitung
gefunden haben. Wie schon Zemp, sucht auch er den Maler auf oberitalienischem

Boden. Zeitlich stehen die Fresken von Müstair zwischen den Malereien

von Naturns (8. Jh) mit ihrem abstrakt graphischen, der germanisch-
vorkarolingischen Stufe entsprechenden Stil und denjenigen von Mals
(9. Jh.), die ein ausgeglichen-gelassener, betont antik klassisch gerichteter
Stil auszeichnet. Mit der Datierung der Fresken von Müstair und ihrer
stilistisch vergleichenden Eingliederung, die hier noch beiseite gelassen
wurde, wüd sieh die genannte ausführlichere Publikation von Birchler, Sul-
ser und Schmid noch befassen.

Mit [Kunstformen des macedonischen Byzanz beschäftigt sich Andrä
Grabar (Paris) in seiner Arbeit «Les fresques de Castel seprio et l'occident»,
da diese von Capitani d'Arzago ins 7., von Kurt Weitzmann aber gerade ins
macedonische 10. Jh. gesetzt worden sind. Grabar glaubt ikonographisch
üi der Anwesenheit eines ursprünglich palästinensischen Kindheit-Jesu-
Zyklus eine lateinische Tradition zu erblicken, da dieser Zyklus gerade im
macedonischen Byzanz nicht mehr vorkomme. Hingegen sieht er in den
Fresken von Castelseprio Zeit- und Weggenossen der deutsch-ottonischen
Malerei vor allem des Bodenseegebietes. Diese knüpfe ihrerseits an byzantinisches

Formengut der vormacedonischen Zeit an (was allerdings nicht
klar genug formuliert wird). Grabar exemplifiziert mit jenem um 1000
geschriebenen St. Galler Evangeliar Mscr. 48, das auf Seite 129 in
lateinischgriechischem Wortgemisch die Miniaturen des byzantinischen
(vormacedonischen?) Evangeliars aufzählt, welches dem (üischen?) Kopisten vor-

486



gelegen hatte: mit Ausnahme eines apokryphen Themas entdecken wir
sämtliche auch in Castelseprio vorkommenden Szenen, die wenig geläufigen

eingeschlossen! Nun lassen sich z. B. zwischen der Lombardei und den

Bodenseeklöstern eine ganze Reihe verschiedenartiger Verbindungen
nachweisen, und die Fäden, die etwa von der Reichenau nach Byzanz führen,
sind zu bekannt, als daß sie hier nachgezeichnet werden müßten. Aber die

Rechnung, daß Castelseprio nur auf dem Umweg über die ottonische
Bodenseekunst denkbar sei, geht doch nicht ganz auf. Überdies in den Bodenseeklöstern

von emer «colonie de moines grecs et l'art d'inspüation byzantine

qui en etait parti au Xe siecle» zu sprechen, ist zumindest mißverständlieh,
da dies glauben läßt, den Konventen hätten «griechische» Mönche angehört.
Dabei ist schon die Stehe im Briefe Notker Balbulus an Lantpert (Cod. 381,

pg. 9) von den «ellenici fratres» so aufzufassen, daß es sich lediglich um einen

Kreis st.-galhscher Mönche handelt, der sich «propter Graecismum»

zusammengeschlossen hatte (vgl. Joh. Duft in Ztschr. f. Schweiz. KG. 1957, Heft II,
S. 150). Endlich finden wir z. B. in den Reichenauer Necrologien, Profeß-

listen und im Verbrüderungsbuch wohl zahlreiche Spuren von Gästen aus

dem Osten, nicht aber eine «Kolonie».
Gerade die von Grabar im Zusammenhang mit Castelseprio und der

ottonischen Bodenseekunst aufgeworfenen Fragen zeigen, wie notwendig es

ist, die frühmittelalterliche Forschung auf breiteste Grundlagen zu stellen

und in steter Tuchfühlung aller Disziplinen voranschreiten zu lassen.

L'ORDRE TEUTONIQUE EN SUISSE

Par H. C. Zeininger de Borja

Les etablissements de l'Ordre Teutonique en Suisse1 n'etaient pas tres

nombreux: on n'y compte que cinq commanderies dont deux seulement

ont survecu jusqu'au commencement du 19e siecle. D'autre part, avant les

mouvements religieux du 16e siecle, la noblesse suisse etait frequemment

representee dans l'Ordre oü eile figurait encore au debut du 19e siecle. Des

famüles qui existent de nos jours, les Blarer de Wartensee, Erlach, Hallwyl,
Landenberg, Luternau, Mülinen, Reich de Reichenstein, Reinach, zu Rhein

et Rinck de Baldenstein ont donne des Chevaliers Teutoniques.
Les maisons suisses de l'Ordre dependaient administrativement du

1 Sur l'Ordre en gönfeal, voir notre §tude L'Ordre Teutonique, 35 pp., gr. in-8 Madrid,
1955 et Marian Tumusr, Der Deutsche Orden im Werden, Wachsen und Wirken... bis zur
neuesten Zeit, Vienne, 1955 (nous n'avons pu consulter cet ouvrage); HANS-ALBRECirr

Segesser von Brtjnegg, Schweizer im Deutschordensland. - Die Schweizerfahnen aus der

Schlacht bei Tannenberg, dans «Archives h6raldictues suisses», 1933, pp. 66-74 et 110-121.

487


	Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern

