Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: Der Gotthard-Raum in der Frihzeit (7.-13. Jh.)
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER GOTTHARD-RAUM IN DERFRUHZEIT
(7.-13. JH.)

Von P. Iso MULLER

In vorliegender Arbeit geht es vor allem um die Entwicklung
des Pfarrei-Systems im ganzen Gebiete von Ilanz bis Brig, von
Biasca bis Biirglen, um so die wachsende Christianisierung und

damit zugleich die Kultivierung des Gotthardgebietes klarlegen zu
konnen.

1. Von der Gruob zum Russeinerfelsen.

Die christliche Frohbotschaft nahm ihren Ausgang im allge-
meinen von der spdtromischen Civitas als dem Mittelpunkt der
gesamten Verwaltung und Kultur. So verbreitete sich von Chur
aus im 4. und 5. Jh. die christliche Organisation nach allen Richtun-
gen', DaBl Zillis schon um 500 eine christliche Kirche besafl, darf
nicht zu unbegriindeten Verallgemeinerungen fiihren. Man begreift
dies aus der Lage an einer alten PaBstralle iiber den Spliigen nach
Chiavenna-Como und vor allem iiber den Bernhardin nach Bellin-
zona-Mailand. Vom Hinterrhein wenden wir uns dem Vorderrhein
zu. Die Grofpfarrei Sagens, deren Kolumbanspatrozinium 765 ge-
sichert ist, diirfte dem 7./8. Jh. angehdren. Vielleicht spielten bei
der Griindung dieser Pfarrei die Victoriden eine Rolle, deren Haupt-
hof sich hier befand. Durch die gleiche Tello-Urkunde ist auch die
Ilanzer Martinskirche belegt, welche neuere Ausgrabungen als einen

1) Was sich im allgemeinen bei PorscHEL E., Die Kunstdenkmdiler des
Kt. Graubiinden, Bd. I—VII (1937—48), und MULLER 1., Disentiser Kloster-
geschichte 1 (1942) leicht finden 148t, ist nicht angefiihrt.

433



rechteckigen Saal feststellen konnten?. Sie stund gegen Siiden hin
an einem Abhange, gesichert gegen Uberschwemmungen des Rheines
und des Glenners. Das Ilanzer Becken hei3t die Gruob, lateinisch
fovea, romanisch la Foppa. Von hier ging der Weg nach Siiden
an der Martinskirche vorbei ins Lugnez, von wo man tiiber die
Greina nach dem Blenio ins Tal des Tessin gelangte. Der Name
Lugnez wird ja zu Leponetia, dem Lande der Lepontier gestellt3.
Die Fundamente der karolingischen Talkirche des hl. Vinzenz sind
noch erhalten. Von dieser Urpfarrei hat sich zuerst die entfernteste
Siedlung St. Peter im Vals um 1300 (sicher vor 1345) selbstindig
gemacht. Wir werden dieser Entwicklungsregel spiter wieder be-
gegnen.

Westlich von Ilanz (715 m) steigt der Weg nach Ruis (790 m),
148t jedoch die Talsole mit dem Rhein, die sog. Pardiallas oder
Pardella beiseite. Spater ging der Weg iiber Waltensburg (1010 m)
bis nach Brigels (1289 m), um dann iiber Schlans (1177 m) nach
Truns (865 m) hinunterzusteigen.

Ruis war eine alte GroBpfarrei, die frither noch Andest und
Waltensburg umfaBte, da diese noch im 9. Jh. zinspflichtig waren.
Selbst das hochgelegene Panix (1300 m) verblieb bei diesem Pfarrei-
verbande bis 1667. Ruis erscheint im sog. Reichs-Urbar des 9. Jh.
als konigliche Eigenkirche. Damit ist nicht ihre anfingliche kénig-
liche Stiftung und Rechtslage bewiesen. Der Churer Bischof klagte
ja Anfang des 9. Jh., daBl ihm von mehr als 230 Kirchen nur 31
geblieben seien. Also muf} es doch unter den etwa 200 kéniglichen
Kirchen auch frither bischofliche gegeben haben. Das Reichsurbar
weist offensichtlich Gotteshduser verschiedener Herkunft auf,
echte alte Bistumskirchen und Eigenkirchen des ritischen Adels
und des koniglichen Hofes. Wir méchten dies grundsitzlich fiir die
folgende Untersuchung vorausschicken, um es nicht immer wieder-
holen zu miissen. Ruis kann deshalb auch eine alte bischifliche
Kirche gewesen sein. Auf das Alter weist das Andreas- Patriozinium
hin. Nicht weniger als drei Pidpste errichteten in Rom um die
2. Hilfte des 5. Jh. diesem Apostel ein Heiligtum. Gregor d. Gr.

? SuLser W., in Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte
15 (1954/55) 1717.
3 HowArLD-MEYER, Die romische Schweiz, 1940, S. 363—364,

434



(1604) reihte St. Andreas in den Kanon ein. Seine nach England
gesandten monchischen Missiondre nahmen den Andreaskult
mit und verbreiteten ihn dann im Norden des Kontinentes, so in
Echternach, Freising usw Nach Ritien diirfte die Verehrung des
Petrusbruders aus dem rémischen Siiden gekommen sein und sich
etwa im 7. Jh. in Ruis durch die Pfarrei-Griindung verdichtet
haben.

Obwohl Waltensburg zuerst unter der GroBpfarrei Ruis stand,
besaB es doch ein frithmittelalterliches Kirchenkastell, denn das
sog. Tello-Testament von 765 spricht von einem agrum super
castellum und das Reichsurbar des 9. Jh. von der ecclesia S. Georgii
in Castello. Deren hufeisenformige Apsis ist mit dem 8. Jh. gut
vereinbar. (eorgskirchen sind im ganzen frithmittelalterlichen
Ritien festzustellen (Kéastris, Ruschein, Pfifers, Berschis). Der
Kult kann von der frankischen Reichskirche her gekommen sein,
denn schon 634 ist der hl. Georg in Amay in der Nahe Liittichs
belegt, und im 8. Jh. besaB St. Denys Reliquien. Aber er kann
auch von Siiden kommen, befand sich doch in Mailand im 8. Jh.
und im Rom im 7. Jh. (683) eine Georgskirche®. Das Waltensburger
Kirchenkastell wird vielleicht etwas weniger alt sein als die Pfarrei
Ruis, sicher indes nicht jiinger als 8. Jh.

Die Pfarrkirche zu Waltensburg ist dem hl. Desiderius und dem
hl. Leodegar geweiht. Deren Bau wird zusammen mit dem Cam-
panile auf ca. 1100 datiert. Die Frage, ob vorher eine solche Pfarr-
kirche vorhanden war, ist offen. Das Patronat des hl. Desiderius,
des Bischofs und Mirtyrers von Vienne, gestorben 606/607 oder
610/611, wiirde fiir ein fritheres Datum sprechen. Reliquien brachte

der hl. Gallus 612/613 an die Steinach, wo der Heilige im 8.—11.J h.
hochverehrt wurde. Ein Desiderius begegnet uns auch bei Tello
765 als Bewohner des Ilanzer Beckens. Und in der Hauptweihe-
Tnschrift von Miistair, die 1087 datiert, aber inhaltlich karolingisch

s+ Uber wichtige rétische Frithkulte ist Ausfihrliches zusammengetragen
bei MO1LER L., Das Kloster Miistair im Friikmittelalter. Zeitschrift f. Schweiz.
Kirchengeschichte 50 (1956) 12—62. Wir verweisen mit: Miistair Jewells
darauf. Uber Andreas S. 47.

5 Muistair, 48—49, dazu Levison W., Aus rheinischer und frinkischer
Friihzedt, 1948, S. 133 fir Amay.

435



ist, figuriert er nach St. Georg®. Also wire das Desiderius-Patro-
zinium im Dorfe eine Ergiinzung zum Georgspatrozinium im Castel-
lum. Der Desiderius-Kult paBt um so mehr zu Waltensburg, als
ja auch im Ilanzer-Becken Sagens ein Kolumbans-Patrozinium
aufweist, das urkundlich 765 nachgewiesen ist und wiederum auf
St. Galler Einflu$ zuriickzufiihren sein diirfte. Wann in Waltens-
burg der zweite Patron, der hl. Leodegar (f 679) hinzugekommen
ist, ist schwer zu sagen, da er auch wie Desiderius erst 1493 belegt
ist. Entweder kam er schon sehr friih hinzu, in der Zeit, in der das
Leodegar-Kloster Murbach eine gro3e Rolle spielte, welche Epoche
etwa durch das Nebenpatronat der Liitzelau 741 und die Reliquien
- in Pfafers ca. 880 begrenzt ist, oder dann erst ganz spit’.

Wenn wir wieder den Faden der Entwicklung aufnehmen, so
miissen wir an die GroBpfarrei Ruis diejenige von Brigels anschlie-
Ben, die eigentlich im ganzen Mittelalter ihre Ausdehnung behielt
und erst im 16.—17. Jh. ihre AuBenposten aufgab (Schlans 1518
bzw. 1643, Danis 1650, Dardin 1664). Die erste Kirche befand sich
vielleicht in der vorgeschichtlichen Burg, wo sich spéter im
11./12. Jh. die Eusebius-Kirche erhob. Vermutlich war hier im
Friihmittelalter eine dhnliche Kirchenburg wie St. Pancratius bei
Trins. Die Siedlung lag aber unten am Hiigel, wo auch die bischof-
liche Kirche St. Maria errichtet wurde. Das Patrozinium palBt in
die frithmittelalterliche Zeit, weist doch auch die bischofliche
Kathedrale in Chur den gleichen Titulus auf, um von Reichenau
und Pfédfers nicht zu reden®. Zwischen dem Hiigel und dem Dorfe
stand der Victoridenhof mit dem gemauerten Herrenhause (sala
muricia), der 765 an Disentis kam. Hier entstund spéter die Mar-
tinskirche, eine Griindung des Klosters. So haben wir hier neben-

6 Naheres iiber Desiderius siehe GRUBER E. in Zeitschrift f. Schweizerische
Kirchengeschichte 36 (1942) 213—220, Muistair 49 sowie FARNER O., Dve
Kirchenpatrozinien des Kt. Graubiinden, 1925, S. 77. Zu Kolumabn und De-
siderius wire allenfalls noch St. Gallus in Laax zu setzen, dessen Patro-
zinium aber erst um 1309 mittelbar belegt werden kann.

" Lexikon f. Theologie u. Kirche 3 (1931) 409. Hecker CL., Die Kirchen-
patrozinien des Archidiakonates Aargaw, 1946, S. 113—116. TtcrLe H.,
Dedicationes Constantienses, 1949, S. 119. Munpine E., Die Kalendarien von
St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 115, 165.

8 Miistair, 45—46.

436



einander die bischéfliche Pfarrkirche und die dbtliche Eigenkirche,
rémisch-kirchliches Recht und germanisches Eigenkirchenrecht.

An Brigels grenzt die ansehnliche GroBpfarrei T'runs. Auf einem
Crepault genannten Hiigel gegeniiber dem Dorfe, rechts des Rhei-
nes, bei Ringgenberg hat man ein kleines Kirchlein des 6. oder 7. Jh.
konstatiert, eine Saalkirche (9 m lang, 5,50 bzw. 5,10 m breit), die
in der rundlichen Apsis einen Altar enthielt. Auch der angebaute
rechteckige Raum wies einen Tisch oder Altar auf. Um die ganze
Anlage ging eine Wehrmauer®. Bei solch kleinen Kirchen mochte
man fast meinen, es handle sich gleichsam nur um eine offizidse
Christianisierung, vielleicht um Eigenkirchen ritischer Besitzer,
die vor der groBen systematischen Organisation des Bischofs zu
datieren ist. Ahnlich mutet das bescheidene Kirchlein von Irgen-
hausen an, das dem 7. Jh. zugeschrieben wird .

Das eigentliche Dorf Truns entwickelte sich links des Rheines,
wo die Victoriden Kolonen hatten und wo 765 ein Presbyter
Silvanus nachzuweisen ist. Das Martinspatrozinium 148t eine friih-
mittelalterliche Kirche durchaus zu, worauf noch zuriickzukommen
ist.

Was Crepault fiir Truns bedeutete, das war Chischliun fir Som-
viz. Es handelt sich um einen aussichtsreichen hohen Hiigel
(1276 m), der oberhalb Somvix (1049 m) liegt. Schon die Benennung
Chischliun, die unter allen Castellum-Namen als die #lteste er-
scheint, weist auf eine riitische Befestigung hin, die jedoch wohl
mehr war als nur gelegentliche Zufluchtstétte!l. Nach den Probe-
grabungen von W. Burkart ist «der Plateaurand von ungefahr 2 m
méchtigen Trockenmauern umschlossen und weist am Fufle des
Hiigels auf der Westseite ein Vorwerk auf. Im Plateau selbst ist
eine ca. 60 cm tiefe Kulturschicht mit viel Kohle und Hiittenlehm
nachzuweisen». Spiter fand W. Burkart noch «eine eiserne Giirtel-
schnalle in ungestorter Kulturschicht». Er bezeichnete die Siedlung

9 Planskizze im Kunstfithrer (Schnell u. Steiner, Miinchen) Nr. 570:
Truns 1952. 8. 2—38. Dazu Kunstdenkmdler des Kantons St. Gallen 1 (1951)
30. Anm. 4.

1 Kravr P., Von der Ausbreztzmg des Christentums awischen Untersee und
oberem Ziirichsee im 7. Jh., 1954, S. 22ff.

11 PomscarL E., Das Burgenbuch von Graubiinden, 1929, 8. 17, 153, 243.

437



als «frithgeschichtlich» und dachte etwa an eine Datierung ins
6. med 7, Jh, 12

Halten wir hier kurz die genannten Kirchenburgen fest, so die
von Jorgenberg, dann vor allem Brigels (auf St. Eusebius), Truns
(Crepault) und Somvix (Chischliun), so stellen sie im Umkreis des
Gotthardgebietes in dieser Zahl und Form ein Unikum dar. Man
wird an die castella erinnert, welche die 511 verfalite Severinsvita
(Kap. 25) erwihnt und welche auch durch die mauerumwehrten
Kirchen Kérntens des 5. und 6. Jh. bestdtigt wurden!3. Nicht tiber-
gangen werden darf auch, dafl in der 1. Hilfte des 6. Jh. in der
lombardischen Ebene selbst an relativ wenig begangenen Strafen,
wie z. B. in Laino (Valle d’Intelvi) und Lecco, zuerst gegen Goten,
dann gegen Byzantiner und Langobarden Kirchenkastelle errichtet
wurden!4, Unsere rétischen Kirchenburgen machen sich zudem aus
wie die Vorldufer der spiteren Dorfer. Offenbar mull etwa im
7./8. Jh. die Bevilkerung stark zugenommen haben und guch die
Sicherheit grofler geworden sein, so daB sich dann die Leute mei-
stens auf etwas tieferem Niveau in offener Siedlung vereinigen konn-
ten.

Hier in Somvix haben wir neben Chischliun, etwas gegen Nord-
osten hin, die Siedlung St¢. Benedikt. Grabungen im Friihjahr 1957
haben eine hufeisenformige Apsis mit dem Mauerwerk des kleinen
Schiffes zutage geférdert. Es besteht eine groBe Ahnlichkeit mit
dem 1956 in Kistris gefundenen Grundrisse, der einer Kirche ge-
hort, die schon im Reichsurbar genannt ist15. Die Datierung der
Kirche diirfte wohl ins 9. Jh. gehen, muB} auf alle Fille spiter als
die vollendete Organisation des Klosters Disentis datiert werden.

Ein Benediktspatrozinium im 9. Jh. gehort zu den gréBten Sel-
tenheiten. Es geniigt nicht, nur einfach daran zu erinnern, daf die

12 NoLrn R., Friihes Christentum in Osterreich, 1954, S. 93—101, 124.

12 Jahrbuch der Schweiz. Gesellschaft fiir Urgeschichte 1940/41, S. 181,
und 1942, 8. 105, sowie miindliche AuBerung vom 9. September 1950.

14 BoGNETTI-MARCORA, L’Abbazia Benedittina di Civate, 1957, S. 21ff.
Das klassische Buch iiber die Kirchenkastelle ist PoescHEL E., Das Burgen-
buch wvon Graubiinden, 1930, S. 14ff.

15 Bericht von W. SuLser, Chur, vom 1. Juni 1957. Zu Kistris siche
Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte, 17 (1957), 57—58.

438



Benediktinerkloster der Karolingerzeit im allgemeinen zwei Feste
des Heiligen feierten, den Todestag am 21. Méarz und den Trans-
lationstag am 11. Juli'®. Wir miissen vielmehr den besonderen
Kultspuren nachgehen. Die Reliquien des heiligen Abtes von Monte
Cassino wurden 672/674 nach dem frinkischen Fleury gefliichtet,
aber 755/757 auf Bitten des Papstes Zacharias teilweise wieder
zuriickgegeben (ex corpore reliquias). Von Monte Cassino erhielt
das Kloster S. Salvator in Leno (Ditzese Brescia) um 758 eine
Armreliquie und hieB dann Monasterium 8. Salvatoris et S. Bene-
dicti oder sogar 962 einfach monasterium S. Benedicti. Wiederum
eine Armreliquie kam um 790 von Montecassino auf Veranlassung
des Papstes Hadrian I. an das siidbayrische Kloster St. Jacobus
in loco Pura, das deshalb den Namen Benediktbeuren annahm
(808:ad altare S. Benedicti Burin)1?. In unserer Gegend ist auffallig,
daB der Heilige im Churer Gelasianum von ca. 800 bereits im
Kanon der Messe erwihnt wird!8, Bei den innigen Beziehungen
zwischen Chur und St. Gallen, denen dieses Sacramentar zuzu-
weisen ist, ist wiederum ein Altar zu Ehren des Heiligen von Nursia
im berithmten sanktgallischen Klosterplan nicht befremdend?™®.
Mit Rétien hiingt auch Verona zusammen, wo in der ersten Halfte
des 9. Jh. drei Litaneien des hl. Benedikt Erwihnung tun2. Wich-
tig aber ist vor allem, dafl Pfifers um 880 in seiner Abteikirche und
um 900 in seiner nahen Evortskirche Reliquien des Heiligen besal3 .
Und das Benediktinerkloster Miistair, das einst von der monasti-
schen Basis von Pfifers ausgegangen war, errichtete im Verlaufe
des 9.Jh., wohl vor 881, im nahen vintschgauischen Mals eine
durch Stucco und Malereien ausgezeichnete Benediktskapelle mit

16 MunDING, E., Die Kalendarien von St. Gallen. Texte, 1948, S. 45, 61.
Untersuchungen, 1951, S. 44, 78, 163. '

17 Niheres BAUERREISS R., in Studien und Mtteilungen des Benediktiner-
ordens 57 (1939) 151—156.

18 MoursErRG K., Das frinkische Sacramentarium Gelasianum, 1939,
S. 153, 239. Dazu BorteE B., Le Canon de la Messe Romaine, 1935, S. 34.

19 REINHARDT H., Der St. Galler Klosterplan, 1952, S. 9.

20 OprFERMANN B., Die liturgischen Herrscherakklamationen vm Sacrum
Imperium des Mittelalters, 1953, S. 115, 228—229, dazu 151, 155.

21 Prrret F., Urkunden der siidlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951)
52, 63.

439



drei Altarnischen?®. Zur gleichen Zeit oder wenig darauf baute
Disentis auf der Hohe von Somvix eine Benediktuskapelle.
Uberblicken wir die Kultspuren, so ergibt sich ungefihr folgender
Weg: Von Montecassino wanderten Reliquien nach Leno, von Leno
tber Miistair nach Pfifers. Von hier aus gingen wiederum Ver-
bindungen nach St. Gallen und Disentis. Das ist aber fast genau
die Strafie, an welcher die Kloster lagen, mit denen die Reichenau
um 800—810 Verbriiderungen einging. Der Liber Confraternitatis
notierte sich némlich chronologisch und geographisch genau:
Reichenau, St. Gallen, Pfiifers, Disentis, Miistair, Leno 23, Und auch
die Bischéfe von Verona waren im 8./9. Jh. mit der Reichenau und
St. Gallen verbriidert2t. Wir sind also hier auf eine Verbindungs-
strecke gekommen, die auch sonst in friihmittelalterlicher Zeit kul-
turell und kiinstlerisch eine Rolle spielte2s. Was das aber heift,
dall Churritien im 9. Jh. zwei Benediktkapellen besaB, das wird
erst klar, wenn man bedenkt, wie Reliquien und Patrozinium des
groBen Nursianers im siiddeutschen-konstanzischen Raume erst
mit der Jahrtausendwende zahlreicher wurden. Reliquien kamen
von Fleury iiber Cluny (10. Jh.) um das Jahr 1000 nach Einsiedeln
und Reichenau. Eine Benediktskapelle finden wir in St. Blasien
(1086) und ein Benediktskloster (Mitpatron) in Alpirspach (1099)2,
Das Dorf Somwviz lag tiefer unten, jedoch noch in betrichtlicher

*2 GARBER J., Die karolingische St. Benediktskirche in Mals, 1915, S. 27-
WEINGARTNER J., Kunstdenkmdler des Etschlandes 4 (1930), 382.

B MGH Libri Confraternitatum ed. P. Preer, 1884, S. 154, 168—175.

2 L.ec., S. 11, 35, 262, 298, 307, 542,

% Friahmaittelalterliche Kunst in den Alpenlindern, 1954, S. 29, 120—121,
129130, 145. Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 5 (1955) 15, 25—217. Zeit-
schrift f. Sehweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), 12—13. Ergénze dazu, daB
der Marmor von Laas durch Strukturuntersuchung auch in den karolingi-
schen Fragmenten von Schinis nachweisbar ist. Freundl. Mitt. Prof. Dr.
A. Largiadeér, Ziirich.

28 THorLe H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 94—95. Hochmittel-
alterliche Benediktskirchen bei GRUBER E., Die Stiftungsheiligen der Dibzese
Sitten, 1932, 8. 36, 134—135. BENzZERATH M., Die Kirchenpatrone der alten
Diozese Lausanne, 1914, S. 102. Krar P. F., Italia Pontificia VI., 1 (1931)
291, 390, 413. Fixk H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 227. Fiir
Frankreich sind #ltere Belege wegen Fleury gegeben, so fiir Aniane (um 782)
und Centula (799). Braux J., Der christliche Altar 1 (1924), 372.

440



Héhe iiber dem Rhein. Von Truns (865 m) aus gesehen, 1aBt sich
das 1054 m hohe Somvix als oberes Dorf, als Oberdorf, summus
vicus deuten. In greifbare historische Nihe tritt es uns im 12. Jh.
In dessen 2. Hélfte begegnet uns im Churer Jahrzeitbuch Johannes
presbyter de Sumovico??. Sicher steht 1203 Conradus de Sumovico
an der Spitze der Disentiser Ministerialen und zeigt damit die Be-
deutung der Familie?®, Er war vermutlich der Vater von Ogo,
Chonradus, Albertus und Wolricus, die um die Mitte des 13. Jh.
oder wenig spiter als Zeugen in St. Benedict auftreten. Bei einer
gleichzeitigen Beurkundung figurieren einmal nur «Wolricus et
Vgo de Summovico et fratres sui2?». Die Pfarrkirche ist dem hl.
Johannes dem Taufer geweiht, einem in Ritien schon im Friih-
mittelalter heimischen Patrozinium 3°,

Somwiz ist jinger als Truns. Schon geographisch wird man zu-
erst das fruchtbare Trunser Becken belegt haben und dann erst
das hiigelig gelegene Somvix. Ebenso setzt der Name Somvix
eine tiefer gelegene frithere Kultur voraus. Und wihrend Somvix
eindeutig lateinischer Herkunft ist, steht das bei Truns nicht so
fest. Auch die prihistorischen Funde der La-Téne-Zeit auf Cre-
pault und im Weiler Darvella sowie das schon genannte Kirchen-
kastell auf Crepault weisen darauf hin. Dann ist es bezeichnend,
daB in der alten Einteilung der Cadi Somvix zum vierten Hofe
der Cadi, zu Truns, gehorte. Somit wird Somvix als Pfarrei jiinger
sein als Truns und sich von diesem etwa im 8. oder 9. Jh. abge-
spalten haben.

Nach Somvix ging die Organisation und Kultur wenigstens im
Frithmittelalter nicht mehr weiter. Hier am Russeinerfelsen war
die groe Zisur, die der Reisende heute noch iiberrascht wahr-
nimmt, wenn er in der Rhétischen Bahn oder im Auto iiber die neuen
hochgewdlbten Briicken fihrt. Nachher folgt die Landschaft Der-
sertinas, das wenig bebaute Land, das zu Beginn des 8. Jh. noch

27 Necrologium Curiense ed. Juvart, 1867, S. 122.

% Biindner Urkundenbuch ed. MEYER-MARTHALER u. PERRET, 2 (1952)
16—17.

20 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 29 (1935), 16.
30 Mustair, 46. FARNER, 78—96. Dazu NorpsTrOM C. O., Ravennastudien,
1953, S. 32f. KrAvr, Christentum, S. 19.

441



einen groBen Konigsforst bildete. Namen wie Silvaplana, Bugnei
(Pinetum), Lukmanier (lucus magnus) belegen diese frithere groBe
Waldung. Dem entspricht es, daB sich hier keine vorrémischen
Flurnamen finden lassen?'. Die Victoriden besafen nur bis in die
Gegend von Truns-Somvix Besitzungen und Kolonen (765), nicht
aber in der Desertinas, die dem Fiskus gehorte und daher dem
Praeses in Chur unterstand. An die Desertinas schloB sich die Ur-
saria, das Barental, an, das sich von der Oberalp bis zur Furka
ausdehnte. 312

So war also Truns die letzte groBle Pfarrei des biindnerischen
Rheintales. Sie war der Abschlul der kirchlichen Organisation im
Friihmittelalter und die End- und Grenzpfarrei. Was weiter ging
bis Oberalp und Furka, das gehorte zum lockeren Besitzanspruch
von Chur, ohne daB damit lineare Grenzlinien im Sinne neuzeit-
licher Vermessungen gemacht worden wiren. Tavetsch und Ursern
standen einfach in globo et confuso dem ritisch-churischen
Gebiete zu, weil vom friih kultivierten Rheintal aus dieses verlas-
sene Gebiet am leichtesten zu erreichen war. Aber das ganze Terri-
torium vom Russeinerfelsen bis zum Furkahorn war selbst ein
«Niemandsland», worauf ja auch die kirchliche Didzesan-Geographie
hinweist32. Hier trafen vier Sprengel zusammen, weil alle Sied-
lungen in diesem Gebirgszentrum aufhérten. In der Zeit des 7. Jh.
war das Bistum Sitten im Osten bis etwa ins Briger Talbecken,
Konstanz bis zum Urner Unterland, Como (nicht Mailand, wie
noch zu erdrtern sein wird) bis zum Talbecken von Biasca vorge-
drungen. Aber nirgends waren feste Linien, sondern bloB groBe
freie Zonen ins Auge gefaB3t. DaB auch die Bistiimer Lausanne und
Novara im Westen ihre duBersten Anspriiche wenigstens in das
entfernte Gotthardgebiet vorschoben, zeigt deutlich, wie sehr da-
mals hier in diesem Gebirgsmassiv grofere und dauernde Wohn-
stitten fehlten. Wo keine Siedlungen, dort auch keine Mission.

81 Als vorromisch ist jedoch der Talschaftsname Tavetsch infolge seiner
isolierten Endung in Betracht zu ziehen, wie Dr. ANDREA ScHORTA, Chur,
mitteilt (20. Sept. 1957). Die bisherigen Erklidrungen bei L. CADU¥F, Hssas
sur la phonétique de la Vallée de Tavetsch, 1952, S. 9.

31a Zur Ableitung von Ursern siehe Zeitschrift f. Schweiz. Kirchenge-
schichte, 46 (1952), 277—278.

82 AMMANN-ScHIB, Historischer Atlas der Schweiz, 1951, Karte 11.

442



Vom Rheintal zum Gotthardgebiet

Genealogie der Pfarreien:

Kursiv: Disentiser Eigenkirche

Truns
Crepault 6./7. Jh.
St. Martin 7./8. Jh.

Somvix
St. Johann Baptist 8./9. Jh.
(St. Benedict 9. Jh.)

Surrein

St. Placidus, Kapelle 15956

selbsténdig 1786

Desertinas
St. Martin 8. Jh.
St. Johann Baptist 11./12. Jh.

Rabius

St. Maria, Kapelle 1643

selbsténdig 1901

Tavetsch
St.Vigil 1205

Ursern
St. Kolumban 11./12. Jh.

Medels
St. Martin ca. 1200
selbsténdig 1500

Realp

hl. Kreuz, Kaplanei 1518

selbstéandig 1882

443

Hospental

St. Maria, Kaplanei 1448.

selbsténdig 1886



2. Vom Russeinerfelsen zum Oberalpsee

In das territoriale Vakuum, das sich Desertinas nannte, stie
um 700 der Asket Sigisbert vor, nach seinem merowingischen
Konigsnamen zu schlieBen ein Mann aus dem Frankenreich, geistig
wohl beeinfluft von dem damals schon frinkisch gewordenen
Luxeuil. Er wagte es, sich in dem groBen Disentiser Wald nieder-
zulassen und hitte mit Hilfe des Riétiers Placidus ein Kloster ge-
grindet, wenn nicht Praeses Victor durch die blutige Beseitigung
des Placidus dies unméglich gemacht hitte. Hier prallten wohl
zwei geistige Welten aufeinander. Praeses Victor war der Vertreter
des Fiskus und konnte ungerodetes Land beanspruchen, der Franke
Sigisbert aber durfte sich wohl auf das germanische Recht des
Bifangs beziehen, wonach durch persénliche Arbeit gerodetes und
eingehegtes Land Sondereigentum wurde33. Bedeutender als der
rechtliche Gegensatz war der politische. Das immer stirker wer-
dende Frankenreich eroberte sich die nur lose angeschlossenen Ge-
biete von Alemannien und Riéitien Schritt fiir Schritt. Was wir da
von Schwierigkeiten zwischen St. Gallen und Reichenau einerseits
und den alemannischen Herzogen anderseits erfahren, gehért in dieses
Kapitel. Wenn der gleiche Praeses Victor einen Angriff auf St. Gal-
len versucht, um die Reliquien des hl. Gallus nach Chur zu bringen
und so den Pilgerstrom und die Schenkungen auf seine Stadt zu
lenken, so ist das wiederum nicht so sehr ein antireligioser Versuch,
sondern eine Tat, welche die Selbstiindigkeit Ritiens betonen
wollte. Auch die bayrischen Herzdge wehrten sich fiir ihr Sonder-
dasein und suchten ihre Stiitze in Ttalien und im Frankenreich.
So wollte auch Praeses Victor kein frinkisches Kloster in seinem
Lande dulden34,

SchlieBlich aber war die ganze Geistigkeit am Hofe Victors eine
dermafBen spétromische Einstellung, da man vermeint, es sei
damals Anfang des 7. Jh. in Chur noch ein senatorischer Adeliger
des 5. Jh. etwa von Gallien oder Italien am Werke gewesen. Die

3 NiermevERr J. F., Mediae Latinitatis Lexicon Minus, 1 (1954), 53:
Aprisio. HABERKERN-WALLACH, Hilfswirterbuch fiir Historiker, 1935, S. 52.

3¢ Dariber BtTTNER H. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte,
46 (1952), 269—270.

444



Franken galten als wenig gebildet, aber am Hof Victors in Chur
war noch die alte Schultradition da3®. Darum erhielt hier der
hl. Othmar seine Erziehung und Bildung. Der kulturellen Bedeu-
tung entsprach der Besitz, der sich von Truns bis Mels erstreckte
und in Sagens seinen Schwerpunkt hatte. So war es auch beim
senatorischen Adel Galliens, dessen Besitz nicht zusammenhingend,
sondern zerstreut war, indes viel mehr umfaBte als der der Victori-
den38, Der senatorische Adel in Gallien im 5./6. Jh. setzte sich auch
bei der Verleihung der Bistiimer durch. Die Rurici konnten zweimal
den Bischofssitz von Limoges, die Apollinares zweimal den von
Clermont besetzen. Diesen letzteren Bischofssitz erlangten auch
zwei Neffen von Gregor von Tours (1 594). Gregor rithmte sich
sogar, daB alle seine Vorgiinger im bischoflichen Amte mit seiner
eigenen Familie irgendwie verwandt gewesen seien, einzig ausge-
nommen fiinf Bischofe nicht. Diese Vererbung der Bischofswiirde,
ein Beleg fiir den Nepotismus, war in Gallien im 5./6. Jh. weit
verbreitet3?. Und bei den Victoriden war das gleiche der Fall. Ein
Verwandter war wohl schon jener Bischof Victor, der als Churer
Oberhirte 614 am Pariser Konzil teilnahm. Der Onkel von Praeses
Victor war Bischof Victor, der um 700 das Kloster Cazis griindete.
Der Praeses eigener Bruder war Bischof Vigilius.

Ein anderes Typicum des gallischen Beamtenadels war der Stolz
auf die verwandtschaftliche Zusammengehérigkeit, die Verpflich-
tung gegeniiber den Vorfahren und Nachkommen, ein aristokrati-
sches SelbstbewuBtsein, wie wir es bei Apollinarius Sidonius
(1 ca. 480) und Gregor von Tours (f 594) ausgeprigt finden. So
sprach Sidonius mit Stolz von seinen Vorfahren, die hohe Reichs-
amter innehielten. «Wie man im 4. und 5. Jahrhundert im Kreise
der Senatoren seinen Stammbaum gerne auf einen Grofen der
romischen Vergangenheit zuriickgefiihrt hatte, so sah Gregor (von
Tours) seinen #ltesten Vorfahren in Vettius Epagathus, dem
Mértyrer von Lyon (177)» Die gallischen Senatoren wollten nicht
als Kelten, sondern als Romer gelten, was sie «in der Wahl ihrer

35 SrroEERER K. F., Der senatorische Adel im spdtantiken Gallien, 1948,
S. 62, 134.

3% STROHEKER, 34-—35, 39, 41.

37 STROHEKER, 23, 117—118, 236237, 239.

445



Ahnherren, von denen sie abstammen wollten, zum Ausdruck»
brachten. Meist sind es romisch-griechische Namen, die sie ihrer
Familie voranstellten38. Trotz seiner alemannischen Frau Teusinda
wollte Praeses Victor Rétier und Romer sein und von einem hohen
Beamten oder senatorischen Adeligen abstammen, dem clarissimus
proavus des Bischofs Victor. Gerade diesen Titel finden wir im
3.—86. Jh. in Gallien ein dutzendmal belegt?®. Diesem Proavus lie
Praeses Victor einen Marmorstein errichten, den er von Trient
kommen lieff. Vielleicht fiir seinen Vater Jactatus oder fiir sich
selbst liel er auch vom Vintschgau einen Grabstein herbeischaffen.
Darin liegt nicht so sehr eitle Ruhmsucht als die typisch romische
Pietas. Freilich ist das SelbstbewuBtsein des Aristokraten noch
deutlich unterstrichen. Apollinaris verfallte eine Grabschrift auf
seinen GroBvater und nannte sich darin selbst haud indignus avo
nepos4’, Auch Praeses Victor nennt sich auf beiden Steinen als
Initiant und mit seiner ganzen Titulatur: Vector, ver inluster
Preses, also: Victor, vir illuster praeses!.

Diese traditionsgebundene, kulturvolle Ambiente des stolzen
victoridischen Steinhauses in der Civitas Curiensis war ganz etwas
anderes als die Holzklause im Disentiser Wald, wo ein fremder
frainkischer Monch sich der arbeitsreichen Rodung und frommen
Betrachtung widmen wollte. .

Das Charakteristikum des neuen Klosters am Grabe des hl
Sigisbert war die Martinsverehrung. Die erste groBere Kirche mit
der Krypta, welche die Gebeine der hl. Placidus und Sigisbert ent-
hielt und um 730 entstanden sein mag, war dem hl. Martin geweiht,
ebenso die zweite gréBere in karolingischer Zeit. Dessen Stucco
stellte wohl auch die Geschichte des frinkischen Patrones dar,
dhnlich wie in Miistair St. Johann in besonderen Bildern dargestellt
wurde. Aufler fragmentarischen Uberresten spricht dafiir ein Stiick
einer Inschrift, das zu ANTI(STES) erginzt werden kann. Die
grundlegende Martinsbiographie von Sulpicius Severus (1 ca. 420)
gebraucht selbst diesen Begriff (Cap. IX. ad constituendum antisti-

38 STROHEKER, 21—22, 129,
3% STrROHEKER, 144, 156, 161, 176, 181, 189—190, 192, 194—196, 206.

40 STROHEKER, 22.
41 Biindner Urkundenbuch, 1 (1947), 8—9.

446



tem d.h. episcopum Martinum)*2, Zwei Grabinschriften von Bi-
schofen in Lausanne im 9. Jh. verwenden ebenfalls antistes, das
iiberhaupt in den frithmittelalterlichen Heiligenleben zu Hause ist 3.
Selbst der Sarkophag der beiden Disentiser Heiligen aus dem 9. Jh.
weist neben Darstellungen aus dem Leben Christi auch zwei Szenen
aus dem Martinusleben auf. Der Heilige von Tours begriilt und
kiit einen Pestkranken vor den Toren vor Paris und er bekleidet
einen Armen mit einem Mantel*. Disentis feierte noch im 12. Jh.
den gallischen Moénchsvater ebenso hoch wie Epiphanie und Mariae
Himmelfahrt. Hohere Feste gab es im Breviarium Disertinense des
12. Jh. iiberhaupt nicht. Selbst die Translatio Martini mit 12 Lek-
tionen fehlte nicht, was wir sonst weit und breit nicht finden,
weder in St. Gallen noch in Einsiedeln. Wir suchen das Fest selbst
in Muri, das den hl. Martin zum Patron hatte, vergeblich®. Auch
wurde der Titel der Disentiser Klosterkirche nie iibertéont durch
die Namen der beiden Heiligen, die in ibr ruhten. Ganz anders in
St. Gallen, wo Gallus schon im 8. Jh. das Marienpatrozinium bei-
seite schob, und in Werden, wo St. Ludgerus selbst den Salvator-
titel zuriicksetzen konnte%s. Ist da nicht die Vermutung erlaubt,
daB der hl. Sigisbert oder der hl. Ursicinus Reliquien des grofen
Heilbringers mit sich brachte, dhnlich wie Gallus in einer Kap-
sel um den Hals solche des hl. Desiderius und des hl. Mauritius
bei sich trug?

Auch wenn das zutrifft, so darf man damit Disentis nicht ohne
weiteres als Exponenten der frinkischen Reichskirche im engeren
Sinne ansehen, denn Papst Symmachus (498—515) errichtet in
- Rom und St. Benedikt (1 547) in Monte Cassino schon vorher ein
Heiligtum zu Ehren des groBen Abtes von Tours. Desgleichen war

42 Sypicii Opuscula ed. H. HurTER, 1885, S. 28, 34.

3 Werr E., Die christlichen Inschriften der Schweiz, 1895, Nr. 45—46.
NierMeEYER J.F., Mediae Latinitatis Lexicon Minus, 1 (1954), 48. BRUYLANTS
P., Les oraisons du Missel romain, 2 (1952), Nr. 432.

84 Sulpicit Opuscula 1. c., S. 18, 19, 41 (Kap. 2, 3, 18). Dazu Ischt, 32
(1946), 84—85.

4 MtLLER L., Zum liturgischen Kalender der Abtei Disentis 8.—12. Jh.
Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 81—89, 274—302, bes. 291—293,

46 CrAussEN HiLpe, Hesligengrdiber im Frankenreiche. Marburg 1950.
S. 90, 227 (Maschinenschrift).

447



der Heilige hochverehrt in Ravenna, wo er in S. Apollinare nuovo
im 6. Jh. dargestellt wurde. Dann finden wir sein Patrozinium sonst
reichlich in Rétien vertreten. Von diesen datieren Zillis und Cazis
sowie Ilanz, wahrscheinlich auch Truns vor der ersten Disentiser
Martinskirche4’. Wenn wir aber noch die Méinner, die bei der Ent-
stehung des Monasterium Desertinense eine Rolle gespielt haben,
ndher ansehen, so fillt doch die frinkische Komponente auf.
Sigisbert war ein Franke, die onomastischen Vorfahren von Ursi-
cinus finden sich nach den Erhebungen von Jacob Jud mehr in
gallischen und rheinléindischen Gebieten denn in Italien beheimatet,
nicht zu reden von seinen Gefihrten, den Ménchen Wago, Subo,
Maginbert und wie die karolingischen Disentiser alle hieBen. Da
ist man doch geneigt, auch bei der Martinsverehrung einen stéirkeren
EinfluB des Frankenlandes anzunehmen, und zwar in dem Sinne,
dafl die frinkischen Monche den heimatlichen und allgemein ge-
wordenen Martinskult mit besonderer Freude erfaBten 4.

Die seelsorgliche Betreuung aller jener, die in der Desertinas
oder in Ursaria sich angesiedelt hatten, Kolonisten und Hirten,
lieB sich das Kloster groBe Opfer kosten. Die Leutkirche der Abtei,
die Marienkirche aus dem 8. Jh., geniigte schon bald nicht mehr.
Etwa im 11./12. Jh. entstand in der Nihe des Klosters die Pfarr-
kirche St. Johann, deren Turm heute noch in seinen untern Teilen
die romanische Stilepoche verrit. Es ist also eine Eigenkirche des
Klosters, die um die Mitte des 13. Jh. als ecclesia in campo S. Jo-
hannis bezeichnet wird4®. Nach diesen Belegen muf} es sich um
eine Tauferkirche handeln, wie heute noch das Fest zeigt, Warum
aber in unmittelbarer Nihe zwei Téauferkirchen, in Somvix und in
Disentis? Das Kloster hatte besonderen Grund, den Heiligen zu
verehren. Der hl. Benedikt errichtete ihm auf Monte Cassino ein
Heiligtum. Und der Vorlidufer des Herrn war auch Vorbild fiir den
hl. Placidus, wie die Passio des 12. Jh. nahelegt. Johannes hielt

47 Siehe MULLER, Zum liturg. Kalender, 1. c., 201—293.

4 Dazu MULLER 1., Die Anfinge von Disentis, 1931, S. 59f,

¥ MevEer K., Blenio und Leventina, 1911, Beilage Nr. 22, S. 45.

*? Die romanische Bezeichnung 8. Gions diirfte ein alter Genitiv sein.
Siehe H. ScamIp in Vox Romanica 12 (1952), 67.

448



dem Herodes, Placidus dem Victor seine Siinden vor?!. So begreift
man es, warum das Kloster den Taufer als Titelheiligen fiir die
Pfarrkirche erkor, auch wenn die nichste, ein bis zwei Stunden
entfernte Pfarrkirche den gleichen Heiligen zum Patron erwahlt
hatte. Aber warum sollten nicht einem so groBlen Heiligen zwei
benachbarte Pfarrkirchen dediziert sein, wenn es ja vorkam, dal3
in der gleichen Pfarrei zwei Gotteshduser dem gleichen Heiligen
geweiht waren? So besall Biasca im 13. Jh. zwei Petruskirchen,
eine Haupt- und eine Nebenkirche®2,

Entscheidend ist aber vielleicht, dal Somvix unterhalb des
Russeinerfelsens lag und vermutlich eine bischéfliche Kirche hatte,
wihrend die Johanneskirche zu Disentis, erbaut auf dem engeren
Klostergebiete, offensichtlich eine eigenkirchliche Griindung der
Abtei darstellt. Das Gebiet war gegen Osten Winter und Sommer
doch so offen, daB von Truns her Einwanderungen stattfinden
konnten. Die Kulturseite der Desertinas richtete sich nach dem
Rheine und seinen altkultivierten Ufern. Anderseits scheint etwa
zur gleichen Zeit in der entferntesten Landschaft, zu der man
sechs Wegstunden brauchte, ndmlich in Ursern, die Kolumbans-
kirche erbaut worden zu sein, von der noch die Rede sein wird.
Bald darauf folgte Tavetsch, dessen Vigiliuskirche 1205 eingeweiht
wurde . Das Patrozinium zeigt die Verbundenheit mit Trient iiber
den Vintschgau’t, Tavetsch entfaltete sich infolge seiner schénen
Alpen und des leichten Zugangs von der Desertinas und auch von
Ursern her gliicklich, so daB es den zweiten Hof der vier Hofe
der Cadi darstellt. Eine Kirche besaBl Medels schon um 1200, wie
neueste Malereifunde darlegen. Die Disentiser Pfarrer Burchard
lieB sich dort als Verehrer des hl. Blutes darstellen und hatte offen-
bar Verdienste an der Errichtung oder Ausgestaltung der Kirche®®.

51 Zeitschrift f. schweiz. Kirchengeschichte, 46 (1952), S. 165—166, 168.

52 GRUBER E. in Zeitschrift f. schweiz. Kirchengeschichte, 33 (1939), 132,
186.

33 Dariiber zuletzt Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 288—289.
Vel. Mélanges Colombaniens, 1951, S. 263—264, 307 (Reliquieniibertragung
"von Bobbio nach Pavia 930).

54 Miistair, 49—50. )

55 Niaheres Zeitschrift f. Schweiz. Archéologie u. Kunstgeschichte, 16
(1956), 193—206.

449



Aber weil Medels doch nicht so weit von der Disentiser Parochial-
kirche entfernt war, deshalb konnte es sich erst im Jahre 1500
vollsténdig trennen, hatte jedoch schon vorher viele Sonderrechte.
Der Titelheilige St. Martin erinnert an den EinfluB des Klosters>3®.
Der Kleinheit des Tales wegen bildet Medels keinen eigenen Hof,
sondern wurde dem alten und groBlen Brigels einverleibt.

3. Vom Oberalpsee zum Furkahorn

Von der Landschaft Desertinas, die sich vom Russeinerfelsen
bis zum Crispalt erstreckte, wandern wir weiter {iber die Oberalp
ins Urserntal. Der Name Ursern (Ursaria), ferner Ortlichkeits-
bezeichnungen wie Gurschen belegen die Zugehérigkeit zum riti-
schen Gebiete. Fernzuhalten sind hier andere Namen wie Furka,
Nitschen, Planke usw., welche auch spiter von den einwandernden
Alemannen (Walser) hierher gebracht wurden®. Das Zeugnis der
romanischen Namen wird unterstrichen durch die Zugehorigkeit
zum Bistum Chur und zur Abtei Disentis. Die Initiative zur Be-
siedlung und politischen Erfassung ging also sicher von Rétien aus.
Genauer gesagt, die Abtei Disentis drang zuerst durch ihre Eigen-
leute in das Zentrum des ganzen Gotthardgebietes vor. Die erste
grollere Niederlassung entstand dort, wo heute noch St. Kolumban
steht, im sog. Altkirch. Hier war das ritische Dérflein durch den
festen Berg vor Lawinen geschiitzt, hierher kamen auch die ersten
Sonnenstrahlen friiher als anderswo im ganzen Talgrunde. Endlich
lag die Siedlung genau am Ausgange des PaBweges iiber die Ober-
alp und prisentierte sich als erster Ableger. Die Kirche wird die
erste sein, die als klésterliche Eigenkirche gebaut und als selbstéin-
dige Pfarrei im Gebiete vom Russeinerfelsen bis zum Furkahorn
erklirt wurde. Vieles spricht dafiir, daBl der Kult des hl. Kolumban

8 Uber spéite Martinskirchen siehe unten . 476/477 iiber Altdorf.

°7 ABEGG E., Die Mundart von Urseren (o.J.), S.105. Jup J. in Vox
Romanica, 8 (1945/46) 73—74 (iiber Nitschen), SALADIN G. in Innerschwei-
zerisches Jahrbuch, 15/16 (1951/52), 51.

450



erst um die Jahrtausendwende hier sich eine Kirche schuf%. Die
Ursener Kirche mufl aber doch einige Zeit vor 1200 gegriindet
worden sein, denn die Passio Placidi von ca. 1200 spricht von einem
schon lange bestehenden Gotteshaus®. Die ganze Siedlung von
St. Kolumban hatte keinen eigenen Namen, sondern war schlechthin
das Dorf in Ursern (vgl. Tavetsch-Sedrun). Die villa, que dicitur
Ursaria, die der sel. Jordan von Sachsen auf seiner Reise von 1234
namhaft macht, und die Herberge, die der deutsche Hunthar be-
dient, kann ebensogut das Kolumban-Dorf wie das anschlieBende
neue Andermatt sein®. Die Bedeutung der Kolumbanskirche (und
ihrer Nachfolgerin in Andermatt) erhellt daraus, daB sie bis ins
19. Jh. die Talkirche blieb (Realp 1882, Hospental 1886).

Von St. Kolumban-Ursern ging die ritische Kolonisation weiter
nach Realp am Fulle der Furkaroute. Immer war es ja bei Beset-
zungen oder Besiedlungen erstes Anliegen, die d&ulersten Positionen
zu belegen und das jus primi occupantis zu verwirklichen®. Auf
den PaBhthen konnte man sich frither nicht niederlassen. Beweis
dafiir ist die Lukmanierroute, an der zuerst St. Gall (urk. 1261)
entstand und erst spater 1374 Sancta Maria auf dem Passe selbst.
Das gleiche belegt der Weg iiber den Grof3en St. Bernhard, an dem
Bourg St. Pierre im 8. Jh. schon nachzuweisen ist, wihrend erst im
11. Jh. auf der Hohe ein Hospiz entstand. Realp war gleichsam
eine kleine Nebenstation zur Siedlung St. Kolumban. Es war etwa
von Miinster im Goms ebensoweit entfernt wie St. Kolumban von
Disentis. Belegt ist uns der Ort freilich erst spit (1363 Riealb). Er
wird als riva alpa, als Bachalp gedeutet und hat sein Analogon im
bleniesischen Rialpa. Er muf} nicht zur frithen romanisch-ritischen
Zeit gehoren, sondern kann auch spiterer Herkunft sein®2 Das

% MULLER 1., Zum liturgischen Kalender der Abter Disentis 8.—12. Jh.
Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens, 65 (1953/54), 288—289,
297—298,

5 Dazu Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte, 2 (1952), 37—38.

80 Praxzer D. im Hist. Neujahrsblatt von Uri, 31 (1925), 5—9.

61 Auf die Bedeutung von Realp und Hospental wies mich Prof. Dr.
H. Bittner, Marburg, hin, der iiberhaupt vorliegende Arbeit weitgehend
forderte. '

62 GATSCHET A., Ortsetymologische Forschungen, 1867, S. 296. ABEGa, 104.
Freundl. Hinweis von Dr. Andrea Schorta, Chur.

451



gleiche ist auch vom titulus s. crucis zu sagen, der hier vorliegt.
Wohl gibt es schon im Friithmittelalter Kreuzkirchen, aber die
meisten datieren doch erst aus der Zeit der Kreuzziige und der an-
schlieBenden spidtmittelalterlichen Jahrhunderte®. Es kommt bei
Realp nicht auf die Kirche und den Namen an, sondern auf die
strategische Grenzstellung.

Zwischen der Siedlung bei St. Kolumban und Realp stund
Hospental. Man hat es frither als das alte Disentiser Hospiz und als
alte ratische Siedlung angesprochen. Wire es ein rdtoromanischer
Ortsnamen, so wiren aus dem hospitale Formen, wie sie im Réto-
romanischen gebrdauchlich sind, erwachsen, so z. B. Hiibsdel (En-
gadin), Spadal (Malix), Stalveder (Julier-Septimer), Lustal (Lostal-
lo)%4, Es handelt sich hier vielmehr um eine lateinisch-italienische
Form. Gerade in Italien finden wir ja eine grofie Zahl von Ospedale-
Namen®®. Hospental setzt bereits einen Verkehr iiber Gotthard-
Bézberg (bzw. Schollenen) voraus. Dafl Ursern offenbar im Laufe
des 12. Jh. wichtiger wurde, erhellt schon aus dem Auftreten des
1203 nachgewiesenen fiirstibtlichen Vertreters und klosterlichen
Ammanns (prelatus) Walterus de Ursaria, des Stammvaters der
Herren von Hospental®. Um die gleiche Zeit entstand der Turm
von Hospental, groBler als der ebenfalls gleichzeitige Turm der
Disentiser Ministerialen von Pontaningen im Tavetsch, dhnlich wie
der in der zweiten Hélfte des 13. Jh. entstandene Ringgenberger
Turm bei Truns®’. Moglich wire es immerhin, dall dieser Turm
von Hospental von Walterus benutzt und vielleicht auch errichtet
worden ist. Nur eine Vermutung, kein Beweis. Aber der Ammann
wie die Burg belegen den Gotthardweg, Hospental war stratogra-

63 REINHARDT H., Der St. Galler Klosterplan, 1952, S. 10. TtcrrE H.,
Dedicationes Constantienses, 1949, S. 84. HrckER Cr., Die Kirchenpatrozinien
des Archidiakonates Aargaw, 1946, S. 10—12. GrRuBER E., Die Stiftungsheili-
gen der Diozese Sitten, 1932, S. 98—100.

64 ScHORTA A. im Bundner Monatsblatt 1949, S. 270—271.

85 Nédheres SALADIN G. in Innerschweizerisches Jahrbuch, 17/18 (1954),
120.

8¢ MULLER 1., Der Pafverkehr iiber Furka-Oberalp um 1200. Bldtter aus
der Walliser Geschichte, X., 5 (1950), 409—413.

87 Geschichtsfreund, 95 (1940), 94—101. PorscHEL E., Das Burgenbuch
von Graubiinden, 1930, S. 241—242, 245—246.

452



phisch sehr wichtig geworden, denn es lag im Schnittpunkt der
beiden Routen vom Rhein zur Rhone und vom Tessin zur Reuf3 %,

Glegen Ende des 12. Jh. muB man sich also Ursern als ein Hoch-
tal vorstellen, das unter dem ritoromanischen Disentis stand und
sein kirchliches Zentrum in St. Kolumban hatte. Dort befand sich
das alte Réterdorf, das in Realp und schlieSlich in Hospental seine
Ergénzungen hatte. Von diesen drei Punkten aus wurde besonders
die schattengebende Siidseite ausgeniitzt, weil dort die meisten
romanischen Flurnamen zu finden sind®. Das Unteralptal (Gur-
schen, Gafallen) und das Guspistal kommen hier am ehesten in
Betracht. Das Tal galt durchaus als rauhe Landschaft. Der unbe-
kannte Monch, der um 1200 die Passio Placidi verfafite, lobt den
locus amoenus Desertinae, dem er die asperitas Ursariae entgegen-
setzt 7.

4. Vom Furkahorn bis zum Briger Talgebiet

Die Westgrenze Urserens stand auf der Furka. Ausgenommen zur
Zeit des Augustus (14 nach Christus) bis Claundius (154), in
der Rétien mit Wallis administrativ vereinigt war, befand sich
hier die politische und kirchliche Scheide?. Hier stieen die Bis-
timer Sitten und Chur zusammen. Das Christentum war von
Martigny und Sitten aus der Rhone aufwirts verbreitet worden.
Das Gebiet von Martigny bis Siders steht, was die Ausbreitung der
christlichen Kultur betrifft, auf der gleichen Stufe wie die Strecke
von Chur bis Truns. Die obere Landschaft war auch hier wenig oder
gar nicht bevélkert. Schon die Ortsnamen verraten dies. Termen
stammt vom lateinischen Terminus. Dem entspricht auf der Nord-
seite Morel, 1203 Morgi genannt, das vom gallischen morga =
Grenze abgeleitet wird. Hier finden sich auch zwischen Morel und

8 Die Kirche in Hospental ist wahrscheinlich erst im 14. Jh. gegriindet
worden, weshalb ihr Marienpatrozinium fiir die éltere Geschichte nicht heran-
zuziehen ist. HoppELER R., Ursern im Mittelalter, 1910, S. 40. Geschichts-
freund, 70 (1915), 277. ‘

69 ABrGG, 104—105.

70 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 46 (1952), 277—278.

1 SrageLIN F., Die Schweiz in romischer Zeit, 1948, S. 254.

453



Termen groBe innersprachliche Scheidungslinien 2. Naters ist schon
1017 erwihnt als Besitzung des Klosters St. Maurice, von wo auch
das Mauritiuspatrozinium des Dorfes herkam. Erwidhnt wird die
Kirche zu 1181. Vermutlich diirfte die Bildung der Pfarrei zwischen
1017 und 1181 liegen. Dafiir sprechen auch die Mauritiuspatro-
zinien von Nax (ca. 1037—1052) und Saxon (1152/53), die derselben
Zeitstufe angehéren?. Die Hilariuskirche zu Mdrel begegnet uns
um das Jahr 1200. Wohl wissen wir, daB8 Reliquien und Kult des
hl. Hilarius schon im Friihmittelalter nach Sickingen und Chur
gelangten. Doch weisen die meisten Indizien auf eine Kulthohe
im Hochmittelalter hin (Honau im ElsaB ca. 1050, Zwiefalten 1109,
Salem 1179, WeiBlenau 1185, Ghirone, Olivone und Bioggio spi-
testens im 13. Jh. usw.). So wird man auch hier auf das 11./12. Jh.
kommen diirfen™. Jedoch geht es hier nur um die Organisationen
der Pfarreien, nicht um die Siedlung und Kirche als solche, die
wohl &lter waren. Aber schlieBlich schloB das Rhonetal nicht mit
Naters und Morel im eigentlich geographischen Sinne ab, sondern
mit dem Deischer Berg, dessen Namen gallisch «auf der Héhe» be-
deutet. Er galt noch im 14. und 15. Jh. als politische Zisur™. Fiir
das Oberwallis war der Berg im Hochmittelalter von der gleichen

"2 Riibel H. U., Viehzucht im Oberwallis, 1950, S. 137—144 sowie Karte
2, 4, 5 fur die Sprachgrenzen, S. 132, 140 fiir die Erklirung der Ortsnamen
(nach J. U. Hubschmied).

3 GRUBER, Sitten, S. 39, 147, 223—224. Die Urk. von 1017, worin Kg.
Rudolf ITI. von Burgund Besitz in Naters schenkt, ist keine Wiederherstel-
lung einer fritheren Schenkung, sondern eine Erst-Verleihung. Text bei
AUBERT E., Trésor de S. Maurice, 1872. 8. 214. Zum Passus: ab antecesso-
ribus data reddimus vergl. Paralip. 29, 14 u. Bindner Urkundenbuch 1
(1955) 14. Z. 14—17. Dafl Naters frither fast den ganzen Zenden Brig um-
faBlte, siehe Immscom D., Beitrdge zur Geschichte der Pfarrgemeinde Naters,
1908. S. 29—32, sowie Hist. Biogr. Lex. d. Schweiz 5 (1929) 234.

" GRUBER, Sitten, 37, 179—180. THcHLE, S.113—114. GruBer E. in
Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte, 33 (1939), 215. FARNER 0.,
Die Kiarchenpatrozinien des Kt. Graubiinden, 1925, 8. 70—71. BEck M., Die
Patrozinien im Zirichgau, 1933, S. 70.

® Der Deischerberg spielt in den Bundesurkunden von 1351, 1352, 1385,
1408 eine Rolle und wird sonst noch viel als Grenze (oberhalb bzw. unterhalb
des Deischberges) genannt. Eidgendssische Abschiede, 1 (1874), 49—50, 165,
173, 260, 275, 308, 338. Vgl. E. DURR in Schweizer Kriegsgeschichte, 4 (1933),
50.

454



Wichtigkeit wie der Russeinerfelsen im Friithmittelalter fiir das
Biindner Oberland.

Hinter dem Deischer Berg beginnt das waldreiche Goms, dessen
Name als Conches = Talmulden erklirt werden darf™. Goms
spielte eine #hnliche Rolle wie Desertinas und Ursaria. Nachdem
die Alemannen im 8./9.Jh. ins Oberwallis gekommen und sich
zunichst in den von den Romanen wenig besetzten Gegenden an-
gesiedelt hatten, drangen sie auch ins einsame Goms vor?. Dieses
Terrain gehorte wohl frither als Niemandsland dem Fiskus, dhnlich
wie in Ratien die Desertinas. Dadurch, daff Koénig Rudolf III. von
Burgund 999 die Landesherrlichkeit im Wallis dem Sittener Bischof
Hugo iibertrug, erreichte spiter dieser geistliche Fiirst vor allem
die Gerichtshoheit. Alleiniger und unumschréinkter Herr war er
jedoch im Goms nicht. Nach allem ist es nicht von ungefiihr, daf3
gerade das Kapitel von Sitten die Kollatur iiber die GroBpfarrei
Ernen besaB™, Dessen Kirche wird 1214 erwidhnt und weist 1311
das Georgspatrozinium auf?. Joh. B. Lehner unterscheidet nicht
weniger als fiinf Bliitezeiten der Georgsverehrung: 1. die rémisch-
christliche Zeit des 5. Jh., 2. die frithmittelalterliche Zeit, wozu die
oben genannten vielen ratischen Georgskirchen zéhlen, 3. die hoch-
feudale Zeit des 11. Jh., 4. die Kreuzzugszeit, in welche die Mehr-
zahl der Georgsheiligtiimer gehért, da damals St. Georg am meisten
als Ideal des Rittertums gepriesen wurde, und endlich 5. die biirger-
liche Zeit, welche den Drachentdter als beliebten Volksheiligen
auftreten sah80, Wir diirfen nach allem das Patrozinium von Ernen
zwischen die zweite und dritte Kategorie einreihen und an das
11. Jh. denken.

Ernen war einige Zeit das letzte grofie Dorf, die Beherrscherin

76 J, U. HusscuEMIED in Blitter aus der Walliser Geschichte, X., 5
(1950), 436.

77 RUBEL, 133—137. Dazu H. BiTTNER, Anfinge des Walserrechtes. Aus:
Vortrige und Forschungen, 2 (1955), 89—102.

8 GREMAUD J., Documents relatifs o Uhistoire du Valais, 1 (1875), 49.
Dazu CARLEN L. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 51 (1957)
138—139.

% GRUBER, Sitten, 1932, S. 31, 87.

80 LeaNeR J. B., Die mittelalterlichen Kirchenpatrozinien des Bistums Re-
gensburg. Teil 1. 1953, S. 30—31.

455



des Goms. In dieser Hinsicht ist ja interessant, daB der Sittener
Einkiinfterodel von ca. 1250 als obersten Posten Ernen nennt und
dann abwirts nach Morel und Naters steigt®l. Unterdessen aber
entstand zu Ernen noch ein neues Zentrum der kirchlichen Organi-
sation, Dorf und Kirche von Miinster, das Ernen an politischer
Bedeutung nachstand. Erst 1344 fing der Meier «ob Deysch uf»
an, abwechslungsweise seinen Sitz nicht nur in Ernen, sondern
auch in Miinster zu nehmen 82. Ernen blieb der Gerichtsort, wie heute
noch die Galgensteine zeigen. Der Name dieser neuen und letzten
GroBpfarrei an den obersten Ufern der Rhone erinnert zunéchst
an das entsprechende Monasterium (romanisch Mustér) an den
Ufern des jungen Rheines. Nur handelte es sich hier in Rétien um
ein Kloster im eigentlichen Sinne des Wortes. Spiéter bezeichnete
der Begriff auch eine Kollegiatskirche (Kirche von Kanonikern),
im 9. Jh. bereits schon eine groBere Pfarreikirches3., Sofern nicht
besonders Griinde fiir eine andere Deutung vorgebracht werden,
diirfte man also an eine ecclesia parochialis denken. Das Petrus-
patrozinium ist 1309 erwahnt. Man wird kaum fehl gehen, wenn
man es mit der neuen Welle der Petrusverehrung in Zusammen-
hang bringt, welche Cluny und das Reformménchtum (z. B.
Hirsau) veranlaften®!. Die Griindung der Pfarrei Miinster und
wohl auch die groBere Siedlung diirfte etwa dem 11./12, Jh. an-
gehoren.

So war nun das Goms langsam im Verlaufe des 11. und 12. Jh.
kolonisiert und ausgeniitzt worden. Da die oberste Talstufe wenig
Kulturboden aufwies, zogen die kiihnen Bergler wie von selbst
weiter liber die Furka. Fiir diese Auswanderung nach Ursern
sind die rechtsgeschichtlichen und ortsnamenkundlichen wie fa-

81 GREMAUD, L. c., S. 449,

82 Huist.-Biogr. Lexikon d. Schweiz, 3 (1926), 64. Die wirtschaftliche Ab-
héingigkeit Minsters siche GREMAUD, S. 399 zu 1247, wonach die Mansuarii
von Ernen und Miinster zur majoria de Aragnon gehoren. Fiir den Primat
Ernens spricht auch dessen gallischer Name. RUBEL 131.

8 GrArrLr H., Probleme der Lirchlichen Toponomastik der Westschweiz
und des Ostfrankenreiches, 1937, 8. 133—163, bes. 133, 144—146.

8¢ GRUBER, Sitten, 38, 70—72. LEENER, 49—51, mit sechs Bliitezeiten
des Petruskultes. GRar¥ TH. in Beitrige zur Geschichte Nidwaldens, 19
(1949), 14, 17.

456



miliengeschichtlichen Nachweise schon lange erbracht®. Das feh-
lende Indizium fiir die Ursener Mundart hat H. Triimpy jetzt ge-
funden, da er belegen konnte, dafl Ende des 18. Jh. die Ursener
noch die Alpenrosen mit dem walserischen Juppe bezeichneten .
Die genaueste Angabe und Chronologie liefert die Urkunde von
Naters von 1203, die berichtet, da8 der Abt von Disentis die Giiter
von zwei Monchen Reimund und Lodovic, die aus Naters und Moérel
stammten, verkaufte®’. Also wanderte wenigstens ein Teil aus dem
Briger Talbecken aus, und zwar in den letzten Jahrzehnten bzw.
Jahren des 12. Jh. In der 2. Hilfte des 12. Jh. ist jedenfalls von
walserischen Einfliissen auf das Disentiser Kalendar keine Spur zu
ersehen 88,

Zunichst lieBen sich die Walser zwischen Realp und Hospental
nieder, so in Diepelingen und Schmidingen wie wohl auch in Zum-
dorf. Zu diesen Namen sind Gluringen, Blitzingen, Selkingen und
Reckingen im Goms zu vergleichen. Zwischen Hospental und
St. Kolumban, aber wesentlich nither der Kirche, entstund Ander-
matt. Im Vergleich zur Siedlung bei St. Kolumban lag Andermatt
weniger giinstig, da es erst spiter die Strahlen der aufgehenden
Sonne erhielt; hingegen erfreute es sich am Abend lénger der
Sonnenwiirme. Das Petruspatrozinium der neuen Kirche erinnert
an dasjenige von Miinster im Goms. Der 1203 genannte Olricus
de Prato, also Ulrich an der Matte, war offenbar ein Disentiser
Ministeriale und zugleich wohl ein Walser. Von ihm stammt, wie
P. Kliui darlegt, Konrad a der Matte (ca. 1230—1290), welcher der
Vater des Landammanns Arnold von Silenen (1291—1294) war®®,
Ahnlich waren schon Nicolaus und Thomas von Gluringen im Goms
nach Ursern gezogen, wo sie als Vertreter des Tales eine Rolle

85 Ausfithrlich MULLErR I., Die Wanderung der Walser, Zeitschrift f.
Schweiz. Geschichte, 16 (1936), 353—429.

86 TriMpy H., Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und 18. Jh.,
1955, S. 59—60, 80. Uber die Unzulénglichkeit der fritheren sprachlichen
Hinweise HoTZENKOCHERLE R. in Vox Romanica, 3 (1938), 161—172.

87 MtLLER 1., Der Pafverkehr iiber Furka-Oberalp wm 1200, Blatter aus
der Walliser Geschichte, Bd. X., 5 (1950), 401—437. Text jetzt auch im
Biindner Urkundenbuch, 2 (1952), 16—17.

88 Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 274—275, 301—302.

89 Historisches Neujahrsblatt von Uri 1955/566, S. 9—10, 25.

457.



spielten (1285, 1288). Die Furka verband also das Goms nicht
nur mit Ursern, sondern auch mit Uri.

Von Andermatt pflanzte sich die Bewegung fort iiber die Oberalp
nach dem oberen Tavetsch. Der alte Name von Selva lautete, wie
man noch von ganz verschiedenen Berichterstattern erfahren
konnte, «im Hélzli», ein Ortsname, der sich auch nahe bei Ander-
matt findet. Und die vielen Namen auf -engia bei Mompé-Medels
erinnern wieder an die -ingen in Goms und Ursern. Das Ende
der volkischen Wanderung bedeutete Obersaxen, wo sich die Walser
wie in Ursern in eine schon bestehende ritoromanische Pfarrei ein-
ordneten, die von alters her den hl. Petrus zum Schutzherr hatte 9.

Mit dieser Walserwanderung hingt auch die Errichtung jener
Steinbriicke in der Enge der Schollenen zusammen, die wiederum
daran erinnert, dafl die Walser in ihren eigenen Tilern #hnliche
technische Leistungen wie die kithnen Wasserleitungen vollbracht
haben (vgl. die Leitern von Albinen). Aber eine solche Tat setzte
bereits einen groBeren Siid-Nord-Verkehr sowie ein gewisses Mit-
wirken politischer Faktoren voraus.

9. Von der Riviera zum Lukmanier und Gotthard

Wie im Osten des Gotthard in den ritischen Rheintilern altes
romanisches Kulturland und deshalb auch eine frithe christliche
Organisation festzustellen war, so auch im Siiden an den Ufern
des Tessin. Bellinzona bezeichnet Gregor von Tours (T 594) als ein
zu Mailand gehoriges Castrum. Auch der Geograph von Ravenna,
der zwar ins 7. Jh. gehért, aber eine rémische StraBenkarte des
5./6. Jh. vor sich hatte, erwsihnt Bellinzona als Verkehrspunkt®!.
Die erst 901 genannte Ecclesia baptismalis, eine Petruskirche, darf
wohl ins 6. oder 7. Jh. zuriickdatiert werden %2. Von Bellinzona geht

% AMMANN-ScHIB, Historischer Atlas der Schweiz, 1951, Karte 39.

*t Die Texte bei HowALD-MEYER, Die rémische Schweiz, 1940, S. 164,
175, 187, 363.

92 GruUBER E., Die Gotteshiuser des alten Tessin, Zeitschrift f. Schweizeri-
sche Kirchengeschichte, 33 (1939), 1—49, 97—144, 177—232, 273—319,
hier bes. 106, 186—187. Zu Riva 8. Vitale von ca. 500 siche PERLER 0. in
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 51 (1957) 89—94.

458



der breite Talweg nach Biasca. Die Endung -asca ist ein ligurisches
Suffix, das auch noch im Siiden des gallischen Gebietes und spiiter
noch im lateinisch-romanischen Gebiete fruchtbar blieb. Wahrend
frithere Linguisten das Stammwort mit keltischem abona = Fluf}
zusammenbringen wollten, schlagt J. U. Hubschmied ein gallisches
ablo = Kraft, Macht (germ. afla) vor und ist geneigt, den Orts-
namen als «die starke Stelle, die Feste einer kleinen gallischen
Siedlung» anzusehen?®. Biasca lag verkehrsgeographisch mehr am
Wege nach dem néheren und offeneren Blenio als nach der Leven-
tina. Es nahm um dieser Lage willen sogar die Schattenseite in
Kauf. Vor FluBiiberschwemmungen war es durch die Lage an
einem Abhang geschiitzt. Von Biasca gelangte man zunéchst vor
allem tiber die Greina und spéter {iber den Lukmanier zu altem
ritischen Kulturland. Nicht vergebens nennt der schon zitierte
Geograph von Ravenna im 7. Jh. neben Bellinzona auch das Blenio
(Bellenica) und in dessen Mitte die Siedlung Leontica (Lebontia ).
Die Leventina war also weniger bevolkert und weniger wichtig.
Vielleicht nicht im gleichen Mafle wie Desertinas war die Leventina
ein wenig besiedeltes Tal von bescheidener Bedeutung, denn der
Ausgang war durch hohe Berge verriegelt, so dafl ein Sacktal ent-
stund. Wie Blenio unterstand das Gebiet der Ur-Pfarrei Biasca.
Letztere war der Ausgangspunkt der christlichen Mission und der
kirchlichen Organisation fir beide Tiler. Die GroB-Pfarrei war
dem hl. Petrus geweiht und diirfte wohl im 7. oder 8. Jh. entstanden
sein.

Vielleicht fillt es auf, daB Bellinzona und Biasca dem gleichen
Himmelspfortner geweiht waren. Aber solche Patroziniums-
Gleichungen in demselben Tale besitzen wir oft, es sei nur an Chur
(Pfarrkirche), Ilanz und Truns im Vorderrheintal erinnert, deren
Gotteshéduser alle dem hl. Martin geweiht waren, wozu erst noch
spater Disentis (8. Jh.) und Medels (12. Jh.) hinzukamen. Aber
nicht nur Biasca und Bellinzona, auch Como und Mailand standen

93 Brief von Dr. U. J. Hubschmied vom 7. Juni 1957. Dariiber Zorr1 F.,
Die Namen der glarnerischen Gemeinden, 1941, S. 10—11 (Jahrb. d. hist. Ver.
des Kt. Glarus, Bd. 50). Antiquiert GATSCHET A., Ortsetymologische Forschun-
gen, 1867, S. 38—39.

% HowaALp-MEYER, 175, 363.

459



unter dem gleichen Schutzherren. In Como wird die Basilica der
hl. Petrus und Paulus dem Bischof Amantius (5. Jh.) zugeschrieben,
die heute von dem dort begrabenen Bischof Abundius den Namen
hat. Der erste Bischof von Como war Felix, der vom hl. Ambrosius
(T 397) geweiht wurde. Letzterer errichtete in seiner Metropole eine
Basilica B. Petri et Apostolorum, die aber ihrerseits wiederum auf
die in Rom um 350 erbaute Basilica Apostolorum zuriickgeht %.
Zu welcher Didzese gehorte die Urpfarrei Biasca mit den beiden
Télern? Zwischen dem Gotthardgebirge und dem Poflusse zeichnen
sich zwei grofle Bistiimer ab: im Siiden Mailand, im Norden Comao.
Geographisch néherliegend ist jedenfalls Como und nicht Mailand.
Das Hiniibergreifen Mailands iiber die comaskische Sperre Lugano—
Locarno-Bellinzona ins Obertessin ist zu auffillig, um urspriinglich
gewesen zu sein®, Irgendwie hat hier einmal die Geschichte iiber
die Geographie den Sieg davongetragen. Einen solchen historischen
Eingriff mullte beispielsweise Tauberbischofsheim erleiden. Nach
den geographischen und siedlungstechnischen Primissen kam es
zum Wirzburger Bistum, aus dem es aber der hl. Bonifatius
742—745 herausnahm und seiner Mainzer Didzese einverleibte.
Tauberbischofsheim hatte der Heilige aus Fiskalbesitz erhalten und
fiir den Bau eines Frauenklosters beniitzt, das er nicht der Wiirz-
burger Kirche iiberlassen wollte??. In dhnlicher Weise kénnen wir
auch hier den geschichtlichen Anlal namhaft machen. Atto, Bischof
von Vercelli, verfiigte 948, dafl sein nicht kleiner Grundbesitz von
Herrenhofen und Burgen und Eigenkirchen in Blenio und Leventina,
nach seinem Tode seinem Bruder Aupert und nach dessen Ableben
dem grofen und kleinen Kapitel von Mailand iiberlassen werde.
Diesen geistlichen Institutionen vergabte auch der Mailinder Bi-
schof Arnolf (996—1018) in den gleichen Gebieten Besitz oder
Rechte. Beide Kirchenfiirsten schenkten als Privatleute und be-
griindeten damit die weltliche und geistliche Herrschaft der Mai-

9 GRUBER, Tessin, 106, 132, 186. Zu Como siche Krur P. Fr., Italia
Pontificia VI., 1 (1913), 398—403, 405.

% Burr~eER H., Kloster Disentis, das Blenzotal und Friedrich Barbarossa,
Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte, 47 (1953), 47—64, bes.
50—53.

% BurrneER H. in St. Bonifatius-Gedenkgabe, 1954, S. 386—387.

460



linder Domherren. Der Mailinder Besitz fing in Biasca selbst an
und erstreckte sich zunichst bis Semione-Malvaglia im Blenio
und dehnte sich dann weiter aus. Freilich war Mailand nicht die
einzige Macht, die sich dort festsetzte. Auch das Kloster S. Pietro
in Cielo d’oro in Pavia hatte Besitzungen inne, die aber spéter um
1200 verkauft wurden?, Somit diirfen wir annehmen, da3 Mailand
in den nordlichen Talern des Tessins kirchlich auf Kosten Comos
erst seit der 2. Hilfte des 10. Jh. Full fassen konnte.

Gegen diese These diirfte das sog. Sakramentar von Biasca, das
seit 1776 in der Ambrosiana liegt, kaum etwas besagen . Cattaneo
B. datiert die Handschrift auf 894/8951, P. Dr. Odilo Heiming,
Benediktiner der Abtei Maria-Laach, der eine Edition des Codex
vorbereitet, findet diesen Ansatz von der Schrift her durchaus
miglich und méchte «jedenfalls nicht spéter als das frithe 10. J h.
datieren». Uber Herkunft und Bestimmung duBlerte er sich wie folgt:
«Allerdings ist das Sakramentar nicht lokalisierbar. Sicher ist, daB
es fiir eine ecclesia plebana geschrieben ist. Das beweisen die Fasten-
Sonntags-Litaneien. Tnhaltlich ist es vollkommen mailindisch. Das
Sakramentar von Lodrino (in der Nihe von Biasca aus dem 10/11. Jh.)
stammt aus S. Stefano in Mailand. Ebenso konnte auch eine alt-
mailindische Plebana ein Missale nach Biasca geliefert haben. Der
Name des hl. Benedikt (im Kanon der Griindonnerstagsmesse)
geht natiirlich auf benediktinischen Einflull zuriick, aber unter
einem solchen scheint die ganze karolingische Reform des Missale
zu stehen, Jedenfalls besagt der Name im Kanon dieser Zeit nichts
Besonderes, sicher keinen benediktinischen Auftrag®.» Es stiinde
mithin nichts im Wege, daB erst infolge der Schenkung Attos
liturgische Handschriften der mailéndischen Form in die obertessi-
nischen (GGebiete kamen. Die neuen Eigenkirchenherren und Grund-

8 Muver K., Blenio und Leventina, 1911, 8. 72—73, 77, 257--261.

9 WeNER A., Quellen und Forschungen zur Geschichte des Missale Roma-
num, 1896, S. 73—80.

100 Zeitschrift: «Ambrosiusy, 29 (1953), 76 und 30 (1954), 235.

101 Freundl. Mitt. von P. Dr. Odilo Heiming, Maria-Laach, vom 15. und
26. Sept. 1957. Zur Nennung Benedikts MorLBERG K., Das frinkische Sacra-
mentarium Gelasianum, 1939, S. XCIX u. 239 und EzeNHOFER L., Conon
Missae 1954, S. 29. Zum Missale von Lodrino BoenEeTTI G. P. im. Boll. stor.
della Svizzera italiana 24 (1949) 1—8.

461



besitzer werden dafiir um so mehr gesorgt haben, als dadurch auch
das ganze entfernte Gebiet ihnen geistig niher riickte. Mit dem Ein-
zug der mailéndischen Liturgie wird auch die Kirchensprache der
lombardischen Metropole, die ja gerade im Hochmittelalter an
Bedeutung gewann, eingedrungen sein. Deshalb bezeichnete man
im Obertessin wie in Mailand den Paten als guidaz, wihrend man
im Sottoceneri wie in Como giidaz aussprach 102,

Sind wir auf der richtigen Spur, dann haben die Bischife von
Como im 9. Jh. in Biasca ein Priesterkapitel ins Leben gerufen. Die
Idee eines klosterihnlichen Lebens lag damals gleichsam in der
Luft. Wir kennen um die Mitte des 9. Jh. in Como das Abundius-
Kloster, das sich mit der Abtei Pfifers verbriiderte, steht doch im
dortigen Liber Viventium: Nomina fratrum de monasterio sancti
Abundii. Da aber nur ein Priester und je zwei Diakone und Sub-
diakone eingetragen sind, handelt es sich wohl eher um ein Welt-
priester-Kapitel. Das eigentliche Benediktinerkloster datiert ja erst
von 101319, Auf dem Comer Bischofssitz saf 848 Amalrich, der
schon als Abt von Bobbio 844 mit St. Gallen bzw. Wangen Be-
ziehungen hatte!0t, Anderseits hatte Bobbio mit Disentis und St.
Gallen 846 eine Confraternitit geschlossenl%, Zu dieser Verbin-
dung Bobbio-Como-Disentis-Pfifers-St. Gallen kam nun noch das
Priesterkapitel von Biasca hinzu. Wenn wir nicht wiillten, wann es
ungefihr entstanden wiire, so wiirden wir ganz von selbst auf das
9. Jh. tippen. Zwar bestand das Zusammenleben der Geistlichen
schon vorher, aber diese Form nahm durch die sog. Regel des hl.
Chrodegang (f 766), des Bischofs von Metz, und durch die Ver-
ordnungen der karolingischen Herrscher einen groflen Aufschwung.
So beschiftigten sich damit die Reformsynode von Tours 813 und
die sog. Aachener Regel 816 eingehend. Viel taten die Bischéfe
dafiir, so Bischof Aldrich von Le Mans (832—856) und Bischof

192 Jup J. im Biindner Monatsblatt, 1924, S. 218—219.

108 MGH Lebre Confraternitatum ed. P. PrrER, 1884, S. 384. Keur P. Fzr.,
Italia Poniificia, V1., 1 (1913), 405.

104 Crrorra C., Oodice diplomatico ds Bobbio, 1 (1918), 28, 146, 159—161,
dazu MarsacH F., St. Kolumban in Wangen, 1944, S. 19.

105 Libre Confraternitatum, S. 142.

462



Adalbert von Bergamo (897)1%. Wir erfahren von dem Priester-
kapitel zu Biasca einzig durch das Pfiferser Verbriiderungsbuch,
das etwa zu 880 meldet: Nomina Presbiterorum de Aviascal?’. An
der Spitze steht der Archipresbyter Calvio. Das Archipresbyterat
war gleichsam die Fortsetzung der alten Taufkirchenorganisation
und ist im 7. Jh. belegt. Der Archipresbyter hatte die Befehle des
Bischofs weiterzugeben und die ihm untergebenen Priester zu leiten.
Sie hatten gemeinsamen Tisch (mensa communis) und gemeinsame
Vermogensverwaltung (massa communis)!%®, Mit dieser Institution
zu Biasca sollte das obertessinische Gebiet seelsorglich und organi-
satorisch zusammengehalten werden. Die ganze «Residenz» um-
fafite zundchst sieben Priester (Montio, Verus, Herminbertus,
Gregorius, Petrus, Johannes, Lupus), die sich dem gemeinsamen
Gottesdienst und der Pastoration zu widmen hatten. Fiir die Be-
sorgung der Landwirtschaft standen drei Laien zur Verfiigung
(Florus, Montio, Maurentius). Haushalt und Kiiche besorgte eine
Frauensperson (Bivania femina).

Suchen wir nun aus dem Charakter der Namen die Zusammen-
setzung des Biasker Kapitels einigermaflen zu ergriinden. Dazu
sind besonders die Verbriiderungsbiicher von Reichenau (= Aug.),
St. Gallen (Sang.) und Pfifers (Fab.) nach der Edition von P. Piper
in den Monumenta Germaniae Historica (1884) und die St. Galler
Urkunden nach dem St. Galler Urkundenbuch von H. Wartmann,
Bd. I—II (1863—1866), herangezogen.

Calvio archipresbiter. Der Name ist sehr selten, begegnet uns doch nur
noch ein Calvio als Wohltédter von Pfafers im 10. oder 11. Jh. Fab. 45, 16.
Hingegen findet sich im Kloster Nonantula (bei Modena) im 9. Jh. ein Calvus
Sang. 197, 25. Ein Calvulus figuriert als Wohltdter in der Ilanzer Gruob.
Fab. 143, 22. Ein Disentiser Ménch um 800 hie Madarius, also ebenfalls
Kahlkopf, eine griko-lateinische Bildung, die das lateinische Calvus ersetzte.
Aug. 63, 7b. Im 9. Jh. bedeutete Calvio, Calvus usw. nicht, daB jener Na-
menstriger wirklich kahl war, aber die Entstehung des Namens hing frither
davon ab. MULLER 1., Die Anfinge von Disentis, 1931, S. 48. Die vom Gen-
tilicium Calvius abgeleiteten Ortsnamen siehe bei Ronrrs G., Studien zur
romanischen Namenkunde, 1956, S. 64, 80.

106 P3scHL A., Bischofsgut und Mensa Episcopalis, 1908, S. 48f., bes. 57,
59—60.

107 Iibre Confrat., S. 366,

108 FriNe H. E., Kerchliche Rechtsgeschichte, 19565, S. 166—167, 180—181.

463



Montio presbiter. Thm entsprach noch als Laie in Biaska ein zweiter
Montio. Vielleicht waren es leibliche Briider. In der ganzen Welt der karo-
lingischen Verbriiderungen existierten nur diese zwei Montio in Biasca. Wohl
aber gab es Montanarius im 8./9. Jh. in Disentis und Pfifers. Aug. 60, 42
und 62, 22 sowie Fab. 60, 13. Vergl. in Chur Ende des 8. Jh. eine Alpinanis.
Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 29. Die zahlreichen Ortsnamen zu Montanus
bei RoHLFS, S. 93, 102, 113.

Verus presbiter kommt in den Libri Confraternitatum nur hier vor. Wir
haben aber in Maurusmiinster einen Verissimus und in St. Julia Nova zu
Brescia eine Verissima, die beide ins 9. Jh. zu datieren sind. Aug. 317, 4
und 377, 11. Es handelt sich um einen christlichen Deutungsnamen wie
Christianus, Dominicus, Pius, Vitalis. MULLER, Anfinge 44.

Herminbertus presbiter. Im 9. Jh. stellen wir in Nonantula drei Ménche
und in Langres einen Kanoniker dieses Namens fest. Sang. 188, 26 = 271, 7;
189, 28 =276, 36; 190, 16 (Ermenpertus) fiir Nontantula. Sang. 46, 18 = Aug.
549, 22 fir Langres. Auch Bischof Ermenbert von Bourges in der 2. Hilfte
des 8. Jh. darf genannt werden. Ein Ermenbert figuriert auch in einer
St. Galler Urkunde von 773. Dazu #hnliche Namen wie Irminbert, Irminpert
usw. in Salzburg, Fulda und Lorsch. FOorsTEMANN E., Althochdeutsches Na-
menbuch 2 (1900) 475.

Gregorius presbiter. Bekannter Heiligenname: Gregor von Nyssa, Gregor
von Nazianz, vor allem die beiden Pipste Gregor I. (590—604) und Gre-
gor IL. (715—731). Reliquien Gregors I. finden sich um 880 in Pfifers.
PERRET F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951)
52. In den karolingischen Klostern ist der Name weit verbreitet, angefangen
von Brescia, Nonantula, Novalese iiber Lyon und Auxerre nach Fulda und
Metten bis Schenis. Reichenau und St. Gallen zihlen besonders Wohltéiter
dieses Namens.

Petrus presbiter. Fast zahllose Ménche hieBen in der karolingischen Zeit
Petrus. Die Bedeutung des Apostelfiirsten St. Petrus bei der Verbreitung
der Kirche und die im 8. Jh. durch die Karolinger vermehrte Wichtigkeit
Roms haben dazu beigetragen.

Johannes presbiter. Sowohl Johannes der Tdufer wie Johannes der Evan-
gelist waren bevorzugte Heilige des Frithmittelalters. Wir finden daher in
den Verbriiderungsbiichern den Namen sehr zahlreich vertreten.

Lupus presbiter. Wir treffen den Namen besonders in italienischen Klo-
stern wie Nonantula und Brescia, aber auch in Reichenau, Metten und
Schwarzach. Pfiifers notierte sich zwei Wohltéter in der Ilanzer Gruob. Das
Testament von Tello 765 meldet verschiedene Lopus (= Lupus) zu Truns,
Tlanz und Fellers. Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 17, 18, 20. Im St.
Galler Gebiete finden wir seit 790 zahlreiche Lupus. Zuweilen wird man den
deutschen Namen Vulfo mit Lupus iibersetzt haben. FOrsTEMANN 1061,
1484. Aber im Ganzen und besonders im siidlichen Sprachgebiet darf der
Name als romanisch gelten.

464



Florus laicus. Bekannt ist der hl. Bischof Florus von Lodéve (Stidfrank-
reich), der etwa im 4. Jh. gelebt hat. Literarisch wichtig war der Lyoner
Diakon Florus (t ca. 860). Lexikon fiir Theologie und Kirche 4 (1932) 46.
Der Diakon Florus ist wohl identisch mit dem Kanoniker von St. Stephan
in Lyon (Aug. 363, 36). Der Name scheint relativ selten zu sein. Einen
Moénch Floroinus stellen wir noch in Tours Anfang des 9. Jh. fest. (Sang.
234, 33). Daneben gibt es nicht wenige Florinus und vor allem sehr zahl-
reiche Florentius.

Montio laicus. Siehe oben Montio presbiter.

Maurentius latcus. Der Name kommt in karolingischer Zeit in Disentis,
Pfifers und dessen weiterer Umgebung vor. In den St. Galler Urkunden
finden wir ihn in Rankweil zu 806 (Maurencio) und in Schlins zu ca. 820
(Maurenti). Fiir Brescia ist 761 ein Maurenzius nachzuweisen. SCHIAPARELLI
L., Codice diplomatico Longobardo 2 (1933) 71.

Bivania femina. Bivania bzw. Befanius geht auf Epiphanius zuriick.
Verl. engadinisch bavania, italienisch befania. Neben Biaska weist auch das
weitere Gebiet von Pfafers Wohltater dieses Namens auf. Fab. 45, 19; 93, 24
u. 131, 14 (Bevana). Zwei Ménche im 9. Jh. in Nonantula. MGH SS. rer.
lang., 1878, S. 376, 403, 411. BruckNeEr W., Die Sprache der Langobarden,
1895, S. 232.

Vergleichen wir den Gesamicharakter der Namen, so sind fast
alle romanisch. Einzig Herminbertus wird frénkischer oder lango-
bardischer Herkunft sein. Dazu ist allenfalls noch Florus als
Nicht-Romane zu rechnen. Freilich kénnen sich unter den Heiligen-
namen, besonders unter Petrus und Johannes, auch Germanen
verbergen. Wir mochten annehmen, dafl der GroBteil des Biasker
Kapitels aus oberitalienischem und wohl auch tessinischem Gebiete
stammt. Der romanische Charakter der Namen hebt sich in etwa
von der gleichzeitigen Namenwelt etwa des Klosters Livate ab,
dessen Moénche wir ebenfalls im Pfiferser Verbriiderungsbuche vor-
finden. Vermutlich werden in Livate mehr Langobarden und Franken
eingetreten sein0,

Biasca war mithin das starke kirchliche Zentrum, das durch
seine Verbriiderung mit Pfifers den Lukmanierweg betonte. Von
Biasca aus erfolgte die Erfassung des Tales des Brenno mehr und
mehr. Als alte Pfarrei mag etwa St. Georg in Castro, zuerst 1205

100 Tibri Confraternitatum, S. 384. Dazu BoeNETTI G.-MARCORA C.,
L’ Abbazia Benedettina di Civate, 1957, S. 51—52.

465



erwithnt, hervorgehoben werden!'®. Davon wird noch die Rede
sein. Bezeichnend ist die Griindung des Hospizes S. Sepolero in
Casaccia im Jahre 1104. Pfiers besaB schon um 880 und Einsiedeln
um 1000 Reliquien de sepulero Domini. Die Eroberung Jerusalems
1099 gab dem Titel neue Kraft. Im Jahre 1100 griindete Mailand
anstelle einer Dreifaltigkeitskirche eine Heiliggrabkirche!!, Von
Mailand kam nun wohl dieses neue Patrozinium. Den SchluB8 der
Entwicklung bildete die Martinskirche von Olivone, die uns 1136
begegnet und an deren Griindung das bleniesische Adelsgeschlecht
der Torre (1104 Guido erstmals nachgewiesen) beteiligt war!12,
Man kann also sagen, da um 1100 auch die Bleniesen sich am
Lukmanier interessierten und Herbergen organisierten. Aber sie
kamen hier wohl etwas zu spit, denn Disentis hatte schon im
11. Jh. im Medelsertale sein Hospiz St. Gall gegriindet!!3, Auch
gehorte ihm bereits die schone, breite Ebene auf der Lukmanier-
hohe, wihrend die Bleniesen nur von der PaBhohe abwirts die siid-
lichen Gebiete besetzen konnten. Bezeichnend ist es ferner, daf
die Heiligen von Disentis iiber die geographische, sprachliche und
politische Scheide nach dem Obertessin eindrangen, ist doch Oli-
vone (1136) dem hl. Martin und Scona (1205) dem hl. Kolumban
geweiht !, Vergebens suchen wir umgekehrt die Heiligen des
Tessins auf dem Gebiete der Cadi.

Von Biasca aus ging auch die kirchliche Organisation in die
Leventing hinauf. Als niachster groBerer Ort begegnet uns Giornico,
dessen Pfarrkirche dem Al. Michael geweiht war und 1210 belegt
ist. Das erinnert, daB3 die mailindische Michaelskirche subtus do-
mum zum mindesten auf die Mitte des 7. Jh. zuriickgeht, da damals
Bischof Johannes Bonus in ihr beigesetzt wurdes, Bedeutender
wurde das Patrozinium allgemein seit dem 9. Jh., um im 11./12. Jh.

110 GRUBER, Tesstn, 134, 204—205.

1 Hemming O., Die dltesten Kalendare der maildndischen Kirche. Fest-
schrift Alban Dold, 1952, S. 214—235, hier S. 215. GRUBER, Tessin, 221.

112 GRUBER, Tessin, 212.

113 Dariiber Biindner Monatsblatt 1934, S. 1—17, 33—54. Zu St. Gall
BUTrTNER, Disentis—Blenio, 54.

14 BUTTNER, Disentis—Blenio, 51. Weitergehend H. WEIGEL in Blitter
fir Deutsche Landesgeschichte, 92 (1956), 410—411.

115 HeiMINg, 223,

466



weiteste Verbreitung zu finden. Michael galt als Totenheiliger und
Seelenfiihrer, als Schiitzer der Kreuzfahrer und der Burgen!!6. Man:
mochte daher in diese Zeit Giornico einsetzen. Am gleichen Orte
war auch 1210 ein monasterium 8. Nicolai nachgewiesen. Kine
besonders alte Nikolausverehrung ist in Mailand nicht zu erwei-
sen'l?. Den Kult hat die byzantinische Prinzessin Theophanu, die
sich 972 mit Otto II. (T 983) verméhlte, besonders geférdert. Ebenso
sehr trug die Ubertragung der Reliquien von Myra nach Bari 1087
zur Verbreitung der Verehrung bei'!®. In diese Zeit des 11./12. Jh.
gehort wohl auch der Titulus in Giornico.

In Ghironico ist die Kirche des hl. Mauritius 1224 genannt. Der
gleiche Heilige figuriert auch in Osco, nur ist die Ecclesia 5. Mauritii
schon 1171 nachgewiesen. Die Reliquien des hl. Méartyrers und seiner
Genossen waren schon im 6./7. Jh. bis Tours und Kéln gelangt und
wurden in den folgenden Zeiten noch weiter verbreitet. Pfifers
besall um 880 zwei Reliquien, und eine Mauritiuskirche findet sich
im 9. Jh. schon im ritischen Lugnez. Auch der Klosterplan von
St. Gallen von ca. 825 bestimmte dem Heiligen von Augannum
einen eigenen Altar. Unter den Ottonenkaisern wurde Mauritius
der besondere Schiitzer des ganzen deutschen Reiches!1?. Zu diesen
kulturgeschichtlichen Gegebenheiten pafBt es, da der liturgische
Mauritiuskult frithestens in karolingischer Zeit in Mailand Eingang
fand 1?0, Es wiirde sich also gut treffen, wenn der Kult etwa um
das Jahr 1000 oder im Verlaufe des 11. Jh. in der Leventina ver-

116 GRUBER, Tessin, 200—201. TocHLE, S. 126. Fink H., Die Kirchen-
patrozinien Tirols, 1928, S. 143—144. RemwaArDT H., Der St. Galler Kloster-
plan, 1952, 8. 10. Beck M., Die Patrozinien im Archidiakonat Zirichgau,
1933, S. 656—66. PerreTr F., Urkundenbuch der stidlichen Teile des Kantons
St. Gallen, 1 (1951), 52.

117 HrimiNg, 231.

118 GRUBER, Tessin, 287—289. TUcHLE, 127—128. FINK, 148. DEINHARDT
W., Patrozinienkunde, Hist. Jahrbuch, 56 (1936), 199—200. Hecker CL.;
Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargaw, 1946, S. 76. Muiistasr,
S. 61—62,

119 GRUBER, Tessin, 206—207, 275. GRUBER E., Die Stiftungsheiligen der
Dibzese Sttten, 1932, S. 140f. TocurLe, 124—125. HECcKER, 105f. PERRET 51,
63. PorscHEL E., Die Kunstdenkmidler des Kt. Graubiinden, 4 (1942), 150—151.
RemNEARDT, 10. ‘

120 HpiminNg, 231.

467



breitet wurde. Ins 11./12. Jh. gehéren ja auch die iibrigen tessini-
schen Mauritiuskirchen (Maggia, Burg bei Gorduno, Vira bei Lu-
gano).

Je weiter wir uns von Biasca entfernen, um so gréBer wird die
Chance, eine alte GroBpfarrei zu entdecken. Da fillt der Blick gleich
auf das in schéner mittlerer Tallage sitzende Faido, das ebenso-
weit entfernt ist von der Ebene von Biasca wie vom FuB des Gott-
hard. Hier tagte im Mittelalter die Landsgemeinde und das Gericht.
Faido-Mairengo erreichte 1171, daB sich ihm Osco wiederum als
Tochterkirche unterordnete. Das setzt voraus, daB diese Tochter-
kirche lange vorher begriindet wurde, so daB im Laufe der Zeit
dariiber Zweifel entstehen konnten. Schon in Hinblick auf diesen
Umstand miissen wir die Errichtung seiner GroBpfarrei ins 11. Jh.
hinaufriicken. Weiter fiihrt vielleicht das Patronat des Al Syrus,
das wir sonst weit und breit nicht finden als in italienischen Ge-
bieten. Der Heilige wirkte im 4. Jh. als Bischof von Pavia, wo seine
Gebeine im 9. Jh. aus der Kirche vor der Stadt in die Kathedrale
von Pavia selbst tibertragen wurden. 863 ist bereits eine Syruskirche
in Lugano, das zum Bistum Como gehért, nachzuweisenl?!, St.
Gallen besall im 9./10. Jh. nicht nur die Vita, sondern auch einen
Hymnus des Heiligen!?2. Ist es nun gewagt, das Syrus-Patrozinium
der Leventina auf das 9. oder 10. Jh. anzusetzen? Dann wire es
wohl eine vormailéndische, noch vom Comer Bistum aus organi-
sierte und auch erste Pfarrei des Tales! Dazu stimmt, daB der hl.
Syrus in der Ambrosiusstadt nicht gefeiert wurde!?s. Faido ist
aber nur mittelbar von Como, unmittelbar jedoch von Biasca aus
gegrindet worden. Das zeigt schon der Umstand, daB 1171 die
Kirchgemeinde von Faido ihren Untergebenen und Nachbaren von
Osco den nach Biasca zu leistenden Basilikan-Zehnten nicht erlieB.
Also muBite auch Faido einen solchen abgeben. Im Gebiete von
Faido-Mairengo ist noch ein zweites Patronat, das des hl. Andreas,
nachzuweisen, das ebenfalls alt sein kann, wie wir schon beim

121 GRUBER, Tessin, 274.

122 Muwnping E., Das Verzeichnis der St. Galler H etligenleben, 1918, S. 11,
26, 31, 37—39, 161—162.

123 Auch der mit St. Syrus verehrte hl. Iventius findet sich in Mailand
nicht. HEmming, 229, 233—234.

468



riatischen Ruis gesehen haben. Aber das mull keineswegs so sein.
Cluny verbreitete den Kult dieses Petrusbruders im 11. und 12. Jh.
mit groBem Eifer!?4. Belegt ist hier in Mairengo-Faido St. Andreas
erst im 13. Jh.1?. Er diirfte also wohl erst nach dem hl. Syrus in
Faido Einzug gehalten haben.

Faido gegeniiber liegt Prato, dessen ecclesia S. Georgiz 1210 be-
legt ist. Da sie schon damals Giiter in Iragna (siidlich von Biasca)
besal}, wird sie eine alte von Biasca her errichtete Pfarrei sein26,
In Mailand gab es ja im 8. Jh. eine Georgskirche. Der Dra-
chentoter stand in der Ambrosiusstadt in hohen liturgischen
Ehren??. Wir haben schon bei St. Georg in Waltensburg (Grau-
biinden) gesehen, wie sehr die karolingische Zeit den Heiligen hoch-
schitzte. Aber er war auch im 11, und 12. Jh. als Schiitzer der
Ritter und Burgen hoch in Ansehen. Vermutlich stammen die
- beiden Georgskirchen im Obertessin, die eine in Castro in Blenio,
1205 nachgewiesen, und die andere hier in Prato, 1210 belegt, wohl
eher aus dem 10. bzw. 11.—12. Jh.128,

Von Faido stoBen wir noch weiter nach Quinto vor. Die Kirche
ist dem Al. Petrus geweiht, was wiederum unmittelbar Biasca in
Erinnerung ruft. Nicht vergeblich, denn 1227 wirkten dort vier
Kanonikerbenefiziaten1?®. Von der romanischen Kirche ist noch der
Glockenturm des 12. Jh. erhalten. Ob jedoch die Pfarrei erst im
12. Jh. iiberhaupt gegriindet wurde, bleibt offen.

Und nun hinauf zur letzten Pfarrei, Airolo, dessen Ecclesia
S. Nazarii 1224 erwidhnt wird. Dal} die oberste Talstufe erst zuletzt
besetzt und organisiert wurde, ist durchaus nicht anzunehmen,

12¢ TyorLE, 91—92. FARNER, 26f. FINK, 56. GRUBER, Siiten, 73f. GRU-
BER, Tessin, 192.

125 Anfénglich war St. Syrus der Patron von ganz Faido, spéter scheint
sich der Heilige nach Mairengo zuriickgezogen zu haben, wihrend Faido
St. Andreas unterstand. Die Texte von 1171 bei MEYER K., Blenio und Le-
ventina, 1911, S. 60—61, 282. GRUBER, Tessin, 137, 139, 193, 207, 274—275.

126 MEYER S., 282 Anm. 2. Die dort 1237 belegte terra Sancti Cristofori
ist moglicherweire auf das Nebenpatronat der Kirche oder auf eine Kapelle
zu beziehen,

127 Heimine, 228.

128 GRUBER, T'essin, 141, 204—206 (Georgskirche zu Magliaso im 11. Jh.)

12 MEeYER, Blenio, 32—33. GRUBER, Tessin, 187.

469



denn es lag ja im Interesse der Mailinder Domherren, das ius primi
occupantis moglichst schnell und weitgehend auszuniitzen. Man
vergleiche wiederum dazu Lage und Alter der Kirche in Ursern,
welche im Disentiser Kirchenstaate die gleiche Rolle spielte. Das
Patrozinium erlaubt ein héheres Alter. Die Leiber der hl. Nazarius
und Celsus wurden vom hl. Ambrosius im Jahre 395 gefunden.
Die mailéndische Apostelkirche erhielt spiter den Titel des hl.
Nazar. Eine Kapelle des hl. Nazar befand sich im 6. Jh. bei S. Vi-
tale in Ravenna!3. Schon 765 kamen Reliquien nach Lorsch, von
wo aus das Patrozinium sich verbreitete (z. B. auch 830 in Hirsau)151,
In Dino-Somvico im comaskischen Sprengel begegnet uns 1146 eine
Nazariuskirche, spéater auch in Claro (1207) und Corzoneso (1211),
also in der Nihe von Biasca®2, Vielleicht kénnte man am ehesten
noch Airolo in die gleiche zeitliche Stufe wie Dino-Somvico oder
etwas friither ansetzen, also etwa auf die Wende des 11. zum 12. Jh.

Bevor wir die letzten Hiohen ersteigen, wird es gut sein, die
wesentlichen Stationen des zuriickgelegten Weges wieder in die Erin-
nerung zu rufen. Von Bellinzona aus, dessen Petruspfarrei etwa
dem 6. oder 7.Jh. angehéren mag, ging die christliche Kultur
nach Biasca, das Blenio und Leventina betreute. Auch diese Ur-
pfarrei, die wohl 7. oder 8. Jh. datiert werden darf, war dem hl.
Petrus geweiht. Dadurch, daB hier Mitte oder 2. Hilfte 9. Jh. ein
Kanonikerkapitel entstund, wurde die Seelsorge im Obertessin
intensiviert. Das kam vor allem dem néher gelegenen Blenio zugute,
wo dann 1104 am FuBle des Lukmaniers ein mailindisches Hospiz
errichtet wurde. Die Leventina machte Fortschritte, seitdem im
9. oder 10. Jh. in Faido von Biasca aus eine GroBpfarrei errichtet
worden war. Um 1100 kam die Pfarrei Airolo zustande, von der aus
dann die Gotthardhéhe erobert wurde, als der Mailinder Erzbischof
Galdinus (1166—76) dort ein Kirchlein griindete!s3. Es ist aber

130 HemING, 231, NorpstrOM C. O., Ravennastudien, 1953, S. 12, 14, 88.

181 TtocHLE, 127. Auf den rémischen Nazarius scheint sich die Kirche in
Riein, die im 9. Jh. nachweisbar ist, zu bezichen. FarNer O., Die Kirchen-
patrozinien des Kt. Graubiinden, 1925, S. 46.

132 GRUBER, Tessin, 218.

133 Beleg aus der Visitation von 1570: ac, ut fertur, a S. Galdino Mediola-
nensi Archiepiscopo benedictum. Carraneo R., I Leponti, 1 (1874), 74. Dazu

470



bezeichnend, daB erst sieben Jahrzehnte spéter als am Lukmanier
hier am Gotthard ein PaB-Oratorium erzielt wurde, weil eben Blenio
und der Lukmanier bedeutender waren als die Leventina und der
Gotthard, was auch die politischen Ereignisse aufzeigen.

Der erste Staufenherrscher Konrad I11. (1138—52) iibergab die
Hochgerichtsbarkeit iiber Blenio und Leventina den Grafen von
Lenzburg-Baden %, Nach einer Vermutung von Br. Meyer erhielten
die Lenzburger auch die Reichsvogtei iiber Disentis!®®. Damit war
deutlich der Hauptweg tiber den Lukmanier zum Walensee betont.
Da aber Disentis auch iiber Ursern herrschte, hatten die Staufer
bzw. die Lenzburger auch noch den Weg iiber Gotthard—Ursern
zur Verfiigung. Daraus darf man nicht die Eroffnung der Schollenen
folgern, wohl aber daB Staufer und Lenzburger in dem Gotthard-
weg fiir den schlimmsten Fall und die #uBerste Not ein «Hinter-
tiirchen» oder so etwas wie einen «Notausgang» erblickten. Beque-
‘mer war die StrafBe iiber den Lukmanier, den schon Otto 1. benutzt
hatte. Mehr als Konrad IIL. legte dessen Nachfolger Friedrich I.
‘Barbarossa (1152—1190) das ganze Schwergewicht auf das Tal
des Brenno und dessen PaB nach Ritien, weshalb er 1154 die Abtei
Disentis groBartig mit Besitzungen am Siidausgang der Palroute
zwischen dem Langensee und dem Luganersee und besonders um
Varese beschenkte. 1163 und 1164 benutzte der Kaiser selbst den
Lukmanier. Als 1173 die Lenzburger ausstarben, gab er die Leven-

GrUBER E.,dm Geschichtsfreund, 92 (1937), 278—306. Man kann sich fragen,
warum diese erste Weihe im Liber Notitiae Sanctorum Mediolant ed. MA-
cIsTRETTI-MONNERET, 1917, Sp. 157—161, fehlt, obwohl dort einerseits iiber
St. Gotthard, anderseits iiber den hl. Erzbischof Galdinus Ausfithrliches zu
lesen ist und die Weihe von 1230 genau beigefiigt wird. Der Verfasser Gof-
fredo da Bussero (geb. 1220, gest. nach 1289) verfolgte mehr hagiographische
als kirchenrechtliche Zwecke und zahlt Kirchen und Altdre sehr kurz auf.
Bei der Gotthardkirche konnte er sich daher um so mehr mit der zweiten
noch geltenden Weihe von 1230 begniigen.’ :

134 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Ezdgenossenschaft Urkunden,
1 (1933), 57—58, Nr. 123.

185 Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte, 2 (1952) 166—167. Durch die Lenz-
burger wiirden sich die Disentiser Reliquien in Beromiinster, einer Lenz-
burger Stiftung, gut erkliren. Geschichtsfreund,:103 (1950), 203—204. Auch
trat 1154 Ulrich v. Lenzburg bei Friedrich I. auf den' ronkalischen Feldern
als Zeuge fiir Disentis auf. Bindner Urkundenbuch, 1 (1955), 242, Nr. 331.

471



tina dem Bernhard von Giornico, das Blenio dem Alcherius von
Torre, der nun als staufischer Vogt herrschte und um so méchtiger
war, als er auch die Reichsvogtei iiber Disentis und damit
Zugang und Ausgang der eigentlichen PafBstraBe in seine Hinde
erhielt. 1176 kam Rotbart selbst ins Tal und lieB die Burg Serra-
valle erbauen, um das Tal gegen Siiden abzusperren und so gleich-
sam ein Réduit zu schaffen. Hier erwartete er seine Hilfstruppen,
die den Lukmanier benutzten, freilich dann die Niederlage von
Legnano nicht hindern konnten. Wie Blenio schon vorher, als es
Friedrich I. im Kampfe um Italien nicht gut ging, dennoch staufisch
blieb, so auch jetzt. Mailand kam gegen den Widerstand der staufi-
schen Torre nur langsam voran. Nachdem Serravalle erobert war,
fiel 1182 noch Curterio, das die obere Talstufe betreute. Im «Eid
von Torre» wihrend der Belagerung von Curterio erreichte die
Ambrosiusstadt, daB das Amt des Podesta kein Einheimischer, also
auch kein Torre iibernehmen durfte, sondern nur ein Mailinder.
So siegten nun die Mailinder Domherren iiber die staufischen
Anhénger. Erst jetzt konnte der Mailinder Erzbischof - Algisus
(1176—85) im Blenio eingreifen und die gleichmiBige Verteilung
der geistlichen Einkiinfte anordnen. Nachdem dann 1183 der
Staufenherrscher mit den lombardischen Stéidten einen Ausgleich
erreicht hatte, zog mehr Ruhe ein. 1186 konnte daher Friedrich I.
nochmals den Lukmanier benutzen 13,

War Blenio bis 1176/82 staufisch, so die Leventina mailindisch.
Diese Wendung zeigte sich vor allem in den Jahren 1168/71, als
der Kaiser gegen die lombardischen Stidte und gegen die pépstliche
Macht nicht immer gliicklich kimpfte. Dafiir ist bezeichnend, daf
die beiden Pfarreien Faido und Osco 1171 ihren Streit vor den
Mailinder Erzbischof Galdinus (1166—76) bringen und ihn dort
entscheiden lassen. Und der gleiche Bischof baut sogar auf der
Gotthardhohe ein Kirchlein, das natiirlich ein Hospiz voraussetzt,
und weihte es erst noch dem hl. Godehard (} 1038), dem Abte von
Niederaltaich und Bischofe von Hildesheim, der wenige Jahrzehnte
vorher (1131) heilig gesprochen worden war und nun alliiberall als

1% Die Belegstellen bzw. die Vorarbeiten von FERD. GUTERBOCK, KARL
MeYER usw. sind bei BOTTNER, Disentis—Blenio, 55—64, angegeben und oft
auch erginzt.

472



Exponent der Reform und der pipstlichen Partei galt¥?’. Um
Blenio miissen die Mailinder kimpfen, um die Leventina nicht.
Wire der Gotthardweg damals bedeutend gewesen und hitte er
infolge der Schollenenbriicke als Fernstrafle gelten konnen, so
hétte Barbarossa dort ein Hospiz gebaut. So aber war dieser un-
gemein schwierige Weg nur ein «Notausgang», ein mithsamer Weg,
fiir den sich der Herrscher nicht interessierte. Seinetwegen konnten
dort die Mailiinder Bischife sozusagen machen, was sie wollten,
und himmelhohe Hospize bauen, ihm lag mehr am Herzen der lang-
sam ansteigende, bequeme alte Kaiserpa8, auf dem man leicht
Ritter und Pferde und TroB nach Italien bewegen konnte. Er
ahnte nicht, daB unterdessen die Walserbewegung vom Goms her,
die in der letzten Zeit vor 1200 begonnen hatte, dem Tale Ursern
eine neue Bedeutung gab, die dann zum Briickenbau in den Reuf3-
katarakten fiihrte. Und er ahnte auch nicht, daB nach seinem
Ableben lange Kéimpfe zwischen Staufen und Welfen folgen wiirden,
die wiederum die Macht der kleineren Dynastien, der Zéhringer und
Rapperswiler, wachsen lieBen, die sich auch um das Gotthardgebiet
interessierten. Und so geht es ja in der Geschichte immer. Das
koloniale Wettrennen der modernen Michte bietet dhnliche Bei-
spiele genug. Die Englinder lieBen die Franzosen an den westafri-
kanischen Kiisten und im Sahara-Sande machen, was sie wollten,
wenn sie nur von Agypten ferne blieben. Aber dann prallten die
Krifte doch in Faschoda aufeinander. In Afrika waren es Fran-
zosen und Englinder, im Gotthardgebiet Staufen und Mailéinder.
Die Namen wechseln, die Sache bleibt.

Kehren wir zuriick zum Galdino-Kirchlein aus den Jahren um
1170. Vermutlich fanden Mailinder und Leventinesen deshalb den
Mut, auf der kalten Héhe von 2108 Metern Hospiz und Oratorium
zu griinden, weil vorher Bernhard von Montjou (T 1086) sein frii-
heres Hospiz im Kloster Bourg-Saint-Pierre verlassen und eine

137 Naheres GRUBER E. im Geschichtsfreund, 92 (1937), 278ff. Schon bald
nach der Heiligsprechung 1131 interessierten sich fiir seine Reliquien die
Kléster Engelberg, Zwiefalten (1137), Huldstetten (1141) und Egelsee (1142),
WeiBenau (1172) usw. STUCKELBERG E. A., Geschichie der Reliquien in der
Schweiz, 1 (1902), S. XLII, 22, 32. TcHLE, 53, 112. STtwrr W., Die Patro-
zinien des Kolner Grofarchidiakonates Xanten, 1937, S. 162—163.

473



Zufluchtsstitte auf dem spiter nach ihm benannten Berge in einer
Hohe von 2473 Meter errichtet hatte. Der eifrige Reformprediger, der
ein Gegner Heinrichs IV. war, wurde 1123 vom Bischof Richard
von Novara in die Liste der Heiligen aufgenommen38, Auch Bi-
schof Galdinus war Anhinger der Reform und Gegner des Kaisers.
Wie vom Groflen St. Bernhard zum Gotthard, so geht wohl auch
eine Linie vom Gotthard zum Hospiz in Simpeln, das etwa Ende
des 12. Jh. entstand und ebenfalls dem hl. Godehard geweiht
wurde 139, '

Auf dem Gotthard fand am 24. August 1230 wiederum eine Weikhe
statt, und zwar durch den Mailinder Erzbischof Enrico di Settala.
Goffredo da Bussero gebraucht dafiir den Ausdruck: consecravit 14,
Im Mittelalter weihte man oft nur einen Altar oder einen altare
portatile¥!, Vielleicht datiert also ca. 1170 die Altarweihe und
1230 die Weihe des ganzen Kirchleins. Oder dann nahm Galdinus
nur eine einfache Segnung, Heinrich aber eine feierliche Kirch-
weihe vor142, Eg ist aber auch moglich, daf3 die Ausdriicke benedi-
cere fiir ca. 1170 und consecrare fiir 1230 identisch sind. Schon
frihmittelalterliche Texte scheinen die beiden Termini kaum zu
unterscheiden. So spricht Gregor v. Tours (1 594) bald von einem
consecrandus, bald von einem benedictus locus143, Aber die Quellen
des Hochmittelalters bieten doch stets Wendungen wie ecclesia
constructa, renovata, consecrata, dedicata, fundata est usw., nicht
aber benedicta. Auch von bloBen Altarweihen ist immer in diesen
Ausdriicken die Rede!#. Wir miissen uns in unserem besonderen
WZ;LIA L., 8. Bernard de Montjou. Zeitschrift f. Schweizerische Kir-
chengeschichte, 38 (1944), 1—32, bes. S. 31—32.

139 BUrrneER H. in Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte, 3 (1953), 583.

140 Quellenwerk, 1. c., S. 149, Nr. 316.

- M Vgl. die Weihe des Kreuzaltares 1208 und die Gesamtweihe 1265 zu
Chur (Kathedrale). Dazu TtcHLE, S. 8, iiber Tragaltar.

142 Zum Unterschied zwischen Benedictio und Consecratio WETZER-
WELTE, Kerchenlexikon, 7 (1891), 727.

143 Franz A., Die kirchlichen Benediktionen im Miitelalter, 1 (1909), 55.
Vgl. den frithmittelalterlichen Liber diurnus, 5, 13: oratorium solita bene-
dictione sacrabis. MiGNE, Paiér. Lat., 105, Sp. 92. Freundl. Hinweis von P.
Dr. Kassius Hallinger, Rom.

4 Vgl. FEGER 0., Die Chronik des Klosters Petershausen, 1956, S. 130-
132, 198, 212, 240, 258. Munpine E., Die Kalendarien von St. Gallen. Unter,

474



Falle vor Augen halten, dal der Bericht iiber das Galdinus-Kirch-
lein erst durch einen Autor des 16. Jh. iiberliefert ist, der deshalb
wohl inhaltlich treu sein kann, aber doch nicht in formaler Hinsicht
treu sein muB. Wir hitten also um 1170 eine erste Kapelle und
1230 ein groBer und besser gebautes Kirchlein. Warum aber errich-
tete man schon nach sechzig Jahren ein neues Oratorium? Offenbar
nicht, weil unterdessen der Verkehr abgenommen, sondern weil er
wesentlich zugenommen hatte. Das kam aber nicht im modernen
merkantilistischen Sinne von einem Jahr zum andern, sondern an-
steigend und stetig. Gerade zwischen 1170 und 1230, zwischen der
ersten und zweiten Kapelle, ist 1203 Ulrich an der Matte in Ursern
belegt als Vertreter der neuen Walsersiedlung, von der aus die
Initiative zur Verbesserung der Pallstralle ausgegangen sein mag.
Jedoch kam man nicht nur von Ursern zur Schollenen hinunter,
sondern auch von Uri zur Schollenen hinauf.

6. Vom Urnersee zur Schollenen

Was Biasca fiir Blenio und Leventina, das war Biirglen fiir Uri14,
Schon die bronzezeitlichen Griber, der Name Burgilla, der eine
Burg, d. h. eine Wehranlage bedeutet, die frithe urkundliche Nen-
nung 857, das Petruspatrozinium, all das legt nahe, daB hier die
Mutterpfarrei des ganzen ReuBtales war. Sie dirfte im Anschlull
an das um 600 gegriindete Bistum Konstanz etwa am Anfang
des 8. Jh. errichtet worden sein. Auf Biirglen folgte unmit-
telbar St. Alban in Silenen, dessen Patrozinium nach Westen weist.
Es diirfte wohl etwa 750—850 entstanden sein. Beide Pfarreien,
Biirglen und Silenen, wurden zusammen 857 von Ludwig dem
Deutschen dem Priester Berold geschenkt. Das sind die- friithmit-
telalterlichen Zentren des urnerischen ReuBtales. Alle andern Kir-
chen folgen spiter und sind fast ohne Ausnahme erst dem Hochmit-
telalter zuzuschreiben.

suchungen, 1951, 8. 177 (Register). Biindner Urkundenbuch, 1 (1955), 463,
466, 471. : '

145 Vorliegendes ist nur eine kurze Inhaltsangabe der gréBeren und aus-
fithrlichen Arbeit: «Uri im Frithmittelalters, Urner Neujahrsblatt, 1957/58,
wo alle Belege zu finden sind.

475



Der vom Alemannenherzog Theobald 732 verbannte Reichenauer
Abt Eddo fand also, sofern die Biirgler Petruskirche schon exististierte,
beim Biirgler Kilchherr Unterkunft und die Méglichkeit liturgischer
Feier. Nirgends besser hitte derAlemannenherzog denihm miBliebigen
Abt untergebracht als hier. Um zu verhindern, daB er, wie vorher Pir-
min im Elsaf3, weiter wirken konnte, lieB erihn in dieses abgeschlossene
Gebiet fiihren, in ein Sacktal. Uri war aber noch mehr als ein Sack-
tal, wie es schlieBlich auch Glarus war. Man vermochte nimlich
das urnerische ReuBtal nur iiber den See zu verlassen. Deshalb
konnte man Exilierte sehr leicht bewachen. Der Weg zum Altdorfer
Landungssteg wiire schon auffillig gewesen. Dort geniigte aber ein
Beobachter, um die Abfahrt zu hindern. So konnte man auch den
hl. Othmar ohne viel Miihe auf der Insel Werd bis zu seinem Ab-
leben 759 festhalten. Uri gehorte auch dem Alemannenherzog, der
dort frei schalten und walten konnte. Im gleichen Jahre 732 lieB
Karl Martell Bischof Eucherius von Orléans verhaften und ihn
nach Kéln, also in die Nihe seiner Hausmacht, bringen. Immer
werden Exilierte in greifbare Gebiete gebracht. So war es beim
schon genannten Abt Othmar, so war es selbst beim hl. Athanas, den
Konstantin 335 nach Trier verbannt, weil dort die Kaiserresidenz
nahe und méchtig genug war, um den alexandrinischen Bischof zu
bewachen. Als dann spiter die Alemannenherzige ausstarben, ge-
langte Uri an den Konig. So konnte Ludwig der Deutsche 853 das
ganze Land an die Fraumiinsterabtei schenken. Die Linie ging
vom Herzog iiber den Kénig zur Abtissin.

Den Ubergang vom Friihmittelalter ins Hochmittelalter stellt
Altdorf dar, ein Ort, der wohl auf eine alte romanische Siedlung
zuriickgeht und daher von den ankommenden Alemannen als
«altes Dorf» bezeichnet wurde. Das gleiche bedeutet auch Altstiit-
ten. Altdorf war, da der See friiher sich weiter ausdehnte, gleichsam
der Landungssteg nach dem sicher gelegenen Biirglen und spielte
eine ahnlich Rolle wie Stadelhofen fiir Ziirich oder, um GroBes mit
Kleinem zu vergleichen, wie Ostia fiir Rom. Obwohl dort schon
lange ein Gotteshaus bestanden haben kann, scheint doch eine
selbstéindige Pfarrei erst im 10. Jh. oder noch spéter entstanden zu
sein. In der unmittelbaren Nihe Biirglens hatte zunichst eine zweite
Pfarrei wenig Sinn. Das Martinspatrozinium ist kein Gegenbeweis.

476



Die Cluniazenser verehrten den Heiligen von Tours hoch (Martins-
officium, Martinsoctav), und manches Reformkloster des 11./12. Jh.
nahm ihn zum Schutzheiligen, wie z. B. Muri, Wiblingen, Beuron,
Allerheiligen. Muri gab den Titel an das nidwaldische Buochs weiter,
Disentis im 12. Jh. an die Pfarrei Medels. Eine grofle Rolle spielte
Altdorf erst im 13. Jh. (Sitz des Ziircher Meieramtes, Gerichtslinde).
Das Schwergewicht glitt also vom frithmittelalterlichen Biirglen
zum hochmittelalterlichen Altdorf hinab.

Altdorf hatte zunichst das Seeufer zu betreuen. Da war vor allem
als entferntester AuBenposten Sisikon, dessen seltenes Eligiuspa-
tronat nach Westen weist. Sisikon war die erste Pfarrei, die sich
von Altdorf selbstindig machte (1387). Erst spiter kam das gegen-
{iberliegende Seelisberg (ca. 1450) hinzu. Zu beiden Seiten des
Reulideltas entstunden ganz bedeutende Siedlungen. Seedorf er-
richtete 1254 dié Ordenskirche der Lazariter, die Maria als Haupt-
patronin und Lazarus und Laurentius als Nebenpatrone erkoren.
Attinghausen weist 1349 ein Andreaskirchlein auf, ein Patronat,
das besonders die Cluniazenser im 11. und 12. Jh. betonten. Zur
gleichen Zeit spielte Fliielen am See die gleiche Rolle, die einst
Altdorf gespielt hatte. Nicht vergebens besaflen dort die St. Blasia-
ner Ménche Besitzungen. Die dortige Georgskirche diirfte um 1360
entstanden sein. Am linksseitigen Ufer des Sees ist das Isental
gelegen, das 1409 einen Altar zu Ehren des hl. Theodul weihte. Die
Verehrung dieses Walserheiligen mag iiber das nahe Engelberg,
wo der Heilige seit Ende des 12. Jh. hoch verehrt wurde, gekommen
sein. '

Die Urpfarrei Biirglen war nicht nur durch das nachfolgende
stirkere Altdorf, sondern auch durch eigene Verluste geschwicht.
Die alemannischen Rodungsleute im Schichental erbauten schon
1290 eine Michaelskirche, die ziemlich viele Rechte erhielt. Deshalb
lieBen sich die Schichentaler Zeit und trennten sich erst 1591
vollstindig. Vorher fiel auch noch Schattdorf 1537 von Biirglen
ab, das nun alle Tochter verloren hatte.

Silenen wandte von Anfang an sein Gesicht nach Siiden in die
oberen Tiler, wo da und dort Siedlungen waren, so in Gurtnellen
und Godschenen. Aber im groBen und ganzen war hier doch eine
siedlungsarme Gegend, eine Art Desertinas. Der nach Ritien

477



fihrende Kriizlipal hatte keine Bedeutung. Nun setzten sich aus-
gerechnet die Grafen von Rapperswil an der entferntesten Position
fest, in Goschenen. Ohne Absicht wird das nicht geschehen sein.
1290 verkauften sie ihre dortigen Besitzungen an die Zisterzienser
von Wettingen, welche wohl das Marienpatronat hier einbiirgerten
und die Goschener Gegend weiter kolonisierten. Neben den Rappers-
wilern hatten die Zihringer sich Perspektiven gemacht. Herzog
Berthold V. (1186—1218) néherte sich den Zentralalpen, nachdem
er 1191 vom GroBlen St. Bernhard abgetrieben worden war. Sein
Einfall im Goms 1211 zeigt diese Richtung#6. So wird man unge-
fahr auf 1200 oder wenige Jahre spiter eine wesentliche Verbesse-
rung des schon vorhandenen Gotthardweges annehmen diirfen.
Aber warum haben die Staufer beim Aussterben der Zihringer
1218 die Vogtei Ziirich in die eigenen Hinde genommen, aber
Uri an die Habsburger verpfindet? Hétten sie das getan, wenn der
Gotthardverkehr in diesem Tale Bedeutung gehabt hitte? Ein
solcher Hinweis wird zuniichst der kontinuierlichen Intensivierung
des Verkehrs kaum gerecht. Dann handelt es sich ja um ein argu-
mentum ex silentio, das ganz verschieden interpretiert werden kann.
Und vor allem setzt dieser Einwand einen Gegensatz zwischen Stau-
fen und Habsburg voraus, der damals nicht vorhanden war.
Rudolf IT. von Habsburg (1196—1232), der GroBvater Konig Ru-
dolfs, war Anhiinger des jungen Friedrich II., in dessen Gefolge
er sich im Jahre 1213 zweimal aufhielt, am 2. Januar in Hagenau
und am 31, Mérz in Konstanz. Schon der Vater Rudolfs, Albrecht IT.
von Habsburg (1 1199), war mit den Staufen verbunden gewesen 147
Seit dem 12. Jh. sehen wir ein stetes Drangen der verschiedenen
Momente, die zur Entwicklung der Gotthardroute beigetragen
haben: Die Bedeutung der kaiserlichen Lombardei-Politik, die
Blickrichtung Barbarossas auf Blenio und Lukmanier, als Gegen-
satz dazu das Interesse der Mailinder Bischife an der Gotthard-

146 BUTTNER H., Zur politischen Erfassung der Innerschweiz. Deutsches
Archiv fiir Geschichte des Mittelalters, 6 (1943), 476ff. Fiir die spétere Zeit
siehe die wichtige Arbeit iiber die Zihringische Kolonisation von P. KLAUT
im Urner Neujahrsblatt, 1957/58.

17 Quellenwerk zur Entstehung der Eidgenossenschaft. Urkunden, 1 (1933),
Nr. 157, 159, 245—246, 252.

478



hohe (Gladinus-Kirchlein ca. 1170), das Entgegenkommen der
Disentiser Abte in Ursern (Walterus de Ursaria als Vertreter 1203),
die Einwanderung der Walser am Ende des 12.Jh. (Ulricus de
Prato 1203), deren Erfahrung in der alpinen Technik (Wasserlei-
tungen), die Mithilfe Uris und der am Gotthard interessierten
Dynasten (Zihringer, Rapperswiler).

Die ersten auf der Gotthardhohe waren nicht die Rétoromanen
des Churer Bistums und die Eigenleute des Disentiser Abtes, son-
dern die Lombarden des ambrosianischen Bistums und die Unter-
tanen der Mailinder Domherren. Dafiir gelang es den neu ange-
kommenen Walsern, die Enge der Schollenen dauernd gliicklich
zu iiberbriicken und so den Verkehr zu steigern. Den Abschlul
bildete das zweite Kirchlein auf der PaBhéhe, von dem der mai-
lindische Kirchenhistoriker des 13. Jh., Goffredo da Bussero, nicht
nur wie gewohnlich Ort und Patrozinium meldet, sondern auch das
Jahr 1230 und den Konsekrator Enrico di Settala iiberliefert.
Bussero fiithrte das Kirchlein in die Geschichte ein als: in pago
Mediolanensi ecclesia sancti Godeardi in monte Tremulo43,

148 Tiber Notitiae Sanctorum Mediolani, ed. MAGISTRETTI-MONNERET,
1917, Sp. 159.

479



	Der Gotthard-Raum in der Frühzeit (7.-13. Jh.)

