
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: Der Gotthard-Raum in der Frühzeit (7.-13. Jh.)

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DERGOTTHARD-RAUM IN DER FRÜHZEIT
(7.-13. JH.)

Von P. Iso Müller

In vorliegender Arbeit geht es vor allem um die Entwicklung
des Pfarrei-Systems im ganzen Gebiete von Ilanz bis Brig, von
Biasca bis Bürglen, um so die wachsende Christianisierung und
damit zugleich die Kultivierung des Gotthardgebietes klarlegen zu
können.

1. Von der Oruob zum Russeinerfeisen.

Die christliche Frohbotschaft nahm ihren Ausgang im
allgemeinen von der spätrömischen Civitas als dem Mittelpunkt der
gesamten Verwaltung und Kultur. So verbreitete sich von Chur
aus im 4. und 5. Jh. die christliche Organisation nach allen Richtungen1.

Daß Zillis schon um 500 eine christliche Kirche besaß, darf
nicht zu unbegründeten Verallgemeinerungen führen. Man begreift
dies aus der Lage an einer alten Paßstraße über den Splügen nach
Chiavenna-Como und vor allem über den Bernhardin nach Bellin-
zona-Mailand. Vom Hinterrhein wenden wir uns dem Vorderrhein
zu. Die Großpfarrei Sagens, deren Kolumbanspatrozinium 765
gesichert ist, dürfte dem 7./8. Jh. angehören. Vielleicht spielten bei
der Gründung dieser Pfarrei die Victoriden eine Rolle, deren Haupthof

sich hier befand. Durch die gleiche Tello-Urkunde ist auch die
Ilanzer Martinskirche belegt, welche neuere Ausgrabungen als einen

x) Was sich im allgemeinen bei Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des

Kt. Graubünden, Bd. I—VII (1937—48), und Müller L, Disentiser
Klostergeschichte 1 (1942) leicht finden läßt, ist nicht angeführt.

433



rechteckigen Saal feststellen konnten2. Sie stund gegen Süden hin
an einem Abhänge, gesichert gegen Überschwemmungen des Rheines
und des Glenners. Das Ilanzer Becken heißt die Gruob, lateinisch
fovea, romanisch la Foppa. Von hier ging der Weg nach Süden
an der Martinskirche vorbei ins Lugnez, von wo man über die
Greina nach dem Blenio ins Tal des Tessin gelangte. Der Name
Lugnez wird ja zu Leponetia, dem Lande der Lepontier gestellt3.
Die Fundamente der karolingischen Talkirche des hl. Vinzenz sind
noch erhalten. Von dieser Urpfarrei hat sich zuerst die entfernteste
Siedlung St. Peter im Vais um 1300 (sicher vor 1345) selbständig
gemacht. Wir werden dieser Entwicklungsregel später wieder
begegnen.

Westlich von Ilanz (715 m) steigt der Weg nach Ruis (790 m),
läßt jedoch die Talsole mit dem Rhein, die sog. Pardiallas oder
Pardella beiseite. Später ging der Weg über Waltensburg (1010 m)
bis nach Brigels (1289 m), um dann über Schlans (1177 m) nach
Truns (865 m) hinunterzusteigen.

Ruis war eine alte Großpfarrei, die früher noch Andest und
Waltensburg umfaßte, da diese noch im 9. Jh. zinspflichtig waren.
Selbst das hochgelegene Panix (1300 m) verblieb bei diesem
Pfarreiverbande bis 1667. Ruis erscheint im sog. Reichs-Urbar des 9. Jh.
als königliche Eigenkirche. Damit ist nicht ihre anfängliche königliche

Stiftung und Rechtslage bewiesen. Der Churer Bischof klagte
ja Anfang des 9. Jh., daß ihm von mehr als 230 Kirchen nur 31

geblieben seien. Also muß es doch unter den etwa 200 könighchen
Kirchen auch früher bischöfliche gegeben haben. Das Reichsurbar
weist offensichtlich Gotteshäuser verschiedener Herkunft auf,
echte alte Bistumskirchen und Eigenkirehen des rätischen Adels
und des königlichen Hofes. Wir möchten dies grundsätzlich für die
folgende Untersuchung vorausschicken, um es nicht immer wiederholen

zu müssen. Ruis kann deshalb auch eine alte bischöfliche
Kirche gewesen sein. Auf das Alter weist das Andreas-Patriozinium
hin. Nicht weniger als drei Päpste errichteten in Rom um die
2. Hälfte des 5. Jh. diesem Apostel ein Heiligtum. Gregor d. Gr.

2 Sulser W., in Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte
15 (1954/55) 177.

3 Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 363—364.

434



(f604) reihte St. Andreas in den Kanon ein. Seine nach England

gesandten mönchischen Missionäre nahmen den Andreaskult

mit und verbreiteten ihn dann im Norden des Kontinentes, so in
Echternach, Freising usw4. Nach Rätien dürfte die Verehrung des

Petrusbruders aus dem römischen Süden gekommen sein und sich

etwa im 7. Jh. in Ruis durch die Pfarrei-Gründung verdichtet
haben.

Obwohl Waltensburg zuerst unter der Großpfarrei Ruis stand,

besaß es doch ein frühmittelalterliches Kirchenkastell, denn das

sog. Tello-Testament von 765 spricht von einem agrum super
casteUum und das Reichsurbar des 9. Jh. von der ecclesia S. Georgii

in Castello. Deren hufeisenförmige Apsis ist mit dem 8. Jh. gut
vereinbar. Georgskirchen sind im ganzen frühmittelalterlichen
Rätien festzustellen (Kästris, Ruschein, Pfäfers, Berschis). Der

Kult kann von der fränkischen Reichskirche her gekommen sein,

denn schon 634 ist der hl. Georg in Amay in der Nähe Lüttichs

belegt, und im 8. Jh. besaß St. Denys Reliquien. Aber er kann

auch von Süden kommen, befand sich doch in Mailand im 8. Jh.

und im Rom im 7. Jh. (683) eine Georgskirche5. Das Waltensburger
Kirchenkastell wird vieUeicht etwas weniger alt sein als die Pfarrei

Ruis, sicher indes nicht jünger als 8. Jh.
Die Pfarrkirche zu Waltensburg ist dem hl. Desiderius und dem

hl. Leodegar geweiht. Deren Bau wird zusammen mit dem Cam-

panile auf ca. 1100 datiert. Die Frage, ob vorher eine solche

Pfarrkirche vorhanden war, ist offen. Das Patronat des hl. Desiderius,
des Bischofs und Märtyrers von Vienne, gestorben 606/607 oder

610/611, würde für ein früheres Datum sprechen. Reliquien brachte

der hl. Gallus 612/613 an die Steinach, wo der Heilige im 8.—11. Jh.

hochverehrt wurde. Ein Desiderius begegnet uns auch bei Tello

765 als Bewohner des Ilanzer Beckens. Und in der Hauptweihe-
Inschrift von Müstair, die 1087 datiert, aber inhaltlich karolingisch

4 Über wichtige rätische Frühkulte ist Ausführliches zusammengetragen
bei Müller L, Das Kloster Müstair im Frühmittelalter. Zeitschrift f. Schweiz.

Kirchengeschichte 50 (1956) 12—62. Wir verweisen mit: Müstair jeweils
darauf. Über Andreas S. 47.

5 Müstair, 48—49, dazu Levison W., Aus rheinischer und fränkischer

Frühzeit, 1948, S. 133 für Amay.

435



ist, figuriert er nach St. Georg6. Also wäre das Desiderius-Patro-
zinium im Dorfe eine Ergänzung zum Georgspatrozinium im Castellum.

Der Desiderius-Kult paßt um so mehr zu Waltensburg, als

ja auch im Ilanzer-Becken Sagens ein Kolumbans-Patrozinium
aufweist, das urkundlich 765 nachgewiesen ist und wiederum auf
St. Galler Einfluß zurückzuführen sein dürfte. Wann in Waltensburg

der zweite Patron, der hl. Leodegar (f 679) hinzugekommen
ist, ist schwer zu sagen, da er auch wie Desiderius erst 1493 belegt
ist. Entweder kam er schon sehr früh hinzu, in der Zeit, in der das

Leodegar-Kloster Murbach eine große Rolle spielte, welche Epoche
etwa durch das Nebenpatronat der Lützelau 741 und die Reliquien
in Pfäfers ca. 880 begrenzt ist, oder dann erst ganz spät7.

Wenn wir wieder den Faden der Entwicklung aufnehmen, so

müssen wir an die Großpfarrei Ruis diejenige von Brigels anschließen,

die eigentlich im ganzen Mittelalter ihre Ausdehnung behielt
und erst im 16.—17. Jh. ihre Außenposten aufgab (Schlans 1518

bzw. 1643, Danis 1650, Dardin 1664). Die erste Kirche befand sich
vielleicht in der vorgeschichtlichen Burg, wo sich später im
11./12. Jh. die Eusebius-Kirche erhob. Vermutlich war hier im
Frühmittelalter eine ähnliche Kirchenburg wie St. Pancratius bei
Trins. Die Siedlung lag aber unten am Hügel, wo auch die bischöfliche

Kirche St. Maria errichtet wurde. Das Patrozinium paßt in
die frühmittelalterliche Zeit, weist doch auch die bischöfliche
Kathedrale in Chur den gleichen Titulus auf, um von Reichenau
und Pfäfers nicht zu reden8. Zwischen dem Hügel und dem Dorfe
stand der Victoridenhof mit dem gemauerten Herrenhause (sala
muricia), der 765 an Disentis kam. Hier entstund später die
Martinskirche, eine Gründung des Klosters. So haben wir hier neben-

6 Näheres über Desiderius siehe Gruber E. in Zeitschrift f. Schweizerische
Kirchengeschichte 36 (1942) 213—220, Müstair 49 sowie Farner O., Die
Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden, 1925, S. 77. Zu Kolumabn und
Desiderius wäre allenfalls noch St. Gallus in Laax zu setzen, dessen
Patrozinium aber erst um 1309 mittelbar belegt werden kann.

7 Lexikon f. Theologie u. Kirche 3 (1931) 409. Hecker Gl., Die
Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau, 1946, S. 113—116. Tüchle H.,
Dedicationes Constantienses, 1949, S. 119. Munding E., Die Kaiendarien von
St. Gallen. Untersuchungen, 1951, S. 115, 165.

8 Müstair, 45—46.

436



einander die bischöfliche Pfarrkirche und die äbtüche Eigenkirche,
römisch-kirchliches Recht und germanisches Eigenkirchenrecht.

An Brigels grenzt die ansehnliche Großpfarrei Truns. Auf einem

Crepault genannten Hügel gegenüber dem Dorfe, rechts des Rheines,

bei Ringgenberg hat man ein kleines Kirchlein des 6. oder 7. Jh.

konstatiert, eine Saalkirche (9 m lang, 5,50 bzw. 5,10 m breit), die

in der rundlichen Apsis einen Altar enthielt. Auch der angebaute

rechteckige Raum wies einen Tisch oder Altar auf. Um die ganze

Anlage ging eine Wehrmauer9. Bei solch kleinen Kirchen möchte

man fast meinen, es handle sich gleichsam nur um eine offiziöse

Christianisierung, vieUeicht um Eigenkirchen rätischer Besitzer,

die vor der großen systematischen Organisation des Bischofs zu

datieren ist. Ähnlich mutet das bescheidene Kirchlein von Irgen-
hausen an, das dem 7. Jh. zugeschrieben wird10.

Das eigentliche Dorf Truns entwickelte sich links des Rheines,

wo die Victoriden Kolonen hatten und wo 765 ein Presbyter
Silvanus nachzuweisen ist. Das Martinspatrozinium läßt eine

frühmittelalterliche Kirche durchaus zu, worauf noch zurückzukommen

ist.
Was Crepault für Truns bedeutete, das war Chischliun für Somvix.

Es handelt sich um einen aussichtsreichen hohen Hügel

(1276 m), der oberhalb Somvix (1049 m) liegt. Schon die Benennung

Chischliun, die unter allen Castellum-Namen als die älteste

erscheint, weist auf eine rätische Befestigung hin, die jedoch wohl

mehr war als nur gelegentliche Zufluchtstätte11. Nach den

Probegrabungen von W. Burkart ist «der Plateaurand von ungefähr 2 m

mächtigen Trockenmauern umschlossen und weist am Fuße des

Hügels auf der Westseite ein Vorwerk auf. Im Plateau selbst ist
eine ca. 60 cm tiefe Kulturschicht mit viel Kohle und Hüttenlehm
nachzuweisen». Später fand W. Burkart noch «eine eiserne

Gürtelschnalle in ungestörter Kulturschicht». Er bezeichnete die Siedlung

9 Planskizze im Kunstführer (Schnell u. Steiner, München) Nr. 570:

Truns 1952. S. 2—3. Dazu Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen 1 (1951)

30. Anm. 4.
10 Klätji P., Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und

oberem Zürichsee im 7. Jh., 1954, S. 22ff.
11 Poeschel E., Das Burgenbuch von Graubünden, 1929, S. 17, 153, 243.

437



als «frühgeschichtlich» und dachte etwa an eine Datierung ins
6. und 7. Jh.12.

Halten wir hier kurz die genannten Kirchenburgen fest, so die
von Jörgenberg, dann vor allem Brigels (auf St. Eusebius), Truns
(Crepault) und Somvix (Chischliun), so stellen sie im Umkreis des

Gotthardgebietes in dieser Zahl und Form ein Unikum dar. Man
wird an die castella erinnert, welche die 511 verfaßte Severinsvita
(Kap. 25) erwähnt und welche auch durch die mauerumwehrten
Kirchen Kärntens des 5. und 6. Jh. bestätigt wurden13. Nicht
übergangen werden darf auch, daß in der 1. Hälfte des 6. Jh. in der
lombardischen Ebene selbst an relativ wenig begangenen Straßen,
wie z. B. in Laino (Valle d'Intelvi) und Lecco, zuerst gegen Goten,
dann gegen Byzantiner und Langobarden Kirchenkastelle errichtet
wurden14. Unsere rätischen Kirchenburgen machen sich zudem aus
wie die Vorläufer der späteren Dörfer. Offenbar muß etwa im
7./8. Jh. die Bevölkerung stark zugenommen haben und auch die
Sicherheit größer geworden sein, so daß sich dann die Leute
meistens auf etwas tieferem Niveau in offener Siedlung vereinigen konnten.

Hier in Somvix haben wir neben Chischliun, etwas gegen Nordosten

hin, die Siedlung St. Benedikt. Grabungen im Frühjahr 1957
haben eine hufeisenförmige Apsis mit dem Mauerwerk des kleinen
Schiffes zutage gefördert. Es besteht eine große Ähnlichkeit mit
dem 1956 in Kästris gefundenen Grundrisse, der einer Kirche
gehört, die schon im Reichsurbar genannt ist15. Die Datierung der
Kirche dürfte wohl ins 9. Jh. gehen, muß auf alle Fälle später als
die vollendete Organisation des Klosters Disentis datiert werden.

Ein Benediktspatrozinium im 9. Jh. gehört zu den größten
Seltenheiten. Es genügt nicht, nur einfach daran zu erinnern, daß die

12 Noll R., Frühes Christentum in Österreich, 1954, S. 93—101, 124.
13 Jahrbuch der Schweiz. Gesellschaft für Urgeschichte 1940/41, S. 181,

und 1942, S. 105, sowie mündliche Äußerung vom 9. September 1950.
14 Bognetti-Marcora, L'Abbazia Benedütina di Civate, 1957, S. 21ff.

Das klassische Buch über die Kirchenkastelle ist Poeschel E., Das Burgenbuch

von Graubünden, 1930, S. 14ff.
15 Bericht von W. Sulser, Chur, vom 1. Juni 1957. Zu Kästris siehe

Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie U.Kunstgeschichte, 17 (1957), 57—58.

438



Benediktinerklöster der Karohngerzeit im allgemeinen zwei Feste

des Heiligen feierten, den Todestag am 21. März und den

Translationstag am 11. Juh16. Wir müssen vielmehr den besonderen

Kultspuren nachgehen. Die Rehquien des heiligen Abtes von Monte

Cassino wurden 672/674 nach dem fränkischen Fleury geflüchtet,
aber 755/757 auf Bitten des Papstes Zacharias teilweise wieder

zurückgegeben (ex corpore reliquias). Von Monte Cassino erhielt
das Kloster S. Salvator in Leno (Diözese Brescia) um 758 eine

Armreliquie und hieß dann Monasterium S. Salvatoris et S. Benedicti

oder sogar 962 einfach monasterium S. Benedicti. Wiederum
eine Armreliquie kam um 790 von Montecassino auf Veranlassung
des Papstes Hadrian I. an das südbayrische Kloster St. Jacobus

in loco Pura, das deshalb den Namen Benediktbeuren annahm

(808: ad altare S. Benedicti Burin)17. In unserer Gegend ist auffällig,
daß der Heilige im Churer Gelasianum von ca. 800 bereits im
Kanon der Messe erwähnt wird18. Bei den innigen Beziehungen
zwischen Chur und St. Gallen, denen dieses Sacramentar
zuzuweisen ist, ist wiederum ein Altar zu Ehren des Heiligen von Nursia
im berühmten sanktgallischen Klosterplan nicht befremdend19.

Mit Rätien hängt auch Verona zusammen, wo in der ersten Hälfte
des 9. Jh. drei Litaneien des hl. Benedikt Erwähnung tun20. Wichtig

aber ist vor allem, daß Pfäfers um 880 in seiner Abteikirche und

um 900 in seiner nahen Evortskirche Rehquien des Heiligen besaß21.

Und das Benediktinerkloster Müstair, das einst von der monasti-
schen Basis von Pfäfers ausgegangen war, errichtete im Verlaufe
des 9. Jh., wohl vor 881, im nahen vintschgauischen Mals eine

durch Stucco und Malereien ausgezeichnete Benediktskapelle mit

16 Mtjnding, E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Texte, 1948, S. 45, 61.

Untersuchungen, 1951, S. 44, 78, 163.
17 Näheres Bauerreiss R., in Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens

57 (1939) 151—156.
18 Mohlberg K., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum, 1939,

S. 153, 239. Dazu Bolte B., Le Canon de la Messe Romaine, 1935, S. 34.
19 Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan, 1952, S. 9.
20 Opfermann B., Die liturgischen Herrscherakklamationen im Sacrum

Imperium des Mittelalters, 1953, S. 115, 228—229, dazu 151, 155.
21 Perret F., Urkunden der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951)

52, 63.

439



drei Altarnischen22. Zur gleichen Zeit oder wenig darauf baute
Disentis auf der Höhe von Somvix eine Benediktuskapelle.

Überblicken wir die Kultspuren, so ergibt sich ungefähr folgender
Weg: Von Montecassino wanderten Reliquien nach Leno, von Leno
über Müstair nach Pfäfers. Von hier aus gingen wiederum
Verbindungen nach St. Gallen und Disentis. Das ist aber fast genau
die Straße, an welcher die Klöster lagen, mit denen die Reichenau
um 800—810 Verbrüderungen einging. Der Liber Confraternitatis
notierte sich nämlich chronologisch und geographisch genau:
Reichenau, St. Gallen, Pfäfers, Disentis, Müstair, Leno23. Und auch
die Bischöfe von Verona waren im 8./9. Jh. mit der Reichenau und
St. Gallen verbrüdert24. Wir sind also hier auf eine Verbindungsstrecke

gekommen, die auch sonst in frühmittelalterlicher Zeit
kulturell und künstlerisch eine Rolle spielte25. Was das aber heißt,
daß Churrätien im 9. Jh. zwei Benediktkapellen besaß, das wird
erst klar, wenn man bedenkt, wie Rehquien und Patrozinium des
großen Nursianers im süddeutschen-konstanzischen Räume erst
mit der Jahrtausendwende zahlreicher wurden. Reliquien kamen
von Fleury über Cluny (10. Jh.) um das Jahr 1000 nach Einsiedeln
und Reichenau. Eine Benediktskapelle finden wir in St. Blasien
(1086) und ein Benediktskloster (Mitpatron) in Alpirspach (1099)26.

Das Dorf Somvix lag tiefer unten, jedoch noch in beträchtlicher

!2 Garber J., Die karolingische St. Benediktskirche in Mals, 1915, S. 27-
Weingartner J., Kunstdenkmäler des Etschlandes 4 (1930), 382.

23 MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper, 1884, S. 154, 168 175.
24 L. c, S. 11, 35, 262, 298, 307, 542.
25 Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern, 1954, S. 29, 120 121,

129—130, 145. Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 5 (1955) 15, 25—27.
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), 12—13. Ergänze dazu, daß
der Marmor von Laas durch Strukturuntersuchung auch in den karolingischen

Fragmenten von Schanis nachweisbar ist. Freundl. Mitt. Prof. Dr.
A. Largiader, Zürich.

26 Tüchle H., Dedicationes Constantienses, 1949, S. 94—95. Hochmittelalterliche

Benediktskirchen bei Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese
Sitten, 1932, S. 36, 134—135. Benzerath M., Die Kirchenpatrone der alten
Diözese Lausanne, 1914, S. 102. Kehr P. F., Italia Pontificia VI., 1 (1931)
291, 390, 413. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 227. Für
Frankreich sind ältere Belege wegen Fleury gegeben, so für Aniane (um 782)
und Centula (799). Braun J., Der christliche Altar 1 (1924), 372.

440



Höhe über dem Rhein. Von Truns (865 m) aus gesehen, läßt sich
das 1054 m hohe Somvix als oberes Dorf, als Oberdorf, summus
vicus deuten. In greifbare historische Nähe tritt es uns im 12. Jh.
In dessen 2. Hälfte begegnet uns im Churer Jahrzeitbuch Johannes
presbyter de Sumovico27. Sicher steht 1203 Conradus de Sumovico
an der Spitze der Disentiser Ministerialen und zeigt damit die
Bedeutung der Famihe28. Er war vermutlich der Vater von Ogo,
Chonradus, Albertus und Wolricus, die um die Mitte des 13. Jh.
oder wenig später als Zeugen in St. Benedict auftreten. Bei einer
gleichzeitigen Beurkundung figurieren einmal nur «Wolricus et
Vgo de Summovico et fratres sui29». Die Pfarrkirche ist dem hl.
Johannes dem Täufer geweiht, einem in Rätien schon im
Frühmittelalter heimischen Patrozinium30.

Somvix ist jünger als Truns. Schon geographisch wird man
zuerst das fruchtbare Trunser Becken belegt haben und dann erst
das hügelig gelegene Somvix. Ebenso setzt der Name Somvix
eine tiefer gelegene frühere Kultur voraus. Und während Somvix
eindeutig lateinischer Herkunft ist, steht das bei Truns nicht so
fest. Auch die prähistorischen Funde der La-Tene-Zeit auf
Crepault und im Weiler Darvella sowie das schon genannte Kirchenkastell

auf Crepault weisen darauf hin. Dann ist es bezeichnend,
daß in der alten Einteilung der Cadi Somvix zum vierten Hofe
der Cadi, zu Truns, gehörte. Somit wird Somvix als Pfarrei jünger
sein als Truns und sich von diesem etwa im 8. oder 9. Jh.
abgespalten haben.

Nach Somvix ging die Organisation und Kultur wenigstens im
Frühmittelalter nicht mehr weiter. Hier am Russeinerfelsen war
die große Zäsur, die der Reisende heute noch überrascht
wahrnimmt, wenn er in der Rhätischen Bahn oder im Auto über die neuen
hochgewölbten Brücken fährt. Nachher folgt die Landschaft Der-
sertinas, das wenig bebaute Land, das zu Beginn des 8. Jh. noch

27 Necrologium Curiense ed. Juvalt, 1867, S. 122.
28 Bündner Urkundenbuch ed. Meyer-Marthaler u. Perret, 2 (1952)

16—17.
29 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 29 (1935), 16.
30 Müstair, 46. Farner, 78—96. Dazu Nordström C. O., Ravennastudien,

1953, S. 32f. Kläui, Christentum, S. 19.

441



einen großen Königsforst bildete. Namen wie Silvaplana, Bugnei
(Pinetum), Lukmanier (lucus magnus) belegen diese frühere große
Waldung. Dem entspricht es, daß sich hier keine vorrömischen
Flurnamen finden lassen31. Die Victoriden besaßen nur bis in die
Gegend von Truns-Somvix Besitzungen und Kolonen (765), nicht
aber in der Desertinas, die dem Fiskus gehörte und daher dem
Praeses in Chur unterstand. An die Desertinas schloß sich die Ur-
saria, das Bärental, an, das sich von der Oberalp bis zur Furka
ausdehnte.31a

So war also Truns die letzte große Pfarrei des bündnerischen
Rheintales. Sie war der Abschluß der kirchlichen Organisation im
Frühmittelalter und die End- und Grenzpfarrei. Was weiter ging
bis Oberalp und Furka, das gehörte zum lockeren Besitzanspruch
von Chur, ohne daß damit lineare Grenzlinien im Sinne neuzeitlicher

Vermessungen gemacht worden wären. Tavetsch und Ursern
standen einfach in globo et confuso dem rätisch-churischen
Gebiete zu, weil vom früh kultivierten Rheintal aus dieses verlassene

Gebiet am leichtesten zu erreichen war. Aber das ganze
Territorium vom Russeinerfelsen bis zum Furkahorn war selbst ein
«Niemandsland», worauf ja auch die kirchliche Diözesan-Geographie
hinweist32. Hier trafen vier Sprengel zusammen, weil alle
Siedlungen in diesem Gebirgszentrum aufhörten. In der Zeit des 7. Jh.
war das Bistum Sitten im Osten bis etwa ins Briger Talbecken,
Konstanz bis zum Urner Unterland, Como (nicht Mailand, wie
noch zu erörtern sein wird) bis zum Talbecken von Biasca
vorgedrungen. Aber nügends waren feste Linien, sondern bloß große
freie Zonen ins Auge gefaßt. Daß auch die Bistümer Lausanne und
Novara im Westen ihre äußersten Ansprüche wenigstens in das
entfernte Gotthardgebiet vorschoben, zeigt deutlich, wie sehr
damals hier in diesem Gebirgsmassiv größere und dauernde
Wohnstätten fehlten. Wo keine Siedlungen, dort auch keine Mission.

31 Als vorrömisch ist jedoch der Talschaftsname Tavetsch infolge seiner
isolierten Endung in Betracht zu ziehen, wie Dr. Andrea Schorta, Chur,
mitteilt (20. Sept. 1957). Die bisherigen Erklärungen bei L. Caduff, Essai
sur la phonetique de la Vallee de Tavetsch, 1952, S. 9.

31 a Zur Ableitung von ürsern siehe Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte,

46 (1952), 277—278.
32 Ammann-Schib, Historischer Atlas der Schweiz, 1951, Karte 11.

442



Vom Rheintal zum Gotthardgebiet

Genealogie der Pfarreien:

Kursiv: Disentiser Eigenkirche

Truns
Crepault 6./7. Jh.

St. Martin 7./8. Jh.

Somvix
St. Johann Baptist 8./9. Jh.

(St. Benedict 9. Jh.)

Surrein
St. Placidus, Kapelle 1595

selbständig 1786

Rabius
St. Maria, Kapelle 1643

selbständig 1901

Desertinas

St. Martin 8. Jh.
St. Johann Baptist IL/12. Jh.

Tavetsch

St.Vigil 1205
Ursern

St. Kolumban IL/12. Jh.
Medels

St. Martin ca. 1200

selbständig 1500

Realp
hl. Kreuz, Kaplanei 1518

selbständig 1882

Hospental
St. Maria, Kaplanei 1448.

selbständig 1886

443



2. Vom Russeinerfelsen zum Oberalpsee

In das territoriale Vakuum, das sich Desertinas nannte, stieß
um 700 der Asket Sigisbert vor, nach seinem merowingischen
Königsnamen zu schheßen ein Mann aus dem Frankenreich, geistig
wohl beeinflußt von dem damals schon fränkisch gewordenen
Luxeuil. Er wagte es, sich in dem großen Disentiser Wald
niederzulassen und hätte mit Hilfe des Rätiers Placidus ein Kloster
gegründet, wenn nicht Praeses Victor durch die blutige Beseitigung
des Placidus dies unmöglich gemacht hätte. Hier prallten wohl
zwei geistige Welten aufeinander. Praeses Victor war der Vertreter
des Fiskus und konnte ungerodetes Land beanspruchen, der Franke
Sigisbert aber durfte sich wohl auf das germanische Recht des

Bifangs beziehen, wonach durch persönhche Arbeit gerodetes und
eingehegtes Land Sondereigentum wurde33. Bedeutender als der
rechthche Gegensatz war der politische. Das immer stärker
werdende Frankenreich eroberte sich die nur lose angeschlossenen
Gebiete von Alemannien und Rätien Schritt für Schritt. Was wir da
von Schwierigkeiten zwischen St. Gallen und Reichenau einerseits
und den alemannischen Herzögen anderseits erfahren, gehört in dieses

Kapitel. Wenn der gleiche Praeses Victor einen Angriff auf St. Gallen

versucht, um die Reliquien des hl. GaUus nach Chur zu bringen
und so den Pilgerstrom und die Schenkungen auf seine Stadt zu
lenken, so ist das wiederum nicht so sehr ein antireligiöser Versuch,
sondern eine Tat, welche die Selbständigkeit Rätiens betonen
wollte. Auch die bayrischen Herzöge wehrten sich für ihr Sonderdasein

und suchten ihre Stütze in Itahen und im Frankenreich.
So wollte auch Praeses Victor kein fränkisches Kloster in seinem
Lande dulden34.

Schließlich aber war die ganze Geistigkeit am Hofe Victors eine
dermaßen spätrömische Einstellung, daß man vermeint, es sei
damals Anfang des 7. Jh. in Chur noch ein senatorischer Adehger
des 5. Jh. etwa von Galhen oder Italien am Werke gewesen. Die

33 Niermeyer J. F., Mediae Latinitatis Lexicon Minus, 1 (1954), 53:
Aprisio. Haberkern-Wallach, Hilfswörterbuch für Historiker, 1935, S. 52.

34 Darüber Büttner H. in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte,
46 (1952), 269—270.

444



Franken galten als wenig gebildet, aber am Hof Victors in Chur

war noch die alte Schultradition da35. Darum erhielt hier der

hl. Othmar seine Erziehung und Bildung. Der kulturellen Bedeutung

entsprach der Besitz, der sich von Truns bis Meis erstreckte
und in Sagens seinen Schwerpunkt hatte. So war es auch beim
senatorischen Adel Galhens, dessen Besitz nicht zusammenhängend,
sondern zerstreut war, indes viel mehr umfaßte als der der Victoriden36.

Der senatorische Adel in Galhen im 5./6. Jh. setzte sich auch

bei der Verleihung der Bistümer durch. DieRurici konnten zweimal
den Bischofssitz von Limoges, die Apollinares zweimal den von
Clermont besetzen. Diesen letzteren Bischofssitz erlangten auch

zwei Neffen von Gregor von Tours (f 594). Gregor rühmte sich

sogar, daß alle seine Vorgänger im bischöfhchen Amte mit seiner

eigenen Familie irgendwie verwandt gewesen seien, einzig
ausgenommen fünf Bischöfe nicht. Diese Vererbung der Bischofswürde,
ein Beleg für den Nepotismus, war in Galhen im 5./6. Jh. weit
verbreitet37. Und bei den Victoriden war das gleiche der Fall. Ein
Verwandter war wohl schon jener Bischof Victor, der als Churer
Oberhirte 614 am Pariser Konzil teilnahm. Der Onkel von Praeses

Victor war Bischof Victor, der um 700 das Kloster Cazis gründete.
Der Praeses eigener Bruder war Bischof Vigilius.

Ein anderes Typicum des gallischen Beamtenadels war der Stolz

auf die verwandtschaftliche Zusammengehörigkeit, die Verpflichtung

gegenüber den Vorfahren und Nachkommen, ein aristokratisches

Selbstbewußtsein, wie wir es bei Apolhnarius Sidonius

(f ca. 480) und Gregor von Tours (f 594) ausgeprägt finden. So

sprach Sidonius mit Stolz von seinen Vorfahren, die hohe Reichsämter

innehielten. «Wie man im 4. und 5. Jahrhundert im Kreise
der Senatoren seinen Stammbaum gerne auf einen Großen der
römischen Vergangenheit zurückgeführt hatte, so sah Gregor (von
Tours) seinen ältesten Vorfahren in Vettius Epagathus, dem

Märtyrer von Lyon (177).» Die gallischen Senatoren wollten nicht
als Kelten, sondern als Römer gelten, was sie «in der Wahl ihrer

35 Stroheker K. F., Der senatorische Adel im spätantiken Gallien, 1948,

S. 62, 134.
36 Stroheker, 34—35, 39, 4L
37 Stroheker, 23, 117—118, 236—237, 239.

445



Ahnherren, von denen sie abstammen wollten, zum Ausdruck»
brachten. Meist sind es römisch-griechische Namen, die sie ihrer
Familie voranstellten38. Trotz seiner alemannischen Frau Teusinda
wollte Praeses Victor Rätier und Römer sein und von einem hohen
Beamten oder senatorischen Adehgen abstammen, dem clarissimus

proavus des Bischofs Victor. Gerade diesen Titel finden wir im
3.—6. Jh. in Gallien ein dutzendmal belegt39. Diesem Proavus heß
Praeses Victor einen Marmorstein errichten, den er von Trient
kommen heß. Vielleicht für seinen Vater Jactatus oder für sich
selbst ließ er auch vom Vintschgau einen Grabstein herbeischaffen.
Darin hegt nicht so sehr eitle Ruhmsucht als die typisch römische
Pietas. Freihch ist das Selbstbewußtsein des Aristokraten noch
deutlich unterstrichen. Apollinaris verfaßte eine Grabschrift auf
seinen Großvater und nannte sich darin selbst haud indignus avo
nepos40. Auch Praeses Victor nennt sich auf beiden Steinen als

Initiant und mit seiner ganzen Titulatur: Vector, ver inluster
Preses, also: Victor, vir iUuster praeses41.

Diese traditionsgebundene, kulturvolle Ambiente des stolzen
victoridischen Steinhauses in der Civitas Curiensis war ganz etwas
anderes als die Holzklause im Disentiser Wald, wo ein fremder
fränkischer Mönch sich der arbeitsreichen Rodung und frommen
Betrachtung widmen wollte.

Das Charakteristikum des neuen Klosters am Grabe des hl.
Sigisbert war die Martinsverehrung. Die erste größere Kirche mit
der Krypta, welche die Gebeine der hl. Placidus und Sigisbert
enthielt und um 730 entstanden sein mag, war dem hl. Martin geweiht,
ebenso die zweite größere in karolingischer Zeit. Dessen Stucco
stellte wohl auch die Geschichte des fränkischen Patrones dar,
ähnlich wie in Müstair St. Johann in besonderen Bildern dargesteht
wurde. Außer fragmentarischen Überresten spricht dafür ein Stück
einer Inschrift, das zu ANTI(STES) ergänzt werden kann. Die
grundlegende Martinsbiographie von Sulpicius Severus (f ca. 420)
gebraucht selbst diesen Begriff (Cap. IX. ad constituendum antisti-

38 Stroheker, 21—22, 129.
39 Stroheker, 144, 156, 161, 176, 181, 189—190, 192, 194—196, 206.
40 Stroheker, 22.
41 Bündner Urkundenbuch, 1 (1947), 8—9.

446



tem d. h. episcopum Martinum)42. Zwei Grabinschriften von
Bischöfen in Lausanne im 9. Jh. verwenden ebenfalls antistes, das

überhaupt in den frühmittelalterlichen Heiligenleben zu Hause ist43.

Selbst der Sarkophag der beiden Disentiser Heiligen aus dem 9. Jh.
weist neben Darstellungen aus dem Leben Christi auch zwei Szenen

aus dem Martinusleben auf. Der Heilige von Tours begrüßt und
küßt einen Pestkranken vor den Toren vor Paris und er bekleidet
einen Armen mit einem Mantel44. Disentis feierte noch im 12. Jh.
den gallischen Mönchsvater ebenso hoch wie Epiphanie und Mariae
Himmelfahrt. Höhere Feste gab es im Breviarium Disertinense des

12. Jh. überhaupt nicht. Selbst die Translatio Martini mit 12

Lektionen fehlte nicht, was wir sonst weit und breit nicht finden,
weder in St. GaUen noch in Einsiedeln. Wir suchen das Fest selbst

in Muri, das den hl. Martin zum Patron hatte, vergeblich45. Auch
wurde der Titel der Disentiser Klosterkirche nie übertönt durch
die Namen der beiden Heiligen, die in ihr ruhten. Ganz anders in
St. Gallen, wo Gallus schon im 8. Jh. das Marienpatrozinium
beiseite schob, und in Werden, wo St. Ludgerus selbst den Salvator-
titel zurücksetzen konnte46. Ist da nicht die Vermutung erlaubt,
daß der hl. Sigisbert oder der hl. Ursicinus Reliquien des großen

Heilbringers mit sich brachte, ähnlich wie Gallus in einer Kapsel

um den Hals solche des hl. Desiderius und des hl. Mauritius
bei sich trug?

Auch wenn das zutrifft, so darf man damit Disentis nicht ohne

weiteres als Exponenten der fränkischen Reichskirche im engeren
Sinne ansehen, denn Papst Symmachus (498—515) errichtet in
Rom und St. Benedikt (f 547) in Monte Cassino schon vorher ein

Heihgtum zu Ehren des großen Abtes von Tours. Desgleichen war

42 Supicii Opuscula ed. H. Hurter, 1885, S. 28, 34.
43 Egli E., Die christlichen Inschriften der Schweiz, 1895, Nr. 45—46.

Niermeyer J. F., Mediae Latinitatis Lexicon Minus, 1 (1954), 48. Britylants
P., Les oraisons du Missel romain, 2 (1952), Nr. 432.

44 Sulpicii Opuscula 1. c, S. 18, 19, 41 (Kap. 2, 3, 18). Dazu Ischi, 32

(1946), 84—85.
45 Müller L, Zum liturgischen Kalender der Abtei Disentis 8.—12. Jh.

Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 81—89, 274—302, bes. 291—293,
46 Claussen Hilde, Heiligengräber im Frankenreiche. Marburg 1950.

S. 90, 227 (Maschinenschrift).

447



der Heilige hochverehrt in Ravenna, wo er in S. Apollinare nuovo
im 6. Jh. dargestellt wurde. Dann finden wir sein Patrozinium sonst
reichlich in Rätien vertreten. Von diesen datieren Zilhs und Cazis
sowie Ilanz, wahrscheinlich auch Truns vor der ersten Disentiser
Martinskirche47. Wenn wir aber noch die Männer, die bei der
Entstehung des Monasterium Desertinense eine Rolle gespielt haben,
näher ansehen, so fällt doch die fränkische Komponente auf.
Sigisbert war ein Franke, die onomastischen Vorfahren von
Ursicinus finden sich nach den Erhebungen von Jacob Jud mehr in
gaffischen und rheinländischen Gebieten denn in Italien beheimatet,
nicht zu reden von seinen Gefährten, den Mönchen Wago, Subo,
Maginbert und wie die karolingischen Disentiser alle hießen. Da
ist man doch geneigt, auch bei der Martinsverehrung einen stärkeren
Einfluß des Frankenlandes anzunehmen, und zwar in dem Sinne,
daß die fränkischen Mönche den heimatlichen und allgemein
gewordenen Martinskult mit besonderer Freude erfaßten48.

Die seelsorghche Betreuung aller jener, die in der Desertinas
oder in Ursaria sich angesiedelt hatten, Kolonisten und Hirten,
heß sich das Kloster große Opfer kosten. Die Leutkirche der Abtei,
die Marienkirche aus dem 8. Jh., genügte schon bald nicht mehr.
Etwa im 11./12. Jh. entstand in der Nähe des Klosters die Pfarrkirche

St. Johann, deren Turm heute noch in seinen untern Teilen
die romanische Stilepoche verrät. Es ist also eine Eigenkirche des
Klosters, die um die Mitte des 13. Jh. als ecclesia in campo S.
Johannis bezeichnet wird49. Nach diesen Belegen muß es sich um
eine Täuferkirche handeln, wie heute noch das Fest zeigt50. Warum
aber in unmittelbarer Nähe zwei Täuferkirchen, in Somvix und in
Disentis? Das Kloster hatte besonderen Grund, den Heihgen zu
verehren. Der hl. Benedikt errichtete ihm auf Monte Cassino ein
Heiligtum. Und der Vorläufer des Herrn war auch Vorbild für den
hl. Placidus, wie die Passio des 12. Jh. nahelegt. Johannes hielt

47 Siehe Müller, Zum liturg. Kalender, 1. c, 291—293.
48 Dazu Müller I., Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 59f.
49 Meyer K., Blenio und Leventina, 1911, Beilage Nr. 22, S. 45.
50 Die romanische Bezeichnung S. Gions dürfte ein alter Genitiv sein.

Siehe H. Schmid in Vox Romanica 12 (1952), 67.

448



dem Herodes, Placidus dem Victor seine Sünden vor51. So begreift
man es, warum das Kloster den Täufer als Titelheiligen für die
Pfarrkirche erkor, auch wenn die nächste, ein bis zwei Stunden
entfernte Pfarrkirche den gleichen Heiligen zum Patron erwählt
hatte. Aber warum sollten nicht einem so großen Heihgen zwei
benachbarte Pfarrkirchen deduziert sein, wenn es ja vorkam, daß

in der gleichen Pfarrei zwei Gotteshäuser dem gleichen Heihgen
geweiht waren? So besaß Biasca im 13. Jh. zwei Petruskirchen,
eine Haupt- und eine Nebenkirche52.

Entscheidend ist aber vielleicht, daß Somvix unterhalb des

Russeinerfelsens lag und vermutlich eine bischöfhche Kirche hatte,
während die Johanneskirche zu Disentis, erbaut auf dem engeren
Klostergebiete, offensichtlich eine eigenkirchliche Gründung der
Abtei darstellt. Das Gebiet war gegen Osten Winter und Sommer
doch so offen, daß von Truns her Einwanderungen stattfinden
konnten. Die Kulturseite der Desertinas richtete sich nach dem
Rheine und seinen altkultivierten Ufern. Anderseits scheint etwa
zur gleichen Zeit in der entferntesten Landschaft, zu der man
sechs Wegstunden brauchte, nämhch in Ursern, die Kolumbans-
kirche erbaut worden zu sein, von der noch die Rede sein wird.
Bald darauf folgte Tavetsch, dessen Vigiliuskirche 1205 eingeweiht
wurde53. Das Patrozinium zeigt die Verbundenheit mit Trient über
den Vintschgau54. Tavetsch entfaltete sich infolge seiner schönen

Alpen und des leichten Zugangs von der Desertinas und auch von
Ursern her glücklich, so daß es den zweiten Hof der vier Höfe
der Cadi darstellt. Eine Kirche besaß Medels schon um 1200, wie
neueste Malereifunde darlegen. Die Disentiser Pfarrer Burchard
ließ sich dort als Verehrer des hl. Blutes darstellen und hatte offenbar

Verdienste an der Errichtung oder Ausgestaltung der Kirche55.

51 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 46 (1952), S. 165—166, 168.
52 Gruber E. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 33 (1939), 132,

186.
53 Darüber zuletzt Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 288—289.

Vgl. Melanges Colombaniens, 1951, S. 263—264, 307 (Reliquienübertragung
von Bobbio nach Pavia 930).

54 Müstair, 49—50.
55 Näheres Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte, 16

(1956), 193—206.

449



Aber weil Medels doch nicht so weit von der Disentiser Parochial-
kirche entfernt war, deshalb konnte es sich erst im Jahre 1500
vollständig trennen, hatte jedoch schon vorher viele Sonderrechte.
Der Titelheilige St. Martin erinnert an den Einfluß des Klosters56.
Der Kleinheit des Tales wegen bildet Medels keinen eigenen Hof,
sondern wurde dem alten und großen Brigels einverleibt.

3. Vom Oberalpsee zum Furkahorn

Von der Landschaft Desertinas, die sich vom Russeinerfelsen
bis zum Crispalt erstreckte, wandern wir weiter über die Oberalp
ins Ursemtal. Der Name Ursern (Ursaria), ferner Örtlichkeits-
bezeichnungen wie Gurschen belegen die Zugehörigkeit zum
rätischen Gebiete. Fernzuhalten sind hier andere Namen wie Furka,
Nätschen, Planke usw., welche auch später von den einwandernden
Alemannen (Walser) hierher gebracht wurden57. Das Zeugnis der
romanischen Namen wird unterstrichen durch die Zugehörigkeit
zum Bistum Chur und zur Abtei Disentis. Die Initiative zur
Besiedlung und politischen Erfassung ging also sicher von Rätien aus.
Genauer gesagt, die Abtei Disentis drang zuerst durch ihre Eigenleute

in das Zentrum des ganzen Gotthardgebietes vor. Die erste
größere Niederlassung entstand dort, wo heute noch St. Kolumban
steht, im sog. Altkirch. Hier war das rätische Dörflein durch den
festen Berg vor Lawinen geschützt, hierher kamen auch die ersten
Sonnenstrahlen früher als anderswo im ganzen Talgrunde. Endlich
lag die Siedlung genau am Ausgange des Paßweges über die Oberalp

und präsentierte sich als erster Ableger. Die Kirche wird die
erste sein, die als klösterliche Eigenkirche gebaut und als selbständige

Pfarrei im Gebiete vom Russeinerfelsen bis zum Furkahorn
erklärt wurde. Vieles spricht dafür, daß der Kult des hl. Kolumban

56 Über späte Martinskirchen siehe unten S. 476/477 über Altdorf.
57 Abegg E., Die Mundart von Urseren (o. J.), S. 105. Jud J. in Vox

Romanica, 8 (1945/46) 73—74 (über Nätschen), Saladin G. in Innerschweizerisches

Jahrbuch, 15/16 (1951/52), 51.

450



erst um die Jahrtausendwende hier sich eine Kirche schuf58. Die
Ursener Kirche muß aber doch einige Zeit vor 1200 gegründet
worden sein, denn die Passio Placidi von ca. 1200 spricht von einem
schon lange bestehenden Gotteshaus59. Die ganze Siedlung von
St. Kolumban hatte keinen eigenen Namen, sondern war schlechthin
das Dorf in Ursern (vgl. Tavetsch-Sedrun). Die viha, que dicitur
Ursaria, die der sei. Jordan von Sachsen auf seiner Reise von 1234
namhaft macht, und die Herberge, die der deutsche Hunthar
bedient, kann ebensogut das Kolumban-Dorf wie das anschheßende
neue Andermatt sein60. Die Bedeutung der Kolumbanskirche (und
ihrer Nachfolgerin in Andermatt) erhellt daraus, daß sie bis ins
19. Jh. die Talkirche blieb (Realp 1882, Hospental 1886).

Von St. Kolumban-Ursern ging die rätische Kolonisation weiter
nach Realp am Fuße der Furkaroute. Immer war es ja bei
Besetzungen oder Besiedlungen erstes Anliegen, die äußersten Positionen
zu belegen und das jus primi occupantis zu verwirklichen61. Auf
den Paßhöhen konnte man sich früher nicht niederlassen. Beweis
dafür ist die Lukmanierroute, an der zuerst St. Gall (urk. 1261)
entstand und erst später 1374 Sancta Maria auf dem Passe selbst.
Das gleiche belegt der Weg über den Großen St. Bernhard, an dem
Bourg St. Pierre im 8. Jh. schon nachzuweisen ist, während erst im
11. Jh. auf der Höhe ein Hospiz entstand. Realp war gleichsam
eine kleine Nebenstation zur Siedlung St. Kolumban. Es war etwa
von Münster im Goms ebensoweit entfernt wie St. Kolumban von
Disentis. Belegt ist uns der Ort freilich erst spät (1363 Riealb). Er
wird als riva alpa, als Bachalp gedeutet und hat sein Analogon im
bleniesischen Rialpa. Er muß nicht zur frühen romanisch-rätischen
Zeit gehören, sondern kann auch späterer Herkunft sein62. Das

58 Müller L, Zum liturgischen Kalender der Abtei Disentis 8.—12. Jh.
Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens, 65 (1953/54), 288—289,
297—298.

69 Dazu Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte, 2 (1952), 37—38.
60 Planzer D. im Hist. Neujahrsblatt von Uri, 31 (1925), 5—9.
61 Auf die Bedeutung von Realp und Hospental wies mich Prof. Dr.

H. Büttner, Marburg, hin, der überhaupt vorhegende Arbeit weitgehend
förderte.

62 Gatschet A., Ortsetymologische Forschungen, 1867, S. 296. Abegg, 104.
Freundl. Hinweis von Dr. Andrea Schorta, Chur.

451



gleiche ist auch vom titulus s. crucis zu sagen, der hier vorhegt.
Wohl gibt es schon im Frühmittelalter Kreuzkirchen, aber die
meisten datieren doch erst aus der Zeit der Kreuzzüge und der
anschließenden spätmittelalterlichen Jahrhunderte63. Es kommt bei
Realp nicht auf die Kirche und den Namen an, sondern auf die

strategische Grenzstellung.
Zwischen der Siedlung bei St. Kolumban und Realp stund

Hospental. Man hat es früher als das alte Disentiser Hospiz und als
alte rätische Siedlung angesprochen. Wäre es ein rätoromanischer
Ortsnamen, so wären aus dem hospitale Formen, wie sie im
Rätoromanischen gebräuchlich sind, erwachsen, so z. B. Hübsdel
(Engadin), Spadal (Malix), Stalveder (Juher-Septimer), Lustal (Lostallo)64.

Es handelt sich hier vielmehr um eine lateinisch-italienische
Form. Gerade in Italien finden wir ja eine große Zahl von Ospedale-
Namen65. Hospental setzt bereits einen Verkehr über Gotthard-
Bäzberg (bzw. Schöllenen) voraus. Daß Ursern offenbar im Laufe
des 12. Jh. wichtiger wurde, erhellt schon aus dem Auftreten des

1203 nachgewiesenen fürstäbthchen Vertreters und klösterlichen
Ammanns (prelatus) Walterus de Ursaria, des Stammvaters der
Herren von Hospental66. Um die gleiche Zeit entstand der Turm
von Hospental, größer als der ebenfalls gleichzeitige Turm der
Disentiser Ministerialen von Pontaningen im Tavetsch, ähnlich wie
der in der zweiten Hälfte des 13. Jh. entstandene Ringgenberger
Turm bei Truns67. Möghch wäre es immerhin, daß dieser Turm
von Hospental von Walterus benutzt und vielleicht auch errichtet
worden ist. Nur eine Vermutung, kein Beweis. Aber der Ammann
wie die Burg belegen den Gotthardweg, Hospental war stratogra-

63 Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan, 1952, S. 10. Tüchle H.,
Dedicationes Constantienses, 1949, S. 84. Hecker Cl., Die Kirchenpatrozinien
des Archidiakonates Aargau, 1946, S. 10—12. Gruber E., Die Stiftungsheiligen

der Diözese Sitten, 1932, S. 98—100.
64 Schorta A. im Bündner Monatsblatt 1949, S. 270—271.
65 Näheres Saladin G. in Innerschweizerisches Jahrbuch, 17/18 (1954),

120.
66 Müller L, Der Paßverkehr über Furka-Oberalp um 1200. Blätter aus

der Walliser Geschichte, X., 5 (1950), 409—413.
67 Geschichtsfreund, 95 (1940), 94—101. Poeschel E., Das Burgenbuch

von Graubünden, 1930, S. 241—242, 245—246.

452



phisch sehr wichtig geworden, denn es lag im Schnittpunkt der
beiden Routen vom Rhein zur Rhone und vom Tessin zur Reuß68.

Gegen Ende des 12. Jh. muß man sich also Ursern als ein Hochtal

vorstellen, das unter dem rätoromanischen Disentis stand und
sein kirchliches Zentrum in St. Kolumban hatte. Dort befand sich

das alte Räterdorf, das in Realp und schheßlich in Hospental seine

Ergänzungen hatte. Von diesen drei Punkten aus wurde besonders

die schattengebende Südseite ausgenützt, weil dort die meisten

romanischen Flurnamen zu finden sind69. Das Unteralptal (Gur-
schen, Gafallen) und das Guspistal kommen hier am ehesten in
Betracht. Das Tal galt durchaus als rauhe Landschaft. Der
unbekannte Mönch, der um 1200 die Passio Placidi verfaßte, lobt den

locus amoenus Desertinae, dem er die asperitas Ursariae entgegensetzt70.

4. Vom Furkahorn bis zum Briger Talgebiet

Die Westgrenze Urserens stand auf der Furka. Ausgenommen zur
Zeit des Augustus (fl4 nach Christus) bis Claudius (|54), in
der Rätien mit Wallis administrativ vereinigt war, befand sich

hier die politische und kirchliche Scheide71. Hier stießen die
Bistümer Sitten und Chur zusammen. Das Christentum war von
Martigny und Sitten aus der Rhone aufwärts verbreitet worden.

Das Gebiet von Martigny bis Siders steht, was die Ausbreitung der

christhchen Kultur betrifft, auf der gleichen Stufe wie die Strecke

von Chur bis Truns. Die obere Landschaft war auch hier wenig oder

gar nicht bevölkert. Schon die Ortsnamen verraten dies. Termen

stammt vom lateinischen Terminus. Dem entspricht auf der Nordseite

Morel, 1203 Morgi genannt, das vom gallischen morga
Grenze abgeleitet wird. Hier finden sich auch zwischen Morel und

68 Die Kirche in Hospental ist wahrscheinlich erst im 14. Jh. gegründet
worden, weshalb ihr Marienpatrozinium für die ältere Geschichte nicht
heranzuziehen ist. Hoppeler R., Ursern im Mittelalter, 1910, S. 40. Geschichtsfreund,

70 (1915), 277.
69 Abegg, 104—105.
70 Zeitschrift f. Schweiz. Küchengeschichte, 46 (1952), 277—278.
71 Stähelin F., Die Schweiz in römischer Zeit, 1948, S. 254.

453



Termen große innersprachhche Scheidungslinien72. Naters ist schon
1017 erwähnt als Besitzung des Klosters St. Maurice, von wo auch
das Mauritiuspatrozinium des Dorfes herkam. Erwähnt wird die
Kirche zu 1181. Vermuthch dürfte die Bildung der Pfarrei zwischen
1017 und 1181 liegen. Dafür sprechen auch die Mauritiuspatro-
zinien von Nax (ca. 1037—1052) und Saxon (1152/53), die derselben
Zeitstufe angehören73. Die Hilariuskirche zu Morel begegnet uns
um das Jahr 1200. Wohl wissen wir, daß Rehquien und Kult des
hl. Hilarius schon im Frühmittelalter nach Säckingen und Chur
gelangten. Doch weisen die meisten Indizien auf eine Kulthöhe
im Hochmittelalter hin (Honau im Elsaß ca. 1050, Zwiefalten 1109,
Salem 1179, Weißenau 1185, Ghirone, Olivone und Bioggio
spätestens im 13. Jh. usw.). So wird man auch hier auf das IL/12. Jh.
kommen dürfen74. Jedoch geht es hier nur um die Organisationen
der Pfarreien, nicht um die Siedlung und Kirche als solche, die
wohl älter waren. Aber schheßhch schloß das Rhonetal nicht mit
Naters und Morel im eigentlich geographischen Sinne ab, sondern
mit dem Beischer Berg, dessen Namen galhsch «auf der Höhe»
bedeutet. Er galt noch im 14. und 15. Jh. als pohtische Zäsur75. Für
das Oberwallis war der Berg im Hochmittelalter von der gleichen

72 Rubel H. IT., Viehzucht im Oberwallis, 1950, S. 137—144 sowie Karte
2, 4, 5 für die Sprachgrenzen, S. 132, 140 für die Erklärung der Ortsnamen
(nach J. IL Hubschmied).

73 Gruber, Sitten, S. 39, 147, 223—224. Die Urk. von 1017, worin Kg.
Rudolf III. von Burgund Besitz in Naters schenkt, ist keine Wiederherstellung

einer früheren Schenkung, sondern eine Erst-Verleihung. Text bei
Aubert E., Tresor de S. Maurice, 1872. S. 214. Zum Passus: ab antecesso-
ribus data reddimus vergl. Paralip. 29, 14 u. Bündner Urkundenbuch 1

(1955) 14. Z. 14—17. Daß Naters früher fast den ganzen Zenden Brig
umfaßte, siehe Imesch D., Beiträge zur Geschichte der Pfarrgemeinde Naters,
1908. S. 29—32, sowie Hist. Biogr. Lex. d. Schweiz 5 (1929) 234.

74 Gruber, Sitten, 37, 179—180. Tüchle, S. 113—114. Gruber E. in
Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte, 33 (1939), 215. Farner O.,
Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden, 1925, S. 70—71. Beck M., Die
Patrozinien im Zürichgau, 1933, S. 70.

75 Der Deischerberg spielt in den Bundesurkunden von 1351, 1352, 1385,
1408 eine Rolle und wird sonst noch viel als Grenze (oberhalb bzw. unterhalb
des Deischberges) genannt. Eidgenössische Abschiede, 1 (1874), 49—50, 165,
173, 260, 275, 308, 338. Vgl. E. Dürr in Schweizer Kriegsgeschichte, 4 (1933),
50.

454



Wichtigkeit wie der Russeinerfelsen im Frühmittelalter für das

Bündner Oberland.
Hinter dem Deischer Berg beginnt das waldreiche Goms, dessen

Name als Conches Talmulden erklärt werden darf76. Goms

spielte eine ähnliche Rolle wie Desertinas und Ursaria. Nachdem
die Alemannen im 8./9. Jh. ins Oberwallis gekommen und sich

zunächst in den von den Romanen wenig besetzten Gegenden
angesiedelt hatten, drangen sie auch ins einsame Goms vor77. Dieses

Terrain gehörte wohl früher als Niemandsland dem Fiskus, ähnlich
wie in Rätien die Desertinas. Dadurch, daß König Rudolf III. von
Burgund 999 die Landesherrlichkeit im Walhs dem Sittener Bischof

Hugo übertrug, erreichte später dieser geistliche Fürst vor allem
die Gerichtshoheit. Alleiniger und unumschränkter Herr war er
jedoch im Goms nicht. Nach allem ist es nicht von ungefähr, daß

gerade das Kapitel von Sitten die Kollatur über die Großpfarrei
Ernen besaß78. Dessen Kirche wird 1214 erwähnt und weist 1311

das Georgspatrozinium auf79. Joh. B. Lehner unterscheidet nicht
weniger als fünf Blütezeiten der Georgsverehrung: 1. die
römischchristliche Zeit des 5. Jh., 2. die frühmittelalterliche Zeit, wozu die
oben genannten vielen rätischen Georgskirchen zählen, 3. die
hochfeudale Zeit des 11. Jh., 4. die Kreuzzugszeit, in welche die Mehrzahl

der Georgsheiligtümer gehört, da damals St. Georg am meisten
als Ideal des Rittertums gepriesen wurde, und endlich 5. die bürgerliche

Zeit, welche den Drachentöter als beliebten Volksheihgen
auftreten sah80. Wir dürfen nach allem das Patrozinium von Ernen
zwischen die zweite und dritte Kategorie einreihen und an das

11. Jh. denken.
Ernen war einige Zeit das letzte große Dorf, die Beherrscherin

78 J. U. Hubschmied in Blätter aus der Walliser Geschichte, X., 5

(1950), 436.
77 Rubel, 133—137. Dazu H. Büttner, Anfänge des Walserrechtes. Aus:

Vorträge und Forschungen, 2 (1955), 89—102.
78 Gremaud J., Documents relatifs ä l'histoire du Valais, 1 (1875), 49.

Dazu Carlen L. in Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte, 51 (1957)
138—139.

79 Gruber, Sitten, 1932, S. 31, 87.
80 Lehner J. B., Die mittelalterlichen Kirchenpatrozinien des Bistums

Regensburg. Teil I. 1953, S. 30—31.

455



des Goms. In dieser Hinsicht ist ja interessant, daß der Sittener
Einkünfterodel von ca. 1250 als obersten Posten Ernen nennt und
dann abwärts nach Morel und Naters steigt81. Unterdessen aber
entstand zu Ernen noch ein neues Zentrum der kirchhchen Organisation,

Dorf und Kirche von Münster, das Ernen an politischer
Bedeutung nachstand. Erst 1344 fing der Meier «ob Deysch uf»
an, abwechslungsweise seinen Sitz nicht nur in Ernen, sondern
auch in Münster zu nehmen82. Ernen blieb der Gerichtsort, wie heute
noch die Galgensteine zeigen. Der Name dieser neuen und letzten
Großpfarrei an den obersten Ufern der Rhone erinnert zunächst
an das entsprechende Monasterium (romanisch Muster) an den
Ufern des jungen Rheines. Nur handelte es sich hier in Rätien um
ein Kloster im eigentlichen Sinne des Wortes. Später bezeichnete
der Begriff auch eine Kollegiatskirche (Kirche von Kanonikern),
im 9. Jh. bereits schon eine größere Pfarreikirche83. Sofern nicht
besonders Gründe für eine andere Deutung vorgebracht werden,
dürfte man also an eine ecclesia parochialis denken. Das Petrus-
patrozinium ist 1309 erwähnt. Man wird kaum fehl gehen, wenn
man es mit der neuen Welle der Petrusverehrung in Zusammenhang

bringt, welche Cluny und das Reformmönchtum (z. B.
Hirsau) veranlaßten84. Die Gründung der Pfarrei Münster und
wohl auch die größere Siedlung dürfte etwa dem 11./12. Jh.
angehören.

So war nun das Goms langsam im Verlaufe des 11. und 12. Jh.
kolonisiert und ausgenützt worden. Da die oberste Talstufe wenig
Kulturboden aufwies, zogen die kühnen Bergler wie von selbst
weiter über die Furka. Für diese Auswanderung nach Ursern
sind die rechtsgeschichtlichen und ortsnamenkundlichen wie fa-

81 Gremaud, 1. c, S. 449.
82 Hist.-Biogr. Lexikon d. Schweiz, 3 (1926), 64. Die wirtschaftliche

Abhängigkeit Münsters siehe Gremaud, S. 399 zu 1247, wonach die Mansuarü
von Ernen und Münster zur majoria de Aragnon gehören. Für den Primat
Ernens spricht auch dessen gallischer Name. Rubel 131.

83 Glättli H, Probleme der kirchlichen Toponomastik der Westschweiz
und des Ostfrankenreiches, 1937, S. 133—163, bes. 133, 144—146.

84 Gruber, Sitten, 38, 70—72. Lehner, 49—51, mit sechs Blütezeiten
des Petruskultes. Graf Th. in Beiträge zur Geschichte Nidwaldens, 19
(1949), 14, 17.

456



mihengeschichtlichen Nachweise schon lange erbracht85. Das
fehlende Indizium für die Ursener Mundart hat H. Trümpy jetzt
gefunden, da er belegen konnte, daß Ende des 18. Jh. die Ursener
noch die Alpenrosen mit dem walserischen Juppe bezeichneten86.

Die genaueste Angabe und Chronologie liefert die Urkunde von
Naters von 1203, die berichtet, daß der Abt von Disentis die Güter

von zwei Mönchen Reimund und Lodovic, die aus Naters und Morel

stammten, verkaufte87. Also wanderte wenigstens ein Teil aus dem

Briger Talbecken aus, und zwar in den letzten Jahrzehnten bzw.
Jahren des 12. Jh. In der 2. Hälfte des 12. Jh. ist jedenfalls von
walserischen Einflüssen auf das Disentiser Kalendar keine Spur zu
ersehen88.

Zunächst ließen sich die Walser zwischen Realp und Hospental
nieder, so in Diepelingen und Schmidingen wie wohl auch in Zum-
dorf. Zu diesen Namen sind Gluringen, Blitzingen, Selkingen und
Reckingen im Goms zu vergleichen. Zwischen Hospental und
St. Kolumban, aber wesenthch näher der Kirche, entstund Ander-
matt. Im Vergleich zur Siedlung bei St. Kolumban lag Andermatt
weniger günstig, da es erst später die Strahlen der aufgehenden
Sonne erhielt; hingegen erfreute es sich am Abend länger der
Sonnenwärme. Das Petruspatrozinium der neuen Kirche erinnert
an dasjenige von Münster im Goms. Der 1203 genannte Olricus
de Prato, also Ulrich an der Matte, war offenbar ein Disentiser
Ministeriale und zugleich wohl ein Walser. Von ihm stammt, wie
P. Kläui darlegt, Konrad a der Matte (ca. 1230—1290), welcher der
Vater des Landammanns Arnold von Silenen (1291—1294) war89.

Ähnhch waren schon Nicolaus und Thomas von Gluringen im Goms

nach Ursern gezogen, wo sie als Vertreter des Tales eine Rohe

85 Ausführlich Müller L, Die Wanderung der Walser, Zeitschrift f.
Schweiz. Geschichte, 16 (1936), 353—429.

86 Trümpy H., Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und 18. Jh.,
1955, S. 59—60, 80. Über die Unzulänglichkeit der früheren sprachlichen
Hinweise Hotzenköcherle R. in Vox Romanica, 3 (1938), 161—172.

87 Müller L, Der Paßverkehr über Furka-Oberalp um 1200, Blätter aus
der Walliser Geschichte, Bd. X., 5 (1950), 401—437. Text jetzt auch im
Bündner Urkundenbuch, 2 (1952), 16—17.

88 Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54), 274—275, 301—302.
89 Historisches Neujahrsblatt von Uri 1955/56, S. 9—10, 25.

457



spielten (1285, 1288). Die Furka verband also das Goms nicht
nur mit Ursern, sondern auch mit Uri.

Von Andermatt pflanzte sich die Bewegung fort über die Oberalp
nach dem oberen Tavetsch. Der alte Name von Selva lautete, wie
man noch von ganz verschiedenen Berichterstattern erfahren
konnte, «im Hölzli», ein Ortsname, der sich auch nahe bei Andermatt

findet. Und die vielen Namen auf -engia bei Mompe-Medels
erinnern wieder an die -ingen in Goms und Ursern. Das Ende
der völkischen Wanderung bedeutete Obersaxen, wo sich die Walser
wie in Ursern in eine schon bestehende rätoromanische Pfarrei
einordneten, die von alters her den hl. Petrus zum Schutzherr hatte90.

Mit dieser Walserwanderung hängt auch die Errichtung jener
Steinbrücke in der Enge der Schöllenen zusammen, die wiederum
daran erinnert, daß die Walser in ihren eigenen Tälern ähnliche
technische Leistungen wie die kühnen Wasserleitungen vollbracht
haben (vgl. die Leitern von Albinen). Aber eine solche Tat setzte
bereits einen größeren Süd-Nord-Verkehr sowie ein gewisses
Mitwirken politischer Faktoren voraus.

5. Von der Riviera zum Lukmanier und Gotthard

Wie im Osten des Gotthard in den rätischen Rheintälern altes
romanisches Kulturland und deshalb auch eine frühe christliche
Organisation festzustellen war, so auch im Süden an den Ufern
des Tessin. Bellinzona bezeichnet Gregor von Tours (f 594) als ein
zu Mailand gehöriges Castrum. Auch der Geograph von Ravenna,
der zwar ins 7. Jh. gehört, aber eine römische Straßenkarte des
5./6. Jh. vor sich hatte, erwähnt Belhnzona als Verkehrspunkt91.
Die erst 901 genannte Ecclesia baptismalis, eine Petruskirche, darf
wohl ins 6. oder 7. Jh. zurückdatiert werden92. Von Bellinzona geht

90 Ammann-Schib, Historischer Atlas der Schweiz, 1951, Karte 39.
91 Die Texte bei Howald-Meyer, Die römische Schweiz, 1940, S. 164

175, 187, 363.
92 Gruber E., Die Gotteshäuser des alten Tessin, Zeitschrift f. Schweizerische

Kirchengeschichte, 33 (1939), 1—49, 97—144, 177—232, 273—319,
hier bes. 106, 186—187. Zu Riva S. Vitale von ca. 500 siehe Perler O. üi
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 51 (1957) 89—94.

458



der breite Talweg nach Biasca. Die Endung -asca ist ein hgurisches
Suffix, das auch noch im Süden des gallischen Gebietes und später
noch im lateinisch-romanischen Gebiete fruchtbar blieb. Während
frühere Linguisten das Stammwort mit keltischem abona Fluß
zusammenbringen wollten, schlägt J. U. Hubschmied ein galhsches
ablo Kraft, Macht (germ. afla) vor und ist geneigt, den
Ortsnamen als «die starke Stehe, die Feste einer kleinen galhschen
Siedlung» anzusehen93. Biasca lag verkehrsgeographisch mehr am
Wege nach dem näheren und offeneren Blenio als nach der Leventina.

Es nahm um dieser Lage willen sogar die Schattenseite in
Kauf. Vor Flußüberschwemmungen war es durch die Lage an
einem Abhang geschützt. Von Biasca gelangte man zunächst vor
ahem über die Greina und später über den Lukmanier zu altem
rätischen Kulturland. Nicht vergebens nennt der schon zitierte
Geograph von Ravenna im 7. Jh. neben Belhnzona auch das Blenio
(Behenica) und in dessen Mitte die Siedlung Leontica (Lebontia94).
Die Leventina war also weniger bevölkert und weniger wichtig.
Vieheicht nicht im gleichen Maße wie Desertinas war die Leventina
ein wenig besiedeltes Tal von bescheidener Bedeutung, denn der
Ausgang war durch hohe Berge verriegelt, so daß ein Sacktal
entstund. Wie Blenio unterstand das Gebiet der Ur-Pfarrei Biasca.
Letztere war der Ausgangspunkt der christhchen Mission und der
kirchlichen Organisation für beide Täler. Die Groß-Pfarrei war
dem hl. Petrus geweiht und dürfte wohl im 7. oder 8. Jh. entstanden
sein.

Vielleicht fäht es auf, daß Belhnzona und Biasca dem gleichen
Himmelspförtner geweiht waren. Aber solche Patroziniums-
Gleichungen in demselben Tale besitzen wir oft, es sei nur an Chur
(Pfarrkirche), Ilanz und Truns im Vorderrheintal erinnert, deren
Gotteshäuser ahe dem hl. Martin geweiht waren, wozu erst noch
später Disentis (8. Jh.) und Medels (12. Jh.) hinzukamen. Aber
nicht nur Biasca und Bellinzona, auch Como und Mailand standen

93 Brief von Dr. U. J. Hubschmied vom 7. Juni 1957. Darüber Zopfi F.,
Die Namen der glarnerischen Gemeinden, 1941, S. 10—11 (Jahrb. d. hist. Ver.
des Kt. Glarus, Bd. 50). Antiquiert Gatschet A., Ortsetymologische Forschungen,

1867, S. 38—39.
94 Howald-Meyer, 175, 363.

459



unter dem gleichen Schutzherren. In Como wird die Basihca der
hl. Petrus und Paulus dem Bischof Amantius (5. Jh.) zugeschrieben,
die heute von dem dort begrabenen Bischof Abundius den Namen "

hat. Der erste Bischof von Como war Felix, der vom hl. Ambrosius
(f 397) geweiht wurde. Letzterer errichtete in seiner Metropole eine
Basilica B. Petri et Apostolorum, die aber ihrerseits wiederum auf
die in Rom um 350 erbaute Basilica Apostolorum zurückgeht95.

Zu welcher Diözese gehörte die Urpfarrei Biasca mit den beiden
Tälern? Zwischen dem Gotthardgebirge und dem Poflusse zeichnen
sich zwei große Bistümer ab: im Süden Mailand, im Norden Como.
Geographisch näherliegend ist jedenfalls Como und nicht Mailand.
Das Hinübergreifen Mailands über die comaskische Sperre Lugano-
Loearno-Behinzona ins Obertessin ist zu auffälhg, um ursprünglich
gewesen zu sein96. Irgendwie hat hier einmal die Geschichte über
die Geographie den Sieg davongetragen. Einen solchen historischen
Eingriff mußte beispielsweise Tauberbischofsheim erleiden. Nach
den geographischen und siedlungstechnischen Prämissen kam es

zum Würzburger Bistum, aus dem es aber der hl. Bonifatius
742—745 herausnahm und seiner Mainzer Diözese einverleibte.
Tauberbischofsheim hatte der Heilige aus Fiskalbesitz erhalten und
für den Bau eines Frauenklosters benützt, das er nicht der
Würzburger Kirche überlassen wollte97. In ähnlicher Weise können wir
auch hier den geschichtlichen Anlaß namhaft machen. Atto, Bischof
von Vercelh, verfügte 948, daß sein nicht kleiner Grundbesitz von
Herrenhöfen und Burgen und Eigenkirchen in Blenio und Leventina
nach seinem Tode seinem Bruder Aupert und nach dessen Ableben
dem großen und kleinen Kapitel von Mailand überlassen werde.
Diesen geistlichen Institutionen vergabte auch der Mailänder
Bischof Arnolf (996—1018) in den gleichen Gebieten Besitz oder
Rechte. Beide Kirchenfürsten schenkten als Privatleute und
begründeten damit die weltliche und geisthche Herrschaft der Mai-

95 Gruber, Tessin, 106, 132, 186. Zu Como siehe Kehr P. Fr., Italia
Pontificia VI., 1 (1913), 398—403, 405.

98 Büttner H., Kloster Disentis, das Bleniotal und Friedrich Barbarossa,
Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte, 47 (1953), 47—64, bes.
50—53.

97 Büttner H. in St. Bonifatius-Gedenkgabe, 1954, S. 386—387.

460



länder Domherren. Der Mailänder Besitz fing in Biasca selbst an
und erstreckte sich zunächst bis Semione-Malvagha im Blenio

und dehnte sich dann weiter aus. Freihch war Mailand nicht die

einzige Macht, die sich dort festsetzte. Auch das Kloster S. Pietro

in Cielo d'oro in Pavia hatte Besitzungen inne, die aber später um
1200 verkauft wurden98. Somit dürfen wir annehmen, daß Mailand

in den nördlichen Tälern des Tessins kirchlich auf Kosten Comos

erst seit der 2. Hälfte des 10. Jh. Fuß fassen konnte.

Gegen diese These dürfte das sog. Sakramentar von Biasca, das

seit 1776 in der Ambrosiana liegt, kaum etwas besagen99. Cattaneo

E. datiert die Handschrift auf 894/89510°. P. Dr. Odilo Heiming,
Benediktiner der Abtei Maria-Laach, der eine Edition des Codex

vorbereitet, findet diesen Ansatz von der Schrift her durchaus

möghch und möchte «jedenfalls nicht später als das frühe 10. Jh.

datieren». Über Herkunft und Bestimmung äußerte er sich wie folgt:
«Aherdings ist das Sakramentar nicht lokahsierbar. Sicher ist, daß

es für eine ecclesia plebana geschrieben ist. Das beweisen die Fasten-

Sonntags-Litaneien. Inhaltlich ist es vollkommen mailändisch. Das

Sakramentarvon Lodrino (in der Nähe von Biasca aus dem 10/11. Jh.)
stammt aus S. Stefano in Mailand. Ebenso konnte auch eine alt-
mailändische Plebana ein Missale nach Biasca geliefert haben. Der

Name des hl. Benedikt (im Kanon der Gründonnerstagsmesse)

geht natürlich auf benediktinischen Einfluß zurück, aber unter
einem solchen scheint die ganze karolingische Reform des Missale

zu stehen. Jedenfalls besagt der Name im Kanon dieser Zeit nichts

Besonderes, sicher keinen benediktinischen Auftrag101.» Es stünde

mithin nichts im Wege, daß erst infolge der Schenkung Attos

liturgische Handschriften der mailändischen Form in die obertessi-

nischen Gebiete kamen. Die neuen Eigenkirchenherren und Grund-

98 Meyer K., Blenio und Leventina, 1911, S. 72—73, 77, 257—261.
99 Ebner A., Quellen und Forschungen zur Geschichte des Missale Roma-

num, 1896, S. 73—80.
190 Zeitschrift: «Ambrosius», 29 (1953), 76 und 30 (1954), 235.
101 Freundl. Mitt. von P. Dr. Odilo Heiming, Maria-Laach, vom 15. und

26. Sept. 1957. Zur Nennung Benedikts Mohlberg K., Das fränkische
Sacramentarium Gelasianum, 1939, S. XCIX u. 239 und Eizenhöfer L., Canon

Missae 1954, S. 29. Zum Missale von Lodrino Bognetti G.P.im Boll. stör,
della Svizzera italiana 24 (1949) 1—8.

461



besitzer werden dafür um so mehr gesorgt haben, als dadurch auch
das ganze entfernte Gebiet ihnen geistig näher rückte. Mit dem Einzug

der mailändischen Liturgie wird auch die Kirchensprache der
lombardischen Metropole, die ja gerade im Hochmittelalter an
Bedeutung gewann, eingedrungen sein. Deshalb bezeichnete man
im Obertessin wie in Mailand den Paten als guidaz, während man
im Sottoceneri wie in Como güdaz aussprach102.

Sind wir auf der richtigen Spur, dann haben die Bischöfe von
Como im 9. Jh. in Biasca ein Priesterkapitel ins Leben gerufen. Die
Idee eines klosterähnhchen Lebens lag damals gleichsam in der
Luft. Wir kennen um die Mitte des 9. Jh. in Como das Abundius-
Kloster, das sich mit der Abtei Pfäfers verbrüderte, steht doch im
dortigen Liber Viventium: Nomina fratrum de monasterio sancti
Abundii. Da aber nur ein Priester und je zwei Diakone und Sub-
diakone eingetragen sind, handelt es sich wohl eher um ein
Weltpriester-Kapitel. Das eigentliche Benediktinerkloster datiert ja erst
von 1013103. Auf dem Corner Bischofssitz saß 848 Amalrich, der
schon als Abt von Bobbio 844 mit St. Gallen bzw. Wangen
Beziehungen hatte104. Anderseits hatte Bobbio mit Disentis und St.
Gahen 846 eine Confraternität geschlossen105. Zu dieser Verbindung

Bobbio-Como-Disentis-Pfäfers-St. Gallen kam nun noch das
Priesterkapitel von Biasca hinzu. Wenn wir nicht wüßten, wann es
ungefähr entstanden wäre, so würden wir ganz von selbst auf das
9. Jh. tippen. Zwar bestand das Zusammenleben der Geistlichen
schon vorher, aber diese Form nahm durch die sog. Regel des hl.
Chrodegang (f 766), des Bischofs von Metz, und durch die
Verordnungen der karolingischen Herrscher einen großen Aufschwung.
So beschäftigten sich damit die Reformsynode von Tours 813 und
die sog. Aachener Regel 816 eingehend. Viel taten die Bischöfe
dafür, so Bischof Aldrich von Le Mans (832—856) und Bischof

102 Jud J. im Bündner Monatsblatt, 1924, S. 218—219.
103 MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper, 1884, S. 384. Kehr P. Fr.,

Italia Pontificia, VI., 1 (1913), 405.
104 Cipolla C, Codice diplomatico di Bobbio, 1 (1918), 28, 146, 159 161,

dazu Marbach F., St. Kolumban in Wangen, 1944, S. 19.
105 Libri Confraternitatum, S. 142.

462



Adalbert von Bergamo (897)106. Wir erfahren von dem Priesterkapitel

zu Biasca einzig durch das Pfäferser Verbrüderungsbuch,
das etwa zu 880 meldet: Nomina Presbiterorum de Aviasca107. An
der Spitze steht der Archipresbyter Calvio. Das Archipresbyterat
war gleichsam die Fortsetzung der alten Taufkirchenorganisation
und ist im 7. Jh. belegt. Der Archipresbyter hatte die Befehle des

Bischofs weiterzugeben und die ihm untergebenen Priester zu leiten.
Sie hatten gemeinsamen Tisch (mensa communis) und gemeinsame
Vermögensverwaltung (massa communis)108. Mit dieser Institution
zu Biasca sollte das obertessinische Gebiet seelsorglich und
organisatorisch zusammengehalten werden. Die ganze «Residenz»
umfaßte zunächst sieben Priester (Montio, Verus, Herminbertus,
Gregorius, Petrus, Johannes, Lupus), die sich dem gemeinsamen
Gottesdienst und der Pastoration zu widmen hatten. Für die

Besorgung der Landwirtschaft standen drei Laien zur Verfügung
(Florus, Montio, Maurentius). Haushalt und Küche besorgte eine

Frauensperson (Bivania femina).
Suchen wir nun aus dem Charakter der Namen die Zusammensetzung

des Biasker Kapitels einigermaßen zu ergründen. Dazu
sind besonders die Verbrüderungsbücher von Reichenau Aug.),
St. Gallen (Sang.) und Pfäfers (Fab.) nach der Edition von P. Piper
in den Monumenta Germaniae Historica (1884) und die St. Galler
Urkunden nach dem St. Galler Urkundenbuch von H. Wartmann,
Bd. I—II (1863—1866), herangezogen.

Calvio archvpresbiter. Der Name ist sehr selten, begegnet uns doch nur
noch ein Calvio als Wohltäter von Pfäfers im 10. oder 11. Jh. Fab. 45, 16.

Hingegen findet sich im Kloster Nonantula (bei Modena) im 9. Jh. ein Calvus
Sang. 197, 25. Ein Calvulus figuriert als Wohltäter in der Ilanzer Gruob.
Fab. 143, 22. Ein Disentiser Mönch um 800 hieß Madarius, also ebenfalls
Kahlkopf, eine gräko-lateinische Bildung, die das lateinische Calvus ersetzte.
Aug. 63, 7b. Im 9. Jh. bedeutete Calvio, Calvus usw. nicht, daß jener
Namensträger wirklich kahl war, aber die Entstehung des Namens hing früher
davon ab. Müller L, Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 48. Die vom Gen-
tilicium Calvius abgeleiteten Ortsnamen siehe bei Rohlfs G., Studien zur
romanischen Namenkunde, 1956, S. 64, 80.

106 pöschl A., Bischofsgut und Mensa Episcopalis, 1908, S. 48f., bes. 57,
59—60.

107 Libri Confrat., S. 366.
108 Feine H. E., Kirchliche Rechtsgeschichte, 1955, S. 166—167, 180—181.

463



Montio presbiter. Ihm entsprach noch als Laie in Biaska ein zweiter
Montio. Vielleicht waren es leibliche Brüder. In der ganzen Welt der
karolingischen Verbrüderungen existierten nur diese zwei Montio in Biasca. Wohl
aber gab es Montanarius im 8./9. Jh. in Disentis und Pfäfers. Aug. 60, 42
und 62, 22 sowie Fab. 60, 13. Vergl. in Chur Ende des 8. Jh. eine Alpinanis.
Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 29. Die zahlreichen Ortsnamen zuMontanus
bei Rohlfs, S. 93, 102, 113.

Verus presbiter kommt in den Libri Confraternitatum nur hier vor. Wir
haben aber in Maurusmünster einen Verissimus und in St. Julia Nova zu
Brescia eine Verissima, die beide ins 9. Jh. zu datieren sind. Aug. 317, 4
und 377, 11. Es handelt sich um einen christlichen Deutungsnamen wie
Christianus, Dominicus, Pius, Vitalis. Müller, Anfänge 44.

Herminbertus presbiter. Im 9. Jh. stellen wir in Nonantula drei Mönche
und üi Langres einen Kanoniker dieses Namens fest. Sang. 188, 26 271, 7;
189, 28 276, 36; 190, 16 (Ermenpertus) für Nontantula. Sang. 46, lS Aug.
549, 22 für Langres. Auch Bischof Ermenbert von Bourges in der 2. Hälfte
des 8. Jh. darf genannt werden. Ein Ermenbert figuriert auch in einer
St. Galler Urkunde von 773. Dazu ähnliche Namen wie Irminbert, Irminpert
usw. in Salzburg, Fulda und Lorsch. Förstemann E., Althochdeutsches
Namenbuch 2 (1900) 475.

Gregorius presbiter. Bekannter Heiligenname: Gregor von Nyssa, Gregor
von Nazianz, vor allem die beiden Päpste Gregor I. (590—604) und Gregor

II. (715—731). Reliquien Gregors I. finden sich um 880 in Pfäfers.
Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St. Gallen 1 (1951)
52. In den karolingischen Klöstern ist der Name weit verbreitet, angefangen
von Brescia, Nonantula, Novalese über Lyon und Auxerre nach Fulda und
Metten bis Schenis. Reichenau und St. Gallen zählen besonders Wohltäter
dieses Namens.

Petrus presbiter. Fast zahllose Mönche hießen in der karolingischen Zeit
Petrus. Die Bedeutung des Apostelfürsten St. Petrus bei der Verbreitung
der Kirche und die im 8. Jh. durch die Karolinger vermehrte Wichtigkeit
Roms haben dazu beigetragen.

Johannes presbiter. Sowohl Johannes der Täufer wie Johannes der Evangelist

waren bevorzugte Heilige des Frühmittelalters. Wir finden daher in
den Verbrüderungsbüchern den Namen sehr zahlreich vertreten.

Lupus presbiter. Wir treffen den Namen besonders in italienischen
Klöstern wie Nonantula und Brescia, aber auch in Reichenau, Metten und
Schwarzach. Pfäfers notierte sich zwei Wohltäter in der Ilanzer Gruob. Das
Testament von Tello 765 meldet verschiedene Lopus Lupus) zu Truns,
Ilanz und Fellers. Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 17, 18, 20. Im St.
Galler Gebiete finden wir seit 790 zahlreiche Lupus. Zuweilen wird man den
deutschen Namen Vulfo mit Lupus übersetzt haben. Förstemann 1061,
1484. Aber im Ganzen und besonders im südlichen Sprachgebiet darf der
Name als romanisch gelten.

464



Florus laicus. Bekannt ist der hl. Bischof Florus von Lodeve (Südfrankreich),

der etwa im 4. Jh. gelebt hat. Literarisch wichtig war der Lyoner
Diakon Florus (f ca. 860). Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932) 46.

Der Diakon Florus ist wohl identisch mit dem Kanoniker von St. Stephan
in Lyon (Aug. 363, 36). Der Name scheint relativ selten zu sein. Einen
Mönch Floromus stellen wir noch in Tours Anfang des 9. Jh. fest. (Sang.
234, 33). Daneben gibt es nicht wenige Flormus und vor allem sehr
zahlreiche Florentius.

Montio laicus. Siehe oben Montio presbiter.
Maurentius laicus. Der Name kommt in karolingischer Zeit in Disentis,

Pfäfers und dessen weiterer Umgebung vor. In den St. Galler Urkunden
finden wir ihn in Rankweil zu 806 (Maurencio) und in Schlins zu ca. 820

(Maurenti). Für Brescia ist 761 ein Maurenzius nachzuweisen. Schiaparelli
L., Codice diplomatico Longobardo 2 (1933) 71.

Bivania femina. Bivania bzw. Befanius geht auf Epiphanius zurück.
Verl. engadinisch bavania, italienisch befania. Neben Biaska weist auch das
weitere Gebiet von Pfäfers Wohltäter dieses Namens auf. Fab. 45, 19; 93, 24

u. 131, 14 (Bevana). Zwei Mönche im 9. Jh. in Nonantula. MGH SS. rer.
lang., 1878, S. 376, 403, 411. Brückner W., Die Sprache der Langobarden,
1895, S. 232.

Vergleichen wir den Gesamtcharakter der Namen, so sind fast
alle romanisch. Einzig Herminbertus wird fränkischer oder lango-
bardischer Herkunft sein. Dazu ist allenfalls noch Florus als

Nicht-Romane zu rechnen. Freihch können sich unter den Heiligennamen,

besonders unter Petrus und Johannes, auch Germanen

verbergen. Wir möchten annehmen, daß der Großteil des Biasker

Kapitels aus oberitahenischem und wohl auch tessinischem Gebiete

stammt. Der romanische Charakter der Namen hebt sich in etwa

von der gleichzeitigen Namenwelt etwa des Klosters Livate ab,
dessen Mönche wir ebenfalls im Pfäferser Verbrüderungsbuche
vorfinden. Vermuthch werden inLivate mehr Langobarden und Franken

eingetreten sein109.

Biasca war mithin das starke kirchliche Zentrum, das durch
seine Verbrüderung mit Pfäfers den Lukmanierweg betonte. Von
Biasca aus erfolgte die Erfassung des Tales des Brenno mehr und
mehr. Als alte Pfarrei mag etwa St. Georg in Castro, zuerst 1205

109 Libri Confraternitatum, S. 384. Dazu Bognetti G.-Marcora C,
L'Abbazia Benedettina di Civate, 1957, S. 51—£2.

465



erwähnt, hervorgehoben werden110. Davon wird noch die Rede
sein. Bezeichnend ist die Gründung des Hospizes S. Sepolcro in
Casaccia im Jahre 1104. Pfäers besaß schon um 880 und Einsiedeln
um 1000 Rehquien de sepulcro Domini. Die Eroberung Jerusalems
1099 gab dem Titel neue Kraft. Im Jahre 1100 gründete Mailand
anstelle einer Dreifaltigkeitskirche eine Heiliggrabkirche111. Von
Mailand kam nun wohl dieses neue Patrozinium. Den Schluß der
Entwicklung bildete die Martinskirche von Olivone, die uns 1136
begegnet und an deren Gründung das bleniesische Adelsgeschlecht
der Torre (1104 Guido erstmals nachgewiesen) beteiligt war112.
Man kann also sagen, daß um 1100 auch die Bleniesen sich am
Lukmanier interessierten und Herbergen organisierten. Aber sie
kamen hier wohl etwas zu spät, denn Disentis hatte schon im
11. Jh. im Medelsertale sein Hospiz St. Gah gegründet113. Auch
gehörte ihm bereits die schöne, breite Ebene auf der Lukmanierhöhe,

während die Bleniesen nur von der Paßhöhe abwärts die
südlichen Gebiete besetzen konnten. Bezeichnend ist es ferner, daß
die Heiligen von Disentis über die geographische, sprachhche und
politische Scheide nach dem Obertessin eindrangen, ist doch
Olivone (1136) dem hl. Martin und Scona (1205) dem hl. Kolumban
geweiht114. Vergebens suchen wir umgekehrt die Heihgen des
Tessins auf dem Gebiete der Cadi.

Von Biasca aus ging auch die kirchliche Organisation in die
Leventina hinauf. Als nächster größerer Ort begegnet uns Giornico,
dessen Pfarrkirche dem hl. Michael geweiht war und 1210 belegt
ist. Das erinnert, daß die mailändische Michaelskirche subtus
domum zum mindesten auf die Mitte des 7. Jh. zurückgeht, da damals
Bischof Johannes Bonus in ihr beigesetzt wurde115. Bedeutender
wurde das Patrozinium allgemein seit dem 9. Jh., um im 11./12. Jh.

110 Gruber, Tessin, 134, 204—205.
111 Heiming O., Die ältesten Kaiendare der mailändischen Kirche.

Festschrift Alban Dold, 1952, S. 214—235, hier S. 215. Gruber, Tessin, 221.
112 Gruber, Tessin, 212.
113 Darüber Bündner Monatsblatt 1934, S. 1—17, 33—54. Zu St. Gall

Büttner, Disentis-Blenio, 54.
114 Büttner, Disentis-Blenio, 51. Weitergehend H. Weigel in Blätter

für Deutsche Landesgeschichte, 92 (1956), 410—411.
115 Heiming, 223.

466



weiteste Verbreitung zu finden. Michael galt als Totenheihger und
Seelenführer, als Schützer der Kreuzfahrer und der Burgen116. Man
möchte daher in diese Zeit Giornico einsetzen. Am gleichen Orte
war auch 1210 ein monasterium S. Nicolai nachgewiesen. Eine
besonders alte Nikolausverehrung ist in Mailand nicht zu
erweisen117. Den Kult hat die byzantinische Prinzessin Theophanu, die
sich 972 mit Otto II. (f 983) vermählte, besonders gefördert. Ebenso
sehr trug die Übertragung der Reliquien von Myra nach Bari 1087

zur Verbreitung der Verehrung bei119. In diese Zeit des 11./12. Jh.
gehört wohl auch der Titulus in Giornico.

In Ghironico ist die Kirche des hl. Mauritius 1224 genannt. Der
gleiche Heilige figuriert auch in Osco, nur ist die Ecclesia S. Mauritü
schon 1171 nachgewiesen. Die Reliquien des hl. Märtyrers und seiner
Genossen waren schon im 6./7. Jh. bis Tours und Köln gelangt und
wurden in den folgenden Zeiten noch weiter verbreitet. Pfäfers
besaß um 880 zwei Reliquien, und eine Mauritiuskirche findet sich
im 9. Jh. schon im rätischen Lugnez. Auch der Klosterplan von
St. Gahen von ca. 825 bestimmte dem Heiligen von Augannum
einen eigenen Altar. Unter den Ottonenkaisern wurde Mauritius
der besondere Schützer des ganzen deutschen Reiches119. Zu diesen

kulturgeschichtlichen Gegebenheiten paßt es, daß der hturgische
Mauritiuskult frühestens in karohngischer Zeit in Mailand Eingang
fand120. Es würde sich also gut treffen, wenn der Kult etwa um
das Jahr 1000 oder im Verlaufe des 11. Jh. in der Leventina ver-

116 Gruber, Tessin, 200—201. Tüchle, S. 126. Fink H., Die Kirchen-
patrozinien Tirols, 1928, S. 143—144. Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan,

1952, S. 10. Beck M., Die Patrozinien im Archidiakonat Zürichgau,
1933, S. 65—66. Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons
St. Gallen, 1 (1951), 52.

117 Heiming, 231.
118 Gruber, Tessin, 287—289. Tüchle, 127—128. Fink, 148. Deinhardt

W., Patrozinienkunde, Hist. Jahrbuch, 56 (1936), 199—200. Hecker Cl.,
Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau, 1946, S. 76. Müstair,
S. 61—62.

119 Gruber, Tessin, 206—207, 275. Gruber E., Die Stiftungsheiligen der
Diözese Sitten, 1932, S. 140f. Tüchle, 124—125. Hecker, 105f. Perret 51,
63. Poeschel E., Die Kunstdenkmäler desKt. Graubünden, 4 (1942), 150—151.

Reinhardt, 10.
120 Heiming, 231.

467



breitet wurde. Ins 11./12. Jh. gehören ja auch die übrigen tessinischen

Mauritiuskirchen (Maggia, Burg bei Gorduno, Vira bei
Lugano).

Je weiter wir uns von Biasca entfernen, um so größer wird die
Chance, eine alte Großpfarrei zu entdecken. Da fällt der Bhck gleich
auf das in schöner mittlerer Tallage sitzende Faido, das ebensoweit

entfernt ist von der Ebene von Biasca wie vom Fuß des Gotthard.

Hier tagte im Mittelalter die Landsgemeinde und das Gericht.
Faido-Mairengo erreichte 1171, daß sich ihm Osco wiederum als
Tochterkirche unterordnete. Das setzt voraus, daß diese Tochterkirche

lange vorher begründet wurde, so daß im Laufe der Zeit
darüber Zweifel entstehen konnten. Schon in Hinblick auf diesen
Umstand müssen wir die Errichtung seiner Großpfarrei ins 11. Jh.
hinaufrücken. Weiter führt vieheicht das Patronat des hl. Syrus,
das wir sonst weit und breit nicht finden als in itahenischen
Gebieten. Der Heilige wirkte im 4. Jh. als Bischof von Pavia, wo seine
Gebeine im 9. Jh. aus der Kirche vor der Stadt in die Kathedrale
von Pavia selbst übertragen wurden. 863 ist bereits eine Syruskirche
in Lugano, das zum Bistum Como gehört, nachzuweisen121. St.
Gallen besaß im 9./10. Jh. nicht nur die Vita, sondern auch einen
Hymnus des Heiligen122. Ist es nun gewagt, das Syrus-Patrozinium
der Leventina auf das 9. oder 10. Jh. anzusetzen? Dann wäre es
wohl eine vormailändische, noch vom Corner Bistum aus organisierte

und auch erste Pfarrei des Tales! Dazu stimmt, daß der hl.
Syrus in der Ambrosiusstadt nicht gefeiert wurde123. Faido ist
aber nur mittelbar von Como, unmittelbar jedoch von Biasca aus
gegründet worden. Das zeigt schon der Umstand, daß 1171 die
Kirchgemeinde von Faido ihren Untergebenen und Nachbaren von
Osco den nach Biasca zu leistenden Basihkan-Zehnten nicht erließ.
Also mußte auch Faido einen solchen abgeben. Im Gebiete von
Faido-Mairengo ist noch ein zweites Patronat, das des hl. Andreas,
nachzuweisen, das ebenfahs alt sein kann, wie wir schon beim

121 Gruber, Tessin, 274.
122 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben, 1918, S. 11,

26, 31, 37—39, 161—162.
123 Auch der mit St. Syrus verehrte hl. Iventius findet sich in Mailand

nicht. Heiming, 229, 233—234.

468



rätischen Ruis gesehen haben. Aber das muß keineswegs so sein.

Cluny verbreitete den Kult dieses Petrusbruders im 11. und 12. Jh.
mit großem Eifer124. Belegt ist hier in Mairengo-Faido St. Andreas
erst im 13. Jh.125. Er dürfte also wohl erst nach dem hl. Syrus in
Faido Einzug gehalten haben.

Faido gegenüber hegt Prato, dessen ecclesia S. Georgii 1210

belegt ist. Da sie schon damals Güter in Iragna (südhch von Biasca)
besaß, wird sie eine alte von Biasca her errichtete Pfarrei sein126.

In Maüand gab es ja im 8. Jh. eine Georgskirche. Der
Drachentöter stand in der Ambrosiusstadt in hohen liturgischen
Ehren127. Wir haben schon bei St. Georg in Waltensburg
(Graubünden) gesehen, wie sehr die karohngische Zeit den Heiligen
hochschätzte. Aber er war auch im 11. und 12. Jh. als Schützer der
Ritter und Burgen hoch in Ansehen. Vermuthch stammen die
beiden Georgskirchen im Obertessin, die eine in Castro in Blenio,
1205 nachgewiesen, und die andere hier in Prato, 1210 belegt, wohl
eher aus dem 10. bzw. 11.—12. Jh.128.

Von Faido stoßen wir noch weiter nach Quinto vor. Die Kirche
ist dem hl. Petrus geweiht, was wiederum unmittelbar Biasca in
Erinnerung ruft. Nicht vergeblich, denn 1227 wirkten dort vier
Kanonikerbenefiziaten129. Von der romanischen Kirche ist noch der
Glockenturm des 12. Jh. erhalten. Ob jedoch die Pfarrei erst im
12. Jh. überhaupt gegründet wurde, bleibt offen.

Und nun hinauf zur letzten Pfarrei, Airolo, dessen Ecclesia
S. Nazarii 1224 erwähnt wird. Daß die oberste Talstufe erst zuletzt
besetzt und organisiert wurde, ist durchaus nicht anzunehmen,

124 Tüchle, 91—92. Farner, 26f. Fink, 56. Gruber, Sitten, 73f. Gruber,

Tessin, 192.
125 Anfänglich war St. Syrus der Patron von ganz Faido, später scheint

sich der Heilige nach Mairengo zurückgezogen zu haben, während Faido
St. Andreas unterstand. Die Texte von 1171 bei Meyer K., Blenio und Le-
ventina, 1911, S. 60—61, 282. Gruber, Tessin, 137, 139, 193, 207, 274—275.

126 Meyer S., 282 Anm. 2. Die dort 1237 belegte terra Sancti Cristofori
ist möglicherweüe auf das Nebenpatronat der Küche oder auf eine Kapelle
zu beziehen.

127 Heiming, 228.
128 Gruber, Tessin, 141, 204—206 (Georgskirche zuMagliaso im 11. Jh.)
129 Meyer, Blenio, 32—33. Gruber, Tessin, 187.

469



denn es lag ja im Interesse der Mailänder Domherren, das ius primi
occupantis möglichst schnell und weitgehend auszunützen. Man
vergleiche wiederum dazu Lage und Alter der Kirche in Ursern,
welche im Disentiser Kirchenstaate die gleiche Rolle spielte. Das
Patrozinium erlaubt ein höheres Alter. Die Leiber der hl. Nazarius
und Celsus wurden vom hl. Ambrosius im Jahre 395 gefunden.
Die mailändische Apostelkirche erhielt später den Titel des hl.
Nazar. Eine Kapelle des hl. Nazar befand sich im 6. Jh. bei S.
Vitale in Ravenna130. Schon 765 kamen Reliquien nach Lorsch, von
wo aus das Patrozinium sich verbreitete (z. B. auch 830 in Hirsau)131.
In Dino-Somvico im comaskischen Sprengel begegnet uns 1146 eine
Nazariuskirche, später auch in Claro (1207) und Corzoneso (1211),
also in der Nähe von Biasca132. Vielleicht könnte man am ehesten
noch Airolo in die gleiche zeithche Stufe wie Dino-Somvico oder
etwas früher ansetzen, also etwa auf die Wende des 11. zum 12. Jh.

Bevor wir die letzten Höhen ersteigen, wird es gut sein, die
wesentlichen Stationen des zurückgelegten Weges wieder in die
Erinnerung zu rufen. Von Bellinzona aus, dessen Petruspfarrei etwa
dem 6. oder 7. Jh. angehören mag, ging die christliche Kultur
nach Biasca, das Blenio und Leventina betreute. Auch diese Ur-
pfarrei, die wohl 7. oder 8. Jh. datiert werden darf, war dem hl.
Petrus geweiht. Dadurch, daß hier Mitte oder 2. Hälfte 9. Jh. ein
Kanonikerkapitel entstund, wurde die Seelsorge im Obertessin
intensiviert. Das kam vor allem dem näher gelegenen Blenio zugute,
wo dann 1104 am Fuße des Lukmaniers ein mailändisches Hospiz
errichtet wurde. Die Leventina machte Fortschritte, seitdem im
9. oder 10. Jh. in Faido von Biasca aus eine Großpfarrei errichtet
worden war. Um 1100 kam die Pfarrei Airolo zustande, von der aus
dann die Gotthardhöhe erobert wurde, als der Mailänder Erzbischof
Galdinus (1166—76) dort ein Kirchlein gründete133. Es ist aber

130 Heiming, 231. Nordström C. O., Ravennastudien, 1953, S. 12, 14, 88.
131 Tüchle, 127. Auf den römischen Nazarius scheint sieh die Kirche in

Riein, die im 9. Jh. nachweisbar ist, zu beziehen. Farner O., Die Kirchen-
patrozinien des Kt. Graubünden, 1925, S. 46.

132 Gruber, Tessin, 218.
133 Beleg aus der Visitation von 1570: ac, ut fertur, a S. Galdino Mediolanensi

Archiepiscopo benedictum. Cattaneo R., I Leponti, 1 (1874), 74. Dazu

470



bezeichnend, daß erst sieben Jahrzehnte später als am Lukmanier
hier am Gotthard ein Paß-Oratorium erzielt wurde, weil eben Blenio

und der Lukmanier bedeutender waren als die Leventina und der

Gotthard, was auch die politischen Ereignisse aufzeigen.
Der erste Staufenherrscher Konrad III. (1138—52) übergab die

Hochgerichtsbarkeit über Blenio und Leventina den Grafen von
Lenzburg-Baden134. Nach einer Vermutung von Br. Meyer erhielten
die Lenzburger auch die Reichsvogtei über Disentis135. Damit war
deutlich der Hauptweg über den Lukmanier zum Walensee betont.
Da aber Disentis auch über Ursern herrschte, hatten die Staufer

bzw. die Lenzburger auch noch den Weg über Gotthard-Ursern

zur Verfügung. Daraus darf man nicht die Eröffnung der Schöllenen

folgern, wohl aber daß Staufer und Lenzburger in dem Gotthard-

weg für den schlimmsten Fall und die äußerste Not ein
«Hintertürchen» oder so etwas wie einen «Notausgang» erbhckten. Bequemer

war die Straße über den Lukmanier, den schon Otto I. benutzt
hatte. Mehr als Konrad III. legte dessen Nachfolger Friedrich I.
Barbarossa (1152—1190) das ganze Schwergewicht auf das Tal
des Brenno und dessen Paß nach Rätien, weshalb er 1154 die Abtei
Disentis großartig mit Besitzungen am Südausgang der Paßroute

zwischen dem Langensee und dem Luganersee und besonders um
Varese beschenkte. 1163 und 1164 benutzte der Kaiser selbst den

Lukmanier. Als 1173 die Lenzburger ausstarben, gab er die Leven-

Gruber E.,*m Geschichtsfreund, 92 (1937), 278—306. Man kann sich fragen,

warum diese erste Weihe im Liber Notitiae Sanctorum Mediolani ed. Ma-

gistretti-Monneret, 1917, Sp. 157—161, fehlt, obwohl dort einerseits über

St. Gotthard, anderseits über den hl. Erzbisehof Galdinus Ausführliches zu

lesen ist und die Weihe von 1230 genau beigefügt wird. Der Verfasser Gof-

fredo da Bussero (geb. 1220, gest. nach 1289) verfolgte mehr hagiographische
als kirchenrechtliche Zwecke und zählt Kirchen und Altäre sehr kurz auf.

Bei der Gotthardkirche konnte er sich daher um so mehr mit der zweiten

noch geltenden Weihe von 1230 begnügen.
134 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden,

1 (1933), 57—58, Nr. 123.
135 Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte, 2 (1952), 166—167. Durch die

Lenzburger würden sich die Disentiser Reliquien in Beromünster, einer
Lenzburger Stiftung, gut erklären. Geschichtsfreund, 103 (1950), 203—204. Auch

trat 1154 Ulrich v. Lenzburg bei Friedrich I. auf den ronkalischen Feldern
als Zeuge für Disentis auf. Bündner Urkundenbuch, 1 (1955), 242, Nr. 331.

471



tina dem Bernhard von Giornico, das Blenio dem Alcherius von
Torre, der nun als stauflscher Vogt herrschte und um so mächtiger
war, als er auch die Reichsvogtei über Disentis und damit
Zugang und Ausgang der eigenthchen Paßstraße in seine Hände
erhielt. 1176 kam Rotbart selbst ins Tal und ließ die Burg Serravalle

erbauen, um das Tal gegen Süden abzusperren und so gleichsam

ein Reduit zu schaffen. Hier erwartete er seine Hilfstruppen,
die den Lukmanier benutzten, freihch dann die Niederlage von
Legnano nicht hindern konnten. Wie Blenio schon vorher, als es
Friedrich I. im Kampfe um Italien nicht gut ging, dennoch staufisch
bheb, so auch jetzt. Mailand kam gegen den Widerstand der staufischen

Torre nur langsam voran. Nachdem Serravalle erobert war,
fiel 1182 noch Curterio, das die obere Talstufe betreute. Im «Eid
von Torre» während der Belagerung von Curterio erreichte die
Ambrosiusstadt, daß das Amt des Podestä kein Einheimischer, also
auch kein Torre übernehmen durfte, sondern nur ein Mailänder.
So siegten nun die Mailänder Domherren über die staufischen
Anhänger. Erst jetzt konnte der Mailänder Erzbischof Algisus
(1176—85) im Blenio eingreifen und die gleichmäßige Verteilung
der geistlichen Einkünfte anordnen. Nachdem dann 1183 der
Staufenherrscher mit den lombardischen Städten einen Ausgleich
erreicht hatte, zog mehr Ruhe ein. 1186 konnte daher Friedrich I.
nochmals den Lukmanier benutzen136.

War Blenio bis 1176/82 staufisch, so die Leventina mailändisch.
Diese Wendung zeigte sich vor allem in den Jahren 1168/71, als
der Kaiser gegen die lombardischen Städte und gegen die päpsthche
Macht nicht immer glücklich kämpfte. Dafür ist bezeichnend, daß
die beiden Pfarreien Faido und Osco 1171 ihren Streit vor den
Mailänder Erzbischof Galdinus (1166—76) bringen und ihn dort
entscheiden lassen. Und der gleiche Bischof baut sogar auf der
Gotthardhöhe ein Kirchlein, das natürhch ein Hospiz voraussetzt,
und weihte es erst noch dem hl. Godehard (f 1038), dem Abte von
Niederaltaich und Bischöfe von Hildesheim, der wenige Jahrzehnte
vorher (1131) heilig gesprochen worden war und nun allüberall als

136 Die Belegstellen bzw. die Vorarbeiten von Ferd. Güterbock, Karl
Meyer usw. sind bei Büttner, Disentis-Blenio, 55—64, angegeben und oft
auch ergänzt.

472



Exponent der Reform und der päpsthchen Partei galt137. Um
Blenio müssen die Mailänder kämpfen, um die Leventina nicht.
Wäre der Gotthardweg damals bedeutend gewesen und hätte er
infolge der Schöllenenbrücke als Fernstraße gelten können, so

hätte Barbarossa dort ein Hospiz gebaut. So aber war dieser

ungemein schwierige Weg nur ein «Notausgang», ein mühsamer Weg,
für den sich der Herrscher nicht interessierte. Seinetwegen konnten
dort die Mailänder Bischöfe sozusagen machen, was sie wollten,
und himmelhohe Hospize bauen, ihm lag mehr am Herzen der langsam

ansteigende, bequeme alte Kaiserpaß, auf dem man leicht
Ritter und Pferde und Troß nach Italien bewegen konnte. Er
ahnte nicht, daß unterdessen die Walserbewegung vom Goms her,
die in der letzten Zeit vor 1200 begonnen hatte, dem Tale Ursern
eine neue Bedeutung gab, die dann zum Brückenbau in den Reuß-
katarakten führte. Und er ahnte auch nicht, daß nach seinem
Ableben lange Kämpfe zwischen Staufen und Weifen folgen würden,
die wiederum die Macht der kleineren Dynastien, der Zähringer und
Rapperswiler, wachsen ließen, die sich auch um das Gotthardgebiet
interessierten. Und so geht es ja in der Geschichte immer. Das
koloniale Wettrennen der modernen Mächte bietet ähnliche
Beispiele genug. Die Engländer ließen die Franzosen an den
westafrikanischen Küsten und im Sahara-Sande machen, was sie wollten,
wenn sie nur von Ägypten ferne bheben. Aber dann prallten die
Kräfte doch in Faschoda aufeinander. In Afrika waren es Franzosen

und Engländer, im Gotthardgebiet Staufen und Mailänder.
Die Namen wechseln, die Sache bleibt.

Kehren wir zurück zum Galdino-Kirchlein aus den Jahren um
1170. Vermuthch fanden Mailänder und Leventinesen deshalb den

Mut, auf der kalten Höhe von 2108 Metern Hospiz und Oratorium
zu gründen, weil vorher Bernhard von Montjou (f 1086) sein
früheres Hospiz im Kloster Bourg-Saint-Pierre verlassen und eine

137 Näheres Gruber E. im Geschichtsfreund, 92 (1937), 278ff. Schon bald
nach der Heiligsprechung 1131 interessierten sich für seine Reliquien die
Klöster Engelberg, Zwiefalten (1137),Huldstetten (1141) imd Egelsee (1142),
Weißenau (1172) usw. Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der

Schweiz, 1 (1902), S. XLII, 22, 32. Tüchle, 53, 112. Stüwer W., Die Patrozinien

des Kölner Großarchidiakonates Xanten, 1937, S. 162—163.

473



Zufluchtsstätte auf dem später nach ihm benannten Berge in einer
Höhe von 2473Meter errichtet hatte. Der eifrige Reformprediger, der
ein Gegner Heinrichs IV. war, wurde 1123 vom Bischof Richard
von Novara in die Liste der Heiligen aufgenommen138. Auch
Bischof Galdinus war Anhänger der Reform und Gegner des Kaisers.
Wie vom Großen St. Bernhard zum Gotthard, so geht wohl auch
eine Linie vom Gotthard zum Hospiz in Simpeln, das etwa Ende
des 12. Jh. entstand und ebenfalls dem hl. Godehard geweiht
wurde139.

Auf dem Gotthard fand am 24. August 1230 wiederum eine Weihe
statt, und zwar durch den Mailänder Erzbischof Enrico di Settala.
Goffredo da Bussero gebraucht dafür den Ausdruck: consecravit140.
Im Mittelalter weihte man oft nur einen Altar oder einen altare
portatile141. Vielleicht datiert also ca. 1170 die Altarweihe und
1230 die Weihe des ganzen Kirchleins. Oder dann nahm Galdinus
nur eine einfache Segnung, Heinrich aber eine feierhche Kirchweihe

vor142. Es ist aber auch möglich, daß die Ausdrücke benedi-
cere für ca. 1170 und consecrare für 1230 identisch sind. Schon
frühmittelalterliche Texte scheinen die beiden Termini kaum zu
unterscheiden. So spricht Gregor v. Tours (f 594) bald von einem
consecrandus, bald von einem benedictus locus143. Aber die Quellen
des Hochmittelalters bieten doch stets Wendungen wie ecclesia
constructa, renovata, consecrata, dedicata, fundata est usw., nicht
aber benedicta. Auch von bloßen Altarweihen ist immer in diesen
Ausdrücken die Rede144. Wir müssen uns in unserem besonderen

138 Quaglia L., S. Bernard de Montjou. Zeitschrift f. Schweizerische
Kirchengeschichte, 38 (1944), 1—32, bes. S. 31—32.

139 Büttner H. in Schweizerische Zeitschrift f. Geschichte, 3 (1953), 583.
140 Quellenwerk, 1. c, S. 149, Nr. 316.
141 Vgl. die Weihe des Kreuzaltares 1208 und die Gesamtweihe 1265 zu

Chur (Kathedrale). Dazu Tüchle, S. 8, über Tragaltar.
142 Zum Unterschied zwischen Benedictio und Consecratio Wetzer-

Welte, Kirchenlexikon, 7 (1891), 727.
143 Franz A., Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, 1 (1909), 55.

Vgl. den frühmittelalterlichen Liber diurnus, 5, 13: oratorium solita bene-
dictione sacrabis. Migne, Patr. Lat., 105, Sp. 92. Freundl. Hinweis von P.
Dr. Kassius Hallinger, Rom.

in Vgl. Feger O., Die Chronik des Klosters Petershausen, 1956, S. 130-
132, 198, 212, 240, 258. Munding E., Die Kaiendarien von St. Gallen. Unter,

474



Falle vor Augen halten, daß der Bericht über das Galdinus-Kirch-
lein erst durch einen Autor des 16. Jh. überhefert ist, der deshalb

wohl inhaltlich treu sein kann, aber doch nicht in formaler Hinsicht
treu sein muß. Wir hätten also um 1170 eine erste Kapelle und
1230 ein größer und besser gebautes Kirchlein. Warum aber errichtete

man schon nach sechzig Jahren ein neues Oratorium? Offenbar
nicht, weil unterdessen der Verkehr abgenommen, sondern weil er
wesentlich zugenommen hatte. Das kam aber nicht im modernen
merkantilistischen Sinne von einem Jahr zum andern, sondern

ansteigend und stetig. Gerade zwischen 1170 und 1230, zwischen der
ersten und zweiten Kapelle, ist 1203 Ulrich an der Matte in Ursern

belegt als Vertreter der neuen Walsersiedlung, von der aus die

Initiative zur Verbesserung der Paßstraße ausgegangen sein mag.
Jedoch kam man nicht nur von Ursern zur Schöllenen hinunter,
sondern auch von Uri zur Schöllenen hinauf.

6. Vom Urnersee zur Schöllenen

Was Biasca für Blenio und Leventina, das war Bürglen für Uri145.

Schon die bronzezeitlichen Gräber, der Name Burgilla, der eine

Burg, d. h. eine Wehranlage bedeutet, die frühe urkundliche
Nennung 857, das Petruspatrozinium, all das legt nahe, daß hier die

Mutterpfarrei des ganzen Reußtales war. Sie dürfte im Anschluß

an das um 600 gegründete Bistum Konstanz etwa am Anfang
des 8. Jh. errichtet worden sein. Auf Bürglen folgte unmittelbar

St. Alban in Silenen, dessen Patrozinium nach Westen weist.
Es dürfte wohl etwa 750—850 entstanden sein. Beide Pfarreien,

Bürglen und Silenen, wurden zusammen 857 von Ludwig dem

Deutschen dem Priester Berold geschenkt. Das sind
die-frühmittelalterlichen Zentren des urnerischen Reußtales. Alle andern
Kirchen folgen später und sind fast ohne Ausnahme erst dem Hochmittelalter

zuzuschreiben.

suchungen, 1951, S. 177 (Register). Bündner Urkundenbuch, 1 (1955), 463,

466, 471.
145 Vorliegendes ist nur eine kurze Inhaltsangabe der größeren und

ausführlichen Arbeit: «Uri im Frühmittelalter», Urner Neujahrsblatt, 1957/58,

wo alle Belege zu finden sind.

475



Der vom Alemannenherzog Theobald 732 verbannte Reichenauer
Abt Eddo fand also, sofern dieBürglerPetruskirche schon exististierte,
beim Bürgler Kilchherr Unterkunft und die Möglichkeit hturgischer
Feier. Nirgendsbesserhätte derAlemannenherzog denihmmißliebigen
Abt untergebracht als hier. Um zu verhindern, daß er, wie vorher
Pirmin im Elsaß,weiterwirken konnte, ließ er ihn in dieses abgeschlossene
Gebiet führen, in ein Sacktal. Uri war aber noch mehr als ein Sacktal,

wie es schließlich auch Glarus war. Man vermochte nämhch
das urnerische Reußtal nur über den See zu verlassen. Deshalb
konnte man Exilierte sehr leicht bewachen. Der Weg zum Altdorfer
Landungssteg wäre schon auffällig gewesen. Dort genügte aber ein
Beobachter, um die Abfahrt zu hindern. So konnte man auch den
hl. Othmar ohne viel Mühe auf der Insel Werd bis zu seinem
Ableben 759 festhalten. Uri gehörte auch dem Alemannenherzog, der
dort frei schalten und walten konnte. Im gleichen Jahre 732 heß
Karl Martell Bischof Eucherius von Orleans verhaften und ihn
nach Köln, also in die Nähe seiner Hausmacht, bringen. Immer
werden Exilierte in greifbare Gebiete gebracht. So war es beim
schon genannten Abt Othmar, so war es selbst beim hl. Athanas, den
Konstantin 335 nach Trier verbannt, weil dort die Kaiserresidenz
nahe und mächtig genug war, um den alexandrinischen Bischof zu
bewachen. Als dann später die Alemannenherzöge ausstarben,
gelangte Uri an den König. So konnte Ludwig der Deutsche 853 das
ganze Land an die Fraumünsterabtei schenken. Die Linie ging
vom Herzog über den König zur Äbtissin.

Den Übergang vom Frühmittelalter ins Hochmittelalter steht
Altdorf dar, ein Ort, der wohl auf eine alte romanische Siedlung
zurückgeht und daher von den ankommenden Alemannen als
«altes Dorf» bezeichnet wurde. Das gleiche bedeutet auch Altstätten.

Altdorf war, da der See früher sich weiter ausdehnte, gleichsam
der Landungssteg nach dem sicher gelegenen Bürglen und spielte
eine ähnhch Rolle wie Stadelhofen für Zürich oder, um Großes mit
Kleinem zu vergleichen, wie Ostia für Rom. Obwohl dort schon
lange ein Gotteshaus bestanden haben kann, scheint doch eine
selbständige Pfarrei erst im 10. Jh. oder noch später entstanden zu
sein. In der unmittelbaren Nähe Bürglens hatte zunächst eine zweite
Pfarrei wenig Sinn. Das Martinspatrozinium ist kein Gegenbeweis.

476



Die Cluniazenser verehrten den Heihgen von Tours hoch (Martins-
officium, Martinsoctav), und manches Reformkloster des IL/12. Jh.
nahm ihn zum Schutzheihgen, wie z. B. Muri, Wibhngen, Beuron,
Allerheiligen. Muri gab den Titel an das nidwaldische Buochs weiter,
Disentis im 12. Jh. an die Pfarrei Medels. Eine große Rolle spielte
Altdorf erst im 13. Jh. (Sitz des Zürcher Meieramtes, Gerichtshnde).
Das Schwergewicht glitt also vom frühmittelalterlichen Bürglen
zum hochmittelalterlichen Altdorf hinab.

Altdorf hatte zunächst das Seeufer zu betreuen. Da war vor ahem
als entferntester Außenposten Sisikon, dessen seltenes Ehgiuspa-
tronat nach Westen weist. Sisikon war die erste Pfarrei, die sich

von Altdorf selbständig machte (1387). Erst später kam das

gegenüberliegende Seelisberg (ca. 1450) hinzu. Zu beiden Seiten des

Reußdeltas entstunden ganz bedeutende Siedlungen. Seedorf
errichtete 1254 die Ordenskirche der Lazariter, die Maria als

Hauptpatronin und Lazarus und Läurentius als Nebenpatrone erkoren.

Attinghausen weist 1349 ein Andreaskirchlein auf, ein Patronat,
das besonders die Cluniazenser im 11. und 12. Jh. betonten. Zur
gleichen Zeit spielte Flüelen am See die gleiche Rolle, die einst
Altdorf gespielt hatte. Nicht vergebens besaßen dort die St. Blasia-

ner Mönche Besitzungen. Die dortige Georgskirche dürfte um 1360

entstanden sein. Am linksseitigen Ufer des Sees ist das Isental
gelegen, das 1409 einen Altar zu Ehren des hl. Theodul weihte. Die
Verehrung dieses Walserheihgen mag über das nahe Engelberg,
wo der Heihge seit Ende des 12. Jh. hoch verehrt wurde, gekommen
sein.

Die Urpfarrei Bürglen war nicht nur durch das nachfolgende
stärkere Altdorf, sondern auch durch eigene Verluste geschwächt.
Die alemannischen Rodungsleute im Schächental erbauten schon
1290 eine Michaelskirche, die ziemhch viele Rechte erhielt. Deshalb
heßen sich die Schächentaler Zeit und trennten sich erst 1591

vollständig. Vorher fiel auch noch Schattdorf 1537 von Bürglen
ab, das nun alle Töchter verloren hatte.

Silenen wandte von Anfang an sein Gesicht nach Süden in die
oberen Täler, wo da und dort Siedlungen waren, so in Gurtnehen
und Göschenen. Aber im großen und ganzen war hier doch eine

siedlungsarme Gegend, eine Art Desertinas. Der nach Rätien

477



führende Krüzhpaß hatte keine Bedeutung. Nun setzten sich
ausgerechnet die Grafen von Rapperswil an der entferntesten Position
fest, in Göschenen. Ohne Absicht wüd das nicht geschehen sein.
1290 verkauften sie ihre dortigen Besitzungen an die Zisterzienser
von Wettingen, welche wohl das Marienpatronat hier einbürgerten
und die Göschener Gegend weiter kolonisierten. Neben den Rappers-
wilern hatten die Zähringer sich Perspektiven gemacht. Herzog
Berthold V. (1186—1218) näherte sich den Zentralalpen, nachdem
er 1191 vom Großen St. Bernhard abgetrieben worden war. Sein
Einfall im Goms 1211 zeigt diese Richtung146. So wird man ungefähr

auf 1200 oder wenige Jahre später eine wesentliche Verbesserung

des schon vorhandenen Gotthardweges annehmen dürfen.
Aber warum haben die Staufer beim Aussterben der Zähringer

1218 die Vogtei Zürich in die eigenen Hände genommen, aber
Uri an die Habsburger verpfändet? Hätten sie das'getan, wenn der
Gotthardverkehr in diesem Tale Bedeutung gehabt hätte? Ein
solcher Hinweis wird zunächst der kontinuierlichen Intensivierung
des Verkehrs kaum gerecht. Dann handelt es sich ja um ein
argumentum ex silentio, das ganz verschieden interpretiert werden kann.
Und vor allem setzt dieser Einwand einen Gegensatz zwischen Staufen

und Habsburg voraus, der damals nicht vorhanden war.
Rudolf II. von Habsburg (1196—1232), der Großvater König
Rudolfs, war Anhänger des jungen Friedrich IL, in dessen Gefolge
er sich im Jahre 1213 zweimal aufhielt, am 2. Januar in Hagenau
und am 31, März in Konstanz. Schon der Vater Rudolfs, Albrecht II.
von Habsburg (| 1199), war mit den Staufen verbunden gewesen147.

Seit dem 12. Jh. sehen wir ein stetes Drängen der verschiedenen
Momente, die zur Entwicklung der Gotthardroute beigetragen
haben: Die Bedeutung der kaiserlichen Lombardei-Pohtik, die
Bhckrichtung Barbarossas auf Blenio und Lukmanier, als Gegensatz

dazu das Interesse der Mailänder Bischöfe an der Gotthard-

146 Büttner H., Zur politischen Erfassung der Innerschweiz. Deutsches
Archiv für Geschichte des Mittelalters, 6 (1943), 476ff. Für die spätere Zeit
siehe die wichtige Arbeit über die Zähringische Kolonisation von P. Kläui
im Urner Neujahrsblatt, 1957/58.

147 Quellenwerk zur Entstehung der Eidgenossenschaft. Urkunden, 1 (1933),
Nr. 157, 159, 245—246, 252.

478



höhe (Gladinus-Kirchlein ca. 1170), das Entgegenkommen der
Disentiser Äbte in Ursern (Walterus de Ursaria als Vertreter 1203),
die Einwanderung der Walser am Ende des 12. Jh. (Ulricus de

Prato 1203), deren Erfahrung in der alpinen Technik (Wasserleitungen),

die Mithilfe Uris und der am Gotthard interessierten

Dynasten (Zähringer, Rapperswiler).
Die ersten auf der Gotthardhöhe waren nicht die Rätoromanen

des Churer Bistums und die Eigenleute des Disentiser Abtes,
sondern die Lombarden des ambrosianischen Bistums und die Untertanen

der Mailänder Domherren. Dafür gelang es den neu
angekommenen Waisern, die Enge der Schöllenen dauernd glücklich
zu überbrücken und so den Verkehr zu steigern. Den Abschluß
bildete das zweite Kirchlein auf der Paßhöhe, von dem der
mailändische Kirchenhistoriker des 13. Jh., Goffredo da Bussero, nicht
nur wie gewöhnlich Ort und Patrozinium meldet, sondern auch das

Jahr 1230 und den Konsekrator Enrico di Settala überhefert.
Bussero führte das Kirchlein in die Geschichte ein als: in pago
Mediolanensi ecclesia sancti Godeardi in monte Tremulo148.

148 Liber Notitiae Sanctorum Mediolani, ed. Magistretti-Monneret,
1917, Sp. 159.

479


	Der Gotthard-Raum in der Frühzeit (7.-13. Jh.)

