
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 7 (1957)

Heft: 3

Artikel: Erasmica

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN-MELANGES

ERASMICA

Von Werner Kaegi

Zu: Augustin Renaudet, Erasme et l'Italie,
Librairie E. Droz, Geneve 1954, 267 S.

Es ist nicht leicht, eine Vorstellung vom Reichtum undWert dieses Buches

zu geben. Sein Umfang wäre, in normalem Format gedruckt, mindestens

doppelt so groß geraten. Der Titel läßt eine SpezialStudie vermuten. Aber
die Bedeutung des Werkes Hegt darin, daß es zu einer vielgliedrigen Lebensarbeit

einen hochgelegenen Schlußstein darstellt, von dem die Gewölberippen
ausstrahlen über ein ganzes Chor hin zu den Pfeilern, die diese Arbeit tragen:
zu den Etudes Erasmiennes von 1939, zum Dante humaniste von 1952, zum
Machiavel von 1942, der eben jetzt in neuer Auflage erschienen ist (1956),

zum Laurent le magnifique von 1936. Dieselben Strukturrippen führen
hinunter zu einer Krypta von älteren Erasmusstudien, deren erste meines
Wissens im Jahr 1912 aus der Feder des Autors geflossen ist, endlich zu
den Gesamtdarstellungen des Zeitalters und seiner Historiographie, die

jedermann kennt, und schließlich zu dem Frühwerk, mit dem der Name
Renaudets zum ersten Mal berühmt wurde; heute noch stellt es die unveraltete

Grundlage unsres Wissens um den französischen Humanismus dar:
Pririforme et humanisme ä Paris pendant les premieres guerres d'Italie (Paris
1916, Neuauflage 1953).

Als man vor zwanzig Jahren in Rotterdam und in Basel den vierhundertsten

Todestag des Erasmus feierlich beging, da stand Renaudet, der damals
noch in Bordeaux dozierte und erst im Begriff war, in den Umkreis des

College de France überzusiedeln, in einer europäischen Reihe von glänzenden
Erasmuskennern: neben ihm traf man in Rotterdam Walther Köhler, der
in seinen Mußestunden eine Übersetzung ausgewählter Briefe des Erasmus
schrieb; Helen Mary Allen arbeitete in Oxford seit dem Tode ihres Gatten
an den letzten Bänden des Opus Epistolarum; Huizinga ließ semer Biographie

eme Reihe von kleinen Erasmusstudien folgen. In Frankreich saß

345



Lucien Febvre über seinen bedeutenden Monographien zu Rabelais und zu
Marguerite de Navarre, den Geistesverwandten des Erasmus, Marcel
Bataillon korrigierte in Algier die Druckbogen zu seinem gewaltigen Werk
über Erasme en Espagne, und Benedetto Croce erforschte die Geschichte
der neapolitanischen Erasmianer. Diese erlauchte Schar taucht wieder vor
der Erinnerung auf, wenn man das jüngste Werk Renaudets liest. Es knüpft
im Titel an das Bändchen von Pierre de Nolhac an: Erasme en Italie. Seit
1888 hatte dieses reizvolle Büchlein mehrere Auflagen erlebt. Was Renaudet
heute gibt, ist indessen nicht nur mehr, sondern etwas ganz anderes. Die
Reise des Erasmus nach Italien, die zu einem Aufenthalt von drei Jahren
wurde (1506—09), bildet in seinem Werk das Thema des einen von vier
Büchern. Die andern Teile behandeln nicht nur die Beziehungen zu Italienern
während der übrigen Lebensperioden; sie behandeln das italienische
Element im Leben und Werk des Erasmus überhaupt. Dies bedeutet, daß das
Buch eigentlich den Titel tragen könnte: «Das klassische Element im Werk
des Erasmus» oder ganz einfach: «Erasmus als Humanist.»

Aber auch dies ist nur ein Aspekt des Ganzen. Der andere entspricht dem
Thema, das kürzlich in der Basler Dissertation von Karl Schätti untersucht
worden ist: Erasmus und die Kurie. Es gibt kaum ein Hauptproblem im
Leben und Werk des Erasmus, das von Renaudet nicht berührt würde. Auf
lange hinaus wird sein Erasme et l'Italie ein Standardwerk bleiben. Wer
künftig über Erasmus arbeitet, wird sehr vieles von der älteren Literatur
vernachlässigen dürfen, aber nicht dieses Buch.

Die ersten vier Kapitel gelten den «Initiations lointaines», das heißt
den Begegnungen des Erasmus mit dem italienischen Humanismus in der
niederländischen, französischen und englischen Frühzeit seines Lebens,
bevor er als beinah Vierzigjähriger zum ersten Mal nach Italien kam. Deutlicher
als es bisher irgendwo geschehen ist, arbeitet Renaudet hier das erstaunliehe
Faktum heraus, daß die erste wesentliche Begegnung des Erasmus mit
Italien in England geschah. Denn die bedeutendsten englischen Freunde
des Erasmus: More, Linacre und Colet hatten eben eine intensive
Auseinandersetzung mit dem florentinischen Humanismus hinter sich, als sie
Erasmus kennen lernten. More und Colet sind aber die großen Anreger für
das Lebenswerk des Niederländers geworden, und wenn er später in Basel
seinen Wohnsitz nahm, so könnte man behaupten, daß dies nur möglich
war, weil Basel so hübsch auf halbem Weg zwischen London und Rom liegt.
Aus der Auseinandersetzung der Oxforder Reformer, insbesondere Colets,
mit dem florentinischen Piatonismus und mit der kritischen Philologie
Lorenzo Vallas ist der philologische Humanismus des Erasmus geboren worden.

Daß dies ein christlicher Humanismus war, brauchte man kaum zu
betonen, wenn nicht heute diese Wortverbindung so ungern geschluckt
würde. Der existentialistische und proletarische Begriff des Humanismus, der
in der Gegenwart umläuft, sollte den Mut haben, Erasmus den Namen des
Humanisten abzusprechen. Benedetto Croce scheute schon in der Basler

346



Festschrift von 1936 nicht, den prächtigen Salto mortale zu vollziehen, als

er vom «sostanziale antiumanesimo » des Erasmus sprach (Basler Festschrift,
S. 92). Demgegenüber hat Renaudet nun den Sinn des erasmischen Humanismus,

der in England geboren wurde, mit unbefangener Sachlichkeit
herausgearbeitet. Es ist eine echte christliche Reformidee, eine Rückkehr zu den
Quellen, nicht nur der Sprache, sondern auch des Glaubens. Was Erasmus
als Aufgabe seines Lebens im Brief an Colet von 1504 ausgesprochen hat,
ist in der Tat das Leitmotiv seines Schaffens geblieben: «Deinde liber ac
toto pectore divinas litteras aggrediar, in his reliquam omnem aetatem
insumpturus». Oder zehn Jahre später an seinen Jugendfreund Servatius
Roger: «Nam mihi decretum est in sacris immori litteris.» Diese Sätze
bezeichnen in der Tat nicht nur das Opfer seines Lebens, sondern die Voraussetzung

für seinen Ruhm und seine geschichtliche Stellung.
Das zweite Buch im Werk Renaudets bespricht die italienischen Jahre

des Erasmus und gibt nicht viel weniger als ein volles Bild der Renaissance:
Turin, Florenz, Bologna, Venedig, Rom sind die Hauptstationen, in denen
Erasmus monate- und zum Teil jahrelang verweilte. Renaudet läßt sich die
Freude nicht entgehen, das jeweilige Milieu, das Erasmus umgab, zu
rekonstruieren. Wir weisen nur auf eines der sieben Kapitel hin, die dieses

Buch ausmachen: «LTtalie en 1506. Mesure de l'incredulite». In diesem
Text darf man wohl die eigentliche Freundesgabe erkennen an den, dem das
Werk gewidmet ist, an den inzwischen dahingegangenen Lucien Febvre,
der diese Diskussionen wie kein anderer angeregt hat durch sein Probleme
de l'incroyance au seizieme siecle. La Religion de Rabelais (L'evolution
de l'humanite, Paris 1942). In gewissen Sätzen dieser Abschnitte spürt man
bei Renaudet eine nicht ausgesprochene, nur eben angedeutete Korrektur
gewisser Formulierungen Huizingas, so etwa, wenn es S. 93 zum Schweigen
des Erasmus über die Kunstwerke der Renaissance heißt: «On ne doit tirer
aueune conclusion de son silence»; oder bei der Beurteilung der
Weltkenntnis des Erasmus: «II n'etait pas un savant de cabinet, isole du monde
extörieur par un triple rempart de textes classiques. II avait voyage, vu et
reflechi»; und am schärfsten im Kapitel «Erasme et Machiavel», wo die

politischen Erfahrungsbereiche der beiden verglichen, gegeneinander
abgewogen und auf ihren Realismus geprüft werden, mit dem Ergebnis, daß
der Realitätsgehalt der politischen Ideen des Niederländers sehr wohl
bestehen kann neben dem Erfahrungsschatz des Florentiners «et l'on peut se

demander si l'experience acquise par le secretaire florentin fut aussi ample
et variee» (S. 179).

Dieser Abschnitt gehört bereits dem dritten Buch des Werkes an, in
dem die erasmischen Positionen mit denjenigen der italienischen Humanisten
verglichen werden: «Italianisme erasmien et retour ä la Bible — La victoire
d'Aleandre — Le testament humaniste et italien d'Erasme — Paix chretienne
et Sac de Rome»: so lauten einige der Stichworte dieses Buchs. Das vierte
bringt dann die Schlußrechnung, hauptsächlich im Hinblick auf das letzte

347



Lebensjahrzehnt. Es trägt den etwas kuriosen Titel: «Le probleme de la
troisieme Eglise.» Diese dritte Kirche wäre diejenige, die Erasmus erhoffte,
nicht als eine von der römischen getrennte, aber als eine neue, reformierte
Gesamtkirche. Inwiefern die katholische Reform die erasmischen Hoffnungen
erfüllt oder enttäuscht habe, untersucht Renaudet nicht mehr. Aber die
Skizze der Reformideen des Erasmus in dieser Spätzeit und die höchst
dramatische Geschichte seiner Auseinandersetzung mit den italienischen
Freunden und Gegnern, die ins Vorfeld des Tridentinums hineinführt, stellt
etwas völlig Neues dar. Die Ansätze, die man da und dort bisher in der
Erasmusliteratur antraf, sind nicht zu vergleichen mit der sorgfältigen und
scharfsichtigen Rekonstruktion, die Renaudet gibt, zum Beispiel des fast
lautlosen Kampfes mit Aleander. Erst in den Jahren 1928—1947 sind in
Oxford die fünf Schlußbände des Opus Epistolarum erschienen, in denen
man Erasmus in der Zeit nach dem Sacco di Roma kennen lernt. Zusammen
mit einer Analyse des umfangreichen Spätwerkes, das bisher viel zu sehr
im Schatten der Diskussionen und im kühlen Grab der Folioausgabe von
1710 liegen geblieben ist, hat die Durchforschung dieser Briefmassen
Renaudet in die Lage versetzt, den alten Erasmus in seiner ganzen weittragenden

Bedeutung zu zeichnen: den Gesinnungsgenossen des untergehenden
Morus, den Berater Pauls III., den Freund der Reformkardinäle Contarini,
Sadoleto, Pole und Carafa. Im allgemeinen historischen Bewußtsein lebt
Erasmus noch in der Übermalung des XVIII. Jahrhunderts als der Voltaire
der Renaissance, oder in der lutherischen Karikatur: als ein «leicht verkleideter

Heide». Renaudet hat mit den Scherben dieser längst zerfallenen
Thesen gründlich aufgeräumt und den alten Erasmus im ganzen Ernst seines
Reformeifers und seines theologisch-philologischen Werkes gezeigt: den
Restaurator der Patristik, den Verehrer des Hieronymus, aber mehr noch
des Origenes und der kappadokischen Väter. In diesem Erasmus erkennt
Renaudet den Mann der Zukunft, denjenigen, der die kommenden
Religionskriege ahnt und der vor diesen Irrtümern warnt, nicht mit Berufung
auf eine abstrakte Toleranzidee der Menschenrechte, sondern mit Berufung
auf das alte Christentum selbst, das kerne Zwangsmittel des Staates in
Anspruch nahm. Der spätmittelalterlichen Tradition der Ketzerbekämpfung
stellt er die ältere Tradition der spätantiken Verhältnisse entgegen, in denen
man sich vertragen mußte. Renaudet hat in diesem Zusammenhang auf einen
sehr merkwürdigen Brief an den päpstlichen Nuntius Campeggio aufmerksam

gemacht, in dem Erasmus daran erinnert, daß im frühchristlich-spätrömischen

Reich sehr wohl verschiedene Bekenntnisse nebeneinander zu
leben vermochten: «Qualis tunc fuit orbis Status!» schrieb er im Sommer
1530. «Eadem civitas habebat Arianos, paganos et orthodoxos. In Africa
furebant Donatistae et Circumcelliones. Multis in locis vigebat Manichaeo-
rum insania et Marcionis virus, praeter incursiones barbararum gentium.
Et tarnen in tantis dissidiis Imperator citra sanguinis effusionem habenas
moderabatur et paulatim haeresium monstra resecabat.» Dieser alte Eras-

348



mus fand also keineswegs, das Dogma sei gleichgültig und Häresie sei ein
obsoleter Begriff. Aber er fand, daß man die Häresie bekämpfen könne
«citra sanguinis effusionem» und daß das Christentum wohl ein Dogma
besitzen müsse, aber nicht in ihm das Schwergewicht sehen dürfe. Dies ist
genau die Position, die dann Castellio übernommen hat.

Kurz nach dem bedeutenden Werk Renaudets erschien in Paris ein kleines
Buch, das die eben besprochenen Fragen zur Stellung des Erasmus innerhalb
der Kirche und ihrer Reformideen in unerwarteter Weise beleuchtet. Ein
Oratorianer, Louis Bouyer, der ganz von frühchristlichen, patristischen
Studien herkam, nahm das Wort zur Theologie des Erasmus (Louis Bouyer,
Autour d'Erasme. Etudes sur le christianisme des humanistes catholiques, Paris,
Les editions du Cerf, 1955, 193 S.). Das Buch trägt das Imprimatur des

Oratoriums und des Bistums Paris und stellt ein Symptom dafür dar, daß

man im katholischen Kreis das Erbe des Erasmus wieder etwas ernster nimmt,
als es zuweilen der Fall war. Der Text ist freilieh als Nebenwerk geschrieben
und verrät nichts von den gewaltigen Substrukturen der Forschung
Renaudets, ohne die der Gedankengang Bouyers nicht recht denkbar wäre.
Einige erheiternde Irrtümer wie die Abfahrt des Erasmus von der Basler
Schiff lande «in der Nähe der Antoniuskirche» zeigen nur, daß der Verfasser
zuweilen improvisierte. Es lag ihm daran, die ganze Linie des christlichen
Humanismus zu zeichnen, wie sie von Petrarca und Nicolaus Cusanus über
Vittorino da Feltre zu den Florentiner Piatonikern, zu Colet und More und
schließlich zu Erasmus führt. Wenn er sich für seine Hintergrundszeichnung
etwas zuversichtlicher auf die Darstellungen von Jacob Burckhardt und
Ludwig von Pastor stützt, als es der Spezialkenner dieser Probleme heute
noch tun würde, so ist dies seiner Problematik im ganzen nicht schlecht
bekommen. Jene Autoren haben ihn auf die Hauptfragen geleitet. Nur die
allzu moderne Scheidung der heidnischen Böcke von den christlichen Schafen

in der Geschichte des Humanismus, wie sie in Anlehnung an Pastor
vorgenommen wird, wäre wohl zu revidieren. Im Augenblick aber, wo Bouyer
das Wort zur Theologie des Erasmus nimmt, hat er Wesentliches und
Überraschendes zu sagen. Seine Polemik richtet sich gegen den Begriff des «mo-
dernisme erasmien», den Renaudet verwendet, um die theologische Position
des Erasmus anzudeuten. Im eben besprochenen letzten Werk Renaudets,
das Bouyer noch nicht kannte, als er schrieb, erscheint diese Wendung
eher als ein Hilfsbegriff; im Inhaltsverzeichnis fehlt er völüg. Aber in den
Etudes Erasmiennes von 1939 figuriert er noch als Titelwort im vierten
Kapitel. Bouyer warnt nun — wohl mit Recht — vor der theologisch allzu
unbestimmten und mißverständlichen Kennzeichnung der Positionen des

Erasmus, die in diesem Begriff liegt. Überraschend wirken seine Ausführungen

zur «philosophia Christi», die gewiß einen zentralen und echten
Kerngedanken des Erasmus andeutet. Wer in diesem Ausdruck etwas spezifisch
Modernes oder gar Modernistisches sehen wollte, täuscht sich. «Philosophia
Christi» stellt vielmehr eines der Leitworte dar, das Erasmus mit so vielen

349



andern aus dem Ideenschatz der griechischen Kirchenväter übernommen
hat, insbesondere der Kappadokier. Dort bezeichnet das Wort nicht ein
theologisch-intellektuelles Gebilde von Lehren, sondern es stellt eine bewußt
paradoxe Wendung dar im spätantiken polemischen Sprachgebrauch, für
welchen q>iAooo<petv eben nicht ein Raisonnieren, sondern ein philosophisches
Leben im Sinne der Kyniker bedeutete. Der Kernbegriff der philosophia
Christi führt — so verstanden — gleichsam von hinten, das heißt von den
Urzeiten her, wieder sehr nahe an das geistige Jugendland des Erasmus
heran: an die imitatio Christi der Brüder vom gemeinsamen Leben.

Dies veranlaßt uns, hier eine Studie zu erwähnen, die ganz mit den Mitteln

und Zielsetzungen der germanistischen Philologie durchgeführt ist und
deren Ergebnisse doch für die Problematik der Renaissance von größter
Bedeutung sind: Kurt Ruh, Bonaventura deutsch, Ein Beitrag zur deutschen
Franziskanermystik und -Scholastik, Bibliotheca Germanica, Bd. 7, Bern 1956,
384 S.

Der Hinweis auf das Franziskanertum als einer der Quellen der Renaissance

ist, wenn man von den Diskussionen um das Werk von Sabatier
absieht, ursprünglich vor allem von kunsthistorischer Seite ausgegangen. Die
Malerei Giottos, mit der man nach klassischer Tradition die Renaissance der
Künste beginnen ließ, hatte auch die profansten Geister unter den
Renaissance-Enthusiasten gezwungen, sich mit dem Hintergrund der
franziskanischen Bewegung abzugeben, wenn sie etwas von den historischen
Zusammenhängen des Ganzen verstehen wollten. So hatten diese Diskussionen
in der Zeit Henry Thodes vorwiegend auf dem italienischen Gebiet gespielt,
und so war es geblieben, auch als man im Kreise Konrad Burdachs Cola di
Rienzo und seine Beziehungen zum Franziskanertum einen Augenblick
ins Licht rückte. Aber eine noch ältere, heute hundertjährige Interpretation
hatte zugleich für den europäischen Norden die Anfänge der neuen Zeit,
also die Voraussetzungen Luthers und des nordeuropäischen Humanismus
mit den mystischen Bewegungen des 13. und 14. Jahrhunderts in Zusammenhang

gebracht. Die beiden Diskussionen — die nördliche und die südliche —
liefen nebeneinander her, ohne rechten Zusammenhang zu finden, um so
mehr als in der Mystik des Nordens die Dominikaner die Führung zu haben
schienen, während eine Verbindung mit dem Franziskanertum dort nicht
sichtbar war. Die intensive Spezialisierung der Forschung auf diesen
Arbeitsfeldern war dazu angetan, die gemeinsamen Grundprobleme in
Vergessenheit zu bringen. Ein Buch wie dasjenige von Kurt Ruh beleuchtet
nun schlagartig wieder einmal mit hellem Licht den ganzen Zusammenhang,
der nördlich und südlich der Alpen spielt. Indem Ruh der Nachwükung
Bonaventuras, des größten Wahrers und Fortsetzers franziskanischen Ideengutes,

im europäischen Norden und insbesondere im deutschen Sprachbereich

nachging, entdeckte er in ebenso mühevoller und zäher, wie
überraschender und ertragreicher Handschriftenforschung in deutschen,
schweizerischen und niederländischen Klosterbibliotheken eine reiche Bonaventura-

350



Tradition in vulgärsprachlicher Fassung. Das Verblüffende war dabei, daß
nach einem zeitweiligen Versinken des Interesses sich im Laufdes fünfzehnten
Jahrhunderts eine wahre Bonaventura-Renaissance vollzieht, die in den
Abschriften und Übersetzungen von Bonaventura-Texten in den niederländischen

Klöstern, aus deren Kreis Erasmus hervorgegangen ist, zum
Ausdruck kommt. Bei der sorgfältigen Feststellung der handschriftlichen
Tatbestände und ihrer Zusammenhänge lösten sich vor dem Auge des Forschers
die vermeintlichen ideellen Grenzen mystischer und scholastischer,
franziskanischer und dominikanischer Lehrbereiche auf und es kam ein kräftiger,
urfranziskanischer Ideenstrom zum Vorschein, der alle Schulbegriffe
überspült, der das geistige Leben der Augustiner und der Karthäuser nicht weniger

befruchtet als dasjenige der Prediger und der Minderbrüder. Was für
den Blick des Laien bisher als «devotio moderna» in den niederländischen
Klöstern gleichsam vom Himmel zu fallen schien, ordnet sich für den Blick
dieses Bonaventura-Kenners nun in einen durch reiche Handschriftenbestände

in deutscher und niederländischer Übersetzersprache belegten
Zusammenhang franziskanischer Tradition. Die imitatio Christi der Brüder
vom gemeinsamen Leben bekommt auf diese Weise einen weiteren großen
Hintergrund, und wir sind in die Lage versetzt, das Stichwort der «philosophia

Christi» des Erasmus nun mit demjenigen ironischen Klang zu hören,
den der Mund des heiligen Toren von Assisi selbst ihm gegeben hätte, falls
es ihm auf die Zunge gekommen wäre. Was der still im bündnerischen
Schiers arbeitende Kurt Ruh mit seinem Bonaventura deutsch vorlegt, stellt
nicht nur eine höchst wertvolle Leistung germanistischer Handschriftenforschung,

sondern auch einen bedeutsam klärenden Beitrag zur allgemeinen
Geistesgeschichte des Spätmittelalters und des Frühhumanismus dar. Das
Buch ist übrigens ausgezeichnet organisiert. Es gibt zu Beginn einen
darstellenden Text von 93 Seiten als Einführung, in dem Problemstellung,
Arbeitsgang und Ergebnisse übersichtlich dargelegt werden. Dann folgen die
reich kommentierten Handsehriftenverzeichnisse und -beschreibungen zu
den einzelnen Bonaventura-Texten, innerhalb deren die franziskanischen
Schriften im engeren Sinn eine dritte Gruppe ausmachen; schließlich sind
drei kleinere Übersetzungstexte — Itinerarium mentis in Deum, De triplici
via und die Epistola continens XXV memorialia —¦ kritisch ediert. Der
Betrachter der allgemeinen Geistesgeschichte wird die Ergebnisse Ruhs künftig
nicht übersehen dürfen, wenn vom Zusammenhang der Devotio moderna
und des Frühhumanismus mit den mystischen Strömungen im Norden
Europas die Rede ist. Hier ist ein italienisches Element im Spiel, wo man es

nicht vermutet hat. Von der simplicitas christiana der Franziskaner zur
docta ignorantia des Nicolaus von Kues, zum Lob der Torheit des Erasmus
und zum Exerzitienbüchlein des Ignatius von Loyola sind hier plötzlich
textgesehichtlich erfaßbare Wege der Tradition sichtbar geworden.

Kehrt man von einer solchen Lektüre zu den Themen der Erasmusfor-
schung zurück, so kann man den Eindruck haben, daß auf diesem Gebiet

351



fast alles noch zu tun sei. Nur die Aufgabe der Briefedition ist wirklich gelöst.
Für die großen Hauptwerke gibt es nur in Einzelfallen moderne kritische
Ausgaben. Grundlegende Themen sind kaum in Angriff genommen: Erasmus
als Philologe und Editor, der Ideengehalt der Adagia und Colloquia, der
Humor des Erasmus und sein Verhältnis zu Lukian, die Theologie des späten
Erasmus. Aber solche Ausblicke sollen nicht vergessen machen, daß uns im
Lebenswerk Augustin Renaudets eme Grundlage künftiger Diskussionen
geschenkt ist, die standhalten wird.

Vor kurzem ist nun eine jüngste Publikation von holländischer Seite
hinzugekommen, die wir hier zum Schluß noch erwähnen möchten: eine
Ausgabe der Gedichte des Erasmus: The Poems of Desiderius Erasmus,
introduced and edited by Dr. C. Reedijk, Brill, Leiden 1956, 424 S. Es ist eine
jener Leidener Dissertationen, die ähnlieh wie eine Pariser These das Lebenswerk

eines reifen Gelehrten im mittleren Alter darstellt.
Daß Erasmus gedichtet und gemalt hat, ist bekannt; aber man glaubte

das als Liebhabereien seiner Jugend wieder vergessen zu dürfen. Manche
seiner Colloquien sind indessen längst als kleine dramatische Szenen im Stil
des holländischen Landschafts- und Genrebildes erkannt worden. Einzelne
seiner Briefe wie die porträtistische Darstellung des Morus im Brief an Hütten
von 1519 sind sprachliche Kunstwerke von hohem Rang. Was nun die
lateinische Versdichtung betrifft, so hat schon Huizinga vor der allgemeinen
Unterschätzung gewarnt, auch im Falle des Erasmus, nachdem vor hundert
Jahren Burckhardt daran erinnert hatte, daß die Humanisten vermutlich
«nicht aus bloßer Torheit» zuweilen auf die Volkssprache verzichtet und in
klassischen lateinischen Versformen gedichtet hätten. Das poetische Oeuvre
des Erasmus umfaßt in dieser neuesten Ausgabe einen Bestand von über
sechstausend Verszeilen in 136 größeren und kleineren Gedichten. Man
kann an Hand dieser Poemata die ganze lateinische Verslehre repetieren,
denn gerade hierin zeigt sich Erasmus erstaunlich: es sind nicht weniger als
zwanzig verschiedene Vers- und Strophenformen, die er verwendet, und sein
höchstes Vorbild ist Horaz. Wie er in den Colloquia die Formen des täglichen
Gesprächs spielen läßt, so handhabt er hier die Versformen in unleugbarer
Meisterschaft. Der Herausgeber hat indessen den vernünftigen Entschluß
gefaßt, für seine Ausgabe nicht eine formale oder ideelle Ordnung zu wählen,
sondern eine biographische, das heißt die chronologische. Für das Technische
sah er das Vorbild der Allensehen Brief-Edition vor sich, von dem er mit
jenem scheuen Zögern des Kenners redet, der weiß, welches Wunderwerk
der Sorgfalt dort entstanden ist. In der Tat wird man kaum ein höheres Lob
aussprechen können als dasjenige, das sich dem Leser von Anmerkungen,
Apparat, Anhängen und Einleitung dieser Gedicht-Ausgabe aufdrängt: hier
ist ein des enghschen Vorbildes würdiges Supplementum zu den elf Bänden
der Briefausgabe geschaffen worden, auf einem Gebiet, das zu den schwierigsten

der Erasmusforsohung gehörte.
Eine englisch geschriebene Einleitung von 127 Seiten faßt in knapper

352



Formulierung die Ergebnisse jahrelangen Umgangs mit den Gedichten
zusammen. Ein erstes Kapitel gibt den Hintergrund der neulateinischen Dichtung

überhaupt in den Ländern, durch die sich das Leben des Erasmus
bewegt hat, also vor allem in den Niederlanden des ausgehenden fünfzehnten,

dann in Frankreich, England und Deutschland zu Beginn des 16.
Jahrhunderts. Ein zweites Kapitel bespricht mit Sachkenntnis und Vorsicht das
Problem dieser Dichtung als solches nach dem Burckhardtschen Stichwort:
«Not from mere foolishness. .» Ein drittes Kapitel zieht die Kreise enger,
indem es die Brüder in Apollo, mit denen Erasmus in allen Phasen und
Ländern seines Lebenslaufes in unmittelbarer Beziehung stand, einzeln
schildert: seine niederländischen Lehrer Agricola und Hegius, seine
Altersgenossen und Freunde Cornelius Gerard, Willem Hermans, Servatius Roger,
seine Pariser Gönner und Freunde: Robert Gaguin und Fausto Andreiini,
endlich seine englischen und deutschen Dichtergenossen aller späteren
Jahrzehnte. Ein Sehlußkapitel bespricht das dichterische Gesamtwerk des Erasmus.

Obwohl der Herausgeber die Ergebnisse seiner Arbeit mit Vorsicht
beurteilt und sich hütet, den Wert der Jugendpoesie zu überschätzen, so scheint
uns doch, daß hier ein für den künftigen Erasmuskenner unschätzbarer
Bestand an Äußerungen zusammengebracht und kritisch gesichert ist, dessen
Wert vor allem im biographischen Feld liegt. Allen hat in der Briefausgabe
für die ersten zwanzig Jahre dieses Lebens nur wenige Briefe geben können,
die auf knappen fünfzig Seiten Platz haben. Hier liegen nun huntert Seiten
Verse vor, die derselben ersten Lebensepoche angehören und den jungen
Erasmus in einem hellen Lichte spiegeln: den Verehrer des Horaz, der von
seiner künftigen Lebensarbeit, der kritischen Philologie und der Philosophia
Christi, noch wenig ahnt. Überschaut man das Ganze dieser Dichtung, so

gibt es keinen tieferen Einschnitt als das Jahr 1489, sein zwanzigstes Lebensjahr.

Was vorher liegt, ist humanistische Poesie im engeren Sinn:
Liebesdichtung im bukolischen Stil, Satire, Verteidigung der klassischen Bildung
gegen die Barbaren. Was nachher folgt, ist durch alle Jahrzehnte hindurch
vorwiegend und gleichmäßig geistliche Poesie: Poesis doeta ac sacra im
Stile des Battista Mantovano. Auch in der Jugendpoesie fehlen die
geistlichen Themen nicht. Dasjenige, das die größte Konstanz durch alle Lebensalter

hindurch bewahrt hat, ist erstaunlicherweise die Mariendichtung, in
der natürhch das antike Element keineswegs fehlt. Der Herausgeber, der

ganz mit den Methoden des klassischen Philologen arbeitet, hat eine Fülle
von interessanten und subtilen Untersuchungen an seinen Texten angestellt.
Er prüft die Zitate und findet, daß Horaz bei weitem überwiegt, dann folgt
im Range Vergil; Homer taucht erst seit 1500 auf und bekommt nie einen
Vorrang. Der Herausgeber des griechischen Neuen Testaments ist als Dichter
immer ein Lateiner geblieben, und Prudentius gehörte zu seinen Lieblingen.
Gewiß hat er auch zwei Tragödien des Euripides in lateinische Verse
übersetzt: Hecuba und Iphigenie. Aber die Größe des griechischen Chorliedes

353



hat er, den Pierre de Nolhac mit guten Gründen «un des plus grands metri-
ciens de son temps» genannt hat, offenbar nie recht empfunden. Der gelehrte
Herausgeber, der als holländischer Bibliothekar zu solchen Feststellungen
alles Rüstzeug besitzt, mustert auch die Wükung dieser Dichtung auf
Zeitgenossen und Nachwelt. Von den geistlichen Dichtungen des Erasmus sind
die bedeutendsten beiden nicht weniger als achtzig- und fünfundneunzigmal
gedruckt worden, seine Euripides-Übersetzungen haben siebenundzwanzig
Ausgaben erlebt. Unter denen, die bekennen, von der geistlichen Dichtung
des Erasmus tiefe Eindrücke empfangen zu haben, findet man Zwingli.

Niemand wird dem Herausgeber Voreingenommenheit für seine Texte,
am wenigsten für ihre geistlichen Themen, vorwerfen wollen. Trotzdem
kommt er nach behutsamer, umsichtiger Prüfung der Tatbestände zu dem
Resultat, dem der Leser gerne beistimmen wird: daß die Dichtung des
Erasmus «technisch gesund, fast immer geschmackvoll, in den späteren
Perioden leichtfließend und voll Anmut» gewesen sei. «In einem eindrucksvollen

Gedicht» — der Herausgeber denkt an das Carmen alpestre — «hat
der Humanist beides erreicht: hohen Ton und aufrichtiges Pathos. Dies aber
ist mehr als man für die Mehrheit der zeitgenössischen Dichter sagen dürfte:
nur wenigen unter ihnen könnte man ein rückhaltloseres Lob spenden.»
Wer künftig die Stellung des Erasmus zwischen Humanismus, Reformation
und Gegenreformation beurteilen will, wird jedenfalls an diesen dichterischen

Denkmälern seines religiösen Lebens nicht vorbeigehen dürfen. Er,
der sein Leben lang so gern über den geistlosen Chordienst seiner Zeit, über
die «plus quam iudaicae ceremoniae» gespottet hat, ist im stillen sein Leben
lang ein geistlicher Dichter gewesen. Und wenn er schließlich, nachdem
man seinen Spott mißverstanden hatte, auf den Wunsch des Pfarrers von
Pruntrut hin eine Liturgie für eine Loretto-Messe gedichtet hat, Virginis
matris apud Lauretum Liturgia, die im Jahre 1523 bei Froben gedruckt
wurde, so war dies nicht eine Palinodie, sondern die Fortführung eines
dichterischen Genus, das er von früher Jugend an immer gepflegt hatte.
Mit den terribles simplificateurs beider konfessionellen Lager ist er trotzdem
sein Leben lang auf Kriegsfuß stehen geblieben.

354


	Erasmica

