
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 7 (1957)

Heft: 1

Artikel: Das mittelalterliche Latein als historisches Phänomen

Autor: Steinen, Wolfram von den

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS MITTELALTERLICHE LATEIN ALS
HISTORISCHES PHÄNOMEN

Von Wolfram von den Steinen

Das Mittellateinische hat keine Sprachgeschichte im gewöhnlichen

Sinne. Denn in allen Grundzügen stehen Vokabeln, Formenlehre

und Syntax seit der christlichen Spätantike fest. Insofern
also wäre eine mittellateinische Philologie gegenstandslos. Indessen,
aus historischen Voraussetzungen wandelte sich vielfältig das
Verhältnis der Menschen zu dieser Sprache. Mcht nur, daß man sie
bald besser, bald schlechter «konnte», sie für eine Zeit als
allgemeine Kultursprache, für eine andere als bloße Standes- oder
Gelehrtensprache verwendete: es drückten sich auch neue Stile, neue
Seelenlagen in ihr aus. Von hier aus gibt es eine innere Geschichte
des Mittellateinischen. Sie ist von der Gesamtgeschichte her zu
fassen, trägt aber auch zu deren Verständnis ein schönes Stück
bei. Das Studium des Mittellateins ist in erster Linie eine Aufgabe
für den Historiker.

Die Vatersprache

Wie stand im Leben des Mittelalters die Sprache der alten
Römer? Man kann es nicht festlegen, wann sie aufhörte Sprache
des Volkes zu sein, wann zuletzt eine Mutter ihrem Kinde echt
lateinisch zusprach und lateinische Wiegenlieder sang, auch ging
es damit von Provinz zu Provinz verschieden. In manchen dem
Mittelalter wichtigen Gebieten wie Innerdeutschland oder Irland
hatte Rom nie Fuß gefaßt, in allen außerhalb Mittelitaliens hatte
die klassische Sprache in den vielfältigen, stark provinzialisierten
Formen des Vulgärlateins gelebt, das schon in der späten Kaiser-



zeit die Keime der romanischen Sprachen deutlich ansetzte. Die
Auflösung wurde mit der Völkerwanderung übermächtig und
ergriff damals auch das Schriftlatein. Aber die Iren und
Angelsachsen, dann Karl der Große und seither alle, die etwas zu sagen
hatten, nahmen die Sprache der Alten, und das hieß für sie wesentlich

die Sprache der altabendländischen Christen, neu in Pflege,
und bis zum zwölften Jahrhundert wurde nahezu alles, was zu
Buchstaben kam, Bücher, Urkunden, Inschriften, Briefe,
Tagesnotizen, auf lateinisch festgehalten. Auch als im Hochmittelalter
die Muttersprachen schriftfähig wurden, und noch weit darüber
hinaus überwogen quantitativ die Lateinbücher ganz und gar.

So war das Lateinische bis zur Zeit der Kreuzzüge die Sprache
der Schrift und war doch viel mehr als das. Den Männern der
Kirche, die es vornehmlich und jahrhundertelang fast ausschließlich

handhabten, war es über alle Buchstaberei hinaus ihre
Traditions- und Standessprache. Sie bewährte sich da nicht nur als

gutes Mittel übernationaler Verständigung, sondern wurde, wo
man es im Kloster mit der Regel genau nahm, von Jugend an auch
im Alltag gesprochen. Und das geschah nicht einem toten Gesetz
oder einer Zweckmäßigkeit zuliebe, sondern von einem inneren
Sinn her. Denn Latein war die Sprache des Kultes und seiner heiligen
Hymnen, auf Latein besaß man das Wort Gottes selber und
antwortete ihm in lateinischen Gebeten, Dichtungen und gehobenen
Gesprächen. Natürlich wußte man, die Vulgata war nicht das

ursprüngliche Wort, sondern aus dem Hebräischen und Griechischen
abgeleitet; aber man fühlte in der Übertragung einen göttlichen
Atem und glaubte sie vom echten Geiste gesegnet, was man eignen
Weiterübersetzungen in die Volkssprachen nicht zutraute. Diese
tiefere Beziehung zum Text entsprang daher, daß man die wichtigsten

Stücke, Psalmen, Evangelium und Epistel, regelmäßig in der

Liturgie rezitierte. So gewiß man sie als Buch lesen und studieren
sollte, und viele taten es: zuerst und zuletzt kannte man sie doch
als heiligklingendes, in seinem Räume schwebendes und
verschwebendes Wort.

Das war der Schlüssel zum Ganzen. Die liturgischen Perikopen
führten hinüber zur heiligen Schrift, die liturgischen Hymnen und
Gebete herüber zum eignen Lied und Gebet. Das im Priestermunde



widerhallende Gotteswort bewahrte dem Latein sein Leben. So

nahe diese tönende Sprache der Musik kam, sie blieb doch
irdischgeistiges Wort: streng einstimmig, unter Ausschluß aller Instrumente,

aus nur männlichen Kehlen vorgetragen1. In mündlicher
Überlieferung ging das an das Mittelalter über. Von daher war das

mittlere Latein, das niemandes Muttersprache war, doch ganz
etwas anderes als tote oder Schrift- oder Standessprache; in seinen

eignen Klängen lebendig fortgetragen, war es bis zu Dante die

Vatersprache.
Wie man sie nahm, kam im Schulunterricht zum Ausdruck2.

Außer Alltagswendungen und kleinen Sprüchen sagte man den

Kindern Psalmen vor und zeigte ihnen am lateinischen Psalter die
Buchstaben. So übten sie Lesen und Rezitieren zugleich, in einem

Tonfall, der ihnen auch mit den täglichen Gottesdiensten ins Ohr
fiel. Großen Wert legte man dabei auf gute Aussprache und reine
Intonation; für Fehler im Vortrag verfügte schon die Regel des

Benedikt ausdrücklich Prügelstrafen3. Möglichst viele Psalmen und
liturgische Stücke wurden auswendig gelernt, oft ohne daß sie erst
übersetzt oder erklärt worden wären. Noch erwachsene Geistliche
verstanden nicht immer, was sie, vielleicht ohne Tadel, rezitierten,
wie denn der lateinische Psalter an Dunkelheiten überreich ist.
Nach dem Verstände ging man also nicht vor, und es war auch

anders, als wie man die ganz Kleinen sprechen lehrt; eher so, wie

wenn man unter ein fremdes Volk gerät und durch den Gebrauch
in dessen Idiom eindringt. Jedenfalls, das Vorgehen trug es in sich,
daß man das alte Latein als eine klingende, selbstgesetzliche Sprache
lernte, ganz im Gegensatz zur Schule der Humanisten, wo jeder es

nach den Gesetzen seiner Muttersprache intonierte. Im Mittelalter,
so sehr man jeweils die Muttersprachen durchhören mochte, ging
doch die bewußte und erfolgreiche Mühe auf das echte Melos.

1 Zu diesen Fragen: Joh. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten.
(1930); H. Besseler, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance (1934);
Thr. Georoiades, Musik und Sprache (1954); Erich Wolfe und K.
Petersen, Das Schicksal der Musik. (1923), 39 ff.; Verf. Notker der Dichter
(1948), Darstellungsband 97 ff. und passim.

2 Viel gutes Material bei F. A. Specht, Geschichte des Unterrichtswesens
in Deutschland (1885), bes. S. 67 ff.

3 C. 45.



Gewiß, das altklassische Melos war es nicht. Wie Cicero und
Horaz ihr Latein besaßen, erklang es schon für den Rhetor Augustinus

und den Lyriker Prudentius nimmer, die es doch als ihre
Muttersprache in leidenschaftlicher Liebe gestalteten. Wieder anders
strömte es dann für Gregor den Großen, der grade hierin der letzte
der Römer und der Begründer des Mittelalters in Einem heißen
darf. Und wenn seit Karl dem Großen der gregorianische Vortrag
als der maßgebliche galt, so bleibt doch damals und in den fünf
weiteren Jahrhunderten bis zu Dante hin offen, wie viel sich in
der Kette der Generationen unmerklich an der Aussprache wie
am natürlichen Sprachgefühl verändert habe. Die Lautung einzelner
Buchstaben, ob etwa ein c wie z oder ß oder tsch oder k klang,
die macht es ja nicht. Das Entscheidende war, ob man die Melodik
und Rhythmik, den Wort- und Satzfall, die Art der Rhetorik und
des Versesprechens in der Weise der mündlichen Schulüberlieferung
als das Echte, als die Natur des Lateinischen aufnehmen und weitergeben

konnte. Als im dreizehnten, vierzehnten Jahrhundert das
Latein zur Virtuosität, Schablone und Schulmeisterei abwelkte, als
Petrarka die ihn umgebende Kirchen- und Schulsprache mit der
altklassischen nicht durch eine lange Kette verbunden, vielmehr
durch eine Kluft von ihr getrennt sah, da war es mit dem Latein
als Vatersprache aus, und es begann das klassizistisch rückgreifende
Neulatein der Humanisten, an dem nun bald auch die Kirchenmänner

sich schulten. Es begann die Neuzeit4.

Lebensäußerungen des Mittellateinischen

In Handschriften des frühern Mittelalters finden sich nicht selten
Stücke der klassischen Dichter mit Neumen ausgestattet. Die
gleichen Tonzeichen, mit denen man die Melodien der Kirchen-
heder nicht zwar festlegte, aber doch dem Gedächtnis näher
brachte, setzte man auch über Lieblingsstellen aus Vergil, Horaz,
Lukan oder Statius5, und zweifellos sang man sie im ungefähren
Stil des gregorianischen Chorals. Mit andern Worten, jene Vor-

4 Vgl. Verf. Die lat. Dichtung des Mittelalters, in: Wirkendes Wort,
Jg. 1951/52, S. 27.



tragsweise, die den späteren Zeiten nur noch von der Liturgie her
bekannt war und demnach klerikal schmeckte, war damals als

etwas bekannt, was dem gehobenen dichterischen Latein schlechtweg

zugehörte, als der geheime Grundton oder die eigene
Sprachgebärde des Lateinischen. Denn aus den Muttersprachen stammte
diese Melodik nicht, sie war das, was man mit der Vatersprache
lernte. Vermutlich haben die karolingischen Schulen (oder schon

frühere?) einiges von ihrem Kirchenton auf die vorchristlichen
Dichter zurückübertragen; aber das Gegenstück war im späteren
Altertum vorangegangen, daß nämhch die Kirche selber zusammen

mit den sieben freien Künsten auch viel von der Vortragsweise

der alten Dichter aus den heidnischen Schulen in sich
hineinnahm6. So war es Ein windungsreicher und, wenn man will,
getrübter Strom von der Antike bis zu den ottonischen Lateinsängern.
Wohlgemerkt indessen, das «Singen» alter oder neuer Verse ist im
frühen Mittelalter nicht in der Art späterer «Musik» zu denken,
nicht so, daß selbstherrliche, bewegungsreiche Melodien im offenen
Tonraum oberhalb des Dichterwortes hinzukomponiert wurden.
Vielmehr hielten sich die Weisen innerhalb eines schmalen,
sparsamen Tonraums in klarer Fühlung mit dem Text, den sie zwar
hoch verklärt, aber deutlich herausbrachten. Wo sie sich nicht von
der Norm lösten, blieben sie der Sprache verantwortlich. Insofern
wäre besser von melischer Vortragsweise der Lieder als von ihren
Melodien zu reden.

Das frühere Mittelalter hat eine ganz eigentümliche und, von
der Klassik her betrachtet, absurde Versform aufgebracht, den
leoninischen Hexameter. Der heroische Vers, genau nach der antiken
Metrik gebaut, wurde mit einem Reim versehen, der die Zäsur
mit dem Ende verknüpft. Zunächst begnügte man sich mit einem

einsilbigen Gleichklang, der im Lateinischen nur hörbar wird, wenn
man die in der Senkung stehenden Silben gut mittönen läßt. Ros-
with ruft Marien an: Unica spes mundi, dominatrix inclita caeli7.

5 Nächstliegendes Beispiel: Die Cambridger Lieder, hg. K. Strecker
(1926; Mon. Germ. 8°), Nr. 29, 31 (mit Streckers Fußnote), 32, 34 p. 87

1. 38—41.
6 Literatur vorhin Anm. 1.
7 Marienlegende, Opera ed. Winterpeld (1902), 5.



Aber im elften Jahrhundert machten sich die anspruchsvolleren
Dichter einen klingenden Zweisilbenreim zum Gesetz —¦ was
übrigens nicht ausschloß, daß sie in andern Gedichten den Hexameter

reimlos gestalteten. Auf dem deutschen Kaisersiegel
erscheint bald nach 1030 die Umschrift:

Roma caput mundi regit orbis frena rotundi.

Die heroische Langzeile wird also in zwei verklammerte Halbverse
aufgegliedert, analog etwa der alten germanischen Stabreimzeile.
Herauszuheben ist nun: wenn man den Vers nach der neulateinischen

oder deutschen Weise skandiert, Roma caput mundi regit orbis
frena rotundi, so verschwindet der Reim, und zwar gesetzlich
gemäß der Lage der Zäsur (es ist fast immer die Penthemimeres):
woraus hervorgeht, daß man eben nicht mit deutschem Stoßton
gehämmert, sondern in leicht gleitender Aussprache Wort-, Satz-
und Versakzent miteinander zu verbinden gewußt hat, wie die
Alten auch. Es bedarf nicht allzuvieler Übung, um das
wiederzugewinnen8.

Der ganze lebengebende Satzakzent des Lateinischen ist im
Spätmittelalter verloren gegangen außer in den paar Fällen, wo die
humanistische Rechtschreibung reguläre Wortverbindungen als Ein
Wort statuiert: quilibet, öbviam, quemädmodum. Schriebe der
Neulateiner qui libet, so würde er seine Wortbetonung nach der
Schrift ummodeln. Vordem aber folgte die Aussprache, wie die
Natur es heischt, dem mündhch überlieferten Melos. Und da wurden
im Satzfall offenbar die aus zwei Kürzen bestehenden Worte weithin
enklitisch behandelt, man sagte etwa credo in Deum (im frühern
Mittelalter ordnete man hier auch orthographisch gern: credo
indeum9.

Besonders eindrucksvoll wird Leben und Sterben des Lateinischen

in den Satzschlüssen vernehmlich. Die antike Kunstprosa,
8 Vgl. Verf. in: Basler Zeitschrift 32 (1933), 249 f. und 277 ff.
9 Bekanntlich kam Worttrennung in der Schrift erst zur Karolingerzeit

auf; dabei wurden die Präpositionen vom Nomen im allgemeinen nicht
getrennt, eben weil man sie für proklitisch hielt. Über Wortbetonung läßt
sich vieles aus den mit Taktresponsion gebauten Frühsequenzen abnehmen,
nur daß Einzelfälle da noch nichts beweisen, weil Taktverstöße immer
möglich sind. Vgl. meine Notker-Darstellung 489 ff.



ganz auf das eingestellt, was dem Ohre wohltut, empfahl für die

Stellen, wo die Stimme sich senkt, vor dem Punkt oder Kolon
der Schrift, ganz bestimmte Wortgefälle (Klauseln) und schloß

andere als gemein oder auch als zu versmäßig aus. Dieser sogenannte
Cursus, das natürliche Klingen der Sprache bewußt erfassend,

gerann in der Spätantike zu festen Kadenzregeln, die etwa in der

Kanzlei Papst Leos des Großen (um 450) streng befolgt wurden.
Jedoch mit dem Verfall der Schulen gerieten sie in Vergessenheit
oder mindestens, jahrhundertelang, fügten sich die Satzschlüsse

auch der gehobenen, kunstbewußten Prosa keinen kenntlichen

Regeln mehr10. Die Wendung geschah an einem genau bestimmten
Punkt: Papst Urban IL, selber Nordfranzose, ernannte 1088 den

wegen seiner Eloquenz berühmten Cassineser Mönch Johannes von
Gaeta zu seinem Kanzler mit dem Auftrag, daß er an der Kurie
den alten Stil in seiner fast schon verlorenen Anmut und Vornehmheit

wiederherstelle und die Regeln Leos des Großen neu einführe11.

Der Cursus leoninus, wie er nun hieß, eroberte in der Folge die ganze
lateinische Welt. Gleichviel nun, ob Johannes von Gaeta (der

später als Gelasius II. Papst wurde) noch durch unsichtbare
Schultradition mit der Antike verbunden war oder ob er die alten

Regeln, die übrigens durch zahlreiche althturgische Kadenzen

hindurchklangen, von allein entdeckt hatte: in beiden Fällen war
die unentbehrliche Voraussetzung, daß man im Melos des Lateinischen

lebte und darauf lauschte. Und so nahe war man über alle

die Zeiten hinweg der christlichen Spätantike geblieben, daß nun
deren Satzrhythmen fast unverändert aufleben konnten12.

10 Bedeutsame Ausnahme die karolingische (oder doch vorkarolingische?)
Churer Luciusvita, hg. Iso Müller im 85. Jahresbericht der Hist.-Antiquar.
Ges. von Graubünden (1956), 7—23; vgl. dort S. 29 f. die Analyse von
I. Müller mit dem Hinweis auf die gleichfalls cursusreiche Otmarsvita
Walafrids (in den Sanktgaller Mitteilungen 12).

11 Liber Pontificalis, hg. Duchesne, II, 311; dazu H. Bresslau, Handbuch

der Urkundenlehre, II, 1 (1915), 364 f.
12 Bresslau, 367, n. 3 sieht eine Änderung darin, daß anstelle eines

fallenden (spondäischen) Viersilbenwortes wie advolavit auch 2 Wörter stehen

können wie ad volatum oder nimis dure. Aber nach dem vorhin besprochenen
Satzakzent macht das für mittelalterliche Ohren keinen Unterschied.



Allerdings, das Latein war behender, luftiger geworden, und
entsprechend verflüchtigte sich im dreizehnten Jahrhundert der
Cursus zu einer schwerelosen Zier, durchrankte alle Gheder der
Sätze, durchwand sich mit Reimklängen, Wortspielen und jeder
Art rednerischer Figuren, virtuos und verwirrend wie spätgotisches
Maßwerk. Als Paradigma dient die Vorrede zu den Dekretalen
Gregors IX. von 1234:

Rex pacificus pia miseratione disposuit
sibi subditos fore pudicos pacificos et honestos.

Sed effrenata Cupiditas
sui prodiga pacis aemula
mater litium materia iurgiorum

tot quotidie nova litigia generat
ut, nisi Justitia conatus eius sua virtute reprimeret

et quaestiones ipsius implicatas explicaret,
ius humani foederis litigatorum abusus extingueret

et dato libello repudii
Concordia extra mundi terminos exsularet.

usw.13

Die Reaktion auf diese Art Kunstprosa — die hier noch ihren
Gehalt hat, aber später leerläufig wurde — blieb nicht aus. Als
Petrarka und die Humanisten an der antiken Prosa das Gewicht,
die Strenge, die plastische Festigkeit begrüßten, sahen sie im
Cursus nur noch entartete Dekoration und warfen ihn weg, ohne
zu gewahren, daß sie nach dieser Säuberung ihr Neulatein als tote
Sprache zurückbehielten. Erst im neunzehnten Jahrhundert kam
man in gelehrten Formen auf das Wissen Johanns von Gaeta
zurück, daß die Pflege der Kadenzen zu der verlorenen Anmut und
Vornehmheit der Alten hinzugehöre.

Macht der Vatersprache

Als eine Sprache eigenen Lebens also mit dem Ansehen einer
Gottessprache kam das Lateinische zum Mittelalter herüber. In
seinen Klängen lag etwas, was den romanischen Sprachen zerronnen
und den germanischen fremd war. Gewiß, auch die Muttersprachen

13 Corpus iuris canonici ed. Friedberg, II. Wilhelm Meyer, Ges.
Abhandlungen zur mittellateinischen Rythmik, II (1905), 284 f.

8



enthielten vieles, was dem Latein der kirchlichen Überlieferung
fehlte, die spröde Härte des Heldenliedes, die Gesundheit,
Gedrungenheit und herbe Anmut der volkhaften Rede. Aber wo hier
das Überlegene war, haben die Mittelalterlichen immer wieder,
wenn auch nicht immer gerne, empfunden. Aus dem Lateinischen
sprach beides sie an, die Gestaltungskraft der antiken Kultur und
das Geheimnis dessen, der älter und stärker war als Sonne, Erde
und Meer.

Daher haben Jahrhunderte lang die besten Dichter in der
Vatersprache gedichtet und die kräftigsten Geister um ihre Pflege sich
bemüht. Nicht deshalb lebte das Lateinische weiter, weil «die

Kirche» es so haben wollte — wer war denn diese Kirche? Allein
durch zeitgebundene Menschen empfing sie Kopf und Willen und
Tradition; und diese Menschen, merowingische Bischöfe zum
Beispiel und sogar manchmal römische Päpste, würden es kaum für
undenkbar gehalten haben, die erst griechisch, dann lateinisch
gewordene Sprache ihrer Kirche nun zum dritten Male zu verwandeln,
wenn nicht selbsterfahrene, selbstgestaltete Kräfte sie immer wieder
auf die Tradition zurückgezwungen hätten.

Denn die Vatersprache brachte ihnen nicht nur Lehren zu, die
doch wohl übersetzbar gewesen wären; sondern sie sang und sagte
ihnen Worte und Rhythmen ins Herz, die in keiner damaligen
Sprache wiederzufinden waren, vergilische Verse, klassische Weisheit,

christliche Beseeltheit, psalmodische Mystik. Barbaren können
das bequem abschütteln, aber die Menschen des frühen Mittelalters,
die eben keine Barbaren waren, kamen nicht davon los. Das Latein
der christhchen Überheferung trug Fragen in sie hinein, die zuvor
niemand gestellt hatte und denen sie sich nun nicht mehr
entziehen konnten. Es rief ihnen seelische Kräfte auf, die vorher im
Schlafe gelegen hatten. Es brachte den größeren Naturen geistige
Anspannungen und Erschütterungen, die dem Dasein höheren

Wert mitteilten. Nicht nur zarte Geister erlebten das wie der

Westgote Sisebut14, die Angelsachsen Beda und Alkuin, die

Alemannen Notker und Herimann, sondern auch so erdhaft gedrungene

14 Vgl. besonders sein Gedicht an Isidor von Sevilla, Anthologia latina,
ed. Riese, I, 2 (1906), 3 f. Dazu W. Stach in Festgabe K. Strecker
(1941), 74 ff.



Gestalten wie Theoderich und Chlodwig, Karl und Otto.
Demgemäß entstanden auf lateinisch Werke echten, kräftigen Lebens15,
und in einem unablässigen, heimlichen Gespräch damit empfingen
die Muttersprachen reichere Formen und reinere, tiefere Klänge,
sie festigten, schmeidigten, bildeten sich am Latein, bis sie um
zwölfhundert der inzwischen verdünnten Vatersprache das
Gegengewicht hielten und um dreizehnhundert mit Dante höher
emporreichten, als jene es jemals seit der Antike gedurft hatte.

AU- und Mittellatein

Das Mittellatein war nichts anderes als das Altlatein in neuer
Anwendung. Die mittelalterlichen Schüler lernten die alten Wörter
mit der alten Grammatik, in der Hauptsache auch mit der alten
Syntax; sie übten sich mit Eifer in den vielfältigen Künsten der
klassischen Rhetorik, Dialektik und Metrik. Gewiß fielen die
Erfolge dieser Studien sehr ungleich aus, je nach den Personen und
Schulen, auch je nach den Zeiten. In Übeln Ruf kamen Randerscheinungen

wie das barbarisierte Latein der Merowingerzeit oder das
verbrauchte Küchenlatein des Spätmittelalters. In andern Kreisen
aber und ziemlich allgemein im elften, zwölften Jahrhundert gab
es eineArt klassisches Mittellatein: eine freie Meisterung, ein hohes
Gesamtniveau. Als der deutsche Humanist Konrad Celtis die
Komödien der Roswith von Gandersheim veröffentlichte, meinten
viele, das habe er selber erdichtet, da doch eine Nonne des finstern
zehnten Jahrhunderts unmöglich so gut und natürlich habe schreiben

können. Als derselbe Celtis den Ligurinus ans Licht brachte,
ein heroisches Epos auf Barbarossa, und die Handschrift beim
Drucke verloren ging, erschien es abermals als eine humanistische
Fälschung, erst 1870 wurde das widerlegt: in der Tat war das
Gedicht am Hofe Barbarossas selber geschaffen, ein typisches Werk

15 Ein Hauptbeispiel: der früher Ekkehart dem IV. zugeschriebene
Waltharius eines Magisters Gerald. Seine vergilischen Hexameter gehören
ihm so zu, wie das klassische Maß zum besten Wesen von Hermann und
Dorothea oder Hölderlins Elegien — oder schon der Vergil und Horaz
selber gehört. Ihn in bequemere, angeblich deutschere Versart übersetzen,
heißt im Grunde, daß Formenstrenge, Klassik etwas Undeutsches wäre.

10



des zwölften Jahrhunderts15". So hat manches kleinere anonyme
Gedicht in den altlateinischen Anthologien gestanden, bis ein Hand-
schriftenfund seinen Ursprung im Mittelalter erwies.

Gleichwohl war dies, daß man sie mit den Alten verwechseln

könne, höchstens ausnahmsweise der Ehrgeiz der Mittellateiner.
Wenn sie mit gutem Sinn jederzeit auf die Klassiker der Goldenen

Latinität zurückgriffen, so viele Bedenken deren Heidentum

erregen mochte, so sahen sie als das rechte, richtunggebende Latein
doch die Gemeinsprache des römisch-christlichen Spätreichs an,
die Sprache der großen Kirchenväter Ambrosius, Hieronymus und

Augustinus samt ihren vielen Gefährten, die Sprache des Dichters
Prudentius und des Denkers Boethius. Diese und den noch näheren

Gregor den Großen nahm man zum Vorbild. Doch hieß das keineswegs,

das Latein müsse nun bei diesen stehen bleiben, man dürfe

keine Worte und Fügungen brauchen als die sich hier belegen ließen;

sondern je nach dem Bedürfnis schritt man weiter und ließ dann
auch vieles nicht mehr Bedurfte stillschweigend hinter sich.

Ganz allgemein mied man, wie schon die Kirchenväter, die

allzu schwierigen Konstruktionen. Auch wenn man sehr lange
Sätze bildete, verschränkte man nicht in der altklassischen Weise

die Glieder zu einem dreidimensionalen Aufbau, sondern hängte
ähnlich wie in den Volkssprachen Haupt- und Nebensätze in einer

Ebene aneinander und weitete sie in der gleichen Ebene durch

eingeschobene Parenthesen. Solche Sätze brauchte der Hörer oder

Schüler nicht «aufzulösen» wie eine Periode Ciceros, es kam ihm

von selber eins nach dem andern:

Laudemus et nos ipsum
quem laudant angeli,
quoniam ipse est dominus deus noster,
qui facit mirabilia magna solus

quique — antiquae suae misericordiae non oblitus —-

ea miracula nostris temporibus innovavit,
quae fecisse legitur in diebus antiquis.

(Friedrich II., Kreuzzugsmanifest 1229.)

isa Vergl. jetzt E. Assmann im Deutschen Archiv 12 (1956) 453 ff.

11



Auch in der Dichtung band man sich nicht an die alte Metrik,
sondern setzte ihr, spätrömische Ansätze souverän weiterführend,
eigene Formen wie die Sequenz oder die Reimstrophe zur Seite,
bis eine ganze Poetria nova da war16. Insonderheit aber wandelte
und weitete sich der Wortschatz. Wohl zwar forderte der organische
Sprachsinn, sich nach Möglichkeit mit dem alten Sprachschatz zu
helfen. Aber je mehr spezifisch neue Inhalte zu geben waren, zum
Beispiel im Lehnswesen, und je enger die neuen Inhalte mit dem
Volksbrauche verbunden waren, zum Beispiel im lokalen Rechtsleben,

um so mehr bedurfte es neuer Bildungen. Daher drangen
unübersetzbare «Barbarismen» ohne Zahl in die Urkunden, Gesetze
und Weistümer ein. Doch ging nur eine kleine Auswahl davon in
die literarische Prosa über wie etwa feudum und allodium, baro
(eigentlich Mann), marchia und marchio, auch burgus und burgenses,
bannus und bannire, treuga (von Treue), diese alle aus dem
Germanischen, oder der keltische vassallus und so noch manche.

In einer andern Schicht hatte ja schon das frühe Christentum
eine Fülle neuer, meist griechischer Ausdrücke ins Lateinische
hineingebracht wie angelus und diabolus, apostoli und martyres, ca-
tholici und haeretici, episcopus, presbyter und diaconus, Feste wie
pascha und pentecoste, die ecclesia mit ihren dogmata und so immer
fort17. Und ähnlich haben erst die alten Kirchenväter, dann in
größtem Maße die Scholastiker ihre eigene Terminologie gebildet,
diese nun größtenteils von lateinischen Wurzeln her18. Da gibt es
den unigenitus und die deipara, die resuscitatio und iustificatio, das
sacramentum der transsubstantiatio nebst der excommunicatio, es gibt
die essentia, das ens und die entitas, die possibilitas, velleitas und
perfectibilitas, gar das aristotelische quid est (das Wesen) oder die

16 Galfrid de Vino salvo, Poetria nova, in: E. Faral, Les arts poetiques
(1923), 194 ff.

17 Sehr nützlich nach wie vor: C. Koitmane, Geschichte des Kirchenlateins,
I (1879). Jetzt A. Blaise und H. Chirat, Dictionnaire latin-francais des
auteurs chretiens (1954). J. Schrijnen, Charakteristik des altchristlichen Latein
(Nimwegen 1932).

18 L. Schütz, Thomas-Lexicon (1895; Nachdruck New York 1949).
M. F. Garcia, Lexicon scholasticum (Quaracchi 1906): auf Grund von Duns
Scotus.

12



quidditas einer Sache — wenig erdenschwere, aber sehr präzise
Begriffe, die vielfach der späteren Philosophie und überhaupt dem

abstrakteren Denken der Neuzeit vorarbeiteten.
Aber ungleich mehr bedeutet es, wenn die festen alten Worte

ohne äußere Änderung ihren Schwerpunkt, ihre Aura verändern.
An zahlreichen Beispielen tritt das deutlich hervor. Und das

Entscheidende haben auch hier schon die frühen Christen vollbracht.
Die alte Caritas, das ist schlecht und recht die Teuerung, aber

auch vergeistigt das Hochhalten teurer Personen, die aufmerksame
Liebe zur Frau, zu den Mitbürgern oder gar den Göttern: nun
steigt sie als christliche «Liebe» zum obersten Range auf. Und da

ist sie nicht ein bloßes schönes Gefühl, sondern eine von der Gottheit

ausstrahlende Segenskraft, deren sich der Gottesdiener
inmitten seiner Erdennebel ständig neu vergewissern muß. In seinem

Leben verdichtet sich dann die himmlische «Liebe» zur konkreten
Caritas, der Liebesgabe, der Spende, und insonderheit zur
Agape, dem heiligen Liebesmahl.

Die alte fides, das ist das Vertrauen auf ein Ding oder einen

Menschen, die Glaubwürdigkeit, der Kredit, es bedeutet auch die

Redhchkeit, Zuverlässigkeit, Ehrenhaftigkeit, vor allem die Treue,
bis die Fides gar als eine römische Göttin gesehen werden kann:

nun wird sie zum christlichen «Glauben» und hört doch nicht auf,
all das andere in sich weiter zu tragen. Wenn der apostolische
Christ das Gotteswort als Schwert schwingt, die Gerechtigkeit als

Panzer anlegt, die Fides aber als Schild vor sich hält, der alle

Giftpfeile auffange (Eph. 6, 13—17), so ist es zugleich sein «höheres

Wissen» und sein «starkes Zutrauen», was ihn feit. Aber die Fides

kann sich auch zur konkreten «Glaubensformel» verdichten, «ich

habe sie schriftlich übergeben», sagt Hieronymus einmal19. Im
Mittelalter dann, wo Christus als der König regierte und der Staat
mehr als sonst auf das Verhältnis von Mensch zu Mensch gegründet

war, bezeichnete der «Glaube» an Gott intensiv die Treue zum
ewigen Herrn, und entsprechend wies die «Treue» zum irdischen
Herrscher unmittelbar auf die Heiligkeit der Krone hin. Gern

sprachen die deutschrömischen Kaiser als späte Erben Konstantins

19 Thesaurus linguae latinae s. v.

13



von «Gottes und unsern Getreuen», fideles dei et nostri20, und Friedrich

II. als letzter in der großen Reihe brachte es in aller Fülle
zum Ausdruck, daß Kirche und Reich von der gleichen Kraft her
lebten, eben der Fides, die das Deutsche im Gegensatz zu den
romanischen Sprachen allerdings in die zwei Worte Glaube und
Treue spaltet. So bekämpfte der Staufer die Aufständischen als
Abtrünnige vom Glauben und die Ketzer als Empörer gegen die
Reichstreue. Weil es nur Eine Fides gab, stammte die kaiserliche
Gewalt ebenso unmittelbar und notwendig von Gott wie die
päpstliche21.

Die auctoritas, dies unübersetzbare Grundwort altrömischer
Strenge und senatorischer Würde, das Verbürgte und Maßgebliche,
die Geltung, das moralische Gewicht, das Ansehen: sie verändert
im christhchen Bereich nicht gerade ihre Bedeutung, aber es
verlagert sich das Feld ihrer Anwendung. Denn es gibt nun die göttliche

Auctoritas, und die fällt nicht nur moralisch schwer ins
Gewicht, sondern ist als Wort der Bibel und Satzung der Kirche
greifbar da. So kann sich die Auctoritas zur bestimmten Weisung,
ja zum konkreten Reskript des christlichen Kaisers oder Papstes
verdichten: «durch diese Auctoritas hier gebieten wir. ..». Indem
nun eine ganze Bibhothek des «maßgeblich» Geschriebenen an das
Mittelalter übergeht, treten immer entschiedener zwei Mächte
nebeneinander, hie die «Autorität der Väter», die man heilig hält,
dort das gegenwärtige Denken22. Nicht etwa, daß die alten auctori-
tates unvernünftig wären: aber ihr Verständnis und ihre sinngemäße
Anwendung kann über die vielen Jahrhunderte hinweg bedeutenden
Zweifeln unterliegen und, mindestens auf den ersten Blick, von
den gesunden Forderungen der eigenen Ratio abweichen. So wird
die Spannung zwischen Autorität und Vernunft zu einem nicht
ungefährlichen, aber fruchtbaren Impuls des mittelalterlichen Den-

20 H. Helbiö im Archiv für Kulturgeschichte 33 (1951), 275 ff.
21 Verf., Das Kaisertum Friedrichs II. (1922), 29 f., 71 ff. Besonders

wichtig der Brief bei Huillard-Breholles, Hist. dipl. IV, 409 ff. Fr. Heer
hebt in seinen Büchern die Doppelbedeutung vielfach heraus, freilich ohne
das Gewicht der Dinge dabei zu fassen.

22 Schon Augustin, De civ. dei, 19 c. 1: non tantum auctoritate divina,
sed adhibita etiam ratione. Weiteres im Thesaurus, s. v. p. 1231.

14



kens; in dieser Form messen und bereichern sich aneinander
Geschichte und Gegenwart. Die ratio muß sich an den hohen und
reichen Worten der Väter schulen und angesichts der obersten

Autorität, der der Bibel selber, vor dem Geheimnis neigen. Aber
die auctoritas, nun ein Gesamtname für alle kirchlich anerkannte
Überlieferung, muß dem redlich Forschenden auch ihre Ratio
erschließen, und sogar die göttliche Autorität, die Bibel, erweist sich

jeder Epoche in neuer Zeugungskraft. Denn, wie Bernhard es sagt:
immer ist neu, was immer die Geister erneuert23.

Es gibt eine dunkle Lehre, wonach Seelenwanderung nicht nur
auf den körperlichen Tod hin geschehe, sondern auch im lebenden
Leibe die Seele in besondern Fällen sich wandeln könne: die alte
schwindet hin und eine neue zieht ein. So blieb hier der Körper
der lateinischen Sprache. Indem aber eine andere Seele mit dem

Christentum in sie trat, entwickelte der Sprachleib seine nun
umgestimmten Anlagen weiter gemäß den neuen Kräften und
Lebensbedingungen der mittelalterlichen Welt. Noch an vielen tragenden
Worten ließe sich das herausarbeiten, und zuletzt mag es kaum ein

altlateinisches Wort von Gewicht geben, das dem Wandel ganz
entging. Um noch einige Beispiele nach dem Abc genannt zu haben:

conversio, der Umlauf der Sterne und Jahre, auch der politische
Umschlag, meint nun die christliche Bekehrung und vor allem die

Umkehr aus dem Weltleben zur Gefolgschaft Christi, zum Mönch-

tum.
gloria, der Erdenruhm, wird zur himmlischen «Herrhchkeit»

(gloria in excelsis), die Heiligen leben in der Glorie und jeder erbetet
sie sich.

gratia, Anmut, Gnade, Dank, Freundschaft, wird zur Gnade

Gottes und kann da frühe schon wie selbstherrhch werden: «die

Gnade» ist da, sie hilft, glänzt, befruchtet, macht vollkommen. Sie

kann sich auch zum Sakrament verdichten: einer empfängt die

Gnade, d. h. die Eucharistie, oder er bittet um die Gnade, d. h.

um die Taufe.
lex engt sich zufolge Paulus zum «Gesetz» der Juden ein, im

Unterschied von der «Gnade» des Evangeliums. Im Mittelalter
23 In Vig. Nat. Domini s. 6, n. 6. Sermones, ed. Janauschek (Wien 1891),

109.

15



unterscheidet man die weltgeschichtlichen Epochen ante legem, sub
lege, sub gratia, das ist die alttestamentliche Zeit vor und nach
Moses und dann die Ära Christi.

officium: Pflicht und Ehrendienst der Alten gibt den Namen
für die kostbarste Pflicht der Christen, den priesterlichen Gebetsdienst

in der Kirche.
oratio, die meist kunstvoll gedachte Rede, wird zum christlichen

Gebet.

patria, das Vaterland, die Heimat, steigt langsam von der Erde
zum Himmel empor. Es ist das Reich des in der gloria
wiederkehrenden Königs. Wer stirbt, lebt noch unterwegs, in via; in patria
werden die selig Auferstandenen sein.

saeculum, das Jahrhundert, wird zur Zeitlichkeit, zu «dieser
Welt». Gott wirkt in saecula saeculorum, das ist für alle Zeiten der
Welt.

salus, das große Staats- und Erdenwort der Römer, die Göttin
Gesundheit, wandelt sich zum Ewigen Heil.

virtus, die Mannheit, Tapferkeit und göttliche Tüchtigkeit der
alten Römer, nimmt andere Natur an: nicht etwa erscheint sie
nun als die «Tugend» der Moralphilosophen und Spätchristen — die
ist stulta virtus oder gar glänzendes Laster21—, wohl aber als «höhere
Kraft», die der Himmel in der Seele aufstrahlen läßt, und jede
einzelne Virtus wirkt als Engelsgestalt schön und streitbar am
Weltenwerke des Dreifaltigen mit.

Abstraktokonkreta

Einer der seltsamsten und für das Mittelalter fruchtbarsten
Gedanken der alten Christenheit war die Communicatio idiomatum
(Ausdrucksgemeinschaft). In Christus war Gott als Mensch
erschienen. So gewiß die Einsicht das Ewige und das Zeitliche
unterscheiden mußte, so wenig durfte sie sich über die Einheit der
Erscheinung Christi hinwegsetzen. In Bethlehem kam ein Menschenkind

zur Welt, während der trinitarische Gottessohn vor aller Zeit

24 Stulta virtus: Sulp. Severus, Einleitungskapitel zur Vita Martini,
CSEL 1, p. 111. Splendida vitia: Augustin, Civ. dei, 19 c. 25.

16



aus dem Vater geboren wurde: und dennoch durfte Maria die
Gottesmutter heißen. Am Kreuze litt und starb der Mensch, und
dennoch war es recht zu sagen: Gott sei für die Seinen am Kreuze
gestorben. Das ist die Kommunikation in der Ausdrucksweise: das
begrifflich Falsche stellt dennoch etwas Wesentliches heraus. —
Indessen, durfte man wirkhch sagen, Gott sei gestorben? Es lag
in der Natur, daß auf diesem Wege das Erhabene leicht herabgezogen

werden konnte, wie sich denn schon der Patriarch Nestorius
gegen den Ausdruck «Gottesgebärerin» ereiferte (um 430). Aber
sein Worte-teilen wurde verketzert2S, und gleichviel welche
Augenblicksmotive dabei spielten — der Wert jener Ausdrucksgemeinschaft

war und blieb, daß sie gegen das alternative Denken mit
seinem ewigen Entweder-oder das Eins-im-andern herausstellte, den
Gott im Menschen, den Geist im Leibe, das ewige Leben in der
Sterblichkeit, die Civitas dei auf Erden.

Dieser Grundhaltung entsprach es, daß auch das Konkrete und
Abstrakte auf eine andere Weise zusammenrückten als vor- und
gar nachher. Die Möglichkeit dazu liegt freihch allezeit im Zuge der
lebendigen Rede, weil die ganze Unterscheidung konkret - abstrakt
nicht dem tätigen Sprachgeist, sondern erst dem nachträglich
scheidenden Verstände entspringt. Noch heute ist der Rat, den
man erteilt, ein Abstraktum, aber Rat dient zugleich als Name, gar
Titel für den konkreten Berater (der Herr Rat) sowie für eine
beratende Körperschaft (der Ministerrat). Und letztlich entspringt
auch der abstrakte Rat aus einem Konkretum, das im
Althochdeutschen etwa Vorrat bedeutete und in Gerät, Hausrat, Unrat,
ja Heirat (eigentlich «Heimversorgung») noch nachklingt. Oder,
das altlateinische memoria heißt gewöhnlich Gedächtnis, bezeichnet
aber auch, was das Gedächtnis wach hält, eine Denkschrift, ein
Geschichtswerk, ein Grabmal. Diese letzte Bedeutung haben die
Christen mit besonderer Liebe für die Gräber ihrer Heiligen
aufgenommen und dann auch die Reliquien memoria genannt.

Ein Grundzug des klassischen Lateins ging bereits im ersten,
zweiten Jahrhundert aufzunehmende Abstraktheit des, mindestens

25 H. Denzinger - Bannwart - Umberg, Enchiridion Symbolorum, Nr.
116: Biavefiei tpcovas.

17



literarischen, Ausdruckes hin; und auch das frühe Christentum
nahm, wie die Beispiele von vorhin bezeugen, die alte Sprache in
einiger Verdünnung auf. Gleichwohl strebte es der Sphäre eigentlicher

Abstraktheit so wenig zu, daß es im Vergleich mit der

Sprache der spätantiken Philosophen und Juristen eher verir-
dischend wirkte. Ein Zug auf Verdichtung, auf Konkretion hin
lag vielfach schon in den angeführten Beispielen: Caritas als Liebesgabe,

fides als Glaubensformel, auctoritas als Urkunde, gratia für
Taufe. Die Beispiele ließen sich in der Spätzeit des fünften, sechsten

Jahrhunderts merkwürdig vermehren. Die disciplina etwa, dies
unabsehbar reiche Grundwort der alten Römer, Lehre, Schule,
Lebensordnung, Mannszucht, Staatsverfassung und noch vieles, sie wird
nicht nur den Christen zu ihrer «Heilslehre» (das ergab sich früh),
sondern dann auch den Mönchen zum Inbegriff ihrer «Ordnung»
und «Zucht»: sie verdichtet sich da zur «Geißelung» und kann im
Mittelalter zum Namen für die Geißel selber werden. Oder solacium,
der Trost (und schon altvolkstümlich auch die Vergütung), wird
im Gebrauch der Spätzeit zur «Hilfe» und verdichtet sich dann
trotz des Neutrums zum «Helfer»: der heilige Benedikt teilt zum
Beispiel dem Kellermeister solacia zu, mit deren Beistand er eine

Mehrarbeit leisten kann26.
Hier spricht schon das Mittelalter. Die Neigung zur Verdichtung

der Abstrakta verstärkte sich mit den vereinfachten Lebensverhältnissen

und weiter mit der Führung durch germanische Völker;
denn diesen stand jedes Wort in seinem klar bestimmten Kreise.
Das Wort Friede zum Beispiel, im Neudeutschen das Muster eines

Abstraktums, so viele Gefühlstöne sich auch damit verbinden
mögen, bedeutet den Stämmen des frühen Mittelalters nichts
Allgemeines, der Ideenwelt Zugehöriges, sondern die Ordnung einer
konkreten Gemeinschaft. Wer dieser Sippengruppe oder Hundertschaft,

wer diesem Rechtskreise angehört, genießt darin «Frieden»,
nämhch Unverletzlichkeit und Schutz; wer sich gegen diese

Gemeinschaft vergeht, bricht den Frieden und wird damit selber
friedlos. So ist der Friede ein genau umschriebenes Gut. Ein be-

26 Regula c. 31. Vgl. die sprachlichen Anmerkungen in der Edition von
B. Linderbauer (1922).

18



fehdeter Mann zum Beispiel soll nach friesischem Gesetze Frieden
haben «in der Kirche, in seinem Hause, auf dem Weg zur Kirche,
auf dem Rückweg von der Kirche, auf dem Weg zum Thing, auf
dem Rückweg vom Thing. Wer diesen Frieden bricht und den
Mann tötet» muß es büßen27.

Demgemäß wirkten also im Latein des Mittelalters beide Geistigkeiten,

die altchristliche und die germanisch-volkhafte (dazu allenfalls

noch die keltische), gemeinsam auf die Konkretion der alten
Abstrakta hin. Für das, was erreicht wurde, schuf Papst Hadrian IV.
ein historisch berühmtes Beispiel, als er die Kaiserkrone ein
beneficium nannte, das Barbarossa von ihm empfangen habe. Er selber
deutete nachträglich, er habe das im altgenerellen Sinne als gute
Tat oder Auszeichnung gemeint, aber Rainald von Dassel
übersetzte es konkret mit «Lehen»28. Möghch war beides, und was in
diesem Fall als bedenklicher Doppelsinn heraustrat, gab sonst einen
natürlichen Zusammenklang. Denn beneficium bezeichnete von
jeher die Guttat nicht im Sinne eines Almosens, sondern einer die
Menschen verbindenden Leistung, und wenn es sich nun zum
«Lehen» oder zur «Pfründe» einengte, so sagte das eben, daß mit
der Sachübertragung etwa Menschliches gegeben und dafür dann
auch Menschliches — Dank, Dienstleistung, Treue — als Gegengabe
geschuldet werde.

Ähnlich war honor die Ehre und bheb es. Jedoch, «Ehre»
bezeichnete im steigenden Mittelalter keine gedachte Sache, keine
gesellschaftliche Gespreiztheit oder individuelle Versteifung,
sondern der Große wie der Kleinere hatte seine Ehre sichtbar in seiner
Habe und seiner Macht, in all den Privilegien, auf die er Anspruch
hatte und die ihm allerdings verletzt werden konnten. So ist Honor
oft mit Hoheit, auch mit Würde, Recht oder Ansehen wiederzugeben
und bezeichnet nicht selten ganz konkret eines Mannes Besitz,
Anhang, Lehensgüter. Das Innen und Außen kommen hier
zusammen. Als die deutschen Fürsten sich einmal beim Papst für
den Kaiser verbürgten, erklärten sie: sollte er seinen Eid nicht
halten, dann werde ich samt meinem Honor, ego cum honore meo,

27 Lex Frisionum, Additio sapientum, 1,1; hg. K. A. Eckhardt in
Germanenrechte, II, 3 (1934), 106.

28 Rahewin, Gesta Friderici, III, 10 und 23.

19



mich zur römischen Kirche schlagen29. Das heißt eindeutig, mit
meiner Macht, mit meinen Gefolgsleuten. Oder Friedrich II.
versprach im Heiratsvertrag seiner IsabeUa von England als Morgengabe

honorem, also den (ehrenvollen) «Besitz», von Monte Sant'An-
gelo mit allen zugehörigen Städten, Burgen und Landgütern, wie
ihn auch die früheren Königinnen von Sizilien hatten30. Wenn im
Kreise Barbarossas der honor imperii als Leitwort aufklang31, so

meinte das den «Glanz des Reiches» wie die gottgesetzte «Hoheit
des Kaisertums»; denn auch in imperium flössen die abstrakte
Würde und das konkrete Reich ineinander. All dies hinderte
niemanden, die Ehre zugleich als ein heiligzartes Gefühl zu kennen32.

Um abermals noch einige bedeutsame Beispiele herauszustellen,
aus dem weltlichen wie dem geistlichen Bereich:

regnum bezeichnet außer König-tum und König-reich auch das,

was beide anschauhch macht, die Krone. Ähnlich übrigens das

mittelhochdeutsche riche: Reich, Kaiser, Krone.
respublica heißt bei dem gleichen geschichtschreibenden Staatsmann

(Nithard) nicht nur der Staat, sondern auch der Staatsschatz.
ministerium ist der Dienst, das Amt und auch der Amtsbezirk.
servitium kann den Dienst oder die Dienstbarkeit, kann auch

eine genau zu beziffernde Abgabe meinen.
concordia, die Eintracht, ist auch der Vertrag.
auctoritas (vorhin S. 14) kann insonderheit auf die Bibel gehen. —

«Die Weisheit spricht», «die Wahrheit sagt»: da zitiert man Worte
Christi selber, in dem sapientia und veritas konkret erschienen sind.

religio, schon im Altertum von großer Reichweite, heilige Scheu
und Verpflichtung, Gottesverehrung, der Kult und auch das Heiligtum,

verengt sich nun vielfach auf die besondere Bindung der

Mönche, die die eigentlichen religiosi sind (so noch neufranzösisch).
Demnach ist religio speziell das mönchische Leben, das Gelübde,
der Gehorsam.

ordo, dies vielbesprochene Leitwort des Hochmittelalters, hat

29 MG. Const., I, 14016, von 1111.
30 Const., II, 23028, von 1234.
31 P. Rassow, Honor imperii (1940).
32 Zu honor allgemein D. Schäfer in den S.-B. der preuß. Ak. (phil.-hist.

KL), 1921, 372 ff.

20



sich aus «Ordnung» und «Anordnung» zum «Orden» verdichtet

(von dem liturgischen und kanonischen Ordo nicht zu reden).
Schheßlich erhalte hier Thomas von Aquin das Wort33. Die

Vokabel gratia, so erklärt er, bedeute im gewöhnlichen Sprachgebrauch

dreierlei: erstlich eine Liebe, wie man zum Beispiel sage,
«dieser Ritter hat die gratia (Huld) des Königs»; zweitens ein gratis
gegebenes Geschenk, wie man etwa sage, hanc gratiam facio tibi
(diese Gefälligkeit erweise ich dir); und drittens die Vergeltung für
gratis Empfangenes (der Dank). Die Konkretion hegt deutlich im
zweiten Ghede; doch ist auch mit dem dritten nicht allein ein

Dank-gefühl und -wort, sondern auch eine konkrete Gegenleistung

(recompensatio) gemeint. Nach Thomas, der die Bedeutungen
deduktiv ordnet, würde das zweite, die Gunsterweisung oder das

Geschenk, aus dem ersten, der Huld, hervorgehen. Die gratia als

Liebe legt etwas in dem Empfangenden an, erst eine Gabe und dann

die Gegenbewegung, den Dank. So wird die Worteinheit, die com-

municatio idiomatis, als lebendiger Sinn gedeutet.
Überhaupt ist ja das Zwei-in-eins mittelalterlicher Denk- und

Sprechweise nur dem merkwürdig, der die Zweiheit absolut nimmt.
Jene aber fanden im Irdischen das Ewige, nicht daß es darin unterginge,

aber es gab ihm seinen Sinn. Mit jeder Konkretion des

Abstrakten trat etwas Höheres ins Vergänghche ein — gewiß mit der

Gefahr, darin unterzugehn. Und es gab auch das Gegenstück, die

Erhöhung des Irdischen ins lichthaft Geistige.

Geistige Potenzen

Cäsar scheute sich, er schreibt es selber, als der spanische Segre

zu überschreiten war, «sein Heer einer solchen Größe des Flusses

auszusetzen»; das will sagen, «einem so großen Flusse»34. Die

merkwürdige Ausdrucksform, schon in der klassischen Periode

33 Summa theol, I, II, 110, 1 c.
34 B Civ., I, 64, 4. Zum Gebrauch der Abstrakta im Altl&tein s. Stolz-

Schmalz, Lat. Grammatik (1928; Handbuch der Altertumswiss., II, Bd. 2),
454 und 792 f. Im einzelnen besonders wertvoll: J. Lebreton, Etudes sur
la Langue et la Grammaire de Ciceron (1901), 38—74, dessen Beispiele einen

starken Eindruck von der Gebundenheit der Abstrakta an die Realität
geben, und M. Bernhard, Der Stil des Apuleius (1927), 96 ff.

21



nicht selten, wird in der römischen Spätzeit immer beliebter, von
den christliehen Autoren mit Eifer aufgenommen und dann im
Mittellatein mit wahrer Hingabe gepflegt. Ein Heer zieht «durch
das Steile des Gebirges und die Dichtigkeit der Wälder» statt:
durch steiles Gebirge und dichte Wälder. Die Mönche hüllen sich
«in die Rauheit ihres Sackhemdes»; und der Kreuzritter fährt «über
die Rauheit des Meeres». Einer erleidet «den langen Schaden einer
Verbannung», oder es ergreift ihn «die Beschwerlichkeit eines
Fiebers». Der Staufer verkündet «unsres siegreichen Vormarsches
Festlichkeit». So gäbe es Beispiele zu Hunderten, ja zu vielen
Tausenden. Jedesmal löst sich von der Sache, die eigentlich gemeint
scheint, eine Eigenschaft ab und stellt sich nun selbstherrlich über
die Sache. Indem aber das Eigenschaftswort sich substantiviert,
wird es zum Abstraktum, das nun über das Konkretum regiert:
die Größe über den Fluß, die Rauheit über das Hemd, die Festlichkeit

über den Vormarsch. Das Verb hingegen zielt auf das
Konkretum: denn man fährt ja nicht über die Rauheit, sondern über
das Meer35.

Es ist die Umdrehung dessen, was von jeher bräuchlich war
und auch dem Mittelalter nicht fehlt, daß nämlich ein anschauliches
Wort über ein abstraktes geordnet wird, um dieses näher zu
rücken: das Meer des Lebens, der Schatz der Weisheit, ganze Berge
von Schwierigkeiten, der Rost des Vergessens.

Eine Art Hierarchie wird mit der Überordnung des Abstraktums
gesetzt, eine andere Rangordnung als die der Sachlichkeit; und
darin liegt offenbar der besondere, vielleicht unbewußte Antrieb
zur Ausbildung dieser Figur. Es kann sogar ein Abstraktum über
das andere sich stellen. Der heilige Benedikt mahnt (im Prolog),
«daß du durch die Anstrengung des Gehorsams angestrengten
Gehorsam) zu Dem zurückkehrst, von Dem du dich durch die
Trägheit des Ungehorsams trägen Ungehorsam) entfernt hast».
Ein Weihnachtslied singt, heute habe Maria «die Freuden eines
neuen Heils geboren»36. So preist noch Dante an der Geliebten

35 Vgl. K. Fr. v. Nägelsbach'S Lat. Stilistik, hg. Iwan Müller (91905),
303 ff.

36 «Eia recolamus» (10. Jh.); Verf., Notker der Dichter, Editionsband
(1948), 94.

22



die «wohlgefällige Schönheit», die nach dem Tode zur geistigen
Schöne wurde:

il piacere della sua beltate
Divenne spirital bellezza grande3̂37

Zuweilen bleibt die Deutung offen: ist es eine hierarchische oder

eine sachhche Überordnung? «Das Geheimnis des Wortes wurde

ihm enthüllt» könnte sachlich heißen, er fand die Deutung eines

(bekannten, aber dunklen) Wortes, und würde hierarchisch heißen,

ihm sei ein mystisches Wort in den Sinn getreten38.
Die Neigung, der sinnlichen Erscheinung eine ideelle Größe

überzuordnen, hängt deutlich zusammen mit dem Brauche, auch

den handelnden Menschen von einem Abstraktum bestimmt sein

zu lassen. Horaz würde gern die Großtaten des Augustus besingen,

wenn er nur könnte: «aber zu deiner Majestät paßt ein kleines

Lied nicht, und meine Scham wagt den Versuch nicht»39. Hier

klingt «deine Majestät» wie ein Titel, der in der Tat damals aufkam,
bald durch andere erhöhende Anreden ergänzt, deine Güte, deine

Milde; die konstantinisch-christlichen Kaiser sagten dann statt
«wir»: unsere Göttlichkeit, Heihgkeit, Ewigkeit, und es beginnt
das starr byzantinische Titelwesen, das nach einem Jahrtausend

in der abendländischen Barockwelt erneuert wurde, Ew. Hoheit,
Erlaucht, Gestreng, Excellenz, Eminenz usw. Jedoch, Horazens

Gegenwort «meine Scham» ist kein Titel, daher rein der Sache

nach sein Vers sagen würde: «zu dir erhabenem Manne» paßt kein
kleines Lied, und « schamhaft wie ich bin », wage ich mich nicht heran.

Diese lebendige Anwendung, für die das klassische Latein
manche, das späte und zumal christliche Latein sehr zahlreiche

37 Canzone «Quantunque volte», Vita Nuova, 33.
38 Ich unterscheide diesen «hierarchischen Genitiv» (vgl. Deutsches

Archiv 12, 1956, 339) von dem Genitivus inhaerentiae sive identitatis, der pleo-
nastischen Charakter hat — differentia discretionis; alacritas gaudiorum —
und sich von der Antike her ausbreitete. Vgl. L. H. Weijermans, De genitivus

inhaerentiae in het latijn (Nijmegen 1949, Diss.), dessen weit über 1000

bis zu Gregor I. erstreckte Beispiele ich jedoch erheblich aussieben würde.
Sowie man z. B. die Superbia mit den Alten oder Prudentius als dämonische

Gestalt sieht, ist fastus oder extollentia Superbiae kein Pleonasmus mehr.
39 Ep., II, 2, 257.

23



Beispiele bietet, sprach den mittelalterlichen Menschen zu. Die
Herrscher der feierhchen Pergamente sagen nur selten Ich oder
Wir, aber sie geben sich auch keine toten Titel; sondern höhere
Kräfte handeln vielgestaltig aus ihnen:

Providentia nostra ordinavit: unsere Voraussicht hat angeordnet,
oder sachhch: wir, die wir vorausbhcken, haben angeordnet.

serenitas nostra annuit: wir in unserer Freundhchkeit gewähren.
magnanimitas nostra arma arripuit: hochgemut, wie wir sind,

griffen wir zur Waffe.
celsitudo nostra exaudire dignata est: unsere Hoheit hat — oder:

wir, hoch wie wir stehen, haben — zu erhören geruht.
vigilantia tua non ignorat: ein wachsamer Herr wie du weiß es

genau.
In dieser Vielfalt ist die Deutung nicht immer festzulegen.

Wenn ein König sagt, iustitia nostra eum bannivit, kann das der
Sache nach heißen: Ich nach meiner Gerechtigkeit habe ihn
gebannt, oder auch: unsere Justiz (das wären die Amtsleute) hat ihn
gebannt. Aber beides darf zusammenfallen, weil der König auf
alle Fälle die göttliche Justitia zu ihrer Wirkung bringt.

In der gleichen Form werden die Großen von anderen angeredet:
eure Gnade möge gewähren, eure Liebe hat mir geschrieben (was
später zu Euer Gnaden und Euer Liebden gefrieren konnte), eurer
Weisheit ist nicht verborgen (daraus wurde kein Titel!). Und
entsprechend schreiben die Kleineren von sich selbst: nicht «ich
schenke dir», sondern: meine Freundschaft schenkt dir; nicht «du
verstehst», sondern: dein Scharfsinn versteht. Vielfach bildet sich
ein Stil von seltsam übergeistigter und verschlungener Höflichkeit
aus, wenn etwa, ein ganz beliebiges Beispiel, ein thüringischer Abt
ein unbedeutendes Briefchen an einen Amtsbruder mit den Worten
beginnt: «Großen Dank erstatten wir eurer Seligkeit, weil ihr die
Bitte unserer Demut in dem so willigen und so offenen Schöße der
Liebe aufzunehmen geruht habt...», was sachlich ja nur heißt:
ich danke für die Erfüllung meiner Bitte40. Aber zugleich bezeichnet
der Abt sich selber als demütig oder niedrig, den Empfänger als

40 Die Reinhardsbrunner BriefSammlung, hg. F. Peeck (1952; Mon.
Germ. 8°), 47r

24



einen heihgen Mann, die Erfüllung als eine Tat der Liebe. Und
mag hier der Ausdruck maniriert sein, was steht dahinter?

Ersichthch nichts anderes als jene altchristlich-mittelalterliche
Selbsterfahrung, wonach das Ich nicht souverän handelt und auch
nicht als Schiffchen auf einem Meer des Unbewußten schaukelt,
sondern verantwortlich mitwirkend zwischen höheren Mächten
steht41. Die Gnade Gottes in Menschengestalt fordert den Sterblichen

gebietend für sich und gibt ihm zugleich durch ihre Liebe
höhere Kräfte ein — der Teufel sucht die Adamskinder zu verführen
und hat die herabziehende Schwerkraft dieser Welt auf seiner Seite.
Von der Vernunft und vor allem von Gottes eigenen Worten
belehrt, weiß der Mensch, was ihn beidseits anruft: es ist nicht bloß
ein vages Oben und Unten, nicht bloß ein moralisches Gut und
Böse, sondern klar, gesichtig, gestaltig der Herr und der
Verfluchte, Jesus Christ und Satan, Engel und Teufel. Daher sind auch
Tugenden und Laster nicht Anlagen des Individuums, sondern
höhere Kräfte, die in ihrem eigenen Reich ihre eigene Existenz
haben: der Mensch fühlt es, wie sie aus diesem nahen Himmel und
von dieser nahen Hölle her in ihn hineingreifen, lockend und
drohend. Wenn in seiner Seele Kampf und Aufruhr oder Friede und
Harmonie sind, so sind ihm das nicht Metaphern für
«psychologische» Vorgänge, sondern es sind kosmische, wirkhche Mächte,
von anderswo herkommend, die auf der Bühne dieser selbst
mithandelnden Seele das ihrige tun.

Auch in neudeutscher Sprache gibt es Sätze wie: «die Liebe»
macht den Menschen blind; «Dankbarkeit» bestimmt mich zu
diesem Schritt; «die Verzweiflung» gab den Angegriffenen neue
Kraft; «Not» lehrt beten. So setzt die Grammatik beständig Mächte

voraus, die über den Menschen hinausweisen, auch wenn sie in ihm
auf kurz oder lang wohnen und sich regen. Und das Ich ist ihnen
Untertan. Die Geschichte fordert, diese Sicht ernst zu nehmen,
die weit über die «primitiven» Zeiten hinaus in hohe Sphären der
Kultur emporreicht und durch führende Geister bewußt bestätigt

41 Vgl. vorläufig Verf. Vom heiligen Geist des Mittelalters (1926), 182 ff.;
A. Nitschke, Die Wirksamkeit Gottes in der Welt Gregors VII. (Studi
Gregoriani V, 1956), 115 ff., passim.; von höherer Warte: WalterF. Otto, Die
Musen (1955), besonders S. 74 ff.

25



wurde. Hier kann das antike Rom nur eben erwähnt werden, wo
nicht nur Fortuna, Victoria, Mens, Virtus, Concordia, Cupido und
wie viele andere ihre Heiligtümer und ihre Bilder hatten, sondern
überhaupt jede wirkende Kraft als eine für sich bestehende und
tätige Geistnatur verehrt oder gescheut werden konnte, auch Fama
und Timor, auch Irrtum, Sorge, Fieber und Hunger, bis hinab zu
jenen plumpen Wahngewalten, über die die Kirchenväter höhnten,
Domiducus, Manturna, Subigus und Prema. Aber wie die Kirchenväter

die Existenz von Dämonen, weit entfernt sie zu leugnen, auf
Grund der Worte Christi selber unbedingt zugrunde legten, so

verstanden sie die heilsamen Kräfte als Gottes Boten und
gottgeschaffenen Naturen. Gleichviel, wie diese im Geisterreich
aussehen mochten, für den Erdenmenschen war es richtig, sie nach
seinen Erdenmaßen zu sehen. So dichtete Prudentius die Psycho-
machia, den Kampf der Mächte um die Seele: als Person, zugleich
wohlgedacht und augenhaft geschaut, streiten da Scham gegen
Geilheit, Geduld gegen Wut, Demut und Eintracht gegen Hochmut
und Zwietracht und so fort, bis durch die Überlegenheit des Königs
Christus die Virtutes über die Vitia siegen und das Herz rein wird.

Das hat mit bezwingender Kraft auf die Mittelalterlichen
eingewirkt, auf ihre Fühl- und Denkweise wie ihre Dichtung und
Kunst. Denn auch die Germanen brachten eine, zwar weniger
entwickelte Bereitschaft, die Kelten gar eine Überbereitschaft dazu
mit. Der Aufklärer spricht hier gern von «Personifikationen
abstrakter Begriffe»: eine gar zu kindliche Formel, da doch im Gegenteil

die Begriffe späte Abstraktionen aus ursprünghchen
Lebenserfahrungen sind42. Daß die geistigen Potenzen auf so vielfältige —
und gewiß sehr ungleichwertige — Weise in personaler Gestalt
erfaßt wurden, das setzt allerdings eine Bereitschaft voraus, die
der Aufklärer unter keinen Umständen in sich aufkommen läßt.
Zu denken gibt da eine Geschichte, die Gregor der Große von dem
heihgen Benedikt erzählt. Benedikt bemerkte, daß einer seiner
Mönche sich zur Stunde des Gebetes wegzuschleichen pflegte; und

42 Cicero, selber stark rationalistisch, sagt immerhin: res ipsa, in qua vis
inest maior aliqua, sie appellatur, ut ea ipsa vis appelletur deus: ut Fides et
Mens. In solchen Mächten liegt etwas, was ohne einen Gott nicht gelenkt
werden könnte. De natura deorum, II, 23, n. 61, cf. n. 60.

26



seine Schelte deswegen half nur für zwei Tage. Nun hielt der Heilige
die Augen auf. Als die Gebetsstunde begann, bemerkte er, wie ein
kleiner schwarzer Knabe den Mönch am Gewände hinauszog. Benedikt

wandte sich zu zwei Gefährten: Seht ihr, wer da den Bruder
hinauszieht? «Nein.» Und jener: Beten wir, daß auch ihr den seht,
dem der Bruder folgt. Und nun, nach zwei Tagen des Gebets, sah

der Lieblingsjünger Maurus den Schwarzen ebenfaUs; dem andern
blieb der Blick verhüUt. Benedikt ging darauf dem Mönche nach
und züchtigte ihn so, daß der kleine Teufel sich nicht wieder an
ihn wagte43.

«Nur wen der Gottesgeist behütet, kann Geistwesen körperhch
sehen, die andern nicht»: so sagte schon der frühe Christ Tatian44.

Unbestritten wohnten auf diesem Felde Wahn und Weisheit so

beieinander, daß der Verstand sie nicht auseinanderhalten konnte.
Die eigentliche Frage war aber nicht, wieviel Anthropomorphes
der Mensch in seelische Vorgänge hineinlesen mochte, sondern

wieviel aller klugen Fest-stellung Ungreifbares er damit wahrnahm.
Daß auf der höheren Stufe nicht die Blinden, sondern die Sichtigen,
nicht die Kleinen, sondern gerade die Meister «personifizieren»,
d. h. geistige Energien adäquat aufnehmen, darin stimmten die

Antike und das alte Christentum überein, anderer Kulturkreise
nicht zu gedenken. Das war der Ausgangspunkt für das Mittelalter
und insonderheit für seine Vatersprache; es blieb auch nachher
noch ein Wissen klassischer Dichter.

43 Greg. M., Diologi, II, 4. Vgl. Verf. in Hist. Zeitschr. 143 (1933), 255.
44 Oratio, c. 15, ed. Schwartz, p. 1628. — Der Evangelist Johannes

(12, 28 f.) hört eine Stimme vom Himmel, deren Worte er nennt; aber die

Menge rundum hört nur Donner.

27


	Das mittelalterliche Latein als historisches Phänomen

