Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 7 (1957)

Heft: 1

Artikel: Das mittelalterliche Latein als historisches Phanomen
Autor: Steinen, Wolfram von den

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS MITTELALTERLICHE LATEIN ALS
HISTORISCHES PHANOMEN

Von WOLFRAM VON DEN STEINEN

Das Mittellateinische hat keine Sprachgeschichte im gewdhnli-
chen Sinne. Denn in allen Grundziigen stehen Vokabeln, Formen-
lehre und Syntax seit der christlichen Spitantike fest. Insofern
also wire eine mittellateinische Philologie gegenstandslos. Indessen,
aus historischen Voraussetzungen wandelte sich vielfiltig das Ver-
héltnis der Menschen zu dieser Sprache. Nicht nur, daB man sie
bald besser, bald schlechter «konnte», sie fiir eine Zeit als allge-
meine Kultursprache, fiir eine andere als bloBe Standes- oder Ge-
lehrtensprache verwendete: es driickten sich auch neue Stile, neue
Seelenlagen in ihr aus. Von hier aus gibt es eine innere Geschichte
des Mittellateinischen. Sie ist von der Gesamtgeschichte her zu
fassen, trigt aber auch zu deren Verstindnis ein schénes Stiick
bei. Das Studium des Mittellateins ist in erster Linie eine Aufgabe
fiir den Historiker.

Die Vatersprache

Wie stand im Leben des Mittelalters die Sprache der alten
Roémer? Man kann es nicht festlegen, wann sie aufhérte Sprache
des Volkes zu sein, wann zuletzt eine Mutter ihrem Kinde echt
lateinisch zusprach und lateinische Wiegenlieder sang, auch ging
es damit von Provinz zu Provinz verschieden. In manchen dem
Mittelalter wichtigen Gebieten wie Innerdeutschland oder Irland
hatte Rom nie Full gefalit, in allen auBlerhalb Mittelitaliens hatte
die klassische Sprache in den vielfiltigen, stark provinzialisierten
Formen des Vulgirlateins gelebt, das schon in der spiten Kaiser-

1



zeit die Keime der romanischen Sprachen deutlich ansetzte. Die
Auflésung wurde mit der Voélkerwanderung iiberméchtig und er-
griff damals auch das Schriftlatein. Aber die Iren und Angel-
sachsen, dann Karl der GroBe und seither alle, die etwas zu sagen
hatten, nahmen die Sprache der Alten, und das hie} fiir sie wesent-
lich die Sprache der altabendlindischen Christen, neu in Pflege,
und bis zum zwolften Jahrhundert wurde nahezu alles, was zu
Buchstaben kam, Biicher, Urkunden, Inschriften, Briefe, Tages-
notizen, auf lateinisch festgehalten. Auch als im Hochmittelalter
die Muttersprachen schriftfihig wurden, und noch weit dariiber
hinaus iiberwogen quantitativ die Lateinbiicher ganz und gar.

So war das Lateinische bis zur Zeit der Kreuzziige die Sprache
der Schrift und war doch viel mehr als das. Den Méannern der
Kirche, die es vornehmlich und jahrhundertelang fast ausschlieB3-
lich handhabten, war es iiber alle Buchstaberei hinaus ihre Tra-
ditions- und Standessprache. Sie bewihrte sich da nicht nur als
gutes Mittel iibernationaler Verstdndigung, sondern wurde, wo
man es im Kloster mit der Regel genau nahm, von Jugend an auch
im Alltag gesprochen. Und das geschah nicht einem toten Gesetz
oder einer ZweckmiBigkeit zuliebe, sondern von einem inneren
Sinn her. Denn Latein war die Sprache des Kultes und seiner heiligen
Hymnen, auf Latein besall man das Wort Gottes selber und ant-
wortete ihm in lateinischen Gebeten, Dichtungen und gehobenen
Gespriachen. Natiirlich wullte man, die Vulgata war nicht das ur-
spriingliche Wort, sondern aus dem Hebriischen und Griechischen
abgeleitet; aber man fiihlte in der Ubertragung einen gottlichen
Atem und glaubte sie vom echten Geiste gesegnet, was man eignen
Weiterlibersetzungen in die Volkssprachen nicht zutraute. Diese
tiefere Beziehung zum Text entsprang daher, dal man die wichtig-
sten Stiicke, Psalmen, Evangelium und Epistel, regelméiBig in der
Liturgie rezitierte. So gewill man sie als Buch lesen und studieren
sollte, und viele taten es: zuerst und zuletzt kannte man sie doch
als heiligklingendes, in seinem Raume schwebendes und ver-
schwebendes Wort.

Das war der Schliissel zum Ganzen. Die liturgischen Perikopen
fiihrten hiniiber zur heiligen Schrift, die liturgischen Hymnen und
Gebete heriiber zum eignen Lied und Gebet. Das im Priestermunde

2



widerhallende Gotteswort bewahrte dem . Latein sein’ Leben. So
nahe diese tonende Sprache der Musik kam, sie blieb doch irdisch-
geistiges Wort: streng einstimmig, unter Ausschlufl aller Instru-
mente, aus nur méinnlichen Kehlen vorgetragen!. In miindlicher
Uberlieferung ging das an das Mittelalter iiber. Von daher war das
mittlere Latein, das niemandes Muttersprache war, doch ganz et-
was anderes als tote oder Schrift- oder Standessprache; in seinen
eignen Klingen lebendlg fortgetragen, war es bis zu Dante die
Vatersprache. - -

Wie man sie nahm, kam im Schulunterricht zum Ausdruck?.
Aufler Alltagswendungen und kleinen Spriichen sagte man den
Kindern Psalmen vor und zeigte ihnen am lateinischen Psalter die
Buchstaben. So iibten sie Lesen und Rezitieren zugleich, in einem
Tonfall, der ihnen auch mit den tédglichen Gottesdiensten ins Ohr
fiel. Grolen Wert legte man dabei auf gute Aussprache und reine
Intonation; fiir Fehler im Vortrag verfiigte schon die Regel des
Benedikt ausdriicklich Priigelstrafen3. Moglichst viele Psalmen und
liturgische Stiicke wurden auswendig gelernt, oft ohne dafl sie erst
iibersetzt oder erklirt worden wiren. Noch erwachsene Geistliche
verstanden nicht immer, was sie, vielleicht ohne Tadel, rezitierten,
wie denn der lateinische Psalter an Dunkelheiten iiberreich ist.
Nach dem Verstande ging man also nicht vor, und es war auch
anders, als wie man die ganz Kleinen sprechen lehrt; eher so, wie
wenn man unter ein fremdes Volk gerit und durch den Gebrauch
in dessen Idiom eindringt. Jedenfalls, das Vorgehen trug es in sich,
daB man das alte Latein als eine klingende, selbstgesetzliche Sprache
lernte, ganz im Gegensatz zur Schule der Humanisten, wo jeder es
nach den Gesetzen seiner Muttersprache intonierte. Im Mittelalter,
so sehr man jeweils die Muttersprachen durchhéren mochte, ging
doch die bewuBte und erfolgreiche Mithe auf das echte Melos.

1 Zu diesen Fragen: JoH. QUASTEN, Musik und Gesang in den Kulten.
(1930) ; H. BESSELER, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance (1934),
THR. GEORGIADES, Musik und Sprache (1954); EricE Worrr und K. PE-
TERSEN, Das Schicksal der Musik. .. (1923), 39 {f.; Verf. Notker der Dichter
(1948), Darstellungsband 97 ff. und passim.

? Viel gutes Material bei F. A. SpECHT, Geschichte des Untermchtswesens

in Deutschland (1885), bes. 8. 67 ff.
8 C. 45.



GewilB, das altklassische Melos war es nicht. Wie Cicero und
Horaz ihr Latein besaflen, erklang es schon fiir den Rhetor Augu-
stinus und den Lyriker Prudentius nimmer, die es doch als ihre
Muttersprache in leidenschaftlicher Liebe gestalteten. Wieder anders
stromte es dann fiir Gregor den Grofen, der grade hierin der letzte
der Romer: und der Begriinder des Mittelalters in Einem heiflen
darf. Und wenn seit Karl dem GroBien der gregorianische Vortrag
als der mafigebliche galt, so bleibt doch damals und in den fiinf
weiteren Jahrhunderten bis zu Dante hin offen, wie viel sich in
der Kette der Generationen unmerklich an der Aussprache wie
am natiirlichen Sprachgefiihl veréindert habe. Die Lautung einzelner
‘Buchstaben, ob etwa ein ¢ wie z oder § oder tsch oder k klang,
die macht es ja nicht. Das Entscheidende war, ob man die Melodik
und Rhythmik, den Wort- und Satzfall, die Art der Rhetorik und
des Versesprechens in der Weise der miindlichen Schuliiberlieferung
als das Echte, als die Natur des Lateinischen aufnehmen und weiter-
geben konnte. Als im dreizehnten, vierzehnten Jahrhundert das
Latein zur Virtuositit, Schablone und Schulmeisterei abwelkte, als
Petrarka die ihn umgebende Kirchen- und Schulsprache mit der
altklassischen nicht durch eine lange Kette verbunden, vielmehr
durch eine Kluft von ihr getrennt sah, da war es mit dem Latein
als Vatersprache aus, und es begann das klassizistisch riickgreifende
Neulatein der Humanisten, an dem nun bald auch die Kirchen-
ménner sich schulten. Es begann die Neuzeit?.

Lebensduperungen des Mittellateinischen

In Handschriften des frithern Mittelalters finden sich nicht selten
Stiicke der klassischen Dichter mit Neumen ausgestattet. Die
gleichen Tonzeichen, mit denen man die Melodien der Kirchen-
lieder nicht zwar festlegte, aber doch dem Gedéichtnis niher
brachte, setzte man auch iiber Lieblingsstellen aus Vergil, Horaz,
Lukan oder Statius®, und zweifellos sang man sie im ungefihren
Stil des gregorianischen Chorals. Mit andern Worten, jene .Vor-

4 Vgl. Verf. Die lat. Dichtung des Mittelalters, in: Wirkendes Wort,
Jg. 1951/52, 8. 27.



tragsweise, die den spiteren Zeiten nur noch von der Liturgie her
bekannt war und demnach klerikal schmeckte, war damals als
etwas bekannt, was dem gehobenen dichterischen Latein schlecht-
weg zugehorte, als der geheime Grundton oder die eigene Sprach-
gebiirde des Lateinischen. Denn aus den Muttersprachen stammte
diese Melodik nicht, sie war das, was man mit der Vatersprache
lernte. Vermutlich haben die karolingischen Schulen (oder schon
frithere?) einiges von ihrem Kirchenton auf die vorchristlichen
Dichter zuriickiibertragen; aber das Gegenstiick war im spéiteren
Altertum vorangegangen, daB ndmlich die Kirche selber zusam-
men mit den sieben freien Kiinsten auch viel von der Vortrags-
weise der alten Dichter aus den heidnischen Schulen in sich hinein-
nahm®. So war es Ein windungsreicher und, wenn man will, ge-
triibter Strom von der Antike bis zu den ottonischen Lateinséingern.
Wohlgemerkt indessen, das «Singen» alter oder neuer Verse ist im
frithen Mittelalter nicht in der Art spiterer «Musik» zu denken,
nicht so, daB selbstherrliche, bewegungsreiche Melodien im offenen
Tonraum oberhalb des Dichterwortes hinzukomponiert wurden.
Vielmehr hielten sich die Weisen innerhalb eines schmalen, spar-
samen Tonraums in klarer Fithlung mit dem Text, den sie zwar
hoch verklirt, aber deutlich herausbrachten. Wo sie sich nicht von
der Norm lésten, blieben sie der Sprache verantwortlich. Insofern
wire besser von melischer Vortragsweise der Lieder als von ihren
Melodlen zu reden. ‘

~ Das frithere Mittelalter hat eine ganz eigentiimliche und, von
der Klassik her betrachtet, absurde Versform aufgebracht, den
leoninischen Hexameter. Der heroische Vers, genau nach der antiken
Metrik gebaut, wurde mit einem Reim versehen, der die Zisur
mit dem Ende verkniipft. Zunichst begniigte man sich mit einem
einsilbigen Gleichklang, der im Lateinischen nur hérbar wird, wenn
man die in der Senkung stehenden Silben gut mitténen liBt. Ros-
with ruft Marien an: Unica spes mundi, dominatriz inclita caels?.

5 Nichstliegendes Beispiel: Die Cambridger Lieder, hg. K. STRECKER
(1926; Mon. Germ. 8°), Nr. 29, 31 (mit Streckers Fulinote), 32, 34 p. 87
1. 38—41.
-8 Literatur vorhin Anm. 1.
" Marienlegende, Opera ed. WINTERFELD (1902), 5.

5



Aber im elften Jahrhundert machten sich die anspruchsvolleren
Dichter einen klingenden Zweisilbenreim zum Gesetz — was
iibrigens nicht ausschlo, daB sie in andern Gedichten den Hexa-
meter reimlos gestalteten. Auf dem deutschen Kaisersiegel er-
scheint bald nach 1030 die Umschrift:

Roma caput mundi regit orbis frena rotunds.

Die heroische Langzeile wird also in zwei verklammerte Halbverse
aufgegliedert, analog etwa der alten germanischen Stabreimzeile.
Herauszuheben ist nun: wenn man den Vers nach der neulateini-
schen oder deutschen Weise skandiert, Réma capiit mundi regit érbis
fréna rotindi, so verschwindet der Reim, und zwar gesetzlich ge-
miB der Lage der Zisur (es ist fast immer die Penthemimeres):
woraus hervorgeht, dal man eben nicht mit deutschem StoBton
gehimmert, sondern in leicht gleitender Aussprache Wort-, Satz-
und Versakzent miteinander zu verbinden gewuBt hat, wie die
Alten auch. Es bedarf nicht allzuvieler Ubung, um das wiederzu-
gewinnen 8.

Der ganze lebengebende Safzakzent des Lateinischen ist im Spit-
mittelalter verloren gegangen auBler in den paar Fillen, wo die
humanistische Rechtschreibung regulire Wortverbindungen als Ein
Wort statuiert: quilibet, ébviam, quemiddmodum. Schriebe der
Neulateiner qui libet, so wiirde er seine Wortbetonung nach der
Schrift ummodeln. Vordem aber folgte die Aussprache, wie die
Natur es heischt, dem miindlich iiberlieferten Melos. Und da wurden
im Satzfall offenbar die aus zwei Kiirzen bestehenden Worte weithin
enklitisch behandelt, man sagte etwa credo in Deum (im frithern
Mittelalter ordnete man hier auch orthographisch gern: credo
indeum®.

Besonders eindrucksvoll wird Leben und Sterben des Lateini-
schen in den Satzschliissen vernehmlich. Die antike Kunstprosa,

8 Vgl. Verf. in: Basler Zeitschrift 32 (1933), 249 f. und 277 ff.

® Bekanntlich kam Worttrennung in der Schrift erst zur Karolingerzeit
auf; dabei wurden die Prapositionen vom Nomen im allgemeinen nicht
getrennt, eben weil man sie fiir proklitisch hielt. Uber Wortbetonung 148t
sich vieles aus den mit Taktresponsion gebauten Frithsequenzen abnehmen,
nur daB Einzelfdlle da noch nichts beweisen, weil Taktversté6Be immer
moglich sind. Vgl. meine Notker-Darstellung 489 ff.

6



ganz auf das eingestellt, was dem Ohre wohltut, empfahl fiir die
Stellen, wo die Stimme sich senkt, vor dem Punkt oder Kolon
der Schrift, ganz bestimmte Wortgefille (Klauseln) und schloB
andere als gemein oder auch als zu versméfig aus. Dieser sogenannte
Cursus, das natiirliche Klingen der Sprache bewult erfassend,
gerann in der Spitantike zu festen Kadenzregeln, die etwa in der
Kanzlei Papst Leos des GroBen (um 450) streng befolgt wurden.
Jedoch mit dem Verfall der Schulen gerieten sie in Vergessenheit
oder mindestens, jahrhundertelang, fiigten sich die Satzschliisse
auch der gehobenen, kunstbewuBiten Prosa keinen kenntlichen
Regeln mehr1®, Die Wendung geschah an einem genau bestimmten
Punkt: Papst Urban II., selber Nordfranzose, ernannte 1088 den
wegen seiner Eloquenz berithmten Cassineser Monch Johannes von
Gaeta zu seinem Kanzler mit dem Auftrag, daBl er an der Kurie
den alten Stil in seiner fast schon verlorenen Anmut und Vornehm-
heit wiederherstelle und die Regeln Leos des Grofien neu einfiihre ™.
Der Cursus leoninus, wie er nun hie, eroberte in der Folge die ganze
lateinische Welt. Gleichviel nun, ob Johannes von Gaeta (der
spiter als Gelasius II. Papst wurde) noch durch unsichtbare
Schultradition mit der Antike verbunden war oder ob er die alten
Regeln, die iibrigens durch zahlreiche altliturgische Kadenzen
hindurchklangen, von allein entdeckt hatte: in beiden Fillen war
die unentbehrliche Voraussetzung, da man im Melos des Lateini-
schen lebte und darauf lauschte. Und so nahe war man iiber alle
die Zeiten hinweg der christlichen Spdtantike geblieben, dall nun
deren Satzrhythmen fast unverindert aufleben konnten?'2.

10 Bedeutsame Ausnahme die karolingische (oder doch vorkarolingische?)
Churer Luciusvita, hg. Iso MULLER im 85. Jahresbericht der Hist.-Antiquar.
Ges. von Graubinden (1956), 7—23; vgl. dort S. 29 f. die Analyse von
I. Miiller mit dem Hinweis auf die gleichfalls cursusreiche Otmarsvita
Walafrids (in den Sanktgaller Mitteilungen 12).

11 Iiber Pontificalis, hg. DucHESNE, 11, 311; dazu H. BrREssLAU, Hand-
buch der Urkundenlehre, 11, 1 (1915), 364 f.

12 BRESSLAU, 367, n. 3 sieht eine Anderung darin, daf anstelle eines
fallenden (spondiischen) Viersilbenwortes wie advolavit auch 2 Worter stehen
kénnen wie ad volatum oder nimis dure. Aber nach dem vorhin besprochenen
Satzakzent macht das fiir mittelalterliche Ohren keinen Unterschied.

7



Allerdings, das Latein war behender, luftiger geworden, und
entsprechend verfliichtigte sich im dreizehnten Jahrhundert der
Cursus zu einer schwerelosen Zier, durchrankte alle Glieder der
Satze, durchwand sich mit Reimklingen, Wortspielen und jeder
Art rednerischer Figuren, virtuos und verwirrend wie spéatgotisches
MaBwerk. Als Paradigma dient die Vorrede zu den Dekretalen
Gregors IX. von 1234:

Rex pacificus pia miseratione disposuit
sibi subditos fore pudicos pacificos et honestos.
Sed effrenata Cupiditas
sul prodiga pacis aemula
mater litium materia iurgiorum
tot quotidie nova litigia generat
ut, nisi Justitia conatus eius sua virtute reprimeret
et quaestiones ipsius implicatas explicaret,
ius humani foederis litigatorum abusus extingueret
et dato libello repudii
Concordia extra mundi terminos exsularet.
usw. 13

Die Reaktion auf diese Art Kunstprosa — die hier noch ihren
Gehalt hat, aber spiter leerliufig wurde — blieb nicht aus. Als
Petrarka und die Humanisten an der antiken Prosa das Gewicht,
die Strenge, die plastische Festigkeit begriiBten, sahen sie im
Cursus nur noch entartete Dekoration und warfen ihn weg, ohne
zu gewahren, daB sie nach dieser Siuberung ihr Neulatein als tote
Sprache zuriickbehielten. Erst im neunzehnten Jahrhundert kam
man in gelehrten Formen auf das Wissen Johanns von Gaeta zu-
rick, daBl die Pflege der Kadenzen zu der verlorenen Anmut und
Vornehmbheit der Alten hinzugehore.

Macht der Vatersprache

Als eine Sprache eigenen Lebens also mit dem Ansehen einer
Gottessprache kam das Lateinische zum Mittelalter heriiber. In
seinen Kléngen lag etwas, was den romanischen Sprachen zerronnen
und den germanischen fremd war. GewiB, auch die Muttersprachen

13 Corpus iuris canonici ed. FriepBERG, II. WiLHELM MEYER, Ges.
Abhandlungen zur mittellateinischen Rythmik, 11 (1905), 284 f.

8



enthielten vieles, was dem Latein der kirchlichen Uberlieferung
fehlte, die sprode Hiarte des Heldenliedes, die Gesundheit, Ge-
drungenheit und herbe Anmut der volkhaften Rede. Aber wo hier
das Uberlegene war, haben die Mittelalterlichen immer wieder,
wenn auch nicht immer gerne, empfunden. Aus dem Lateinischen
sprach beides sie an, die Gestaltungskraft der antiken Kultur und
das Geheimnis dessen, der dlter und stirker war als Sonne, Erde
und Meer.

Daher haben Jahrhunderte lang die besten Dichter in der Vater-
sprache gedichtet und die kriftigsten Geister um ihre Pflege sich
bemiiht. Nicht deshalb lebte das Lateinische weiter, weil «die
Kirche» es so haben wollte — wer war denn diese Kirche? Allein
durch zeitgebundene Menschen empfing sie Kopf und Willen und
Tradition; und diese Menschen, merowingische Bischofe zum Bei-
spiel und sogar manchmal rémische Papste, wiirden es kaum fiir
~ undenkbar gehalten haben, die erst griechisch, dann lateinisch ge-
be‘dene Sprache ihrer Kirche nun zum dritten Male zu verwandeln,
wenn nicht selbsterfahrene, selbstgestaltete Kriifte sie immer wieder
auf die Tradition zuriickgezwungen hiitten.

Denn die Vatersprache brachte ihnen nicht nur Lehren zu, die
dd(ﬁh wohl iibersetzbar gewesen wiren; sondern sie sang und sagte
ihnen Worte und Rhythmen ins Herz, die in keiner damaligen
Sprache wiederzufinden waren, vergilische Verse, klassische Weis-
héit, christliche Beseeltheit, psalmodische Mystik. Barbaren kénnen
das bequem abschiitteln, aber die Menschen des frithen Mittelalters,
die eben keine Barbaren waren, kamen nicht davon los. Das Latein
der christlichen Uberlieferung trug Fragen in sie hinein, die zuvor
niémand gestellt hatte und denen sie sich nun nicht mehr ent-
ziehen konnten. Es rief ihnen seelische Krifte auf, die vorher im
Schlafe gelegen hatten. Es brachte den gréBeren Naturen geistige
Anspannungen und Erschiitterungen, die dem Dasein hoheren
Wert mitteilten. Nicht nur zarte Geister erlebten das wie der
Westgote Sisebutl4, die Angelsachsen Beda und Alkuin, die Ale-
mannen Notker und Herimann, sondern auch so erdhaft gedrungene

14 Vgl. besonders sein Gedicht an Isidor von Sevilla, Anthologia latina,
ed. Riesg, I, 2 (1906), 3 f. Dazu W. Stacu in Festgabe K. Strecker
- (1941), 74 ff. |



Gestalten wie Theoderich und -Chlodwig, Karl und Otto. Dem-
geméil entstanden auf lateinisch Werke echten, kriiftigen Lebens1®,
und in einem unabléssigen, heimlichen Gesprich damit empfingen
die Muttersprachen reichere Formen und reinere, tiefere Klinge,
sie festigten, schmeidigten, bildeten sich am Latein, bis sie um
zwolfhundert der inzwischen verdiinnten Vatersprache das Gegen-
gewicht hielten und um dreizehnhundert mit Dante héher empor-
reichten, als jene es jemals seit der Antike gedurft hatte.

Alt- und Maittellatein

Das Mittellatein war nichts anderes als das Altlatein in neuer
Anwendung. Die mittelalterlichen Schiiler lernten die alten Worter
mit der alten Grammatik, in der Hauptsache auch mit der alten
Syntax; sie iibten sich mit Eifer in den vielfiltigen Kiinsten der
klassischen Rhetorik, Dialektik und Metrik. GewiB fielen die Er-
folge dieser Studien sehr ungleich aus, je nach den Personen und
Schulen, auch je nach den Zeiten. In iibeln Ruf kamen Randerschei-
nungen wie das barbarisierte Latein der Merowingerzeit oder das
verbrauchte Kiichenlatein des Spatmittelalters. In andern Kreisen
aber und ziemlich allgemein im elften, zwélften Jahrhundert gab
es eine Art klassisches Mittellatein: eine freie Meisterung, ein hohes
Gesamtniveau. Als der deutsche Humanist Konrad Celtis die
Komdodien der Roswith von Gandersheim ver6ffentlichte, meinten
viele, das habe er selber erdichtet, da doch eine Nonne des finstern
zehnten Jahrhunderts unméglich so gut und natiirlich habe schrei-
ben konnen. Als derselbe Celtis den Ligurinus ans Licht brachte,
ein heroisches Epos auf Barbarossa, und die Handschrift beim
Drucke verloren ging, erschien es abermals als eine humanistische
Falschung, erst 1870 wurde das widerlegt: in der Tat war das
Gedicht am Hofe Barbarossas selber geschaffen, ein typisches Werk

1* Ein Hauptbeispiel: der frither Ekkehart dem IV. zugeschriebene
Waltharius eines Magisters Gerald. Seine vergilischen Hexameter gehéren
ihm so zu, wie das klassische MaB zum besten Wesen von Hermann und
Dorothea oder Holderlins Elegien — oder schon der Vergil und Horaz
selber gehort. Thn in bequemere, angeblich deutschere Versart iibersetzen,
heilt im Grunde, daB Formenstrenge, Klassik etwas Undeutsches wire.

10



des zwolften Jahrhunderts's?. So hat manches kleinere anonyme
Gedicht in den altlateinischen Anthologien gestanden, bis ein Hand-
schriftenfund seinen Ursprung im Mittelalter erwies.

Gleichwohl war dies, da man sie mit den Alten verwechseln
kinne, hochstens ausnahmsweise der Ehrgeiz der Mittellateiner.
Wenn sie mit gutem Sinn jederzeit auf die Klassiker der Goldenen
Latinitit zuriickgriffen, so viele Bedenken deren Heidentum er-
regen mochte, so sahen sie als das rechte, richtunggebende Latein
doch die Gemeinsprache des rémisch-christlichen Spétreichs an,
die Sprache der groBen Kirchenviter Ambrosius, Hieronymus und
Augustinus samt ihren vielen Gefihrten, die Sprache des Dichters
Prudentius und des Denkers Boethius. Diese und den noch néheren
Gregor den GroBen nahm man zum Vorbild. Doch hiefl das keines-
wegs, das Latein miisse nun bei diesen stehen bleiben, man diirfe
keine Worte und Fiigungen brauchen als die sich hier belegen lieSen;
sondern je nach dem Bediirfnis schritt man weiter und liel dann
auch vieles nicht mehr Bedurfte stillschweigend hinter sich.

Ganz allgemein mied man, wie schon die Kirchenviter, die
allzu schwierigen Konstruktionen. Auch wenn man sehr lange
Sitze bildete, verschrinkte man nicht in der altklassischen Weise
die Glieder zu einem dreidimensionalen Aufbau, sondern héngte
dhnlich wie in den Volkssprachen Haupt- und Nebens#tze in einer
Ebene aneinander und weitete sie in der gleichen Ebene durch
eingeschobene Parenthesen. Solche Sitze brauchte der Horer oder
Schiiler nicht «aufzuldsen» wie eine Periode Ciceros, es kam ihm
von selber eins nach dem andern:

Laudemus et nos ipsum
quem laudant angeli,
~ quoniam ipse est dominus deus noster,
qui facit mirabilia magna solus
quique — antiquae suae misericordiae non oblitus —
ea miracula nostris temporibus innovavit,
quae fecisse legitur in diebus antiquis.

(Friedrich II., Kreuzzugsmanifest 1229.)

158 Vergl. jetzt E. AssMANN im Deutschen Archiv 12 (1956) 453 ff.

11



Auch in der Dichtung band man sich nicht an die alte Metrik,
sondern setzte ihr, spéitrﬁmische Ansitze souveridn weiterfithrend,
eigene Formen wie die Sequenz oder die Reimstrophe zur Seite,
bis eine ganze Poetria nova da war6, Insonderheit aber wandelte
und weitete sich der Wortschatz. Wohl zwar forderte der organische
Sprachsinn, sich nach Moglichkeit mit dem alten Sprachschatz zu
helfen. Aber je mehr spezifisch neue Inhalte zu geben waren, zum
Beispiel im Lehnswesen, und je enger die neuen Inhalte mit dem
Volksbrauche verbunden waren, zum Beispiel im lokalen Rechts-
leben, um so mehr bedurfte es neuer Bildungen. Daher drangen
uniibersetzbare « Barbarismen» ohne Zahl in die Urkunden, Gesetze
und Weistiimer ein. Doch ging nur eine kleine Auswahl davon in
die literarische Prosa iiber wie etwa feudum und allodium, baro
(eigentlich Mann), marchia und marchio, auch burgus und burgenses,
bannus und bannire, treuga (von Treue), diese alle aus dem Ger-
manischen, oder der keltische vassallus und so noch manche.

In einer andern Schicht hatte ja schon das frithe Christentum
eine Fiille neuer, meist griechischer Ausdriicke ins Lateinische
hineingebracht wie angelus und diabolus, apostoli und martyres, ca-
tholict und haeretici, episcopus, presbyter und diaconus, Feste wie
pascha und pentecoste, die ecclesia mit ihren dogmaia und so immer
fort'?. Und #hnlich haben erst die alten Kirchenviter, dann in
grélitem MaBe die Scholastiker ihre eigene Terminologie gebildet,
diese nun groBtenteils von lateinischen Wurzeln herls, Da gibt es
den unigenitus und die deipara, die resuscitatio und tustificatio, das
sacramentuwm der transsubstantiatio nebst der excommunicatio, es gibt
die essentia, das ens und die entitas, die possibilitas, velleitas und
perfectibilitas, gar das aristotelische quid est (das Wesen) oder die

'® Galfrid de Vino salvo, Poetria nova, in: E. FARAL, Les arts poétiques
(1923), 194 ff.

17 Sehr niitzlich nach wie vor: C. KorrmManNg, Geschichte des Kurchenlateins,
I (1879). Jetzt A. Braise und H. CHIRAT, Dictionnaire latin-francais des
auteurs chrétiens (1954). J. SCHRIINEN, Charakteristik des altchristlichen Latein
(Nimwegen 1932).

18 L. ScuUTZ, Thomas-Lexicon (1895; Nachdruck New York 1949).

M. F. Garcia, Lexicon scholasticum (Qu&racchl 1906): auf Grund von Duns
Scotus.

12



quidditas einer Sache — wenig erdenschwere, aber sehr prizise Be-
griffe, die vielfach der spiteren Philosophie und iiberhaupt dem
abstrakteren Denken der Neuzeit vorarbeiteten.

Aber ungleich mehr bedeutet es, wenn die festen alten Worte
ohne #uBere Anderung ihren Schwerpunkt, ihre Aura verindern.
An zahlreichen Beispielen tritt das deutlich hervor. Und das Ent-
scheidende haben auch hier schon die frithen Christen vollbracht.

Die alte caritas, das ist schlecht und recht die Teuerung, aber
auch vergeistigt das Hochhalten teurer Personen, die aufmerksame
Liebe zur Frau, zu den Mitbiirgern oder gar den Gottern: nun
steigt sie als christliche «Liebe» zum obersten Range auf. Und da
ist sie nicht ein bloBes schones Gefiihl, sondern eine von der Gott-
heit ausstrahlende Segenskraft, deren sich der Gottesdiener in-
mitten seiner Erdennebel stindig neu vergewissern muB}. In seinem
Leben verdichtet sich dann die himmlische «Liebe» zur konkreten
Caritas, der Liebesgabe, der Spende, und insonderheit zur
Agape, dem heiligen Liebesmahl.

Die alte fides, das ist das Vertrauen auf ein Dlng oder einen
Menschen, die Glaubwiirdigkeit, der Kredit, es bedeutet auch die
Redlichkeit, Zuverlissigkeit, Ehrenhaftigkeit, vor allem die Treue,
bis die Fides gar als eine romische Gottin gesehen werden kann:
nun wird sie zum christlichen «Glauben» und hoért doch nicht auf,
all das andere in sich weiter zu tragen. Wenn der apostolische
Christ das Gotteswort als Schwert schwingt, die Gerechtigkeit als
Panzer anlegt, die Fides aber als Schild vor sich hilt, der alle Gift-
pfeile auffange (Eph. 6, 13—17), so ist es zugleich sein «htheres
Wissen» und sein «starkes Zutrauen», was ihn feit. Aber die Fides
kann sich auch zur konkreten «Glaubensformel» verdichten, «ich
habe sie schriftlich iibergeben», sagt Hieronymus einmal®®. Im
Mittelalter dann, wo Christus als der Ko6nig regierte und der Staat
mehr als sonst auf das Verhiltnis von Mensch zu Mensch gegriindet
war, bezeichnete der «Glaube» an Gott intensiv die Treue zum
ewigen Herrn, und entsprechend wies die «Treue» zum irdischen
Herrscher unmittelbar auf die Heiligkeit der Krone hin. Gern
sprachen die deutschrémischen Kaiser als spite Erben Konstantins

19 Thesaurus linguae latinae s. v.

13



von «Gottes und unsern Getreueny, fideles dei et nostri2°, und Fried-
rich II. als letzter in der groBlen Reihe brachte es in aller Fiille
zum Ausdruck, dal Kirche und Reich von der gleichen Kraft her
lebten, eben der Fides, die das Deutsche im Gegensatz zu den
romanischen Sprachen allerdings in die zwei Worte Glaube und
Treue spaltet. So bekimpfte der Staufer die Aufstéindischen als
Abtriinnige vom Glauben und die Ketzer als Empérer gegen die
Reichstreue. Weil es nur Eine Fides gab, stammte die kaiserliche
Gewalt ebenso unmittelbar und notwendig von Gott wie die
péapstliche 1.

Die auctoritas, dies uniibersetzbare Grundwort altromischer
Strenge und senatorischer Wiirde, das Verbiirgte und MaBgebliche,
die Geltung, das moralische Gewicht, das Ansehen: sie verindert
im christlichen Bereich nicht gerade ihre Bedeutung, aber es ver-
lagert sich das Feld ihrer Anwendung. Denn es gibt nun die gott-
liche Auctoritas, und die fillt nicht nur moralisch schwer ins Ge-
wicht, sondern ist als Wort der Bibel und Satzung der Kirche
greifbar da. So kann sich die Auctoritas zur bestimmten Weisung,
ja zum konkreten Reskript des christlichen Kaisers oder Papstes
verdichten: «durch diese Auctoritas hier gebieten wir. ..». Indem
nun eine ganze Bibliothek des «maBgeblich» Geschriebenen an das
Mittelalter iibergeht, treten immer entschiedener zwei Michte
nebeneinander, hie die «Autoritét der Viter», die man heilig hilt,
dort das gegenwirtige Denken 22, Nicht etwa, daB die alten auctori-
tates unverniinftig wéren: aber ihr Verstindnis und ihre sinngemi3e
Anwendung kann iiber die vielen Jahrhunderte hinweg bedeutenden
Zweifeln unterliegen und, mindestens auf den ersten Blick, von
den gesunden Forderungen der eigenen Ratio abweichen. So wird
die Spannung zwischen Autoritit und Vernunft zu einem nicht
ungefihrlichen, aber fruchtbaren Impuls des mittelalterlichen Den-

%0 H. HeELBIG im Archiv fiir Kulturgeschichte 33 (1951), 275 ff.

21 Verf., Das Kaisertum Friedrichs II. (1922), 29 f., 71 ff. Besonders
wichtig der Brief bei HuiLLARD-BRrREROLLES, Hist. dipl. IV, 409 ff. Fr. HEER
hebt in seinen Biichern die Doppelbedeutung vielfach heraus, freilich ohne
das Gewicht der Dinge dabei zu fassen.

22 Schon AvugusTiN, De civ. dei, 19 c. 1: non tantum auctoritate divina,
sed adhibita etiam ratione. Weiteres im Thesaurus, s. v. p. 1231.

14



kens; in dieser Form messen und bereichern sich aneinander Ge-
schichte und Gegenwart. Die ratto muB sich an den hohen und
reichen Worten der Viter schulen und angesichts der obersten
Autoritit, der der Bibel selber, vor dem Geheimnis neigen. Aber
die auctoritas, nun ein Gesamtname fiir alle kirchlich anerkannte
Uberlieferung, muB dem redlich Forschenden auch ihre Ratio er-
schlieBen, und sogar die géttliche Autoritit, die Bibel, erweist sich
jeder Epoche in neuer Zeugungskraft. Denn, wie Bernhard es sagt:
immer ist neu, was immer die Geister erneuert 3.

Es gibt eine dunkle Lehre, wonach Seelenwanderung nicht nur
auf den korperlichen Tod hin geschehe, sondern auch im lebenden
Leibe die Seele in besondern Fillen sich wandeln konne: die alte
schwindet hin und eine neue zieht ein. So blieb hier der Korper
der lateinischen Sprache. Indem aber eine andere Seele mit dem
Christentum in sie trat, entwickelte der Sprachleib seine nun um-
gestimmten Anlagen weiter gemifl den neuen Kriften und Lebens-
bedingungen der mittelalterlichen Welt. Noch an vielen tragenden
Worten lieBe sich das herausarbeiten, und zuletzt mag es kaum ein
altlateinisches Wort von Gewicht geben, das dem Wandel ganz
entging. Um noch einige Beispiele nach dem Abc genannt zu haben:

conversio, der Umlauf der Sterne und Jahre, auch der politische
Umschlag, meint nun die christliche Bekehrung und vor allem die
Umkehr aus dem Weltleben zur Gefolgschaft Christi, zum Ménch-
tum.

gloria, der Erdenruhm, wird zur himmlischen «Herrlichkeity
(gloria in excelsis), die Heiligen leben in der Glorie und jeder erbetet
sie sich.

gratia, Anmut, Gnade, Dank, Freundschaft, wird zur Gnade
Cottes und kann da frithe schon wie selbstherrlich werden: «die
Gnade» ist da, sie hilft, glinzt, befruchtet, macht vollkommen. Sie
kann sich auch zum Sakrament verdichten: einer empfingt die
Gnade, d. h. die Eucharistie, oder er bittet um die Gnade, d. h.
um die Taufe. '

lex engt sich zufolge Paulus zum «Gesetz» der Juden ein, im
Unterschied von der «Gnade» des Evangeliums. Im Mittelalter

28 Tn Vig. Nat. Domini s. 6, n. 6. Sermones, ed. JANAUSCHEK (Wien 1891),
109.

15



unterscheidet man die weltgeschichtlichen Epochen ante legem, sub
lege, sub gratia, das ist die alttestamentliche Zeit vor und nach
Moses und dann die Ara Christi.

officicum: Pflicht und Ehrendienst der Alten gibt den Namen
fiir die kostbarste Pflicht der Christen, den priesterlichen Gebets-
dienst in der Kirche.

oratio, die meist kunstvoll gedachte Rede, wird zum christlichen
Gebet. »

patria, das Vaterland, die Heimat, steigt langsam von der Erde
zum Himmel empor. Es ist das Reich des in der gloria wieder-
kehrenden K6nigs. Wer stirbt, lebt noch unterwegs, in via;in patria
werden die selig Auferstandenen sein.

saeculum, das Jahrhundert, wird zur Zeitlichkeit, zu «dieser
Welt». Gott wirkt in saecula saeculorum, das ist fiir alle Zeiten der
Welt.

salus, das grofle Staats- und Erdenwort der Romer, die Gottm
Gesundheit, wandelt sich zum Ewigen Heil.

virtus, die Mannheit, Tapferkeit und géttliche Tuchtlgkelt der
alten Romer, nimmt andere Natur an: nicht etwa erscheint sie
nun als die « Tugend» der Moralphilosophen und Spétchristen — die
ist stulta virtus oder gar glinzendes Laster2t—, wohl aber als «hShere
Kraft», die der Himmel in der Seele aufstrahlen 1iBt, und jede
einzelne Virtus wirkt als Engelsgestalt schon und streitbar am
Weltenwerke des Dreifaltigen mit.

Abstraktokonkreta

Einer der seltsamsten und fiir das Mittelalter fruchtbarsten Ge-
danken der alten Christenheit war die Communicatio idiomatum
(Ausdrucksgemeinschaft). In Christus war Gott als Mensch er-
schienen. So gewil die Einsicht das Ewige und das Zeitliche unter-
scheiden muBlte, so wenig durfte sie sich iiber die Einheit der Er-
scheinung Christi hinwegsetzen. In Bethlehem kam ein Menschen-
kind zur Welt, wihrend der trinitarische Gottessohn vor aller Zeit

* Stulta wvirtus: Surp. SEvErUs, Einleitungskapitel zur Vita Martini,
CSEL 1, p. 111. Splendida vitia: AvausTIN, Civ. dei, 19 c. 25.

16



aus dem Vater geboren wurde: und dennoch durfte Maria die
Gottesmutter heiBen. Am Kreuze litt und starb der Mensch, und
dennoch war es recht zu sagen: Gott sei fiir die Seinen am Kreuze
gestorben. Das ist die Kommunikation in der Ausdrucksweise: das
begrifflich Falsche stellt dennoch etwas Wesentliches heraus. —
Indessen, durfte man wirklich sagen, Gott sei gestorben? Es lag
in der Natur, da auf diesem Wege das Erhabene leicht herabge-
zogen werden konnte, wie sich denn schon der Patriarch Nestorius
gegen den Ausdruck «Gottesgebireriny ereiferte (um 430). Aber
sein Worte-teilen wurde verketzert2?, und gleichviel welche Augen-
blicksmotive dabei spielten — der Wert jener Ausdrucksgemein-
schaft war und blieb, da8 sie gegen das alternative Denken mit
- seinem ewigen Entweder-oder das Eins-im-andern herausstellte, den
Gott im Menschen, den Geist im Leibe, das ewige Leben in der
Sterblichkeit, die Civitas dei auf Erden.

Dieser Grundhaltung entsprach es, daB auch das Konkrete und
Abstrakte auf eine andere Weise zusammenriickten als vor- und
gar nachher. Die Moglichkeit dazu liegt freilich allezeit im Zuge der
lebendigen Rede, weil die ganze Unterscheidung konkret - abstrakt
nicht dem tétigen Sprachgeist, sondern erst dem nachtriiglich
scheidenden Verstande entspringt. Noch heute ist der Rat, den
man erteilt, ein Abstraktum, aber Rat dient zugleich als Name, gar
Titel fiir den konkreten Berater (der Herr Rat) sowie fiir eine
beratende Korperschaft (der Ministerrat). Und letztlich entspringt
auch der abstrakte Rat aus einem Konkretum, das im Althoch-
deutschen etwa Vorrat bedeutete und in Gerit, Hausrat, Unrat,
ja Heirat (eigentlich «Heimversorgung») noch nachklingt. Oder,
das altlateinische memoria heilit gewdhnlich Gedichtnis, bezeichnet
aber auch, was das Gedichtnis wach hilt, eine Denkschrift, ein
Geschichtswerk, ein Grabmal. Diese letzte Bedeutung haben die
Christen mit besonderer Liebe fiir die Griber ihrer Heiligen auf-
genommen und dann auch die Reliquien memoria genannt.

Ein Grundzug des klassischen Lateins ging bereits im ersten,
zweiten Jahrhundert auf zunehmende Abstraktheit des, mindestens

% H. DENZINGER - BANNWART - UMBERG, Enchiridion Symbolorum, Nr.
116: iavepner pavas. ' '

17



literarischen, Ausdruckes hin; und auch das frithe Christentum
nahm, wie die Beispiele von vorhin bezeugen, die alte Sprache in
einiger Verdiinnung auf. Gleichwohl strebte es der Sphire eigent-
licher Abstraktheit so wenig zu, dal es im Vergleich mit der
Sprache der spdtantiken Philosophen und Juristen eher verir-
dischend wirkte. Ein Zug auf Verdichtung, auf Konkretion hin
lag vielfach schon in den angefiihrten Beispielen: caritas als Liebes-
gabe, fides als Glaubensformel, auctoritas als Urkunde, gratia fiir
Taufe. Die Beispiele lieBen sich in der Spitzeit des fiinften, sechsten
Jahrhunderts merkwiirdig vermehren. Die disciplina etwa, dies un-
absehbar reiche Grundwort der alten Romer, Lehre, Schule, Lebens-
ordnung, Mannszucht, Staatsverfassung und noch vieles, sie wird
nicht nur den Christen zu ihrer «Heilslehre» (das ergab sich friih),
sondern dann auch den Monchen zum Inbegriff ihrer «Ordnung»
und «Zucht»: sie verdichtet sich da zur «Geiflelung» und kann im
Mittelalter zum Namen fiir die Geillel selber werden. Oder solacium,
der Trost (und schon altvolkstiimlich auch die Vergiitung), wird
im Gebrauch der Spitzeit zur «Hilfe» und verdichtet sich dann
trotz des Neutrums zum «Helfer»: der heilige Benedikt teilt zum
Beispiel dem Kellermeister solacia zu, mit deren Beistand er eine
Mehrarbeit leisten kann26.

Hier spricht schon das Mittelalter. Die Neigung zur Verdichtung
der Abstrakta verstirkte sich mit den vereinfachten Lebensver-
héltnissen und weiter mit der Fithrung durch germanische Volker;
denn diesen stand jedes Wort in seinem klar bestimmten Kreise.
Das Wort Friede zum Beispiel, im Neudeutschen das Muster eines
Abstraktums, so viele Gefiihlstone sich auch damit verbinden
mogen, bedeutet den Stimmen des frithen Mittelalters nichts All-
gemeines, der Ideenwelt Zugehoriges, sondern die Ordnung einer
konkreten Gemeinschaft. Wer dieser Sippengruppe oder Hundert-
schaft, wer diesem Rechtskreise angehort, geniefit darin «Friedeny,
ndmlich Unverletzlichkeit und Schutz; wer sich gegen diese Ge-
meinschaft vergeht, bricht den Frieden und wird damit selber
friedlos. So ist der Friede ein genau umschriebenes Gut. Ein be-

. 26 Regula c. 31. Vgl. die sprachlichen Anmerkungen in der Edition von
B. LINDERBAUER (1922).

18



fehdeter Mann zum Beispiel soll nach friesischem Gesetze Frieden
haben «in der Kirche, in seinem Hause, auf dem Weg zur Kirche,
auf dem Riickweg von der Kirche, auf dem Weg zum Thing, auf
dem Riickweg vom Thing. Wer diesen Frieden bricht und den
Mann totet» mull es biillen?’,

Demgeméif wirkten also im Latein des Mittelalters beide Geistig-
keiten, die altchristliche und die germanisch-volkhafte (dazu allen-
falls noch die keltische), gemeinsam auf die Konkretion der alten
Abstrakta hin. Fiir das, was erreicht wurde, schuf Papst Hadrian IV,
ein historisch berithmtes Beispiel, als er die Kaiserkrone ein bene-
ficium nannte, das Barbarossa von ihm empfangen habe. Er selber
deutete nachtriglich, er habe das im altgenerellen Sinne als gute
Tat oder Auszeichnung gemeint, aber Rainald von Dassel iiber-
setzte es konkret mit «Lehen»?8. Moglich war beides, und was in
diesem Fall als bedenklicher Doppelsinn heraustrat, gab sonst einen
natiirlichen Zusammenklang. Denn benefictum bezeichnete von je-
her die Guttat nicht im Sinne eines Almosens, sondern einer die
Menschen verbindenden Leistung, und wenn es sich nun zum
«Lehen» oder zur «Pfriinde» einengte, so sagte das eben, dall mit
der Sachiibertragung etwa Menschliches gegeben und -dafiir dann
auch Menschliches — Dank, Dienstleistung, Treue — a.ls Gegengabe
geschuldet werde.

Ahnlich war honor die Ehre und blieb es. Jedoch, «Ehre» be-
zeichnete im steigenden Mittelalter keine gedachte Sache, keine
gesellschaftliche Gespreiztheit oder individuelle Versteifung, son-
dern der GroBle wie der Kleinere hatte seine Ehre sichtbar in seiner
Habe und seiner Macht, in all den Privilegien, auf die er Anspruch
hatte und die ihm allerdings verletzt werden konnten. So ist Honor
oft mit Hoheit, auch mit Wiirde, Recht oder Ansehen wiederzugeben
und bezeichnet nicht selten ganz konkret eines Mannes Besitz,
Anhang, Lehensgiiter. Das Innen und AuBen kommen hier zu-
sammen. Als die deutschen Fiirsten sich einmal beim Papst fiir
den Kaiser verbiirgten, erklirten sie: sollte er seinen Eid nicht
halten, dann werde ich samt meinem I—Ionor ego cum honore meo,

27 Lex Frisionum, Additio sapientum, 1, 1; hg K. A. ECKHARDT in Ger-
manenrechte, 11, 3 (1934), 106. . g
28 RAHEWIN, Gesta Friderici, 111, 10 und 23

19



mich zur romischen Kirche schlagen?. Das heillt eindeutig, mit
meiner Macht, mit meinen Gefolgsleuten. Oder Friedrich II. ver-
sprach im Heiratsvertrag seiner Isabella von England als Morgen-
gabe honorem, also den (ehrenvollen) «Besitz», von Monte Sant’An-
gelo mit allen zugehdrigen Stéadten, Burgen und Landgiitern, wie
ihn auch die fritheren Koniginnen von Sizilien hatten3’. Wenn im
Kreise Barbarossas der honor imperii als Leitwort aufklang3!, so
meinte das den «Glanz des Reiches» wie die gottgesetzte «Hoheit
des Kaisertums»; denn auch in imperium flossen die abstrakte
Wiirde und das konkrete Reich ineinander. All dies hinderte nie-
manden, die Ehre zugleich als ein heiligzartes Gefiihl zu kennen32.

Um abermals noch einige bedeutsame Beispiele herauszustellen,
aus dem weltlichen wie dem geistlichen Bereich:

regnum bezeichnet auBer Konig-tum und Konig-reich auch das,
was beide anschaulich macht, die Krone. Ahnlich iibrigens das
mittelhochdeutsche riche: Reich, Kaiser, Krone.

respublica heit bei dem gleichen geschichtschreibenden Staats-
mann (Nithard) nicht nur der Staat, sondern auch der Staatsschatz.

ministerium ist der Dienst, das Amt und auch der Amtsbezirk.

servitium kann den Dienst oder die Dienstbarkeit, kann auch
eine genau zu beziffernde Abgabe meinen.

concordia, die Eintracht, ist auch der Vertrag.

auctoritas (vorhin S. 14) kann insonderheit auf die Bibel gehen. —
«Die Weisheit spricht», «die Wahrheit sagt»: da zitiert man Worte
Christi selber, in dem sapientia und veritas konkret erschienen sind.

religio, schon im Altertum von groBer Reichweite, heilige Scheu
und Verpflichtung, Gottesverehrung, der Kult und auch das Heilig-
tum, verengt sich nun vielfach auf die besondere Bindung der
Monche, die die eigentlichen religiosi sind (so noch neufranzésisch).
Demnach ist religio speziell das monchische Leben, das Geliibde,
der Gehorsam..

ordo,. dies vielbesprochene Leitwort des Hochmittelalters, hat

29 MdG. C"onst.,‘I, 1404, von 1111.

30 Const., I, 230,, von 1234.

8L P. Rassow, Honor imperii (1940).

32 Zu honor allgemein D. ScHAFER in den S.-B. der preuB. Ak. (phil.-hist.
Kl.), 1921, 372 ff. ; ' « s BE & : g "

20



sich aus «Ordnung» und «Anordnung» zum «Orden» verdichtet
(von dem liturgischen und kanonischen Ordo nicht zu reden).

SchlieBlich erhalte hier Thomas von Aquin das Wort3, Die
Vokabel gratia, so erklirt er, bedeute im gewdhnlichen Sprachge-
brauch dreierlei: erstlich eine Liebe, wie man zum Beispiel sage,
«dieser Ritter hat die gratia (Huld) des Konigs»; zweitens ein graiis
gegebenes Geschenk, wie man etwa sage, hanc gratiam facio tibi
(diese Gefilligkeit erweise ich dir); und drittens die Vergeltung fiir
gratis Empfangenes (der Dank). Die Konkretion liegt deutlich im
zweiten Gliede; doch ist auch mit dem dritten nicht allein ein
Dank-gefiihl und -wort, sondern auch eine konkrete Gegenleistung
(recompensatio) gemeint. Nach Thomas, der die Bedeutungen de-
duktiv ordnet, wiirde das zweite, die Gunsterweisung oder das
Geschenk, aus dem ersten, der Huld, hervorgehen. Die gratia als
Liebe legt etwas in dem Empfangenden an, erst eine Gabe und dann
die Gegenbewegung, den Dank. So wird die Worteinheit, die com-
municatio idiomatis, als lebendiger Sinn gedeutet.

Uberhaupt ist ja das Zwei-in-eins mittelalterlicher Denk- und
Sprechweise nur dem merkwiirdig, der die Zweiheit absolut nimmt.
Jene aber fanden im Irdischen das Ewige, nicht daf} es darin unter-
ginge, aber es gab ihm seinen Sinn. Mit jeder Konkretion des Ab-
strakten trat etwas Hoheres ins Vergiingliche ein — gewil mit der
Gefahr, darin unterzugehn. Und es gab auch das Gegenstiick, die
Erhohung des Irdischen ins lichthaft Geistige.

Geistige Potenzen

Casar scheute sich, er schreibt es selber, als der spanische Segre
zu iiberschreiten war, «sein Heer einer solchen GroBe des Flusses
auszusetzen»; das will sagen, «einem so grofen Flusse»3!. Die
merkwiirdige Ausdrucksform, schon in der klassischen Periode

33 Summa theol., I, 11, 110, 1 c.

84 B Ofv., I, 64, 4. Zum Gebrauch der Abstrakta im Altlatein s. STOLZ-
Scamarz, Lat. Grammatik (1928; Handbuch der Altertumswiss., 11, Bd. 2),
454 und 792 f. Im einzelnen besonders wertvoll: J. LEBRETON, Ktudes sur
la Langue et la Grammaire de Cicéron (1901), 38—74, dessen Beispiele einen
starken Eindruck von der Gebundenheit der Abstrakta an die Realitit
geben, und M. BErNHARD, Der Stil des Apuletus (1927), 96 ff.

21



nicht selten, wird in der romischen Spiitzeit immer beliebter, von
den christlichen Autoren mit Eifer aufgenommen und dann im
Mittellatein mit wahrer Hingabe gepflegt. Ein Heer zieht «durch
das Steile des Gebirges und die Dichtigkeit der Wilders statt:
durch steiles Gebirge und dichte Wilder. Die Monche hiillen sich
«in die Rauheit ihres Sackhemdes»; und der Kreuzritter fihrt «iiber
die Rauheit des Meeres». Einer erleidet «den langen Schaden einer
Verbannung», oder es ergreift ihn «die Beschwerlichkeit eines
Fiebers». Der Staufer verkiindet «unsres siegreichen Vormarsches
Festlichkeit». So gibe es Beispiele zu Hunderten, ja zu vielen Tau-
senden. Jedésmal 16st sich von der Sache, die eigentlich gemeint
scheint, eine ‘Eigenschaft ab und stellt sich nun selbstherrlich iiber
die Sache. Indem aber das Eigenschaftswort sich substantiviert,
wird es zum Abstraktum, das nun iiber das Konkretum regiert:
die GroBle iiber den FluB, die Rauheit iiber das Hemd, die Festlich-
keit iiber den Vormarsch. Das Verb hingegen zielt auf das Kon-
kretum: denn man fihrt ja nicht tiber die Rauheit, sondern iiber
das Meer35,

Es ist die Umdrehung dessen, was von jeher briuchlich war
und auch dem Mittelalter nicht fehlt, daf nimlich ein anschauliches
Wort iiber ein abstraktes geordnet wird, um dieses niher zu
riicken: das Meer des Lebens, der Schatz der Weisheit, ganze Berge
von Schwierigkeiten, der Rost des Vergessens.

Eine Art Hierarchie wird mit der Uberordnung des Abstraktums
gesetzt, eine andere Rangordnung als die der Sachlichkeit; und
darin liegt offenbar der besondere, vielleicht unbewuBte Antrieb
zur Ausbildung dieser Figur. Es kann sogar ein Abstraktum iiber
das andere sich stellen. Der heilige Benedikt mahnt (im Prolog),
«daBl du durch die Anstrengung des Gehorsams (=angestrengten
Gehorsam) zu Dem zuriickkehrst, von Dem du dich durch die
Trégheit des Ungehorsams (=trigen Ungehorsam) entfernt hast».
Ein Weihnachtslied singt, heute habe Maria «die Freuden eines
neuen Heils geboren»3%. So preist noch Dante an der Geliebten

% Vgl. K. Fr. v. NAicELsBACH'S Lat. Stilistik, hg. Iwan Miiller (°1905),
303 ff.

% (Eia recolamus» (10, Jh.); Verf., Notker der Dichter, Editionsband
(1948), 94. T :

22



die «wohlgefillige Schonheit», die nach dem Tode zur geistigen
Schone wurde: 7
il piacere della sua beltate
Divenne spirital bellezza grande?”.

Zuweilen bleibt die Deutung offen: ist es eine hierarchische oder
eine sachliche Uberordnung? «Das Geheimnis des Wortes wurde
ihm enthiillt» kénnte sachlich heiBen, er fand die Deutung eines
(bekannten, aber dunklen) Wortes, und wiirde hierarchisch heillen,
ihm sei ein mystisches Wort in den Sinn getreten?3®.

Die Neigung, der sinnlichen Erscheinung eine ideelle Groﬁe
iiberzuordnen, hiingt deutlich zusammen mit dem Brauche, auch
den handelnden Menschen von einem Abstraktum bestimmt sein
zu lassen. Horaz wiirde gern die Grofitaten des Augustus besingen,
wenn er nur kénnte: «aber zu deiner Majestdt palt ein kleines
Lied nicht, und meine Scham wagt den Versuch nicht»3. Hier
klingt «deine Majestit» wie ein Titel, der in der Tat damals aufkam,
bald durch andere erhchende Anreden erginzt, deine Giite, deine
Milde; die konstantinisch-christlichen Kaiser sagten dann statt
«wiry: unsere Qottlichkeit, Heiligkeit, Ewigkeit, und es beginnt
das starr byzantinische Titelwesen, das nach einem Jahrtausend
in der abendlindischen Barockwelt erneuert wurde, Ew. Hoheit,
Erlaucht, Gestreng, Excellenz, Eminenz usw. Jedoch, Horazens
Gegenwort «meine Scham» ist kein Titel, daher rein der Sache
nach sein Vers sagen wiirde: «zu dir erhabenem Manne» pa8t kein
kleines Lied, und «schamhaft wie ich bin», wage ich mich nicht heran.

Diese lebendige Anwendung, fiir die das klassische Latein
manche, das spite und zumal christliche Latein sehr zahlreiche

87 Canzone «Quantunque volte», Vita Nuova, 33.

38 Tch unterscheide diesen «hierarchischen Genitivy (vgl. Deutsches Ar-
chiv 12, 1956, 339) von dem Genitivus inhaerentiae sive identitatis, der pleo-
nastischen Charakter hat — defferentia discretionis; alacritas gaudiorum —
und sich von der Antike her ausbreitete. Vgl. L. H. WEIJERMANS, De geni-
tivus inhaerentiae in het latijn (Nijmegen 1949, Diss.), dessen weit iiber 1000
bis zu Gregor I. erstreckte Beispiele ich jedoch erheblich aussieben wiirde.
Sowie man z. B. die Superbia mit den Alten oder Prudentius als démonische

Gestalt sieht, ist fastus oder extollentia Superbiae kein Pleonasmus mehr.
8 FEp., I1, 2, 257.

23



Beispiele bietet, sprach den mittelalterlichen Menschen zu. Die
Herrscher der feierlichen Pergamente sagen nur selten Ich oder
Wir, aber sie geben sich auch keine toten Titel; sondern héhere
Krifte handeln vielgestaltig aus ihnen:

providentia nostra ordinavit: unsere Voraussicht hat angeordnet,
oder sachlich: wir, die wir vorausblicken, haben angeordnet.

serenitas mostra annuit: wir in unserer Freundlichkeit gewihren.

magnanimitas nostra arma arripuit: hochgemut, wie wir sind,
griffen wir zur Waffe.

celsitudo nostra exaudire dignata est: unsere Hoheit hat — oder:
wir, hoch wie wir stehen, haben — zu erhéren geruht.

vigilantia tua non ignorat: ein wachsamer Herr wie du weill es
genau.

In dieser Vielfalt ist die Deutung nicht immer festzulegen.
Wenn ein Konig sagt, iustitia nostra ewm bannivit, kann das der
Sache nach heiBen: Ich nach meiner Gerechtigkeit habe ihn ge-
bannt, oder auch: unsere Justiz (das wiren die Amtsleute) hat ihn
gebannt. Aber beides darf zusammenfallen, weil der Konig auf
alle Fille die gottliche Justitia zu ihrer Wirkung bringt.

In der gleichen Form werden die GroBen von anderen angeredet:
eure Gnade moge gewihren, eure Liebe hat mir geschrieben (was
spéter zu Euer Gnaden und Euer Liebden gefrieren konnte), eurer
Weisheit ist nicht verborgen (daraus wurde kein Titel!). Und ent-
sprechend schreiben die Kleineren von sich selbst: nicht «ich
schenke dir», sondern: meine Freundschaft schenkt dir; nicht «du
verstehst», sondern: dein Scharfsinn versteht. Vielfach bildet sich
ein Stil von seltsam {ibergeistigter und verschlungener Hoflichkeit
aus, wenn etwa, ein ganz beliebiges Beispiel, ein thiiringischer Abt
ein unbedeutendes Briefchen an einen Amtsbruder mit den Worten
beginnt: «GroBen Dank erstatten wir eurer Seligkeit, weil ihr die
Bitte unserer Demut in dem so willigen und so offenen SchoBe der
Liebe aufzunehmen geruht habt...», was sachlich ja nur heiBt:
ich danke fiir die Erfiillung meiner Bitte40, Aber zugleich bezeichnet
der Abt sich selber als demiitig oder niedrig, den Empfinger als

4 Die Reinhardsbrunner Briefsammlung, hg. F. PErck (1952; Mon.
Germ. 8°), 47,.

24



einen heiligen Mann, die Erfilllung als eine Tat der Liebe. Und
mag hier der Ausdruck maniriert sein, was steht dahinter?

Ersichtlich nichts anderes als jene altchristlich-mittelalterliche
Selbsterfahrung, wonach das Ich nicht souverin handelt und auch
nicht als Schiffchen auf einem Meer des Unbewullten schaukelt,
sondern verantwortlich mitwirkend zwischen hoheren Méchten
steht4l. Die Gnade Gottes in Menschengestalt fordert den Sterb-
lichen gebietend fiir sich und gibt ihm zugleich durch ihre Liebe
hohere Krifte ein — der Teufel sucht die Adamskinder zu verfithren
und hat die herabziehende Schwerkraft dieser Welt auf seiner Seite.
Von der Vernunft und vor allem von Gottes eigenen Worten be-
lehrt, weill der Mensch, was ihn beidseits anruft: es ist nicht blof3
ein vages Oben und Unten, nicht blof ein moralisches Gut und
Bose, sondern klar, gesichtig, gestaltig der Herr und der Ver-
fluchte, Jesus Christ und Satan, Engel und Teufel. Daher sind auch
Tugenden und Laster nicht Anlagen des Individuums, sondern
hohere Krifte, die in ihrem eigenen Reich ihre eigene Existenz
haben: der Mensch fiihlt es, wie sie aus diesem nahen Himmel und
von dieser nahen Holle her in ihn hineingreifen, lockend und dro-
hend. Wenn in seiner Seele Kampf und Aufruhr oder Friede und
Harmonie sind, so sind ihm das nicht Metaphern fiir «psycho-
logische» Vorginge, sondern es sind kosmische, wirkliche Méchte,
von anderswo herkommend, die auf der Biihne dieser selbst mit-
handelnden Seele das ihrige tun.

Auch in neudeutscher Sprache gibt es Sitze wie: «die Liebe»
macht den Menschen blind; «Dankbarkeit» bestimmt mich zu
diesem Schritt; «die Verzweiflung» gab den Angegriffenen neue
Kraft; «Not» lehrt beten. So setzt die Grammatik bestdndig Machte
voraus, die iiber den Menschen hinausweisen, auch wenn sie in ihm
auf kurz oder lang wohnen und sich regen. Und das Ich ist ihnen
untertan. Die Geschichte fordert, diese Sicht ernst zu nehmen,
die weit iiber die «primitiven» Zeiten hinaus in hohe Sphéren der
Kultur emporreicht und durch fithrende Geister bewuBt bestatigt

41 Vgl. vorlaufig Verf. Vom heiligen Geist des Mittelalters (1926), 182 ff.;
A. N1TtscHKE, Die Wirksamkeit Gottes in der Welt Gregors VII. (Studi Gre-
goriani V, 1956), 115 ff., passim.; von héherer Warte: WALTER F. O1TO, Die
Musen (1955), besonders S. 74 ff.

25



wurde. Hier kann das antike Rom nur eben erwihnt werden, wo
nicht nur Fortuna, Victoria, Mens, Virtus, Concordia, Cupido und
wie viele andere ihre Heiligtiimer und ihre Bilder hatten, sondern
iiberhaupt jede wirkende Kraft als eine fiir sich bestehende und
tatige Geistnatur verehrt oder gescheut werden konnte, auch Fama
und Timor, auch Irrtum, Sorge, Fieber und Hunger, bis hinab zu
jenen plumpen Wahngewalten, {iber die die Kirchenviter hhnten,
Domiducus, Manturna, Subigus und Prema. Aber wie die Kirchen-
viter die Existenz von Dimonen, weit entfernt sie zu leugnen, auf
Grund der Worte Christi selber unbedingt zugrunde legten, so
verstanden sie die heilsamen Krifte als Gottes Boten und gott-
geschaffenen Naturen. Gleichviel, wie diese im Geisterreich aus-
sehen mochten, fiir den Erdenmenschen war es richtig, sie nach
seinen Erdenmafen zu sehen. So dichtete Prudentius die Psycho-
machia, den Kampf der Méchte um die Seele: als Person, zugleich
wohlgedacht und augenhaft geschaut, streiten da Scham gegen
Geilheit, Geduld gegen Wut, Demut und Eintracht gegen Hochmut
und Zwietracht und so fort, bis durch die Uberlegenheit des Ko6nigs
Christus die Virtutes iiber die Vitia siegen und das Herz rein wird.

Das hat mit bezwingender Kraft auf die Mittelalterlichen ein-
gewirkt, auf ihre Fiihl- und Denkweise wie ihre Dichtung und
Kunst. Denn auch die Germanen brachten eine, zwar weniger ent-
wickelte Bereitschaft, die Kelten gar eine Uberbereitschaft dazu
mit. Der Aufkldrer spricht hier gern von «Personifikationen ab-
strakter Begriffe»: eine gar zu kindliche Formel, da doch im Gegen-
teil die Begriffe spite Abstraktionen aus urspriinglichen Lebens-
erfahrungen sind 2. Daf} die geistigen Potenzen auf so vielfdltige —
und gewill sehr ungleichwertige — Weise in personaler Gestalt
erfalt wurden, das setzt allerdings eine Bereitschaft voraus, die
der Aufklirer unter keinen Umstinden in sich aufkommen l&B3t.
Zu denken gibt da eine Geschichte, die Gregor der Grofie von dem
heiligen Benedikt erziéhlt. Benedikt bemerkte, dal einer seiner
Monche sich zur Stunde des Gebetes wegzuschleichen pflegte; und

42 Cicero, selber stark rationalistisch, sagt immerhin: res ipsa, in qua vis
wnest maior aliqua, sic appellatur, ut ea ipsa vis appelletur deus: ut Fides et
Mens. In solchen Michten liegt etwas, was ohne einen Gott nicht gelenkt
werden kénnte. De natura deorum, 11, 23, n. 61, cf. n. 60.

26.



seine Schelte deswegen half nur fiir zwei Tage. Nun hielt der Heilige
die Augen auf. Als die Gebetsstunde begann, bemerkte er, wie ein
kleiner schwarzer Knabe den Ménch am Gewande hinauszog. Bene-
dikt wandte sich zu zwei Gefihrten: Seht ihr, wer da den Bruder
hinauszieht? «Nein.» Und jener: Beten wir, dal auch ihr den seht,
dem der Bruder folgt. Und nun, nach zwei Tagen des Gebets, sah
der Lieblingsjiinger Maurus den Schwarzen ebenfalls; dem andern
blieb der Blick verhiillt. Benedikt ging darauf dem Monche nach
und ziichtigte ihn so, daB der kleine Teufel sich nicht wieder an
ihn wagte?3, _

«Nur wen der Gottesgeist behiitet, kann Geistwesen korperlich
sehen, die andern nicht»: so sagte schon der frithe Christ Tatian*:.
Unbestritten wohnten auf diesem Felde Wahn und Weisheit so
beieinander, da der Verstand sie nicht auseinanderhalten konnte.
Die eigentliche Frage war aber nicht, wieviel Anthropomorphes
der Mensch in seelische Vorgiinge hineinlesen mochte, sondern
wieviel aller klugen Fest-stellung Ungreifbares er damit wahrnahm.
DaB auf der hoheren Stufe nicht die Blinden, sondern die Sichtigen,
nicht die Kleinen, sondern gerade die Meister «personifiziereny,
d. h. geistige Energien adiquat aufnehmen, darin stimmten die
Antike und das alte Christentum iiberein, anderer Kulturkreise
nicht zu gedenken. Das war der Ausgangspunkt fiir das Mittelalter
und insonderheit fiir seine Vatersprache; es blieb auch nachher
noch ein Wissen klassischer Dichter.

43 GREG. M., Dialogi, 11, 4. Vgl. Verf. in Hist. Zeitschr. 143 (1933), 255.

44 Oratio, c. 15, ed. SCHWARTZ, p. 16,5, — Der Evangelist Johannes
(12, 28 f.) hort eine Stimme vom Himmel, deren Worte er nennt; aber die
Menge rundum hért nur Donner.

27



	Das mittelalterliche Latein als historisches Phänomen

