
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 6 (1956)

Heft: 4

Artikel: Der Frühmittelalterliche Titulus S. Lucii

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN — MELANGES

DER FRÜHMITTELALTERLICHE TITULUS S. LUCH

Von P. Iso Mülleb

Der Patron der Kirche auf der Steig gegegnet uns erstmals im sog.
Reichsurbar von ca. 830—850. Es bringt den für uns wichtigen Passus:
de Villa Flasce cum titulo S. Lucii1. Die gewöhnliche Bezeichnung des Urbars
hat ecclesia, seltener capella und basilica. Immerhin spricht der Rodel doch
auch noch von titulus, erwähnt er doch einen titulus S. Alexandri, der auf
Rankweil gedeutet werden kann, dann den titulus S. Gaudentii zu Casaccia
(Bergell), welcher kerne Pfarrkirche war, und endlich den titulus S. Ambrosü,
der eme Pfarririrche von Tiefenkastei vorstellt2. Der Begriff Titulus geht
zurück auf die berühmten Titelkirchen Roms. «Im 6. Jh. in Italien und zur
Karolingerzeit im Frankenreiche bezeichnet titulus eine Nebenkirche zur
Pfarrkirche, seltener allgemein eine Kirche3.» Immerhin erhielt sich hier in
rätisch-karolüigischer Zeit dieser terminus technicus auch im Sinne einer
Pfarrkirche. Daß unsere Kirche auf der Steig aber zu den ganz wenigen
Küchen des Rodels gehört, deren Patron namentlich und ausdrücklich
erwähnt wüd, läßt wohl einen gewissen Schluß auf den Ortsnamen zu.
Vielleicht wurde die Örtlichkeit zusammen mit der Kirche schon damals
irgendwie nach dem hl. Lucius benannt4.

1 Bündner Urkundenbuch, ed. Meyer-Perret I. S. 375f., bes. 377, 384. Zur Überlieferung
des Textes siehe Fr. Perret, 1100 Jahre Pfarrei Sargans, 1950, S. 19-20, und A. Schorta
in Schweiz. Zeitschritt für Geschichte 1952, S. 33, sowie O. P. Clavadetscher im Bündner
Monatsblatt 1953, S. 277-282. Die Diskussion über die genauere Datierung erübrigt sich
für unsere Zwecke. Darüber neuestens Clavadetscher in Zeitschrift für Hechtsgeschichte,
Germ. Abt. 70 (1935) 1 -63 und Kan. Abt. 70 (1953) 46-111.

* B. Poeschel, Die Kunstdenkmaler des Kt. Graubünden II. 320 V. 412.
3 V. Fuchs im Lexikon für Theologie und Kirche 10 (1938) 181.
« Vgl. W. Deinhardt im Historischen Jahrbuch 56 (1936) 186: «Wenn sich bei den

im Indiculus Arnonis (Ende 8. Jh.) angeführten Kirchen nur zweimal in den Bezeichnungen
ad Georgii ecclesia, ad sanctum Stephanum ecclesia ein Kirchenpatron erkennen läßt, so
deshalb, weil offenbar schon im 8. Jh. in diesen beiden Fallen der Heiligenname zum
Ortsnamen (heute St. Georgenkirchen, Stephanskirchen) geworden war.»

492



E. Poeschel glaubt, daß die Luziküche wohl früher Pfarrkirche war,
etwa die erste Küche für das Gesamtgebiet von Fläsch und Maienfeld5.
Die relativ kleine Kirche konnte wohl für dieses nicht so große Territorium
genügen. Man kann hier nur in einem ganz engen Sinne von «Großpfarrei»
reden. Nach dem gleichen Reichsurbar befand sich im Gebiete des heutigen
Maienfeld Lopine) eine königliche Eigenkirche mit Zehntrecht, deren
Patron der hl. Amandus, Bischof von Straßburg (4. Jh.), auf die Zeit der
fränkischen Infiltration hinweist6. Vor allem war im Norden der Luzien-
steig ein kirchlich selbständiges und sehr altes Gebiet, haben wir doch auch
im 9. Jh. in Balzers zwei Kirchen (im Dorfe und auf Gutenberg) und in
Mals eine alte Peterskirche'.

Das Alter der Steigkirche ist sehr schwer zu bestimmen. Wie noch
auszuführen ist, spricht die Form des frühesten erhaltenen Küchengrundrisses
für eine vorkarolingische Zeit. Dazu kommt, daß die karolingische Vita
vermutlich die Existent dieses Heiligtums erklären wollte. Das war
allgemeine Übung der Hagiographen der früh- und hochmittelalterlichen Zeit8.
Freilieh fällt anderseits auf, daß die Steigkirche im Reichsurbar nicht als
ecclesia plebeia genannt ist wie etwa Rankweil im Vorarlberg, Zillis im
Schams, Pleif im Lugnez usw. Also gehörte sie nicht zu den ältesten Zentralstellen

der Seelsorge, die vom bischöflichen Chur aus organisiert wurden,
und war mithin keine alte Taufkirche und ursprüngliche Großpfarrei aus
der ersten römisch-christlichen Zeit.

Im Reichsurbar figuriert die Luciuskirche als königliche Kirche, die dem
Reiche zugehörte, weshalb sie hier genannt ist. Ob es sich aber hier um eine

Kirche handelt, die schon von Anfang an diese Rechtslage besaß, ist schwer

zu entscheiden. Wenn der Churer Bischof klagt, daß ihm von mehr als 230

nur 31 Kirchen geblieben seien, so muß es doch unter den etwa 200 königlichen

Küchen auch noch bischöfliche gegeben haben. Das Reichsurbar
umfaßte offensichtlich Gotteshäuser verschiedener Herkunft, echte Bistumskirchen

und Eigenkirchen des rätischen Adels. Sicher dürfte daher nur sein,
daß die Luciuskirche 830—850 als königliche Eigenkirche beansprucht
wurde9.

Wenden wir uns den archäologischen Funden zu. Die heutige Kirche
datiert von 1457. Ihre Vorgängerin wurde 1944 ausgegraben. Es handelt
sich um ein Gotteshaus, dessen Schiff bescheidene Innenmaße aufwies,
nämlich ca. 7 Meter Länge und ca. 4,5 Meter Breite. Den Abschluß bildete

'' Poeschel II. 3, 33 — 34. Derselbe Kunstdenkmäler des F. Liechtenstein, 1950, S. 30.
• Poeschel II. 12 — 14.
7 Poeschel, Liechtenstein S. 33.
• H. Delehave, Les Legendes Haffiegraphiques, 1927, S. 108-109. Dazu Passio

Acaunensium Martvrum des 5. Jh. und Vita Fridolini des 11. Jh. MGH SS. rer. merov. 3

(1896) 38, 363. Zur Passio Placidi des 12. Jh. Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1952,
S. 37-38.

• Bündner Urkundenbuch I. S. 39, Nr. 46, Bischof Victor an Ludwig d. Fr. ca. 823.

Dazu Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1954, S. 107-108.

493



nach Osten eine gestelzte halbrunde Apsis von 3,15 Meter Durchmesser, in
welcher der Altar frei dastand. Über diese Kirche äußerte sich Dr. E. Poeschel,
Zürich, wie folgt: «Die gestelzte Form paßt ins Frühmittelalter und da sie
keinen hufeisenförmigen Einzug aufweist, wäre ich geneigt, sie als vorkaro-
lingisch anzusehen10.» Wie nun der gleiche Gewährsmann ausführt, ließ man
1457, als man einen vollständigen Neubau errichtete und diesen nach Süden
orientierte, die alte vorkarolingische Apsis und den vorderen Teil des Schiffes
noch bestehen. Durch einen großen Rundbogen, der vermutlich durch ein
Gitter verschlossen war, und ferner durch eme Nebenpforte konnte man
vom Schiffe der neuen Kirche auf drei Stufen in die alte Kirche hinunter
gehen. Warum diese umständliche Rücksicht? Schon E. Poeschel war auf
der richtigen Spur: «Daß trotz der Neuorientierung der Anlage und der
Höherlegung des Niveaus die alte Apsis erhalten blieb, zeigt, daß sie der
Ort eines besonderen Kultus gewesen sein muß; der Grund aber kann nur
mit der St.-Lucius-Verehrung zusammenhängen, wenn auch die näheren
Umstände nicht bekannt sind11.»

Schon E. Poeschel vermutete, daß die ganze alte Luciusanlage im Zeitalter

der Reformation vernichtet wurde. 1529 entfernte man in den Kirchen
von Maienfeld, Fläsch und Steig Bilder und Tafeln12. Bei dieser Gelegenheit
riß man die Luciuskapelle ab und vermauerte den Zugang. Dieses Verfahren
erinnert an die Schicksale des Grabes und der Höhle des hl. Beat. Die Berner
Regierung ließ diese Wallfahrtsstätte einfach schüeßen, indem sie 1530
befahl, das «Sant Battenloch (zu) vermure(n)». Auch Küche und
Pilgerherberge wurden beseitigt. Aber das Sperrwerk wurde immer wieder von
Pilgern und Gläubigen beschädigt, so daß die Berner Regierung es 1537,
1547, 1567 und 1593 wiederum erneuern oder flicken lassen mußte13. Ähnlich
schonte Zürich auch seine Heiligen Felix und Regula nicht. 1524 zerbrach
man deren Altar im Großmünster und entfernte deren Sarg, in welchem
man freilich nur einige Reliquien, nicht aber den ganzen Leib fand. Zwei
Jahre darauf vermauerte man die Sakramentshäuschen. Auch die Wasserkirche,

die ja ebenfalls ein Heiligtum der Stadtpatrone war, wurde 1524
ihrer Gemälde und Statuen beraubt14. Nichts liegt näher, als daß es auf
der Luziensteig nicht anders gegangen ist als am Thunersee und an der
Limmat. Daß in den bündnerischen Tälern die gleiche Gesinnung sich zeigte,

10 Brief vom 1. Aug. 1952. Poeschel weist auch darauf hin, daß der südliche
rechteckige Nebenraum der Kirche mit den Mauern des Apsis-Baues im Verbände stand und
deshalb nicht älter sein kann. Zu den Größenverhältnissen vgl. Crepault im 6/7. Jh. mit
9m Länge und 5,10m Breite. O. Steinmann, Truns. (Kunstführer),1952.S. 3. Jrgenhausen
im 7. Jh. mit 5,30 m Länge und 3,10 m Breite. P. Kläui, Von der Ausbreitung des Christentums

im 7. Jh., 1954, S. 23-24.
11 Poeschel VII. 429-430 mit Planskizze. Dazu L. Birchler, Die Steigkirche

St. Luzius. Neue Zürcher Nachrichten, 26. Okt. 1944.
" B. Camenisch, Bündnerische Reformationsgeschichte, 1920, S. 203.
18 G. Buchmüixer, St. Beatenberg, 1913, S. 89-91, 98, 119, 122, 125-128.
14 Die Chronikstellen sind von B. Wymann zusammengestellt im Urner hist.

Neujahrsblatt 11 (1905) 65 - 71, 82-83. Dazu E. Egloff im Diaspora-Kalender 1937, S. 44-53.

494



beweist auch das Schicksal von Casaccia. Um die dortige Wallfahrt zum
hl. Gaudentius zu erledigen, erbrach man 1551 dessen Sarkophag und
verwüstete das Innere der Kirche15. Nicht vergebens zogen noch Caspar und
Ulrich Campell gegen die Gaudentius-Wallfahrt zu Felde16.

Aus dieser Gesinnung heraus haben die Anhänger der neuen Richtung
im 16. Jh. nicht einfach die alte Kapelle ihres Patroziniums halber zerstört,
sondern wegen ihres besonderen Wallfahrtswertes. Worin diese hagiogra-
phische Auszeichnung bestund, dafür haben wir keinen näheren archäologischen

Hinweis, weil offenbar im 16. Jh. ganze Arbeit geleistet wurde. Wir
müssen daher mit verschiedenen Möglichkeiten rechnen. Die nächste Erklärung

wäre die, daß hier das Grab des Heiligen gewesen wäre. Ähnlich beüeß

man im Zürcher Großmünster des 11. Jh. das Reliquiengrab der hl. Felix
und Regula. Das heutige romanische Münster des 12. Jh. achtete dieses

Monument erst recht17. Aber eine zweite Möglichkeit ist wahrscheinlicher,
die nämlich, daß hier auf dem Steigpaß eine Martyriumsstelle gewesen ist.
Ein analoges Beispiel stellt die Disentiser Placiduskirche dar, die übrigens
mit der alten Luciuskapelle eine auffallende Ähnlichkeit in den
Größenverhältnissen aufwies. Sie datiert 9./10. Jh. und entstand an der Stelle, an
welcher St. Placidus (ca. 720) gemeuchelt wurde18. Auch die Zürcher Wasserküche

drängt sich zum Vergleiche auf. Nach der Passio des 9. Jh. wurden
die hl. Felix und Regula an der ripa flumüiis in Zürich enthauptet. An
Flußufern befanden sich ja oft Richtstätten19. Erstmals bringt eine Urkunde
des Konstanzer Bischofs von 1257 die Wasserkirche zum Martyrium der
Heüigen in Beziehung. 1274 wird sie sogar als «Ursprung und Grundlage
des Heils für unsere ganze Stadt» bezeichnet20. In unserem Falle wäre nun
die Steigkirche an jenem Orte, an dem der hl. Lucius sein unvollendetes
Martyrium in der Grube, aus der er dann befreit wurde, erlitt, wie uns die

karolingische Vita Kap. 12—16 berichtet. Der Kern dieser Begebenheit
dürfte offensichtlich richtig sein. Wir hätten also in oder bei der alten
Luciuskapelle irgendeinen Hinweis auf diese Grube anzunehmen. In ähnlicher
Weise ist heute noch in S. Vitale zu Ravenna der Ort des Martyriums des

11 Poeschel V. 417-418.
18 Campells rätoromanisches Psahnenbuch 1562 S. 463 fl. polemisiert gegen die

Wallfahrten nach Santiago, Montserrat, Rom und Binsiedeln und endlich Casaccia: «Auch
die, welche nach Sankt Gaudenz gehen, machen es nicht wie der gute richtige Sankt Laurenz,
noch weniger wie andere Heilige, aber tun wohl eher wie die Pharisäer, die ihre wahren
Gespanen sind.» Darüber Bündner Monatsblatt 1956, S. 16 f.

" E. Egloff, Das Grab der Zürcher Heiligen. Diaspora-Kalender 1947, S. 44 — 53.
Dazu Kunstdenkmäler des Kt. Zürich IV. 1 (1939) 101 -103.

18 Poeschel V. 107-110.
" E. Egloff im Diaspora-Kalender 1948, S. 62. Zu den Bichtstätten an Flüssen

siehe Ch. Caminada im Jahresb. der hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 60 (1930) 4fl.
sowie Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens Bd. III. 671 u. VII. 691.

80 Zürcher Urkundenbuch 3 (1895) Nr. 995 und 4 (1898) Nr. 1553. Alle diese Hinweise
auf die Wasserkirche verdanke ich der Freundlichkeit von H.H. Dr. E. Egloff, Zürich.

495



hl. Vitalis abgesondert. Bei der Disentiser Plaziküche ging ein Schacht des
Altares zum Orte der Hinrichtung.

Der Steigpaß war die bequemste Verbindung vom Bodenseegebiet nach
Rätien. Dieser leichte Übergang verband den Süden mit dem Norden.
Zuerst war ein prähistorischer Weg vorhanden, den dann die Römer zu einer
Straße ausbauten. Aus der großen verkehrsgeographischen Bedeutung
erklären sich die vielen Funde im engeren und weiteren Bereiche, vom
Neolithikum bis zur ausgehenden Eisenzeit (Matluschkopf). In der Wiese
Prasax bestanden 4 römische Kalköfen, welche rätische Arbeiter vom 1.—4.
Jh. bedienten21. Dazu kommt noch der Marstempel auf der Höhe von Gutenberg,

zu dessen «Tempelbesitz» auch der große Steigwald gehört haben
könnte. Daher dann der Name: Silva Martis, den die karolingische Vita
S. Lucü noch kennt und den wir noch in einer Urkunde von 1442 belegt
finden22. Weiterhin liegt im Norden das uralte Räterdorf Mals. Ferner war
vielleicht in Balzers ein römisches Fiskalgut, jedenfalls später ein karolin-
gischer Königshof23.

Wir finden ringsherum um die Paßhöhe alte Siedlungen und wohl auch
Kontinuität, nicht aber auf ihr selbst. Der verdiente Prähistoriker W. Burkart

von Chur äußerte sich noch darüber in einem Briefe vom 29. August
1952, also drei Monate vor seinem allzufrühen Hinscheiden, folgendermaßen:
«Für die vier römischen Jahrhunderte haben wü wohl die Kalköfen, aber
keine fixen Siedlungsnachweise. Bei den Öfen selbst bestanden keine
kretischrömischen Wohnbauten, sondern die im Bereiche der Öfen gefundene
Keramik war zerschlagenes Topfgut der die Öfen bedienenden einheimischen
Räter, die irgendwo in der Nähe siedelten, vielleicht auf dem Matluschkopf
(noch nicht ausgegraben). Wir wissen auch nicht, wo der gebrannte Kalk
zu Bauzwecken verwendet wurde, ob im engern Gebiet der Steig selbst
oder eventuell beim rätselhaften Magia; aber gerade in Maienfeld fehlen
bisher Nachweise römischer Bauten vollständig. Absolut negativ ist der
archäologische Fundbestand der Völkerwanderungszeit, indem die ganze
Steig bisher keine einzige Spur dieser Kulturepoche geliefert hat, weshalb
eine Besiedlung unbedingt zu verneinen ist. Damit klafft in der Kontinuität
offenbar eine Lücke vom 4. Jahrhundert bis zum Moment, wo die
Entstehung der Steigkirche einsetzte, eventuell muß schon die Zeit der
Kalkbrenner zu dieser Lücke gerechnet werden, falls diese Leute weiter entfernt

21 Näheres Jahresbericht der Hist.-antiquarischen Gesellschaft von Chur 1937, S. 33
bis 62 und 1939 S. 177 sowie Bündner Monatsblatt 1948, S. 82 -91.

88 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Fürstentums Liechtenstein, 1950, S. 27—31.
Zur Verdrängung des Namens auch A. Schorta im Bündner Monatsblatt 1949, S. 265,
269. Zur Mars-Statue auch Bertogg im Jahresb. d. Hist.-antiquar. Gesellschaft von
Graubünden 1952, S. 32-35.

88 Um die Mitte des 9. Jh. finden wir in Balzers zwei Kirchen, im Dorf Balzers selbst
eine, die später St. Nikolaus geweiht wurde, und St. Donatus auf Gutenberg. Mals hatte
seine Kirche dem hl.'Petrus geweiht. Poeschel, Liechtenstein S. 33.

496



wohnten, was eben fraglich ist24.» W. Burkart weist endlich darauf hin, daß
«bei der Renovation der Kirche durch Prof. Büchler ziemlich tief geöffnet
wurde, innerhalb und außerhalb des Baues, aber es wurde auch gar nichts
gefunden, was der Völkerwanderungszeit hätte angehören können. Das
weist doch darauf hin, daß die Gegend damals unbewohnt war.».

Gewiß war die Kontinuität zwischen Spätantike und Frühmittelalter
oft sehr deutlich, aber in erster Linie in Städten, in denen wirklich das
Leben weiter pulsierte. Für kleinere Siedlungen und Wegstraßen muß das
nicht ohne weiteres zutreffen. Aus Kalkbrennöfen, also nicht etwa aus
wichtigeren Töpfereien, die zudem beim Zusammenbruch des römischen
Reiches verlassen wurden, darf man nicht allzuviel schließen. Aus römischen
Ruinen entstehen nicht immer gleich frühmittelalterliche christliche
Kirchen25. Die Kirche St. Eusebius in Brigels stammt erst aus dem IL/12. Jh.,
obwohl sie auf dem Plateau einer prähistorischen Burg steht26. Man kann
also nicht immer gleich das Lineal nehmen und zwischen Antike und
Karolingerzeit einen unmittelbar verbindenden Strich ziehen.

Aber vielleicht befand sich doch dort die römische Station Magia? Ihre
Lage ist kaum eindeutig festzustellen27. Am ehesten handelt es sich um
Maienfeld28. Man hat sich schon gefragt, ob nicht die karolingische Vita
davon etwas berichtet oder sie doch voraussetzt29. Die Antwort muß negativ
lauten. Wir finden weder mittelbar noch unmittelbar irgendwie ein Wort,
das etwa auf eine römische Poststation hindeuten könnte. Die Vita erwähnt
nur den Aufenthalt des Heiligen auf der Steighöhe, weil er offenbar durch
eine Tradition davon wußte und weil vor allem der dortige Luciustitel
darauf hinwies. Es ist dies ja allgemeiner Brauch der Hagiographen, die
Heiligtümer des Heiligen zu erklären, worauf schon oben hingewiesen wurde.

Aber sicher gab es in der näheren und weitern Umgebung, z. B. im
Räterdorfe Mals, Bewohner, die sich um das, was auf der unbewohnten
waldigen Höhe des Steigpasses vorging, interessierten. Irgendeine Verbindung

des Heiligen mit der Umwelt liegt ja auf der Hand. Freilich sind die
Predigten, welche uns die Vita berichtet, viel zu sehr im klassischen
karolingischen Stile verfaßt (Assonanz, Cursus usw.), um echt zu sein. Sie zeigen
keine andere Form als die Reden des hl. Timotheus im gallischen Bordeaux,

84 Ähnlich weist H. Bertogg darauf hin, daß sich «anf der St. Luziensteig keine
rechte Mischung rätischen Materials mit dem römischen Fremdgut zeigt». Jahresb. d.
Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 1952, S. 16-17, 31 Anm. 62.

85 Vgl. H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols, 1928, S. 32-33.
85 O. Steinmann, Brigels. Kunstführer des Verlages Schnell & Steiner in München,

1952, S. 2,6-7.
8' K. Keller-Tarnuzzer im Jahresbericht der Hist.-antiquar. Gesellschaft von

Graubünden 1937, S. 61-62.
88 R. Staubli im Bündner Monatsblatt 1942, S. 369 — 377. F. Stähelin, Die Schweiz

in römischer Zeit, 1948, S. 367 —369.
28 Fr. Perret, Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951) 2 und 1100

Jahre Pfarrei Sargans, 1950, S. 25-26.

497



die erdichtet sind. Alle Reden der Vita gehören sprachlich-formell und
inhaltlich-theologisch zusammen. Es lassen sich daher selbst die Predigten
auf der Luziensteig nicht einfach herausnehmen30. Aber damit ist nicht
gesagt, daß St. Luzi sich nicht für das Christentum eingesetzt und nicht
auch in seiner Weise als Glaubensbote, wenn freilich nur peripher, gewükt
hat31. Eine Begegnung mit heidnischen Überbleibseln auf der Luziensteig
im Umkreis des sog. Marswaldes ist naheliegend.

ZU GILG TSCHUDIS E PI GRAPHISCHE N
FORSCHUNGEN

Von Hans Tbümpy

In memoriam Friedae Gallati

In scharfsinnigen Ausführungen und liebevoller Kleinarbeit hat im Jahre
1886 Salomon Voegelin bewiesen1, daß trotz Mommsens scharfer Kritik2
Gilg Tschudi der Ruhm, der erste schweizerische Epigraphiker gewesen zu
sein, nicht abgesprochen werden darf. Ein Jahr später legte Voegelin dar,
daß Tschudi in Frankreich und in Italien ebenfalls Inschriften kopiert hat3.
In den beiden Abhandlungen findet sich als Quelle für Tschudis Forschungen
mehrfach der Name des Humanisten Apian (Peter Bienewitz oder Benne-
witz, 1495—1552), dessen Inschriftensammlung 1534 in Ingolstadt erschienen

war 4. Im Jahre 1952 hat Reeder Felix Tschudi in Oslo das Tschudische

80 Vgl. Iso Müller, Die karolingische Luciusvita. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen

Gesellschaft von Graubünden 85 (1955) Iff.
81 Als Eremiten auf dem Lusiuslöchlein wird man freilich St. Lucius kaum ansprechen

können, solange nicht ältere Belege dafür einstehen. Immerhin feierte man dort schon
1386 Messe. Bündner Monatsblatt 1938, S. 344 u. 1942, S. 302. Dazu V. Berther in der
Zeitschrift f. Schweizerische Kirchengeschichte, 1938, S. 123-124, und I. Müller in
Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte, 1956, S. Iff. (Kritik der Lueiusvita).

1 Wer hat zuerst die römischen Inschriften in der Schweiz gesammelt und. erklärt? in:
Jahrbuch für Schweizerische Geschichte 11, 1886, 27 ff. (zit.: Voeg. 1886).

2 Theodorus Mommsen, Inscriptiones confoederationis Helveticae Latinae, Zürich 1854

(Mittheilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 10. Zit.: Mommsen). Zur
Entstehung dieses Werks vgl. Ernst Meyer, Theodor Mommsen in Zürich, in: Schweizer
Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, Bd. 12, 1954, S. 99 ff., besonders 120-122. (Freundlicher

Hinweis von Dr. Eduard Vischer.)
3 Aegidius Tschudis epigraphische Studien in Südfrankreich und Italien. Zürich 1887

(Mittheilungen der Ant. Ges. Zürich, Bd. 23, Heft 1. Zit.: Voeg. 1887).
4 Inscriptiones sacrosanctae uestatis non illae guidem Romanae sed totius fere orbis summo

studio ac maximis impensis Terra Marique conquisitae feliciter incipiunt. Magnifico Domino
Haymunäo Fuggero inuictissimorum Caesaris Caroli quinti ac Ferdinandi Romanorum Regis
a Consiliis, bonarum literarum Mecaenati incomparabili Petrus Apianus Mathematicus
Ingolstadiensis & Barptholomeus Amantius Poeta Ded. Ingolstadii in aedibus P. Apiani.
Anno M. D. XXXIIII. — Vgl. darüber: Emil Hübner, in: Handbuch der klass.
Altertumswissenschaft, 1. Bd,8. München 1892, 635, und W. Larfeld, ebenda, 370.

498


	Der Frühmittelalterliche Titulus S. Lucii

