Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 6 (1956)
Heft: 2

Buchbesprechung: Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfangen bis zum 12.
Jahrhundert [Walter Delius]

Autor: Busser, Fritz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Machtverhédltnisse  Italiens eingreifen, wurde aber durch eine Krankheit
daran gehindert. Bischof Liudprand von Cremona (fca.970) deutete die
hasta dominica als Lanze des groBen Konstantin; 1008 erscheint sie als
Mauritius-Lanze und 1227 als Longinus-Lanze. Sicher war sie Reliquie und
Herrschaftssymbol zugleich. Um Schramms naheliegende und zusammen-
fassende FErkldrung zu wiirdigen, vergleiche man etwa Mohr W., Kénig
Heinrich I. 1950, 8. 67—75.

In einer grofBeren Studie (S. 560—638) erhellt H. Decker-Hauff die Wiener
Reichskrone, die sich Otto I. in der Zeit vor 962 beschaffen lieB, als er sich
fur die Kaiserkrénung in Rom vorbereitete. Sie gehorte zu seinen Symbolen
genau so wie die Glockchen, der Himmelsmantel, die Mitra und das Brust-
kreuz und wohl auch wie der Reichsapfel. In den Perlen und Steinen liegt
eine groBe Symbolik (12 x 12= 144 usw.), wie auch in der Farbenskala, die
mit threm Blau-Grin-Weill auf das himmlische Jerusalem deutet. Das kaiser-
liche Brustkreuz hat erst Konrad IL. auf die Stirnplatte aufstecken lassen,
wie er auch den heutigen Biigel anstelle des fritheren veranlaBte. So gehérte
die Krone Otto I., die Lanze Heinrichs I. und der Aachener Steinthron
Karls des GroBen zu den Sinnbildern der Reichsherrschaft. _

In einem abschlieBenden Beitrage (S. 643—673) setzt sich Schramm mit
Fahne und Banner, Wimpel und Feldzeichen im allgemeinen auseinander.
Er analysiert die Reichsfahne, die bis ins 12. Jh. keine Grundfarbe hatte,
ebenso wie die Drachenzeichen der germanischen Séldner und der englischen
Plantagenets und die alten Fahnentiicher Spaniens. Zuletzt kommen noch
die koniglichen Fahnentrédger zur Sprache (S. 674—684), die uns gerade im
11. Jh. alliberall deutlich entgegentreten (vgl. Cid).

Der vorliegende zweite Band, der sich meist mit dem 9.—11. Jh. be-
schéftigt, verfiigt iiber eine internationale Literatur und trigt nicht wenig
bei, diese einmalige Erscheinung, welche Mittelalter heift und die Herr-
schaftszeichen und Staatssymbolik hervorragend pflegte, uns nahe zu brin-
gen. Mége der dritte und letzte Band, der das gewaltige und kritisch ver-
arbeitete Material in einem Register zusammenfaBt, bald folgen.

Disentis : P. Iso Miiller

Warter DELIUS, Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfingen bis zum
12. Jahrhundert. Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen/Basel 1954. 176 S.

Das vorliegende Buch, die erste Kirchengeschichte Irlands in deutscher
Sprache seit A. Bellesheims Geschichte der katholischen Kirche in Irland
(3 Bénde 1890/91) und zugleich die erste evangelischer Herkunft, behandelt
die interessanteste und in sich geschlossenste Epoche der irischen Kirchen-
geschichte: die Zeit namlich, da gerade die irische Kirche weitgehend eigene
Wege gegangen ist und noch gehen konnte. Delius betont mit vollem Recht,
und ‘dies immer wieder,twie-.von‘ Anfang an diese Kirche sich durchaus

240



selbstéindig entwickelt hat. Das fingt an mit der langsamen, vielfach an das
Heidentum ankniipfenden Mission durch Ninian von Candida Casa (gegr.
397) — Ninian darf heute als der eigentliche Patron der Insel gelten, da
Patrick weit geringere Bedeutung hat und sein Werk untergegangen ist —;
das setzt sich dann fort in der eigentlichen Entstehungszeit der irischen
Kirche im 6.und 7. Jahrhundert mit der typischen, auf den Kléstern und
ihren Abt-Bischéfen beruhenden Organisation, und findet seinen Hohepunkt
in der sog. Peregrinatio der irischen Monche. Es zeigt sich, daB diese fast
ganz Europa umfassende, fiir die Mission und die gesamte geistige Ent-
wicklung Europas hochst bedeutsame Wanderbewegung zunéchst eine rein
asketische Ubung gewesen ist. Die irischen Kloster hatten fast jedes seine
eigene Regel; alle Regeln waren aber sehr streng. Neben den drei Grund-
tugenden des Monches (Armut, Keuschheit und Gehorsam) betonten sie vor
allem die mortificatio, d. h. strengste Askese durch Fasten (daher die vielen
Inclusen), schirfste BuBdisziplin und eben dann, sowohl als freiwillige
Leistung wie als BuBiibung, die peregrinatio. Deshalb verlda3t der irische
Monch des 7.—12. Jahrhunderts «nicht als Fliichtling oder Abenteurer oder
Wallfahrer seine Heimat, sondern sucht um seiner Seele willen eine neue
Heimat. Die Absicht, Mission zu treiben, hat bei der irischen Peregrinatio
im Gegensatz zur angelsichsischen keine Rolle gespielt» (S. 100). Das 148t
neben unzihligen andern besonders das Beispiel gerade des bei uns bekann-
testen Irenménches, Columbans, deutlich werden. — Spezifisch irisch, aber
deswegen nicht neu, ist auch die Wanderung in groBeren Gruppen: zu dritt
oder mit Vorliebe zu Zwolfen zogen die Ménche zu Full von Land zu Land.
Viele kehrten wieder heim, andere zogen immer weiter, lieBen sich auch
da und dort nieder. Dabei wurden sie dann freilich gerade «pro amore
Christi» auch zu Evangeliumsverkiindigern, und es entstand jene gewaltige
Zahl irischer Niederlassungen auf dem Festland, «jene einzige groBle Kr-
oberung, die Irland gemacht hat». Delius wird nicht miide, diese Wege zu
verfolgen. Dutzende von Seiten seines Buches sehen sich deshalb fast wie
ein Lexikon an fiir Orte, Moénche und bedeutende Werke der aufs stirkste
auf die Bibel bezogenen, immer wieder auch Zusammenhénge mit der Alten
Kirche und der Ostkirche aufweisenden Leistungen in der Frémmigkeit,
in Wissenschaft und Kunst. Ja ich méchte sagen, das ganze Werk habe da-
durch fast einen lexikalischen Charakter bekommen. Auch wo man, wie bei
der sog. Culdeerbewegung im 8./9. Jahrhundert, in der Wikingerzeit oder
in den Kapiteln iiber die Auseinandersetzung zwischen irischem und r6-
mischem Christentum eine Darstellung der geschichtlichen Entwicklungen
erwartet hitte, treten diese deutlich in den Hintergrund. Das mag nun frei-
lich auch wieder mit der so singuliren Entwicklung der Kirche auf der Grii-
nen Insel zusammenhingen. Gerade die groBen Auseinandersetzungen mit
Rom drehten sich viel mehr um die bereits erwihnten Eigentiimlichkeiten
der Organisation oder um Nebensichlichkeiten wie Ostertermin und Tonsur
und gelegentlich um Abweichungen in der Sitte, nie aber um die Lehre.

241



Mit vor allem das Werk Gilleberts und Malachias hervorhebenden Hinweisen
auf die -Reformbewegung im 12. Jahrhundert und die Synoden von Kells
(1152) und Cashel (1172) schlieBt das schéne Werk etwas resigniert: «Mit
der Eingliederung der irischen Kirche in die rémische Kirche des Abend-
landes. . . endet die Geschichte der irischen Kirche in ihrer Eigenstéindigkeit.
Sie ist nun katholische Kirche Irlands geworden» (S. 141).

Obschon dem Verfasser nicht alle Literatur zur irischen Kirchengeschichte
zugénglich war, diirfte sein Werk fiir lange Zeit geniigen. Dies vor allem des-
halb, weil er sich hochst erfreulicherweise weitgehend auf Quellen gestiitzt
hat; neben den bekannten Sammlungen zur mittleren Geschichte beniitzte
er vor allem die bei uns wohl noch kaum bekannte Sammlung von J. Kenney,
The sources for the early history of Ireland, Vol. I, New York 1929. Man
bedauert nur, daf einiges fehlt: Karten, Erklirungen, bzw. Angaben iiber
die Aussprache der unzihligen keltischen Namen, Zitate — und, fiir einen
Glarner unerkliarlich, ein Hinweis auf Fridolin.

Biilach Fritz Biisser

KArL SorMID, Graf Rudolf von Pfullendorf und Kaiser Friedrich I. (Forsch.
z. oberrhein. Landesgesch. Bd. I), Freiburg i. Br. 1954, 315 8., 4 Kar-
tenskizzen, 2 Taf.

In seiner erweiterten Dissertation stiutzt der Verfasser Giiterbocks These,
Rudolf von Pfullendorf sei — entgegen Helbok — der Schwestersohn Rudolfs
von Bregenz gewesen, nicht dessen Schwager, bezieht aber die verschiedenen
Nennungen Rudolfs von Pfullendorf (bzw. Ramsberg) entgegen Giiterbock
auf eine Person. Bis ins 12. Jh. traten die Pfullendorfer gar nicht hervor,
doch scheint ihre agnatische Abstammung von den Udalrichingern gesichert.
Auch zu Konrad III. bestand keine engere Verbindung, doch ging das enge
Verhiiltnis Rudolfs von Pfullendorf zu Barbarossa bereits auf dessen Herzogs-
zeit zuriick. Mit Ulrich von Lenzburg und dem Markgrafen Hermann von
Baden gehorte Rudolf zweifellos zum engsten kaiserlichen Gefolge. Ein
wesentlicher Grund fiir diese bevorzugte Stellung des Pfullendorfers diirfte
in den territorialen Verhiltnissen liegen, indem er das Gebiet zwischen dem
zéhringischen und dem welfischen Machtkomplex beherrschte, vor allem die
KonigsstraBe Konstanz-Ulm, Uberlingen und die Fihre am Uberlingersee.
In staufischer Zeit gewann er dazu rheintalischen Besitz (Bregenz, Rheineck),
die Vogteien iiber St. Gallen, Kreuzlingen und das Bistum Chur und war
als — allerdings nicht ausdriicklich als solcher genannter — Churer Vogt
auch an der Lésung der Chiavennafrage beteiligt. Eine #hnliche Rolle
schemen fiir den Kaiser die Gebiete der Lenzburger und Andechser gespielt
zu haben; alle drei Machtkomplexe hatten als PaBgebiete oder deren Vor-
gelinde hohe Bedeutung fiur die Italienpolitik.

242



	Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfängen bis zum 12. Jahrhundert [Walter Delius]

