
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 6 (1956)

Heft: 2

Buchbesprechung: Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfängen bis zum 12.
Jahrhundert [Walter Delius]

Autor: Büsser, Fritz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Machtverhältnisse Italiens eingreifen, wurde aber durch eine Krankheit
daran gehindert. Bischof Liudprand von Cremona (fca. 970) deutete die
hasta dominica als Lanze des großen Konstantin; 1008 erscheint sie als
Mauritius-Lanze und 1227 als Longinus-Lanze. Sicher war sie Reliquie und
Herrschaftssymbol zugleich. Um Schramms naheliegende und zusammenfassende

Erklärung zu würdigen, vergleiche man etwa Mohr W., König
Heinrich I. 1950, S. 67—75.

In einer größeren Studie (S. 560—638) erhellt H. Decker-Hauff die Wiener
Reichskrone, die sich Otto I. in der Zeit vor 962 beschaffen ließ, als er sich
für die Kaiserkrönung in Rom vorbereitete. Sie gehörte zu seinen Symbolen
genau so wie die Glöckchen, der Himmelsmantel, die Mitra und das Brustkreuz

und wohl auch wie der Reichsapfel. In den Perlen und Steinen liegt
eine große Symbolik (12 x 12 144 usw.), wie auch in der Farbenskala, die
mit ihrem Blau-Grün-Weiß auf das himmlische Jerusalem deutet. Das kaiserliche

Brustkreuz hat erst Konrad II. auf die Stünplatte aufstecken lassen,
wie er auch den heutigen Bügel anstelle des früheren veranlaßte. So gehörte
die Krone Otto I., die Lanze Heinrichs I. und der Aachener Steinthron
Karls des Großen zu den Sinnbildern der Reichsherrschaft.

In einem abschließenden Beitrage (S. 643—673) setzt sich Schramm mit
Fahne und Banner, Wimpel und Feldzeichen im allgemeinen auseinander.
Er analysiert die Reichsfahne, die bis ins 12. Jh. keine Grundfarbe hatte,
ebenso wie die Drachenzeichen der germanischen Söldner und der englischen
Plantagenets und die alten Fahnentücher Spaniens. Zuletzt kommen noch
die königlichen Fahnenträger zur Sprache (S. 674—684), die uns gerade im
11. Jh. allüberall deutlich entgegentreten (vgl. Cid).

Der vorliegende zweite Band, der sich meist mit dem 9.—11. Jh.
beschäftigt, verfügt über eine internationale Literatur und trägt nicht wenig
bei, diese einmalige Erscheinung, welche Mittelalter heißt und die
Herrschaftszeichen und Staatssymbolik hervorragend pflegte, uns nahe zu bringen.

Möge der dritte und letzte Band, der das gewaltige und kritisch
verarbeitete Material in einem Register zusammenfaßt, bald folgen.

Disentis P. Iso Müller

Walter Delitjs, Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfängen bis zum
12. Jahrhundert. Ernst Reinhardt Verlag, München/Basel 1954. 176 S.

Das vorliegende Buch, die erste Kirchengeschichte Irlands in deutscher
Sprache seit A. Bellesheims Geschichte der katholischen Küche in Irland
(3 Bände 1890/91) und zugleich die erste evangelischer Herkunft, behandelt
die interessanteste und in sich geschlossenste Epoche der üischen
Kirchengeschichte : die Zeit nämlich, da gerade die irische Kirche weitgehend eigene
Wege gegangen ist und noch gehen konnte. Delius betont mit vollem Recht,
und dies immer wieder,*wie von Anfang an diese Kirche sich durchaus

240



selbständig entwickelt hat. Das fängt an mit der langsamen, vielfach an das
Heidentum anknüpfenden Mission durch Ninian von Candida Casa (gegr.
397) — Ninian darf heute als der eigentliche Patron der Insel gelten, da
Patrick weit geringere Bedeutung hat und sein Werk untergegangen ist —;
das setzt sich dann fort in der eigentlichen Entstehungszeit der üischen
Küche im 6. und 7. Jahrhundert nüt der typischen, auf den Klöstern und
ihren Abt-Bischöfen beruhenden Organisation, und findet seinen Höhepunkt
in der sog. Peregrüiatio der üischen Mönche. Es zeigt sich, daß diese fast
ganz Europa umfassende, für die Mission und die gesamte geistige
Entwicklung Europas höchst bedeutsame Wanderbewegung zunächst eme rem
asketische Übung gewesen ist. Die üischen Klöster hatten fast jedes seine
eigene Regel; alle Regeln waren aber sehr streng. Neben den drei
Grundtugenden des Mönches (Armut, Keuschheit und Gehorsam) betonten sie vor
allem die mortificatio, d. h. strengste Askese durch Fasten (daher die vielen
Inclusen), schärfste Bußdisziplin und eben dann, sowohl als freiwillige
Leistung wie als Bußübung, die peregrüiatio. Deshalb verläßt der üische
Mönch des 7.—12. Jahrhunderts «nicht als Flüchtling oder Abenteurer oder
Wallfahrer seine Heimat, sondern sucht um seiner Seele willen eine neue
Heimat. Die Absicht, Mission zu treiben, hat bei der üischen Peregrüiatio
im Gegensatz zur angelsächsischen keine Rolle gespielt» (S. 100). Das läßt
neben unzähligen andern besonders das Beispiel gerade des bei uns bekanntesten

Irenmönches, Columbans, deutlich werden. — Spezifisch üisch, aber
deswegen nicht neu, ist auch die Wanderung in größeren Gruppen: zu dritt
oder mit Vorliebe zu Zwölfen zogen die Mönche zu Fuß von Land zu Land.
Viele kehrten wieder heim, andere zogen immer weiter, ließen sich auch
da und dort nieder. Dabei wurden sie dann freilich gerade «pro amore
Christi» auch zu Evangeliumsverkündigern, und es entstand jene gewaltige
Zahl irischer Niederlassungen auf dem Festland, «jene einzige große
Eroberung, die Irland gemacht hat». Delius wird nicht müde, diese Wege zu
verfolgen. Dutzende von Seiten seines Buches sehen sich deshalb fast wie
ein Lexikon an für Orte, Mönche und bedeutende Werke der aufs stärkste
auf die Bibel bezogenen, immer wieder auch Zusammenhänge mit der Alten
Kirche und der Ostkirche aufweisenden Leistungen in der Frömmigkeit,
in Wissenschaft und Kunst. Ja ich möchte sagen, das ganze Werk habe
dadurch fast einen lexikalischen Charakter bekommen. Auch wo man, wie bei
der sog. Culdeerbewegung im 8./9. Jahrhundert, in der Wikingerzeit oder
m den Kapiteln über die Auseinandersetzung zwischen irischem und
römischem Christentum eine Darstellung der geschichtlichen Entwicklungen
erwartet hätte, treten diese deutlich in den Hintergrund. Das mag nun freilich

auch wieder mit der so singulären Entwicklung der Küche auf der Grünen

Insel zusammenhängen. Gerade die großen Auseinandersetzungen mit
Rom drehten sich viel mehr um die bereits erwähnten Eigentümlichkeiten
der Organisation oder um Nebensächlichkeiten wie Ostertermin und Tonsur
und gelegentlich um Abweichungen in der Sitte, nie aber um die Lehre.

241



Mit vor allem das Werk Gilleberts und Malachias hervorhebenden Hinweisen
auf die Reformbewegung im 12. Jahrhundert und die Synoden von Keils
(1152) und Cashel (1172) schließt das schöne Werk etwas resigniert: «Mit
der Eingliederung der üischen Küche in die römische Küche des Abendlandes.

endet die Geschichte der irischen Küche in ihrer Eigenständigkeit.
Sie ist nun katholische Kirche Irlands geworden» (S. 141).

Obschon dem Verfasser nicht alle Literatur zur üischen Küchengeschichte
zugänglich war, dürfte sein Werk für lange Zeit genügen. Dies vor allem
deshalb, weil er sich höchst erfreulicherweise weitgehend auf Quellen gestützt
hat; neben den bekannten Sammlungen zur mittleren Geschichte benützte
er vor allem die bei uns wohl noch kaum bekannte Sammlung von J. Kenney,
The sources for the early history of Ireland, Vol. I, New York 1929. Man
bedauert nur, daß einiges fehlt: Karten, Erklärungen, bzw. Angaben über
die Aussprache der unzähligen keltischen Namen, Zitate — und, für einen
Glarner unerklärlich, ein Hinweis auf Fridolin.

Bülach Fritz Büsser

Karl Schmid, Qraf Rudolf von Pfullendorf und Kaiser Friedrich I. (Forsch,
z. oberrhein. Landesgesch. Bd. I), Freiburg i. Br. 1954. 315 S., 4
Kartenskizzen, 2 Taf.

In seiner erweiterten Dissertation stützt der Verfasser Cüterbocks These,
Rudolf von Pfullendorf sei — entgegen Helbok — der Schwestersohn Rudolfs
von Bregenz gewesen, nicht dessen Schwager, bezieht aber die verschiedenen
Nennungen Rudolfs von Pfullendorf (bzw. Ramsberg) entgegen Güterbock
auf eine Person. Bis ins 12. Jh. traten die Pfullendorfer gar nicht hervor,
doch scheint ihre agnatische Abstammung von den Udalrichüigern gesichert.
Auch zu Konrad III. bestand keine engere Verbindung, doch ging das enge
Verhältnis Rudolfs von Pfullendorf zu Barbarossa bereits auf dessen Herzogszeit

zurück. Mit Ulrich von Lenzburg und dem Markgrafen Hermann von
Baden gehörte Rudolf zweifellos zum engsten kaiserlichen Gefolge. Ein
wesentlicher Grund für diese bevorzugte Stellung des Pfullendorfers dürfte
in den territorialen Verhältnissen liegen, indem er das Gebiet zwischen dem
zähringischen und dem weifischen Machtkomplex beherrschte, vor allem die
Königsstraße Konstanz-Ulm, Überlingen und die Fähre am Überlingersee.
In staufischer Zeit gewann er dazu rheintalischen Besitz (Bregenz, Rheineck),
die Vogteien über St. Gallen, Kreuzungen und das Bistum Chur und war
als — allerdings nicht ausdrücklich als solcher genannter — Churer Vogt
auch an der Lösung der Chiavennafrage beteiligt. Eine ähnliche Rolle
scheinen für den Kaiser die Gebiete der Lenzburger und Andechser gespielt
zu haben; alle drei Machtkomplexe hatten als Paßgebiete oder deren
Vorgelände hohe Bedeutung für die Italienpolitik.

242


	Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfängen bis zum 12. Jahrhundert [Walter Delius]

