
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat

Autor: Wartburg, Wolfgang von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILIPP EMANUEL VON FELLENBERG UND SEIN
ERZIEHUNGSSTAAT1

Von Wolegano von Wartburg

Im Gegensatz zu Pestalozzi haben Leben und Werk Ph. E. Fellenbergs
über ein Jahrhundert auf eine eingehende Gesamtdarstellung warten müssen.
Die bisherigen Darstellungen beschränken sich auf kurze Übersichten, wie
die zeitgenössischen Berichte, oder auf die Behandlung eines begrenzten
Arbeitsgebietes, wie die Dissertation von Paul Schmid über die Hofwyler
Pädagogik, die Schrift H. Wahlens über den landwütschaftlichen
Bildungsgedanken, oder sie behandeln Fellenberg im Zusammenhang mit einem andern
Thema wie K. R. Pabst in «Der Veteran von Hofwyl» oder K. Muthesius in
seinem Buch über Goethe und Pestalozzi. Diese Tatsache wird verständlich
bei der Lektüre der 1953 erschienenen ersten Gesamtdarstellung des Fellen-
bergschen Werkes. Die Tätigkeit des Gründers von Hofwyl war derart
vielseitig, seine Beziehungen so weitgreifend, die Quellen (vor allem die des Fellen-

bergarchivs selbst) so reichhaltig, daß ein Überblick nur durch jahrelange,
mühevolle Arbeit zu gewinnen war. Es muss daher als ein beachtliches Wagnis
anerkannt werden, daß Prof. Kurt Guggisberg diese Arbeit übernommen,
und es ist zweifellos eine beträchtliche Leistung, daß er sie in der angesichts
der Stoffülle kurzen Zeit von etwa sieben Jahren bewältigt hat. In den zwei
reich illustrierten Bänden, die zusammen 1100 Seiten umfassen, bleibt von
dem ganzen Werk Fellenbergs nur die politische Tätigkeit der 30er Jahre
unberücksichtigt, deren Darstellung der Autor für später in Aussicht stellt.

Der Erziehungsstaat Fellenbergs in Hofwyl ist eines der eigenartigsten
und bedeutendsten Phänomene der neuern Schweizergeschichte. Es ist nicht
einfach, über dieses Werk sowie über die Darstellung, die es durch G.
gefunden hat, in wenigen Worten ein angemessenes Urteil zu formulieren. Jede
Betrachtung dieses Werkes muß von einer der Gegenwart völlig ungewohnten
Vorstellung ausgehen, von der Vorstellung nämlich, daß eines der
erfolgreichsten Unternehmen der Zeit, das seine Größe nur einer unerhörten,
lebenslangen Energieanspannung verdankte, weder politischem noch
wirtschaftlichem Machttrieb zu dienen hatte. Seine tragende Kraft war vielmehr
das geradezu religiöse Sendungsbewußtsein eines einzelnen Menschen,welcher
für die gesamte Menschheit einen neuen Weg des Heils suchte. Daher wurde
Hofwyl auch ohne die Hilfe des Staates oder anderer Formen kollektiver
Unterstützung aus der Kraft dieses einzelnen aufgebaut. Was C. G. Carus
über Goethe sagt, daß dieser nur in dem «etwas verwilderten, aber saftreichern
Boden» des 18. Jahrhunderts, niemals aber in dem «ausgesogenen», durch

1 Kurt Guggisberg: Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat. Bd. I:
Die Vorbereitung, XVu. 319 S. mit 28 Abb.; Bd. II: Das Werk, VIII u. 586 S. mit 28 Abb.
Verlag Herbert Lang & Cie., Bern 1953.

89



«künstliche Poudretten tragbar gemachten» Boden des 19. Jahrhunderts die
Kraft zu seiner vollen Entfaltung finden konnte, das gilt auch von Fellenberg.

Auch er ist mit der Eiche vergleichbar, «die auf der Küste eines
verwilderten Hochlandes sich gerade am mächtigsten entwickelt, die nur hier
in einer halben Wüste breithüischattend mit gewaltigen, herrlich geschwungenen

Ästen, durch Jahrhunderte hin heraufwächst, während ein ähnlicher
Baum, im schulgerecht angelegten Forste gehegt, seinen von Querästen zeitig
gesäuberten Stamm langweilig gerade hinauf treibt, um dereinst zum Legen
von Eisenbahnschienen die trefflichsten Nutzhölzer zu liefern». Der Abstand
der Zeit Fellenbergs von der Gegenwart läßt sich ermessen, wenn man
bedenkt, welche ungeheuren Wirkungsmöglichkeiten im Erziehungswesen einem
einzelnen Menschen gegeben waren in einer Zeit, da dieses Gebiet noch
Pionierland war und der Staat sich noch nicht das Monopol darüber
angemaßt hatte.

Der erste Band, « Die Vorbereitung », stellt in drei Kapiteln die Entwicklung
Fellenbergs bis etwa 1800 dar. Das erste Kapitel, «Das Erbe», führt in die
Traditionen ein, in welchen Fellenberg aufwuchs. Schon das Elternhaus —
sein Vater gehörte der aufgeklärten Richtung innerhalb der herrschenden
Schicht Berns an — brachte ihn in Beziehung zu den bedeutendsten kulturellen

Strömungen Europas. So nahm Fellenberg die philanthropischen
Bestrebungen der Zeit, die Liebe zu den Armen, die Begeisterung für
republikanische Freiheit schon in früher Jugend auf und wuchs ganz von selbst in
die Ideen eines Rousseau oder Pestalozzi hinein. Einzigartig ist aber die frühe
Erkenntnis der Mängel dieser aristokratischer Bildungswelt und die Energie,
mit welcher der junge Fellenberg sich innerhalb ihrer seinen eigenen Weg
bahnte. Mit einem wahren Hunger nach selbständiger Weltkenntnis stürzte
er sich auf die Schätze des zeitgenössischen Wissens und Denkens, und im
Lauf der Zeit sammelte er einen Bekanntenkreis, der schließlich alle Kulturländer

der Welt umfaßte.

In dieser vielseitigen Verbindung mit der Kultur seiner Zeit ist auch die

Schwierigkeit begründet, Fellenbergs Bedeutung genau zu erfassen. Kaum
einer seiner Gedanken ist seine eigene Schöpfung (vgl. Bd. I, S. 475). Sein

Persönlichstes sind zweifellos nicht seine Ideen, sondern ist die Kraft, alle

Bestrebungen des 18. Jahrhunderts, die pädagogischen, die philanthropischen,
die sozialen und wirtschaftlichen in einem Punkt zu vereinigen und aus dem
Zustand der Idee in den der praktischen Wirksamkeit überzuführen. Die
Richtung des Handelns aber gab ihm seine ebenfalls in der Gedankenwelt des

18. Jahrhunderts verwurzelte Grundüberzeugung vom göttlichen Ursprung
und der göttlichen Bestimmung des Menschen. Auch an dieser Überzeugung
ist nichts Originelles, sie ist wie die Quintessenz der philosophischen und
religiösen Überzeugungen der Zeit. Es fließen in ihr zusammen der Gottesglaube
der Kirche, der Vernunftenthusiasmus der Aufklärung, die Naturschwärmerei
Rousseaus. Mit derselben Überzeugung nennt sich Fellenberg Nachfolger
Christi wie Vollstrecker der Kantischen Ethik. Auch sind die Äußerungen

90



dieser Überzeugung oft reichlich naiv, so wenn die Zweckmäßigkeit der
Natur Fellenberg als Gottesbeweis gilt, oder wenn er mit der unmittelbar im
Irdischen wüksamen ausgleichenden Gerechtigkeit derVorsehung rechnet. Das
Echte und Imposante ist auch in dieser weltanschaulichen Grundlage nicht
der formulierte Gedanke, sondern die Kraft, mit der die Überzeugung dargelebt

wüd. Für das praktische Leben ist der Pflichtbegriff der Zentralbegriff
Fellenbergs geworden. Dieser Pflichtbegriff erstreckt sich nicht bloß auf das
Irdische. Er ist der Ausdruck einer unendlichen Vervollkommnungsfähigkeit
des Menschen. Die unerschütterliche Gewißheit einer ewigen Existenz ist der
stärkste Ansporn jeder Tätigkeit Fellenbergs. Sie zwingt ihn, ohne Verlust
einer einzigen Stunde unermüdlich an seiner eigenen und an der
Vervollkommnung der Menschheit zu arbeiten. In dieser Pflicht ist auch die Pflicht
eingeschlossen, die Bedürfnisse und Gesetzmäßigkeiten des irdischen
Schauplatzes, auf welchen der Mensch gestellt ist, gründlich zu kennen. So

vereinigt Fellenberg in seiner Tätigkeit zwei scheinbar unvereinbare Seiten: eine
auf das Metaphysische gerichtete Zielsetzung und eine vollkommene
Beherrschung der irdischen Verhältnisse, die sich in seiner Herrscherkraft, in
seiner finanziellen und technischen Geschicklichkeit äußert.

Das zweite Kapitel, «Der junge Fellenberg», stellt den Werdegang Fellenbergs

bis zur Gründung von Hofwyl dar, vor allem die mit dem fünfzehnten
Jahr beginnende Selbsterziehung. Diese schließt mit dem erstaunlichen Dokument

eines voll ausgearbeiteten Lebensplanes ab. In diesem im 24. Jahr
niedergeschriebenen Lebensplan zeichnet Fellenberg sein ganzes zukünftiges
Leben vor, den Verzicht auf eine Karriere innerhalb der von ihm in seiner

jugendlichen Unbedingtheit als korrupt empfundenen offiziellen Welt, die
Gründung einer Familie und einer Art Landkolonie, in welcher er mit
gleichgesinnten Freunden zusammen der eigenen Vervollkommnung leben
will. Diese Kolonie ist eine ideelle Vorstufe Hofwyls. Schon sie ist etwas wie
ein Orden zur Gewinnung der irdischen Vollkommenheit, schon sie ist als ein
Keim für die Erneuerung der ganzen Menschheit gedacht.

Die Verwirklichung derartiger Pläne wurde aber hinausgeschoben durch
das brennende Interesse, welches Fellenberg an dem Fortschreiten der
französischen Revolution nahm. Erstaunlich ist, mit welcher Sicherheit der junge
Fellenberg seine Zeit beurteilte und mit welcher Impulsivität er sich in den

Kampf warf. In der Erkenntnis der Unwiderstehlichkeit der revolutionären
Ideen setzte er alle Kräfte für eine rechtzeitige Reform ein. Er war jedoch
nicht nur unermüdlich, die Regierimg zum Handeln zu drängen, sondern er war
auch bereit, seine eigene Existenz einzusetzen. Beim Einmarsch der Franzosen

griff er ohne obrigkeitlichen Auftrag, aus eigenem Antrieb in den Kampf ein,
indem er die Entlebucher Bauern zur Hilfe aufrief. Der Zusammenbruch

zwang ihn zu lebensgefährlicher Flucht. Nach der Rückkehr stellte er sich
wie die andern «Patrioten» der Helvetik zur Verfügimg. Eine kurze
diplomatische Mission in Paris aber zeigte ihm, daß die öffentliche Tätigkeit mit
ihrer Notwendigkeit zur Verstellung und Unterordnung seinem Charakter

91



völlig unerträglich war. Er verzichtete auf jede öffentliche Stellung und kehrte
zu seinem Lebensplan von 1794 zurück. «Ich beschloß, auf eigenem Grund und
Boden zum Besten des Landes die Fragen zu lösen, welche ich im großen
nicht lösen konnte.» So wurde für ihn wie für Pestalozzi das Jahr 1798 zum
Wendepunkt, der ihn seiner eigentlichen Lebensaufgabe zuführte.

Das dritte Kapitel gibt eine Übersicht über die sozialen und pädagogischen
Ziele Fellenbergs. Seine metaphysisch fundierte Lebensansicht gab ihm die
Grundlage zu einer umfassenden Zeitkritik. Wie Pestalozzi erkannte er die
Bedeutung der erst von wenigen ernst genommenen sozialen Frage. Aus dem
intensiv erlebten Bewußtsein der göttlichen Bestimmung des Menschen ergab
sich ihm sowohl die Kritik einer — nach seinem Empfinden — ermatteten
und materialistisch gewordenen Gegenwart wie auch die Aufgabe, mit allen
Kräften an der Erneuerung der Menschheit zu arbeiten. «In der Spannung
von Katastrophenbewußtsein und felsenfestem Zukunftsglauben bewegt sich
Fellenbergs Lebenswerk» (Bd. I, S. 426). Welche Anarchie die Auflösung alter
Ordnungen mit sich brachte, hatte er ja während der Helvetik aus eigener
Anschauung miterlebt. Schon vor 1798 hatte er auf eine gründliche
Volkserziehung als auf die dringendste Aufgabe hingewiesen. Da aber von offizieller
Seite in dieser Richtung nichts Entscheidendes geschah, entschloß sich Fellenberg,

diese Aufgabe aus eigener Kraft an die Hand zu nehmen. Sein Ziel
umschreibt G. folgendermaßen: «Er war der felsenfesten Überzeugung, nüt
vollkommener Evidenz beweisen zu können, daß in der Verwirklichung seiner
therapeutischen Ideen jeder Arme ,reich', das heißt zufrieden, der Mittelstand

.beruhigt' und jeder Reiche in seinem Besitz sichergestellt' werden
könne» (Bd. I, S. 437). Man sieht, es handelte sich nicht darum, durch Erziehung

einen neuen Menschen oder eine neue Gesellschaft zu formen. Für
Fellenberg standen vielmehr die Grundverhältnisse der Gesellschaft fest,
Standes- und Klassenunterschiede waren ihm Teile der Schöpfungsordnung,
an der der Mensch nicht rütteln kann und darf. Es ging ihm vielmehr darum,
in diese gegebene Gesellschaft Menschen hineinzustellen, welche sich ihrer
Pflichten gegenüber dem Mitmenschen bewußt wären und zugleich über die
Kräfte verfügten, um der Menschheit sinnvolle Dienste zu leisten. Darin liegt
das Archaische und Konservative seiner Bestrebungen; dieser Tendenz sind
auch die meisten Anfeindungen zuzuschreiben, die sein Werk erfuhr.

Der zweite Band, «Das Werk», ist nicht chronologisch, sondern nach
Sachgruppen gegliedert. Das erste Kapitel schildert den Aufbau des Hof-
wyler Erziehungsstaates, seine Institutionen, den Landwirtschaftsbetrieb,
die Unterrichtsmethoden, das Verhältnis zwischen Schülern, Lehrern, Eltern
und Fellenberg selbst. Die Grundlage des ganzen Unternehmens war der land-
wütschaftliche Musterbetrieb. Im Laufe weniger Jahre hatte Fellenberg das
1799 erworbene Gelände vonHofwyl in eine fruchtbare Landschaft verwandelt.
Ununterbrochen arbeitete er an der wissenschaftlichen und technischen
Verbesserung der landwirtschaftlichen Methoden. Auf der Grundlage des
landwirtschaftlichen Betriebes errichtete Fellenberg einen ganzen Organismus von

92.



Erziehungsanstalten, der von der Kleinkinderschule bis zur Vorbereitung auf
die Universität alle Stufen umfaßte. Die als erste gegründete Armenschule
erlangte seit 1810 durch den selbstlosen und begnadeten J. J. Wehrli
Weltberühmtheit. 1807 entstand die landwirtschaftliche Fachschule, 1808 die
«Erziehungsanstalt für Söhne höherer Stände», die ebenfalls weltberühmt
wurde und nach 1815 aus aller Welt und aus den höchsten Ständen, ja aus
regierenden Fürstenhäusern Zustrom erhielt. In den 20er Jahren trat dazu
eine Realschule für den Bürgerstand.

Hofwyl ist wohl das größte jemals von einem einzelnen Menschen
geschaffene Erziehungswerk. Es faßt alle mit Pädagogik verbundenen
Bestrebungen des 18. Jahrhunderts zusammen: die landwirtschaftliche Reform
Tschiffelys, Pestalozzis Armenerziehung, die Bildungsziele für höhere Stände,
wie sie an den privaten Erziehungsinstituten der Aufklärung, den sogenannten
Philanthropinen, ausgearbeitet wurden. Zusammengehalten wurde der
ausgedehnte Organismus durch die eiserne Willenskraft Fellenbergs, der, wenn
es ihm nötig schien, auch vor Härte nicht zurückschreckte. Das Großartige
an Fellenberg ist, daß er sein ganzes Dasein in den Dienst seines Werkes
stellte, vor dem alle persönlichen Rücksichten, auch die auf die Empfindlichkeit

seiner Mitmenschen, zurückzutreten hatten. «Unbedenklich identifiziert

er sein Werk mit Gottes Sache. Wunderbare providentielle Fügung habe
ihm seine Erfolge gebracht». (Bd. I, S. 440). Eine Vorstellung von dieser
Haltung geben Worte Fellenbergs wie etwa die folgenden: «Durch das
Bewußtsein, das ihn diesfalls begeistert, hält er sich zudem von der göttlichen
Vorsehung für berufen, der Aufgabe, mit der er sich beladen hat, durchaus
genug zu tun, und sein darauf sich beziehender Glaube ist von der Art, daß
man Berge damit versetzen kann. Daher kommt es auch, daß der Stifter von
Hofwyl sich lieber kreuzigen lassen, als von seinem Vorhaben abstehen würde »

(zit. nach Bd. I, S. 443). Aufgewachsen in der religiösen Atmosphäre des
18. Jahrhunderts, sah Fellenberg in allen Erscheinungen eine unmittelbare
Offenbarung der Vorsehung. In einer seiner letzten Schriften schrieb er der
Schweiz eine «providentielle Bestimmung» zu. Sie besteht darin, daß sie das

geeignetste «Experimentalland» zur Lösung der sozialen Frage sei. Ein
Beispiel der «Nationalversittlichung und Volksbeglückung» könnte von hier
aus am ehesten weltbekannt werden. Ein direkter Beweis für diese Bestimmung

der Schweiz ist ihm das allgemeine Interesse für Hofwyl. Er glaubte
an die Wirksamkeit dieses Beispiels. Hofwyl sollte die Keimzelle einer Erneuerung

der gesamten Menschheit werden. Daher legte Fellenberg auch großen
Wert auf Publizität und Repräsentation.

Was sollte nun der Musterstaat Hofwyl zeigen Er sollte durch die Tat
beweisen, daß zwischen allen Ständen, Konfessionen, Berufen, Völkern ein
harmonisches und tätiges Zusammenleben möglich sei, wenn der richtige
Erziehungsweg befolgt werde. Die Bildungsziele Hofwyls waren 1.

Berufstüchtigkeit, 2. allseitige Bildung der menschlichen Kräfte, 3. eine Religiosität,
welche das Pflichtbewußtsein dem Menschen zur zweiten Natur macht. Daher

93



war der Grundcharakter dieser Erziehung eine asketische Strenge und
Arbeitsdisziplin, neben der aber auch Kunst, Musik, kindliches Spiel einen wenn auch
beschränkten und vorgeschriebenen Raum fanden. Der methodische
Grundgedanke war der, daß die geistigen Kräfte durch Arbeit, vor allem in der
Landwütschaft, geweckt werden müssen. Im übrigen bildete Hofwyl kerne
besondere Methode aus. Die Methode war sehr beweglich; dem einzelnen
Lehrer wurde große Freiheit gelassen. Nicht auf bestimmte Lehrmethoden
kam es an, sondern auf die erzieherische Wirkung des gesamten
Gemeinschaftsorganismus. Über die Lehrpläne, die methodischen Fragen und die
Beziehungen zu den pädagogischen Theorien der Zeit gibt G. mannigfaltige
Auskunft. Als wesentlicher Punkt muß festgehalten werden, daß in Erziehung,
Lebensweise und Bildungsziel die Trennung der Stände strikte durchgeführt
wurde. Der Fürstensohn wurde zu patriarchalischem Wohlwollen gegenüber
seinen Untertanen, der Arme aber zum Ertragen von Entbehrungen und zur
Genügsamkeit erzogen. Dies ist wohl auch der Hauptgrund, weshalb das so
imposante Werk seinen Schöpfer nicht überlebt hat. Nur die Unterstützung
der Öffentlichkeit hätte es weiterhin erhalten können. Um sie bemühte sich
auch Fellenberg in den letzten Jahren. Aber für eine solche Standeserziehung
war ein genügendes Interesse der Öffentlichkeit nicht mehr zu gewinnen.

Der Eindruck von Fellenbergs Unternehmen auf seine Zeitgenossen war
ein gewaltiger. Das letzte Kapitel, «Die Ausstrahlung», stellt die Beziehungen
Fellenbergs zur Außenwelt, u. a. das Verhältnis zu Goethe, zu Gotthelf,
zu Owen dar. Der Zustrom von Besuchern war ungeheuer, wie das Gästebuch
von Hofwyl zeigt (vgl. Bd. II, S. 37, und den Auszug aus dem Gästebuch am
Schluß des Bandes). Es ist nicht möglieh, alle z. T. freundschaftlichen, z. T.
feindlichen Auseinandersetzungen Fellenbergs mit der Außenwelt auch nur
anzudeuten. Aus den Eindrücken von Hofwyl gingen mehrere wertvolle
Berichte hervor, u. a. von dem alten Freund Fellenbergs, A. Rengger, der
sich beim Besuch der Wehrlischule zu Tränen gerührt fühlte. Wü haben
kernen Grund, wie es im Werk G.s gelegentlich geschieht, die Echtheit
solcher Begeisterung über die Erziehungserfolge Hofwyls zu bezweifeln (vgl.
z. B. Bd. II, S. 32). Mit mehr Recht könnte man vielleicht bedauern, daß die
Gegenwart die Fähigkeit nicht mehr besitzt, sich von dem Wunder der
Menschwerdung im selben Maße ergreifen zu lassen. Dieses Wunder wurde
vor allem an der Wehrlischule erlebt; denn sie verwirklichte die höchste
Hoffnung der Zeit: den völlig im Einklang mit der Natur und der Umwelt
lebenden Menschen. Sie bewies, daß der Mensch auch in den allerarmseligsten
Verhältnissen, unabhängig von den Stützen des äußeren Wohlstandes, glücklich,

tätig und tüchtig und allem Menschlichen aufgeschlossen sein kann,
wenn seine Kräfte durch sinnvolle Tätigkeit die rechte Nahrung erhalten.

Es ist ein eindrucksvolles Bild, welches G. vor dem Leser aufbaut. Man
vermißt in ihm vielleicht einzig eine kurze Darstellung der Entwicklung der
gesamten Lebensgemeinschaft von Hofwyl. Die Atmosphäre, der «Geist
Hofwyls» als Gesamterscheinung wird nirgends so unmittelbar faßbar wie etwa

94



in den zeitgenössischen Berichten oder in dem oben genannten Werk von
Pabst. Dabei darf jedoch nicht vergessen werden, daß diese Atmosphäre je
nach dem Standpunkt des Betrachters sehr verschiedene Aspekte aufweist
und daß sie nicht so einfach und eindeutig zu sehen ist, wie sie in dieser
notwendig abgekürzten Zusammenfassung erscheinen muß. Vielleicht ist es

gerade die eingehende Beschäftigung mit dem Stoff, welche den Verfasser
davon abgehalten hat, von ihr ein kurz gefaßtes Gesamtbild hinzustellen.

Die Bedeutung eines Buches ermißt sich nicht nur nach dem Stoff, den
es bietet, sondern ebensosehr nach dem Ausmaß, in welchem es zu einer
prinzipiellen Auseinandersetzung anregt. Eine grundsätzliche Frage soll hier
noch berührt werden, welche sowohl die Deutung der Persönlichkeit Fellenbergs

wie auch das Problem der historischen Methode überhaupt betrifft.
G. sagt im Vorwort: «Es war mein Bestreben, das Biographische in die
großen geistesgeschichtlichen Zusammenhänge einzugliedern.» Wenn sich der
Leser jedoch Rechenschaft über die Eindrücke gibt, welche das Buch hinterläßt,

so erscheinen ihm diejenigen Teile am lebendigsten, welche rein
erzählenden Charakter haben, wie z. B. das schöne Kapitel über Fellenberg und
Therese Huber (II, S. 274 ff.) oder die Ausführungen über die Tätigkeit Fellenbergs

während der helvetischen Revolution. Weniger lebendig bleiben die
Darstellungen ideeller und kulturgeschichtlicher Verhältnisse. Nach Ansicht
des Rezensenten erklärt sich dieser Eindruck in erster Linie aus dem vom
Verfasser gewählten Standort. Über den Blickpunkt, von welchem aus er
seinen Gegenstand betrachtet, äußert sich G. in der Einleitung zum Kapitel
«Das Problem des Menschen»: «Auch Fellenberg war nur ein Mensch, mit
allen Licht- und Schattenseiten der species hominis. Das Problem des

Menschseins ist überall dasselbe, wie stark sich auch die Verhältnisse wandeln.
Unüberwindliche Schranken Schemen zwar die Menschen in ihrem Denken
und Empfinden voneinander zu trennen. Aber dringt man zum gemeinsamen
Urgrund alles Menschlichen vor, so enthüllt sich doch das Trennende als nur
von relativer Bedeutung und zwingt sich die Erkenntnis einer letztlichen
Einheit aller Bestrebungen auf» (Bd. I, S. 444). Die Richtigkeit dieser Sätze
soll nicht angezweifelt werden. Es läßt sich aber die Frage aufwerfen, ob sie
den für den Historiker fruchtbarsten Standort kennzeichnen. Zweifellos
besteht eine «letztliehe Einheit» aller menschlichen Bestrebungen; wie könnten
wü sonst überhaupt für «die Menschheit» einen einheitlichen Begriff fassen?

Aber dieser «Urgrund alles Menschlichen» kann doch wohl nicht im
Forschungsgebiet des Historikers gesucht werden. Ihn zu finden, kann zwar Ziel
und innerer Ansporn, nicht aber methodischer Grundsatz des Historikers
sein. Dies nicht etwa, weil ihm das Recht bestritten werden soll, sich in
«fachfremde» Gebiete zu begeben — denn das Recht, nach dem «Urgrund»
zu suchen, hat jeder Mensch, der dazu das Bedürfnis empfindet — sondern
weil dieser «Urgrund alles Menschlichen», sofern er eine lebendige Wüklich-
keit sein und nicht eine bloße Abstraktion bleiben soll, so hoch über der Ebene
des Historischen steht, daß alles individuell Historische bloß als eine Vorhalle

95



zum Innersten des Heiligtums erscheinen kann. Wird dagegen der «Urgrund
alles Menschlichen» bereits auf der Ebene des Historischen gesucht, so
verblaßt gerade das, was den Wert des Historischen ausmacht — das Plastische
der individuellen Gestalt —, weil dann die Gefahr besteht, daß der
Durchschnittscharakter der «species hominis» bereits als das Wesen des «Urgrunds
alles Menschlichen» vorweggenommen wird. Diese Gefahr, die uns zur
Signatur unserer Zeit überhaupt zu gehören scheint, zeigt sich gelegentlich in
den Urteilen über Fellenberg, so etwa in den Worten, welche einige Zeilen
unter der eben zitierten Stelle stehen: «Er wußte gut genug, daß alles menschliche

Streben Stückwerk bleibt, die Geschichte der Menschheit fast nur auf
Abfall vom göttlichen Gesetz hinweist und das Erdenleben gebrechlich ist.
Aber gleichwohl glaubte er lieber an die höhere Bestimmung des Menschen
als an seine Bankrotterklärung.» Wohl hat Fellenberg das Wissen um die
Gebrechlichkeit des Erdenlebens mit der ganzen denkenden species hominis
gemeinsam. Was er aber selbst als einmaliges Individuum ist, kann erst in
Erscheinung treten, wenn wü nicht den allgemein logischen Inhalt des
Gedankens, sondern seinen Ursprung in der ganz persönlichen Welt Fellen-
bergs aufsuchen. Er glaubte nicht deshalb an eine «höhere Bestimmung»,
weil es ihm so «beliebte », sondern weil er diese Bestimmung als Erlebnis in sich
trug, weil für ihn die Unsterblichkeit nicht eine errechnete oder bloß geglaubte,
sondern eine erlebte Wirklichkeit war — Wüklichkeit im eigentlichen Sinn
als «wirksame Kraft». Von hier aus erhält auch der Gesichtspunkt «Gebrechlichkeit

des Erdenlebens» erst seinen richtigen Ort, nämlich durch die Frage:
Was für einen Sinn hat diese Gebrechlichkeit innerhalb der Weltanschauung
Fellenbergs? Sie ist dazu da, um überwunden und in Vollkommenheit
verwandelt zu werden, wenn nicht im irdischen Leben, dann in einer zukünftigen
Lebenssphäre (vgl. Zitate Bd. I, S. 291). Ähnliches wäre z. B. zu sagen von der
Bemerkung des Verfassers über Fellenbergs politische Briefe, sie seien eine
«seltsame Mischung von politischem Realismus und ethischem Idealismus»
(Bd. I, S. 321). «Seltsam» ist diese Mischung nur von dem als absolut genommenen

Standpunkt des 20. Jahrhunderts aus. Von Fellenberg aus gesehen
handelt es sich gar nicht um eine Mischung; denn ein «Realist» ohne
«Idealismus» wäre für ihn gar kern «Realist», da er den wesentlichsten Teil der
«Realität», den idealen Menschen, auf den allein, auch in der Politik, alles
ankommt, gar nicht sieht. Das ganze Lebensziel Fellenbergs war ja, die
Mittel aufzusuchen, um im praktischen Leben der höheren Bestimmung des

Menschen zur Wirksamkeit zu verhelfen. In seiner Welt sind Idealismus und
Realismus gar nicht zu trennen; ihre Verbindung macht gerade den wahren
Menschen aus. So erweist sich gerade das, was Fellenberg nicht mit der
allgemeinen Menschheit gemeinsam hat, als sein eigener Weg im Streben nach
dem «Urgrund alles Menschlichen». Der Historiker aber kann sich als Ziel
stellen — was vielleicht seine schönste Aufgabe ist — den mannigfaltigen
Formen des Strebens nach dem «Urgrund» in ihrer individuellen Verschiedenheit

nachzugehen und so die höchsten Kräfte der Vergangenheit in ihrer

96



Eigenart erlebbar zu machen, damit die Gegenwart kennen lerne, was ihr
die eigene Mitwelt nicht zu bieten vermag.

Daß Fellenberg Werte zu bieten vermag, welche der Gegenwart nicht
selbstverständlich sind, zeigt in großartiger Weise gerade das hier besprochene
Buch. Sein Verdienst ist es, zum ersten Male ein Gesamtbild von Fellenbergs
Leben und Werk gegeben zu haben. Für besonders wertvoll hält der Rezensent

in diesem Bild die Darstellung der Tätigkeit Fellenbergs während der
Revolutionszeit, die viel Neues zu Tage fördert, sowie die vollständige
Darstellung der Bildungsanstalten und Bildungsziele von Hofwyl im zweiten
Band. Hier sei auch noch der Wunsch ausgesprochen, daß die in Aussicht
gestellte Ausgabe von Fellenbergs Schriften möglichst umfassend gestaltet
werde und daß womöglich auch Briefe, autobiographische Skizzen, die schon
gedruckten, aber schwer auffindbaren Aufsätze Fellenbergs und die
zeitgenössischen Berichte über Hofwyl in die Sammlung aufgenommen werden.

Zum Schluß seien uns noch einige Bemerkungen zum Verhältnis zwischen
Fellenberg und Pestalozzi erlaubt. Diese Beziehungen, über welche G. eme
separate Darstellung in Aussicht stellt, sind auch in dem hier besprochenen
Werk eingehend geschildert. Zweimal nähern sich die beiden, zweimal bietet
Fellenberg Pestalozzi großzügige Hilfe an, und es wüd ein Vertrag
unterschrieben, der Pestalozzi aller äußeren Mühsal zu entledigen scheint.
Beide Male aber stößt Pestalozzi die Hand, die er schon ergriffen hat,
wieder zurück. Doch bleibt die gegenseitige Hochachtung und Verehrung
zwischen den beiden Männern bestehen. Die Ursache für diese eigenartige
Entwicklung kann nicht nur im gegensätzlichen Charakter der beiden
Partner gesucht werden, obwohl Gereiztheit und Taktlosigkeiten von beiden
Seiten zweifellos ihre Rolle spielten. Auch der «diabolische Einfluß» Schmids
genügt nicht zur Erklärung. Die letzte Ursache für die Trennung zwischen
den beiden zueinander strebenden Persönlichkeiten muß in der Unvereinbarkeit

der Lebensaufgaben gesehen werden, die sie sich, nicht aus persönlicher
Vorliebe, sondern aus emer intensiv, geradezu religiös erlebten Notwendigkeit

heraus, gestellt sahen. Dies haben schon die feinsinnigen Untersuchungen
Otto Hunzikers gezeigt (s. O. Hunziker, Heinrich Pestalozzi, Vorträge, Reden
und Aufsätze, 1927). Pestalozzi sagte Fellenberg nüt aller Deutlichkeit, was
dieser nicht mit derselben Klarheit sehen konnte: «Ich will nicht, was Sie
wollen; ich wül etwas ganz anderes, als was Sie tun», oder: «Also, lieber
Fellenberg, ist es durchaus nicht die gleiche Welt, in der wir eigentlich leben.»

Der Unterschied im Lebensziel der beiden Pädagogen lag aber nicht, wie oft
gesagt worden ist, lediglich in der Tatsache, daß Fellenberg eine
Standeserziehung aufgebaut hätte, während Pestalozzi auf dem Weg über die
Armenerziehung eine allgemeine Menschenbildung erstrebte. Diese Differenz hätte
sich als Äußerlichkeit wohl wie andere derselben Art überbrücken lassen. Der
Gegensatz liegt in emer Tiefe, die keine Kompromisse mehr zuläßt. Man muß
sich darüber klar sein, daß Fellenbergs Menschenbild und damit sein Bildungsziel

von vornherein feststanden, daß sie ihm gewissermaßen angeboren waren.

97



Sem Problem war allem, den Auftrag, den er in sich fühlte, zu verwüklieheri.
Daher sein stahlharter Wille, die Zielbewußtheit seines Handelns, daher aber
auch seine oft erschreckende Härte, seine Unerschütterlichkeit auch gegenüber

berechtigten Vorwürfen. Gerade was die Größe Fellenbergs ausmachte,
die innere Festigkeit seines Weltbüdes, mußte Pestalozzi von ihm fernhalten.
Pestalozzi blieb und wollte sein ganzes Leben lang ein Suchender bleiben.
Sein Leben lang rang er um die Frage: «Der Mensch in seinem Wesen, was
ist er ?» Aus eigener Erfahrung und eigenem Leiden mußte er sein Menschenbild

erst aufbauen. Seme Mission war, eme Methode zu erarbeiten, die
geeignet wäre, den Mensehen durch Weckung seiner ureigenen, von jedem
gesellschaftlichen Stand unabhängigen Kräfte zum wahren Menschen zu
machen. Sein Leben und Werk hat daher mehr den Charakter eines
ununterbrochenen Experiments. Dieses experimentierende Suchen war aber Pestalozzi

nur möglich, wenn er aus dem Gefühl des vollen, unabhängig in der
Welt stehenden Lebens schöpfen konnte. Jede «Mediatisierung», auch wenn
sie äußerlich noch so schöne Früchte hätte tragen können, mußte ihn von
seinem eigenen Lebensziel entfernen. Daher war auch die Zusammenarbeit
mit Fellenberg letzten Endes unmöglich. Über die Gründe der Trennung hat
Pestalozzi keine Unklarheit gelassen. Am 1. Januar 1805 schrieb er an Fellenberg:

«Indessen ist's wesentlich, genau zu bestimmen, was denn eigentlich
mem Zweck, oder, wie Sie es nennen, meme Aufgabe sei. Diese aber ist gar
nicht, weder in Jerusalem, noch in Jericho, noch in Bethlehem eine Schule
zu stiften und für diese Schule Mittel zu suchen, die die Schaben zernagen
und der Rost fressen können; meine Aufgabe ist: höchste Belebung des
Forsehens nach psychologischen Mitteln der Menschenbildung an und für
sich selbst, und zwar nach Mitteln, die von der Welt, wie sie ist, unabhängig,
ihr, wie sie wüklich ist, entgegenstehen. Lieber, Edler, Sie respektieren
das Positive und Konventionelle in einem solchen Grade — ich bitte Sie -—

respektieren Sie in dieser Rücksicht auch diesen (meinen Lebensgang)
und die Richtung, die er dem Geiste meines Thuns und der Natur der Mittel,
die ich zu meinem Zwecke suche und brauche, gegeben. Ich bitte Sie, respektieren

Sie meine unbedingte Willenlosigkeit in Absicht auf das Äußere meiner
Zwecke und Mittel. Ich hange durchaus für meme Zwecke weder an Buchsee
noch an Herten, weder an Rußland noch an Deutschland, aber ich hange
mit unbedingtem Vertrauen an allen Umständen, die für meine Endzwecke
von selbst kommen und die mü gleichsam Gott schickt.» Und am 5. Januar:
«Kern Reichthum, keine Ehre, keine äußere auch noch so vorteilhafte Lage
würde je für meine Ruhe und für meine noch übrige Brauchbarkeit in der
Welt das wüken, was diese Schonung meiner Gefühle auf mich wükt.» (Morf,
Zur Biographie Pestalozzis III, S. 232, 238.)

So fällt auch von Pestalozzi her ein aufschlußreiches Licht auf seinen
großen Zeitgenossen Fellenberg.

98


	Philipp Emanuel von Fellenberg und sein Erziehungsstaat

