
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 4 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Churer Stephanskirche im Frühmittelalter

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN - MELANGES

DIE CHURER STEPHANSKIRCHE
IM FRÜHMITTELALTER

Von P. Iso Mülleb

Die Churer Stephansküche ist heute verschwunden. Ihre Überreste fand
man jedoch 1848/49 und 1851 unter und hinter der jetzigen Kantonsschule.
Danach handelt es sich um eine Küche mit halbrunder, ja sogar überstelzter
Apsis, in welcher ein Mosaikboden und eine Priesterbank vorhanden war.
Die Kirche wird auf ca. 500 datiert, das Patrozinium ist erst im 12. Jh. belegt1.

1. Zur frühen Stephansverehrung

Der Churer Stephanstitel kann als Ablagerung einer großen und interessanten

Kultentwicklung charakterisiert werden. Nachdem man laut einer

sog. Revelatio im Jahre 415 in Jerusalem Gebeine des Heiligen entdeckt hatte,
gelangten Reliquien und Verehrung durch Paulus Orosius nach Hippo, wo
im ganzen Gebiete unter Anteilnahme des hl. Augustin Cf430) eine große

religiöse Bewegung entstand. Allenthalben wurden Heiligtümer des

Erzdiakons errichtet, zu welchen viele Pilger zogen. 424 baute man neben dem

Dom von Hippo eme Kapelle des Märtyrers. Durch Orosius kamen Reliquien
bis zur Balearen-Insel Minorca2. Nicht zu verwundern, daß der Kult auch in
Rom an Ansehen stieg, wo Papst Leo I. (f461) an der Via Latina die Basilika
des hl. Stephan bauen ließ, die außerhalb des alten aurelianischen Stadtkreises

lag3. Eine weitere Stephansküche befand sich in Mailand, deren Gründung
dem BischofMartinian in der 1. Hälfte des 5. Jhs. zugeschrieben wüd4. Ebenfalls

zum fünften Säkulum gehört die Stephanskirche von Verona*.

Im Frankenreiche finden sich nach Gregor von Tours (f594) schon manche

1 Näheres Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 7 (1948) 273—274.
2 Weiteres besonders aus Augustins Schritten bei Kötting B., Peregrinatio religiosa,

Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen in der alten Kirche. 1950. S. 259-266, und
F. van DER Meer, Augustinus als Seelsorger. 1951. S. 43, 551 —552, 629 — 630, 638.

* Dictionnaire d'Archäologie et de Liturgie XIV. 2 (1948) col. 2898. Über andere dortige
Stephansheiligtümer col. 2911, 2938.

* Heiming O., in Colligere Fragmenta, Festschrift A. Dold 1952, S. 234.
« Arte dei Primo Millennio. Torino 1950, S. 35-36, 37.

386



Reliquien und Kirchen des Heiligen. Beispielsweise befand sich außerhalb
Marseilles eine Stephansküehe (basilica beati Stephani, quae urbe est pro-
xima). Ebenfalls existierte eine in Autun, die zugleich mit einem Friedhof
verbunden war6. Nicht vergebens sind deshalb gerade die alten Kathedralen
von Sens, Auxerre, Chalons-sur-Marne, Toul, Metz, Bourges und Limoges
dem Erzmartyrer geweiht. In der Civitas Parisiensis scheint der gleiche
Heilige im 5. Jh. eine Hauptküche gehabt zu haben. Daneben tragen noch
zwei kleinere Kirchen, die 680—700 genannt werden, den Namen des hl.
Stephan. Der Pariser Episkopat errichtete systematisch auf den wichtigsten
Verkehrsstraßen von Paris zu den übrigen Zentren hin noch vor dem 8. Jb.
sieben Stephansküchen. So kam das Christentum von der civitas in die vici
der Handelsleute, um von dort aus die langsamer sich bekehrenden villani zu
erfassen7.

Von den vielen Stephanusküchen des Frankenreiches war jene wichtig,
die nach Gregor von Tours (f594) 451 beim Einfall der Hunnen in Metz
bestand (Historia Francorum II. 6)8. Die Bedeutung der Stadt im fränkischen
Reiche mag nicht wenig zur Verbreitung des Kultes beigetragen haben. Diese
Metzer ecclesia Protomartyris spielte dann zur Zeit der hl. Kolumban und
Gallus wieder eine Rolle. In dieses Gotteshaus floh jene Verlobte des Königs
Sigibert, die dann in ein Kloster gesteckt wurde9. Nachdem Solothurn 534
bei der fränkischen Eroberung von Burgund als Stützpunkt der Merowinger
ausgebaut worden war, stiftete das fränkische Königtum dort die königliche
Küche St. Stephan, die noch innerhalb des römischen Castrums, aber ganz
an die Mauer gebaut war10. In Lausanne finden wü eine Stephansküche, in
welcher Gräber des 7./8. Jhs. gefunden wurden. Vermutlich aber war nicht
Solothurn und Lausanne, sondern Donatyre die älteste Küche des Bistums
Lausanne, in der wir 535 bereits einen Bischof Grammaticus feststellen. Somit
kann der Stephanskult dieses Küchensprengels noch auf das 6. Jh. zurückdatiert

werden11. Am wichtigsten aber für uns ist dieKonstanzerKirche des Erz -

martyrers. Urkundlich wüd sie als ecclesia S. Stephani extra muros civitatis
constructa 854 erwähnt12. Nach den Viten des hl. Gallus, die Wetti und
Walahfrid um 820—830 verfaßten, flüchtete sich dorthin jener Diakon
Johannes, der auf das Votum des hl. Gallus Bischof von Konstanz werden

« MGH SS rer. meroving. 1 (1885) 68, 82, 256, 408, 508, 689, 791. Weitere Zitate bei
KÖTTING, S. 260 Anm.

' Koblin M., Le terroir de Paris aux epoques gallo-romaine et frangue. Paris 1951. S. 154 —
156.

8 MGH SS rer. meroving. 1 (1885) 68.
* Vita S. Galli cap. 24 - 25, ediert von Meyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen 12

(1870) 30-31.
10 Amiet Br. in Festschrift E. Tatarmoff 1938, S. 77ff., mit Hinweisen auf andere

Stephanskirchen. Dazu Drack W. im Jahrbuch für solothurnische Geschichte 1948, S. 7 - 8,
16-19, 25.

11 Benzerath M., Die Kirehenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter. 1914,
S. 87-88.

12 Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 433.

387



sollte13. Da sowohl Wetti wie Walahfrid die gleiche Episode mit ähnlichen
Worten berichten, kann man schließen, daß beide ihre Mitteüungen aus der
älteren Vita des 8. Jhs. haben. Schon deshalb muß man wohl annehmen, daß

die Küche damals wirklich extra civitatem, bzw. extra oppidum lag, wie
Wetti und Walahfrid erzählen. Tatsächlich liegt die Konstanzer Stephanus-
kirche, wie Prof. Heinrich Büttner, Marburg, mitteilt, ca. 10 Meter von der
alten Civitas-Mauer des spätrömischen castrums entfernt. Dafür spricht
schon die allgemeine Lage solcher Stephanusküchen, außerhalb der Städte.
Nun belegt die Tatsache, daß der von churrätischen Eltern abstammende
Johannes Bischof von Konstanz wurde, einen größeren Zusammenhang mit
dem Bistum Chur. Möglicherweise war Johannes ein Chorbisehof von Chur14.

Dann kann die Stephanusküche von Chur für die entsprechende Küche von
Konstanz maßgebend gewesen sein. Vielleicht hat St. Stephanus in
Konstanz wiederum die Zürcher Stephanskirche beeinflußt, die noch Ende des

13. Jhs. außerhalb der Stadtmauern lag15.

Wüßte man von der Churer Stephanskirche nur die Gründungszeit, das

5. oder 6. Jahrhundert, und deren Lage außerhalb des alten Stadt, so würde
man sofort auf den Diakon-Martyrer als Patron tippen. Dieses Patrozinium
paßt so gut, daß man schwerwiegende Gründe haben müßte, um einen
Wechsel des Schutzheiligen anzusetzen. Dabei spielt es ja keine Rolle, ob nun
das Patrozinium von römisch-mailändischen oder von gallisch-rheinischen
Kulten inspiriert ist. Übrigens verbreitete sich die Verehrung des hl. Stephans
von Chur aus weiter. Schon hingewiesen wurde auf die Möglichkeit, daß Chur
auf Konstanz wükte. Noch näher liegt die im sog. Tellotestamente 765

erwähnte Kirche des Heiligen, die nach Luvis lokalisiert werden kann. Im
Reichsurbar von ca. 830—850 begegnet uns ebendort ein Priester Zanus, was
wohl auf eme königliche Eigenküche und Pfarrei schließen läßt16.

2. Kirche des Bischofsklerus und Friedhofheiligtum

Nach den Forschungen von R. Bauerreiß bestand in den frühmittelalterlichen

Bistumsstädten wie in Italien zu Verona, im Westfrankenreich zu
Paris, Metz, Toul usw. und im deutschen Reiche zu Köln, Regensburg, Freising,
Paßau usw. folgende Ordnung der küchlichen Bauten und Patrozinien:
Zuerst gründete man die bischöfliche Kathedrale, die dem Salvator oder der
Mutter Gottes oder dem hl. Petrus geweiht war, dann kam das Paptisterium
des hl. Johannes dazu, weiter das bischöfliche Oratorium, das dem hl. Stephan
anvertraut war. Letztere Küche war kein kleiner und bescheidener Gebetsraum,

sondern geräumig, denn in diesem domus episcopalis, der bischöflichen
«Haus»-Kapelle, waltete der Archidiakon, nach dem Bischof der erste
Geistliche der Diözese, seines Amtes als Richter und Verwalter. Hier fanden

15 Vita S. Galli cap. 28 1. c. S. 35.
11 Mater Th. in Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 1952, S. 480-483.
l« Escher K., Die Kunstdenkmäler des Kt. Zürich. IV. 1 (1939) 310.
18 Bündner Urkundenbuch, ed. Meyer-Marthaler und Perret, Bd. I, S. 16, 389.

388



auch die Ernennungen der Bischöfe und weitere wichtige Amtshandlungen
statt. In diese seine Küche begab sich der Bischof mit seinen Klerikern zum
gemeinsamen Officium. Wü wissen ja, daß der hl. Korbinian (f725) zum
privaten wie zum feierlichen Chorgebet in das bischöfliche Oratorium St.
Stephan zu Freising zog. So begreift man den Schutzhefligen, denn der erste
Martyrer-Diakon war das leuchtende Vorbild für den Archidiakon und seine
Geistlichen, die sich in jener Küche zusammenfanden17. All diese Ausführungen

von R. Bauerreiß passen ganz genau auf die Churer Verhältnisse.
Auch hier haben wir eine bischöfliche Kathedrale des 5. Jhs., die der Mutter
Gottes geweiht war, dann fehlt auch eine alte um 800 schriftlich bezeugte
Johanneskirche nicht, die jedenfalls das Baptisterium enthielt und wohl wie
anderwärts im Westen des Domes und nahe beim Friedhof lag18. Und endlich
besaß das alte Chur eme Stephanskirche, die vor den Mauern der Stadt stand.
Sie war auch weiträumig, besaß eine überhalbrunde Priesterbank. Wie alle
erwähnten Stephansküchen wurde sie in der Nähe der Kathedrale errichtet.

Die Lage der Churer Stephansküche außerhalb der alten Civitas legt es
nahe, daß es sich hier um eine alte Friedhofskirche handelt. Schon das römische

Zwölftafelgesetz und im Anschlüsse daran der Codex Theodosianus
bestimmte: Omnia, quae super terram urnis clausa vel sarcophagis corpora
detinentur, extra urbem delata ponantur19. Das stimmt wenigstens in Chur
genau, denn man fand rings um unsere in Frage stehende Kirche bis ins
heutige Priesterseminar St. Luzi Grabfunde20. Zudem entsprach die alte
Churer Stephansküche im großen und ganzen in Architektur und Form dem
norischen Kirchentyp von Teurnia und Aguntum (Osttirol), welche
ebenfalls Friedhofskirchen waren. In den schmalen Seitengängen und außerhalb

waren in Teurnia (5./6. Jh.) Kistengräber und Grüfte angebracht. Es
wurde damals immer mehr Mode, in den Küchen selbst nicht nur Bischöfe
und Priester, sondern auch Laien zu begraben21. So waren in St. Stephan
jedenfalls auch die Victoridengräber, deren Marmortafeln in karolingischer
Zeit nach St. Luzi gebracht wurden22. Aber vor den Laien hatten die
küchlichen Würdenträger den Vorrang, zumal in einer bischöflichen Kirche. So
fanden auch im Friedhof der Stephanskirche von Autun die Bischöfe der
Stadt ihr Grab23. In diesen Stephansküchen wurden auch die Bischöfe auf
ihrem Totenbette aufgestellt, wie das noch beim hl. Wolfgang (f994), Bischof
von Regensburg, der Fall war24.

17 Bauerreiss R. in Studien und Mitteilungen OSB 64 (1952) 72-77 und Kirchengeschichte

Bayerns 1 (1949) 68-72 sowie Föns sacer 1949, S. 90-94 (Abhandlungen der
bayrischen Benediktinerakademie Bd. VI).

18 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 24, S. 27. Näheres Poeschel VII, 39 -40, 203.
18 Salin E., La civilisation merovingienne 2 (1952) 33.
88 Sulser A. in Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 1946, S. 63.
81 Salin 1. c. 23—29. Kaufmann C. M., Handbuch der christlichen Archäologie 1913, S. 167.
" Bündner Urkundenbuch I. Nr. 11 —12.
88 MGH SS rer. meroving. 1 (1885) 791, Anm.
84 Bauerreiss R., Föns sacer 1949, S. 90, undStudien undMitteilungen OSB 1952, S. 74.

389



3. Das kostbare Ziegelgrab

In der Churer Stephanskirche fand man ein hervorragendes Ziegelgrab.
Um uns von der Lage dieses Monumentes eine Idee machen zu können,
müssen wir zuerst vor Augen halten, daß es sich hier um eine Kirche des

5./6. Jhs. handelt, die ganz im Stüe der norischen Küchen vom Hoischhügel,
Hemmaberg, Teurnia usw. erbaut ist. E. Poeschel, der das zuerst erkannt hat,
weist weiterhin ganz richtig darauf hin, daß der Altar nicht innerhalb der

Apsis der Priesterbank, sondern vor derselben stand25. Das Grab, das hier
zur Diskussion steht, und das zusammen nüt den Mosaiken 1848/49 hinter der
Kantonsschule gefunden wurde, ist leider zerstört worden. Ja selbst die beiden
Gewährsmänner, Quast und Keller, die davon berichten, sahen es nicht. Nach
dem deutschen Baurat Quast handelt es sich um «ein ausgezeichnetes gemauertes

Ziegelgrab, besonders merkwürdig mit zierlichem Fußboden und Gewölbe

von Ziegeln, ziemlich vor der Mitte der Apside». Nach dem zürcherischen
Archäologen Ferdinand Keller lag es nicht in der Apside26. Da sich sowohl die
Berichte als auch die Funde nicht als in jeder Beziehung genügend und
vollständig erweisen, können wir weder die genaue Lage des Altares noch des

Grabes bestimmen. Vermutlich befand sich das Ziegelgrab in der Mittelachse
des Schiffes, vielleicht vor oder bei dem Altare. In den verwandten kärntnerischen

Kirchen waren unter dem Hochaltare keine ganzen Reliquiengräber
oder Heiligenleiber rekondiert, sondern nur einfache Reliquienteile27. Nach
den Traditionen der merowingischen Zeiten bestattete man geistliche
Würdenträger und weltliche Große, ferner noch nicht heilig gesprochene Aszeten
neben oder vor dem Altare. Der Platz unter und hinter dem Altare war den

Heiligen reserviert28. Wüßten wü also sicher die bestimmte Lage von Altar
und Grab, dann wäre die Frage nach der hier bestatteten Persönlichkeit
leichter gelöst.

Ein hervorragendes Monument war dieses Ziegelgrab sicher. Hier fand
noch eine alte Technik Verwendung, wie uns ein Fachmann, Architekt Alban
Gerster, Laufen, aufmerksam machte (26. Febr. 1951): «Wü finden Gräber,
die aus römischem Ziegelmaterial hergestellt sind, noch während der
Völkerwanderungszeit. Bei uns haben die Alemannen sehr oft ihre Toten in
römischen VUlen begraben und dabei römisches Ziegelmaterial verwendet.
Frühmittelalterliche Ziegelgräber ohne Verwendung von altem römischem Material

88 Bündner Monatsblatt 1940, S. 56-59, Poeschel VII. 271-274. Zum Typus siehe

Egger R., Die frühchristliche Kunst in Österreich. Sonderdruck aus: Die bildende Kunst in
Österreich o. J. 124-136.

81 Die Texte siehe in den Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich 12

(1860) 321-324, dazu Bündner Monatsblatt 1939, S. 370f., und 1940, S. 56-59.
87 Freundl. Mitt. Prof. Dr. R. Egger, Wien, vom 21. Sept. und 6. Not. 1951.
88 Claussen H., Heiligengräber im Frankenreiche. Ein Beitrag zur Kunstgeschichte des

Frühmittelalters. Marburg 1950, S. 81, 89, 123, 165-167 (Maschinenschrift-Dissertation).
Daß aber die Gewohnheiten verschieden waren, darüber siehe Sankt Bonifatius. Gedenkgabe

zum zwölf hundertsten Todestag. 1954, S. 139-156. Über das Fehlen von längeren
Inschriften S. 142-143.

390



gibt es meines Wissens nicht. In der Schweiz verschwand mit den Römern
auch die Technik des Ziegelbrennens. Die ersten mittelalterlichen gebrannten
Steine, die wir kennen, sind die romanischen von St. Urban. In Chur hat
sich sicher die antike Tradition sehr lange halten können und ich glaube, daß

daselbst, ähnlich wie in St. Maurice im Wallis, die Kultur nie abgebrochen
ist. Es ist somit gut möglich, daß das Ziegelgrab in der Stephanusküche in
Chur aus dem 5. oder 6. Jh. stammt.» Der konservative Charakter Rätiens
erscheint hier wieder einmal mehr mit aller Deutlichkeit. In der 1. Hälfte des
5. Jhs. erbaute man in Chur die erste bischöfliche Küche nach dem Schema
der römischen Konstantinsbasilika. Um 500 hielt man noch in der Stephans-
küche an der römischen Mosaik- und Ziegeltechnik fest. Und um 800 bemalte
man einige Disentiser Stukkaturen ganz im Stüe, den die gemalte Ornamentik
römischer Villen am Tiber aufzeigt. Auch der klassische Geist der Disentiser
Archivolten mit dem Mäandermotiv weist in die gleiche Richtung. Dazu
blieb die römische Tradition auch in Sprache und Namengebung erhalten29.

In neuen und ansehnlichen Küchen wurden meist diejenigen Bischöfe
oder hervorragenden Persönlichkeiten in besonderer Weise begraben, unter
deren Regierung und mit deren Förderung das betreffende Gotteshaus
errichtet wurde. St. Vigü von Trient (ca. 400) wurde in der von ihm erstellten
Küche von seinem Nachfolger beigesetzt30. Der hl. Germanus von Auxerre
(f448) baute für sein eigenes Begräbnis die Küche des hl. Mauritius31. Der
hl. Aper, Bischof von Toul, der um 500 lebte, begann eine Küche zu errichten,
starb indes vor deren Vollendung. Zu seiner Ehre baute man sie fertig und
bestattete ihn darin32. Zu Anfang des 6. Jhs. begrub man St. Sigismund zu
Agaunum in der Johannesküche, die wohl seine Stiftung war33. Der hl.
Cäsarius von Arles (t542) erbaute in Arles eine Basilika, die 524 konsekriert
wurde. Er selbst ließ dort nicht nur seine Schwester, sondern auch sich selbst
begraben. Das gleiche gilt auch von König Chlodwig (fßll) und dessen Sohn
Childebert, die in ihren neu errichteten Gotteshäusern bestattet wurden34.
Der hl. Frankenkönig Guntram (f593) erbaute in Chalon-sur-Saöne eine
Marcellusküche, in der seine Beisetzung stattfand35. All diese Fälle, die
leicht vermehrt werden könnten, beweisen, wie gerne man gerade in einer
neuen Kirche hervorragende Persönlichkeiten der Erbauungszeit oder den
Erbauer selbst begraben hat.

Nun aber ist der bedeutendste Churer Bischof dieser Zeit, Bischof Valen-
tian (f548), dessen steinerne Grabesinschrift ihn als um Rätien hochverdient
schüdert. Wenn auch die Inschrift nicht ausdrückhch die Erbauung oder

88 Rahn im Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) 53, Taf. I. Abb. 10-11.
Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 47, 53.

88 Lexikon für Theologie und Kirche 10 (1938) 610.
81 MeTanges L. Halphen 1951, S. 450.
88 Herzog F. A. im Innerschweiz. Jahrbuch 8/10 (1946) 34ff.
88 Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter 1932, S. 66.
88 Salin E., La civilisation mirovingienne 2 (1952) 24, 29.
88 Kirchliches Handlexikon 1 (1907) 1818. Vgl. Einhardi Vita Karoli M. c. 31: nusquam

eum honestius tumulari posse quam in ea basilica, quam ipse construxit.

391



Förderung der Stephanskirche erwähnt, so fällt doch immerhin die dort
gerühmte Freigebigkeit besonders gegen Arme und Gefangene auf36. Könnte
nicht Bischof Valentian, der nach dem Wortlaute der Inschrift die maxima
summorum gloria pontificum war, hier in der Stephansküche begraben sein?
Dann wäre letztere kurz vorher um 500 oder in den ersten Jahrzehnten des
6. Jhs. erbaut und vielleicht auch von ihm wohlwollend gefördert worden. Im
6./7. Jh. war die Stephanskirche der Mittelpunkt des churischen Interesses,
Ende des 8. Jh. aber die neue Küche, in deren Krypta St. Luci eine Heimstätte

fand. Von St. Stephan wanderten ja auch die Inschriften der Victoriden
und des Bischofs Valentianus nach St. Luzi.

Man könnte einwenden, das Grab sei ja um die Mitte des 19. Jhs. leer
gewesen, also sei der genannte Bischof dort nicht begraben. Quast berichtet
nichts von Gebeinen oder Reliquien. Aber die Vermutung liegt nahe, daß
man Ende des 8. Jhs. die Überbleibsel der hervorragenden Persönlichkeiten
von der Küche des hl. Stephan in die neue Kirche des hl. Lucius übertragen
habe, wie ja auch die entsprechenden Grabplatten der Victoriden dorthin
kamen. Sollte dies nicht der Fall gewesen sein, so überließ man einfach die
dortigen Gräber ihrem Schicksal. Hinzu kommt noch, daß die küchliche
Gesetzgebung in der karolingischen Zeit die Begrabung in der Kirche besonders

für Laien sehr bekämpfte, weshalb es ganz natürlich war, daß St. Stephan
seit dieser Epoche langsam dem Blickfeld entrückt wurde37. Nach dem
Chronist Fortunat Sprecher (fl647) zerstörte man 1622 zur Hälfte die
«schon vorher baufällige Küche des hl. Stephanus» (usque ad medium
destruxerunt)38. Und bekanntlich sind alte Gräber oft leer, wie z. B. der Grab-
stollen der Disentiser Krypta des 8. Jhs. zeigt.

Diese Deutung des Churer Ziegelgrabes ist freilich nur eine Möglichkeit,
die man erwägen kann. Daneben muß eine andere Lösung der Frage im Auge
behalten werden, die hier die Ruhestätte des hl. Lucius sieht39. Damit wäre
eine noch ungeklärte Translation dieses Heiligen bestimmt40. Dann wäre das
Ziegelgrab unter oder hinter dem Altare des Stephansküche gewesen. Es
wäre auch von Bedeutung, daß die Victorideninschriften von St. Stephan
nach St. Lucius übertragen wurden. Man wollte beim gleichen Heiligen bleiben.

Viele Belege stehen dafür ein, daß sich die Christen gerne bei und um ein
Heiligengrab bestatten ließen. Das bekannteste Beispiel ist St. Peter in Rom,
dessen ganzes Gelände schließlich mit Friedhöfen besetzt wurde. Auch bei
den Märtyrern der Katakomben erwarb man sich einen Platz schon zur Zeit
des Papstes Damasus (366—384)41. Deshalb stellte Bischof Maximus von

38 Bündner Urkundenbuch I. Nr. 5.
37 Die bezüglichen Verordnungen siehe bei Salin E., La civilisation merovingienne 2

(1952) 23,30, und Besson M., L'ArtBarbare dans l'ancien diocese deLausanne. 1909, S. 46-47.
88 Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft von Zürich 12 (1860) 324.
88 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 7 (1948) 273-274.
•° Bündner Monatsblatt 1939, S. 373-374.
" Kötting B., Peregrinatio Beligiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen

in der alten Kirche 1950, S. 246, 307 -312.

392



Turin, der aus dem rätischen Gebiete der Etsch stammt und im 5. Jahrhunderte

lebte, das Axiom auf: Quisquis sociatur martyri, tartaro non tenetur42.
So ließ sich auch Kaiser Avitus zu Füßen des hl. Julian von Brioude beisetzen
(ad pedes martyris). Beim Leibe des hl. Paul Sergius in der Marienküche zu
Narbonne ließ man sich ebenfalls begraben. Was St. Paul Sergius für Narbonne
war, das bedeutete St. Genesius fürArles, der sogar zwei Genesiusküchen besaß,
die Nekropolen wurden43. Freilich waren damals allgemein die Küchen auch
ohne besondere Heiligengräber zu Begräbnisstätten geworden, wie etwa das
nahe Lausanne und viele andere Orte zeigen44. Vielleicht wird eine kritische
Edition und Interpretation der karolingischen Vita Lucü noch einiges Licht
auf die Frage werfen können. Man wüd dabei nicht vergessen dürfen, daß die
in der Vita erzählten Ereignisse nicht alle sicher sind. Übrigens, auch wenn
das Ziegelgrab nicht die Ruhestätte des Bischofs Valentianus gewesen wäre,
sondern die eines Heüigen, so besteht dennoch die Möglichkeit, daß
Valentianus der Erbauer oder Förderer der Stephanskirche und des vielleicht
gleichzeitig errichteten Grabes wäre.

Aber es muß auch damit gerechnet werden, daß jenes Ziegelgrab älter oder
junger sein könnte. Schon Architekt A. Gerster, Laufen, äußerte sich:
«Vielleicht handelt es sich überhaupt um ein römisches Grab, das mit der christlichen

Kirche nichts zu tun hatte.» Der norische Typ dieser Kirchen setzt ja
auch ein zentrales Heiligengrab gar nicht voraus. Dieser Umstand gilt auch
für eine spätere Ansetzung des Grabes. Der hl. Lucius oder auch eine sonstige
Persönlichkeit könnte später hier in St. Stephan beigesetzt worden sein. Es
seien also alle Möglichkeiten weder zum vorneherein angenommen noch auch
abgelehnt. Nur so wüd man vielleicht einmal das Problem lösen können.

4. Was fand man 1456 in der Stephanskirche?

Einen Hinweis dafür, daß die Churer Stephansküche das Grab des hl.
Lucius enthalten habe, glaubte man in einem Papierzettel des Churer
Domschatzes zu finden, der folgenden Wortlaut hatte: Item hec reliquie invente
sunt in ecclesia sancti Stephani in inferiori ecclesia in una vasa argentea et
reputantur pro sacramento eukaristie et nos comburimus et posuimus huc
ad reverenciam et dignitatem sacramenti. Inventa sunt in vigilia visitacionis
beatissime et intemerate vüginis Marie anno domini M° CCCC° LVI. infra
horam decimam. Man stellte nun die Vermutung auf, daß jenes silberne
Gefäß ein Reliquiar war, das im Kultgrab des hl. Lucius niedergelegt wurde,
wie das ähnlich auch andernorts der Fall gewesen sein dürfte45. Zunächst handelt

es sich hier bei diesem Funde vom 1. Juli 1456 in der unteren Kirche, also
im niedrigeren Schiffsboden von St. Stephan, nicht um Heüigen-Reliquien,

48 Kötting B. 1. c. 333 Anm. Dazu Bündner Monatsblatt 1942, S. 246-249.
" Salin E., La civilisation merovingienne 2 (1952) 31, 457.
" Salin E. 27. Besson M., L'art barbare dans l'ancien diocese de Lausanne 1909, S. 47.
45 Stüokelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) 66, Nr. 320. Dazu

Poeschel, Kunstdenkmäler 7 (1948) 274.

393



denn sie wurden sofort als eucharistische Spezies angesprochen. Offensichtlich
müssen es mehrere Hostien gewesen sein. Man hielt sie auch für konsekrierte
Hostien, nicht etwa für ungeweihte Hostien; deshalb verbrannte man sie

auch gleich. Das war allgemein die damalige küchliche Praxis. Im Churer
Missale, das 1497 in Augsburg gedruckt wurde, finden sich verschiedene
Rubriken, die auf den Passauer Theologen Michael Lochmaü (-[-1491) und
wohl schließlich auf Heinrich von Hessen (1442) zurückgehen, die verschiedene
ähnliche Fälle aufzählen. Wird eine konsekrierte Hostie erbrochen, dann wüd
das Ganze verbrannt (debet vomitus ille diligenter cremari et cineres iuxta
altare recondi). Ähnlich verhält es sich mit den konsekrierten Spezies, die von
Tieren verschluckt wurden (extrahantur species de ventre eius et animal
comburatur et in sacrari cineres ponantur). Auch vom hl. Blut benetzte Teüe

von Altartüchern sollen verbrannt werden46. Nun freilich warfman in unserem
Falle die Asche nicht in das Sakrarium, sondern bewahrte sie noch auf, um
auch so noch die Würde des Sakramentes zu ehren (posuimus huc ad reveren-
ciam et dignitatem sacramenti). Auch das weist mit Sicherheit darauf hin,
daß man geweihte Hostien vor sich zu haben glaubte.

Um was handelte es sich nun in Wirklichkeit Es ist richtig, daß man den
Verstorbenen die hl. Eucharistie in den Mund legte und sie so beerdigte. Der
hl. Benedikt (t ca. 547) ließ noch auf die Brust eines jungen Mönches, den

angeblich das Grab immer wieder auswarf, die hl. Hostie legen. Das Konzil
von Auxerre 578 und die 6. allgemeine Synode von Konstantinopel 680
untersagten es. Trotzdem mußte noch der hl. Bonifaz 741 gegen diese Totenkommunion

ankämpfen. Und bei der Elevation des hl. Ulrich (f973) war noch
folgendes zu finden: pixis argentea et in pixide sanguis Domini et alia sancta
continebantur47. Aber hier in St. Stephan in Chur kann es sich wohl nicht
darum gehandelt haben, weil es mehrere Hostien waren, spricht doch der
Fundbericht ausdrücklich immer im Plural (reliquie invente et reputantur.
Inventa sunt Dann wären sie auch nicht in einer einzigen Kapsel
zusammen gefunden worden, sondern zerstreut. Es war offenbar eher eine
Hostienbüchse. Solche gab es von jeher, aber eigentlich zahlreich erst seit der

Eüiführung der Privatmessen in der Karolingerzeit. Nun war ein Vorrat
gebackener Oblaten nötig, und jetzt wurden diese Behälter auch bald zu den
liturgischen Geräten gezählt. Seit dem 12. Jh. ist von solchen vielfach die
Rede, und wir finden seit dieser Zeit zahlreiche aus Silber hergestellt. Man
nannte solche Büchsen pixis ad hostias oder ad oblatas oder vasculum, quod
continet hostias usw.48. Gerade in einer nur wenig oder fast gar nicht besuchten

und benützten Küche waren solche Gegenstände mit Vorliebe zu finden.

" Missale Ecclesiae Curiensis 1497, Anhang foi. LXXVII: defectus et pericula in missa,
bes. Nr. 3, 10 — 13. Zu Lochmair siehe Franz Ad., Die Messe im deutschen Mittelälter 1902,
S. 520-522.

" Dictionnaire d'archeologie chretienne et de Liturgie 1.1 (1907) 1758/59 und III. 2

(1914) 2445/46. Dazu Gregorii Magni Dialogi lib. II. cap. 24 und Herwegen Ild., Der
heilige Benedikt 1919, S. 118, 167.

48 Braun J., Das christliche Altargerät 1932, S. 454-458.

394



Man weiß ja heute noch, daß in den früheren Pfarreikirchen oder Kapellen
alte liturgische Geräte oder küchliche Gegenstände mit Erfolg gesucht werden.

Natürlich wäre es auch möglich, daß es sich um ein Ziborium oder eine

Pyxis mit konsekrierten Hostien gehandelt hätte. Diese Behälter waren im
Mittelalter sehr häufig aus Silber49. Aber gerade solche Gefässe waren damals

wegen ihrer Bestimmung und wegen ihres Metallwertes stets sehr beachtet.
Wü finden ja auch wenige mittelalterliche Waffen, da das Metall viel zu selten
und kostbar war, um solche Stücke ins Grab zu legen oder auf dem Felde
liegen zu lassen. Wären in St. Stephan Ziborium oder Pyxis gefunden worden,
dann müßte man vielleicht eher eine gewaltsame Zerstörung zur Zeit eines

Krieges oder Aufruhrs annehmen. In diesem Falle wäre es möglich, daß das
Gefäß im Altare war, wurden doch im Mittelalter die eucharistischen Gestalten
auch im Reliquiar des Altares aufbewahrt50. Aber all das liegt nicht so nahe.
Vielmehr dürfte es sich um eine Hostienbüchse gehandelt haben, die aus emer
Zeit stammt, die wesentlich vor 1456 liegt, indes nicht viel früher als das

12./13. Jh., in welcher Epoche solche Behälter allgemein Brauch wurden.
Dafür spricht auch der Umstand, daß die Oblaten noch deutlich erhalten
waren und erkannt werden konnten. Daß aber die Kirche damals noch nicht
ganz vergessen war, belegt ein Churer Missale aus der Mitte des 11. Jhs., das
beim Libera nos nach dem Pater noster als besondere Heiligen hinzufügte:
Stephano, Laurentio, Lucio, Florino, Feiice51. Codex C. des Necrologium
Curiense aus der Mitte des 12. Jhs. setzte die Dedicatio ecclesie S. Stephani
auf den 27. Juni an52. All das belehrt uns, daß die Küche im Hochmittelalter
keineswegs ganz außer Gebrauch war und daß daher die Hostienbüchse
verständlich ist.

DIE FRANZÖSISCHE
WAHLGEOGRAPHIE UND WAHLSOZIOLOGIE

Von Rudolf v. Albertus?!

Im Jahre 1913 ist in Paris Andre Siegfrieds umfangreiches Werk
«Tableau politique de la France de l'Ouest» erschienen, das für die historisch-
politische Forschung eine ganz neue Fragestellung eröffnete und bis heute
nicht nur der «Klassiker» der Wahlgeographie und -Soziologie, sondern ganz
allgemein einer der wichtigsten Beiträge zum Verständnis der Dritten Republik

geblieben ist. Siegfried ging von der Feststellung aus, daß sich hinter der

18 Braun 1. c. 298.
18 Browe P„ Die eucharistischen Wunder des Mittelalters 1938, S. 143 —151.
81 Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196.
88 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 63.

395


	Die Churer Stephanskirche im Frühmittelalter

