
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 4 (1954)

Heft: 2

Buchbesprechung: Die Tragödie des heiligen Reiches [Friedrich Heer]

Autor: Steinen, W. von den

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allem ihrem unmittelbaren Herr, nicht aber dem König zum Treuvorbehalt
verpflichtet, falls dies nicht ausdrücklich vermerkt ist. Im Pflichtenkonflikt
des Doppelvasallen regelt ein verwickeltes, kasuistisches System die
Treuepflicht, wobei der König immer nur als Lehensherr unter anderen, nicht aber
als dominus ligius ante omnes erscheint. Kienast bezeichnet dies das
«französische Prinzip».

Nach dem sog. «englischen Prinzip» im englisch-normannischen Staat
schuldet der Untervasall auf Grund eines zeitlich wiederholten allgemeinen
Untertaneneides dem König fidelitas contre omnes. Oder kurz gesagt, im
anglonormannischen Staat gilt der Grundsatz: Untertaneneid bricht Lehenseid,

während nach «französischem Prinzip» das Lehensrecht über die Staatsgewalt

siegt.
Es sind in der Tat Fragen von allergrößter Tragweite für die ma.

Geschichte, die Kienast hier vorläufig für Frankreich und England beantwortet,
und man wüd mit Spannung die Ergebnisse semer Forschungen für Italien
und die deutsche Staats- und Rechtsgeschichte erwarten. Es ist klar, daß
das Verfassungsgefüge eines Staates unvergleichlich viel fester ist, wenn die
Untertanenpflicht gegen den König als oberstes Gesetz gilt und die Vasallen
aller Stufen dem König vor allem und gegen alle Treue schulden, auch gegen
den unmittelbaren eigenen Herrn. Der König ist so der einzige dominus
ligius ante omnes eines jeden Untertanen. Der ihm geschuldete Kriegsdienst
ging aller anderen Heerpflicht unbedingt vor. Das bedeutete nichts Geringeres
als die Durchbrechung der feudalen Hierarchie, und in diesem Prinzip liegt
die Wurzel des englischen Parlaments, in welchem Ritter und Stadtbürger
so gut wie die Kronvasallen ihren Sitz hatten und so unmittelbar mit der
Krone als der alleinigen obersten Staatsgewalt verbunden waren. Man ist
versucht, dieses «englische Prinzip» als die demokratische Wurzel des
monarchischen Einheitsstaates zu bezeichnen, die sich vom Mittelalter her bis zur
Gegenwart wüksam erwiesen hat.

Bern Hans Strahm

Fbiedbioh Heeb, Die Tragödie des heiligen Reiches. Europa-Verlag Wien/
Zürich 1952. 361 S. Dazu Kommentarband. W. Kohlhammer-Verlag,
Stuttgart 1953. 148 S.

Das deutschrömische Imperium hatte seine rechte Zeit von Otto I. bis zu
Heinrich III. und wurde dann durch den Investiturstreit in seinen
Lebensgrundlagen getroffen. Gleichwohl bestätigte die ottonische Gründung ihren
großen historischen Sinn auch in der Folge dadurch, daß die Staufer ihr noch
einmal unter wenig günstigen Voraussetzungen Glanz geben konnten, daß
ein Dante ihr das ideelle Denkmal setzte und daß sie formell bis 1806
fortbestand. Wenn Heer also die «Tragödie» des Reiches grade unter Friedrich I.
sich voUziehen sieht, so ist das ein gut möglicher, wenn auch kern umfassender
Gesichtspunkt: es kommt darauf an, was er aus ihm macht. Tatsächlich läßt
sich Heer nach der einen Seite hin den Blick so einengen, daß ihn schon

281



Heinrich VI. kaum interessiert und daß er für den größten der Staufer (wie
auch für Dante) kernen tauglichen Platz übrig behält; hierin geht es ihm
ähnlich, bei scharf umgekehrten Vorzeichen, wie den deutschnationalen
Barbarossaverehrern des vorigen Jahrhunderts — welchen er auch darin
gleicht, daß er das Reich essentiell als eine deutsche Angelegenheit und das

Wirken des Cäsars und Lombardenkönigs in Italien wie ein Stück Außenpolitik

betrachtet (S. 57). Nach der andern, der rückwärtigen Seite dagegen
ist sich Heer vollauf im klaren, daß Friedrich I. in seiner kaiserlichen Rolle
zunächst einmal von den ottonischen Grundlagen her verstanden werden muß.
Ja, das ist die eigentliche Moral seines Geschichtsbüdes: dieser Staufer und
seine Helfer versuchten eine längst historisch überholte Sache noch einmal
zum Siege zu bringen, sie standen als deutsche Reaktionäre mit höchst
bedenklichen Mitteln gegen den Geist einer neuen Welt, die sich im Westen
wie auch in Italien eben zur vollen Entfaltung anschickte.

Die hier im Hintergrund spürbaren politischen Ressentiments können
daran anknüpfen, daß einzelne Äußerungen aus Barbarossas deutscher Umwelt

sich relativ leicht als nationalistisch deuten lassen und daraufhin auch
bei wilhelminischen Professoren viel Ansehen genossen. Noch empfindlicher
aber ist dem Rezensenten die latente Fortschrittsidee in Heers Konzeption,
das Messen historischer Gedanken und Taten an der Frage, ob sie für ihre
Zeit auch gut modern waren und nüt den später obsiegenden Kräften
konform gingen. So kann Heer von der «Stülosigkeit eines Lebens zwischen
Romanik und Gotik» reden (115, 22), als ob nicht zwischen dem einen und
dem andern Begriff unsrer Wissenschaft die größten Wirklichkeiten blühen
könnten. Tatsächlich steht er mit all seiner wendigen Intelligenz vor der
eigentlich tragenden Kraft des alten, durch Friedrich I. erneuerten Imperiums
recht hüflos da. Er betitelt sie unermüdlich als die «politische Religiosität»
des frühern Mittelalters, was doch nur heißen kann, es seien damals so tief
disparate Dinge wie eben Politik und Frömmigkeit ineinandergeworfen
worden; und das setzt dann wieder sehr einfältige oder sehr triebhafte, jedenfalls

tief unklare Menschen voraus. In Wahrheit aber faßt die Begriffskoppel
«politische Religiosität» überhaupt nichts. Die Hingabe an jenen Deushomo,
der sich selber als König bekannt und sein Reich quer zu allen andern auf die
feste Erde gegründet hatte, forderte zwar eine Unterscheidung der zwei
Ordnungen Imperium und Sacerdotium, ließ aber eine Zweiheit von Staat
und Küche oder gar von Politik und Frömmigkeit so wenig zu wie eine
Entzweiung von Leib und Seele oder von Erde und Himmel. Das ist vom spätem,
nominalistischen Denken her, wie schon Abälard es vorwegnahm, zunächst
unklar. Aber solange man es nicht für voll nehmen kann, wüd man vom vor-
dantisehen Mittelalter, übrigens auch vom altchristlichen und byzantinischen
Wesen, wenig in die Hand bekommen.

Das bestätigt sich an Heers erstem, umfangreichem Kapitel über die
Reichsbischöfe. Ein in der Tat grundlegendes Thema, zu dem auch vieles

Farbige, Anregende zur Sprache kommt (über Einzelanstände gehe ich ein

282



für allemal hinweg, da sie für den Gesamtwurf, so manchmal sie stören mögen,
nichts ausmachen). Heer setzt nüt Adalbert von Bremen und Anno von Köln
ein, jenen, in denen die große Zeit des Imperiums zerspringt, und führt dann
über Gestalten wie Albero von Trier und Otto von Bamberg zu den beiden
Haupthelfern Friedrichs I. in seiner frühern Zeit, Eberhard II. von Bamberg
und Rainald von Dassel. Eine Grundlinie der Verirdischung, eine zunehmende
Spannung zwischen dem, was der Hüte, was der Reichsfürst und was das Glied
des Sacerdotiums zu leisten hat, tritt in dieser Jahrhundertreihe klar heraus.
Aber imganzen ist es mitdemKapitel doch ähnlich, wie wenn man in emerhisto -

rischen Darstellung des preußischen Generalstabs ausführlich über Ehrgeiz
und Avancement, Stellung in der Gesellschaft und Einfluß im Staat, Kastengeist

usw. handelte und dabei den Krieg nur gleichsam als Vorwand solcher
Existenz, die Feier erfolgreicher Feldherrn nur aus Bedürfnissen des Volkes
und nicht aus wüklichen Siegen erklären wollte. Gewiß hat es, wie im Generalstab,

auch üi der Reichsküche nicht an Strebern gefehlt. Aber Sinn und Rückhalt

des Ganzen lagen doch bei jenen, die nach ihrem eignen Bewußtsein von
der apostolischen Idee ihres Amtes ausgingen und eben als die Getreuen ihres
Herrn nicht nur Büßer und Beter, sondern auch Verwalter, Bauherren,
Säulen des Reiches — und so auch Heilige wurden. Heer hingegen füllt seine
vielen Seiten mit «Herrennaturen», «frohen, selbstsichern Genießern des

Lebens», «Feudalherren alten Schrots und Korns», «zielbewußten Kämpfern
für ihre machtpolitischen Interessen», die sich den Allkönig selber «als einen
sehr mächtigen und sehr reichen Großherrn» vorstellen, die geistig «noch
unter dem dicken Mantel karolingisch-patristisch-sakraler Reichstheologie
und der politischen Religiosität des .gemeinen Volkes' schlummern» — während

doch im fortschrittlichen Frankreich längst «Scholastik, Gotik und
stadtbürgerliche Kultur» erblühen, wovor so ein Reichsbischof «offensichtlich
Angst »hat (54, 8). Ach, was ist man groß, wenn man die Vergangenen so unter
sich bekommt! Mit ungemeiner Gewandtheit interpretiert der Autor derlei
Blendideen in die Quellen hinein und aus ihnen heraus, ohne die ständige
Petitio principii, die Willkürlichkeit seines Verfahrens zu verspüren. Sollten
wir nicht lieber erwägen, daß jene von ernst, die allein schon mit dem Worte
«Feudalherr» heute so bequem zu verdächtigen sind, auch unter dem Himmel
standen, daß sie ihr Gewissen hatten und ihre, wenn auch noch so fern
liegenden Überzeugungen bis in die Tiefen hinein verantworteten? Wobei die
Angst vor Frankreich ein Hirngespinst ist. Heer weiß es z. B. selber, daß
nach Ausweis der Handschriften Abälard nügends mehr studiert wurde als in
Deutschland.

Wenn Rainald von Dassel, dieser «vielgewandte, streberische, redekundige,
zierliche kleine Mann» (57, 33; und 59, 34 ist er «der steifnackige niedersächsische

Adlige») als Gipfel der Bischofsreihe ganz besonders verzerrt wüd, so

hat das noch engere Gründe. Rainald wurde in vergangenen Zeiten manchmal
nach dem Modell Bismarck stilisiert; Heer nimmt das neu auf, nur mit negativen

Vorzeichen. Unentbehrlich ist ihm für diese Zurichtung das — aller-

283



dings von vielen Historikern schon mißbrauchte — Wort Propaganda. Wer
eine Handlung als Propaganda qualifiziert, betont ihre Bezogenheit auf den
Effekt und spricht ihr die reine Spontaneität, das Von-innenher, sozusagen
die Unschuld ab. Wenn Heer die Liturgie der Küche als eine Form der
Propaganda bezeichnet (75, 1), so ist das für den naiv Gläubigen mit Recht
beleidigend (übrigens gebraucht er auch das Wort Liturgie mit bedenklicher
Willkür). Wenn er allerecken staufische Propaganda wittert, so heißt das, er
rückt Worte und Taten in ein von ihm bestimmtes, detraktorisch wükendes
Licht. Dagegen konstatieren wü, nicht zur Verherrlichung, sondern in schlichter

Abklärung der herpassenden Aussagen, daß im Bannkreis des 12.
Jahrhunderts ein Begriff für Propaganda ebenso unbekannt war wie meinetwegen
der Begriff Statistik oder der Begriff Artillerie, und daß dies Fehlen in der
Welt des Pergaments, der Aristokratie und Hierarchie, der Staatssymbolik
usw. alles andere als Zufall war.

Auch die nun folgende Charakteristik Friedrichs I. selber ist vielleicht
aufschlußreicher für die Zeit um 1950 als für das 12. Jahrhundert. Höchst
merkwürdig der Schock, der von Friedrichs Strafgericht über Mailand auf
den Verfasser ausgegangen ist, S. 129ff. Daß hier der Kaiser zeitübliche
Grausamkeiten «als Vollzug eines göttlichen Strafgerichtes» vor aller Augen stellte
und «mit einem ungeheuren Einsatz propagandistischer Kampf- und Kunstmittel

liturgisch verherrlicht» habe, darin sieht Heer ein «Schöpferischwerden
des Terrors»; eine « Kettenreaktion durch Jahrhunderte » sei dadurch ausgelöst
worden (130). In der Tat hat ja unsre Zeit an selbstvergottendem Terror
manches erlebt; und andrerseits macht sich wohl jeder ernste Historiker
seine Gedanken darüber, ob ein Friedrich I. und Heinrich VI. es wüklich
nötig hatten, als Kaiser die wüden Methoden südlicher Parteikämpfe zu
übernehmen. Aber mit jener Kettenreaktion, mit jener «Schreckensherrschaft der
Deutschen, die eine innerste Unsicherheit und Scheu» gegenüber der
mailändischen Stadtkultur «abreagieren» mußten (129, 27), erfassen wir kein Objekt.
Schon ein bißchen historisches Augenmaß hätte dem Verfasser sagen
müssen, daß die betont sakralen Zeremonien der maüändischen
Kapitulation unmöglich von Friedrich und Rainald erfunden sein können.
Tatsächlich wurden sie schon vor Beginn unsrer Zeitrechnung von den Römern
ins Abendland gebracht, von den christlichen Kaisern des Altertums und des
Ostreiches auf jede Weise weitergepflegt (worüber wü eine umfassende
Darstellung von A. Alföldi erhoffen); und nun wäre es eine Frage, wie weit dies
Ritual auch in den lombardischen Stadtkämpfen gelebt, wie weit Friedrich
es von dort, von Byzanz oder aus altchristlichen Überlieferungen sich
zugeeignet hat. Mit seinen Phantomen, wonach Friedrich durchaus den nordischfeudalen

Barbaren gegenüber südlicher Kultur gespielt haben muß, weü er
die alte Kaiseridee weitertrug (und was waren die Ghibellinen Italiens was
war Dante?), fällt Heer der Sache nach in jenen plumpen Nationalismus
zurück, der im Zeitalter des Risorgimento halbwegs entschuldbar sein mochte.
Für die innern Notwendigkeiten ebenso wie für die damals durchaus modernen

284



Züge dieser Regierung fehlt jede Gerechtigkeit. Überhaupt begegnen ganz
seltsame Beispiele dafür, wie sich vor Heers behendem Verstände die Objekte
hin- und herbiegen. Anläßlich des Erzpoeten spricht Heer S. 77 von «der

niederen Schicht der Fahrenden» und versichert: «dieser Klasse gehört innerlich

und äußerlich (sie) unser Archipoeta voü und ganz (sie) an.» Kaum zwei
Seiten später verzeichnet er dann richtig, daß der Archipoeta standesbewußter
Sohn ritterlicher Eltern war.

Zum Glück erlauben es nun die beiden mittleren, der frühstaufischen
Kaiseridee gewidmeten Kapitel, auch einmal Positives zu berichten. Eine

ungemeine Beschlagenheit in den Quellen wie den Forschungswerken der
Geschichte, der Literatur und der Kunst, ein rascher Orientierungssinn, eine

erstaunliche Präsenz der Materie und eine virtuose Kombinationsgabe werden

hier fruchtbar; der Verfasser kann Dinge hervorziehen und zusammenbringen,
die bisher so nicht sichtbar wurden. Mag auch hier vieles einzuwenden und

zu erinnern sein: indem die Willkürlichkeiten zurücktreten, entsteht ein
eindrucksvolles Gesamtbüd, und eine ernsthafte Diskussionsgrundlage ist da.

Hätte der Verfasser seinen Fleiß auf die Ausfeüung und Festigung dieser

acht Bogen konzentriert, er hätte seinem Namen hohes Ansehen gewonnen.
So gern der Rezensent daraufhin sein Gesamturteü gründlich revidiert

hätte, so entschieden mußte ihn das umfangreiche Schlußkapitel von diesem

Gedanken abbringen. Zunächst: es enthält nicht das, was man zu erwarten

genötigt ist. Lag nach Heers Gesamtkonzeption die Tragödie des heiligen
Reiches darin, daß Friedrich I. «das Rad der Geschichte zurückzudrehen»
suchte (so S. 128, 27: bekanntlich in unsrer Welt das blamabelste, was man
einem Staatsmann nachsagen kann) — wieso konnte dann Friedrichs Regierung

über manche Peripetien hinweg zu ganz unleugbaren, großen Erfolgen
führen? Mindestens bedürfte es da einer Erörterung, inwiefern der so viel
umfragte Kollaps des Stauferreiches 1197 just durch jene Mächte
herbeigeführt wurde, die, nach Heer, von den Reaktionären um Barbarossa gewaltsam

unterdrückt worden waren; und das wäre, wieder nach Heer, vornehmlich
die Verstandesmacht Abälards, weiter die Seelenmacht Bernhards von Claü-

vaux, die Humanität der französischen Gotik und die bürgerliche Geisteskultur

der Italiener. Wohlan, diese Erörterung bleibt aus und muß
ausbleiben, weü sie eben unmöglich wäre und nur die Falschheit von Heers

Thesen aufdecken würde. Nicht an jenen Mächten lag der Kollaps (wohl zwar
an den italienischen Städten: aber eben nicht an einer ihnen zugehörigen

bürgerlichen Kultur, die noch im 13. Jahrhundert kaum zu existieren anfing),
und auch das Tendenzurteü, die Deutschen um Barbarossa hätten sich jenen
neuen Mächten verschlossen, widerspricht den geschichtlichen Tatsachen
durchaus. Aber Tatsache ist etwas ganz andres, nämlich, daß unter den modernen

Barhaxossa-Historikern kaum die wenigsten von Geistmächten wie
Abälard und Sankt Bernhardunterrichtet waren.Was sie nicht sahen,wüd nun
den Menschen von einst als Blindheit angekreidet; so stoßen wir hier nochmals

auf jenen Grundfehler, daß nicht die Geschichte neu gesehen, wohl aber die

285



moderne Geschichtschreibung umgestülpt wird, ein Verfahren, über das ich
mich andern Ortes grundsätzlich geäußert habe. (Kitsch und Wahrheit in der
Geschichte, in der Schriftenreihe Geschichte und Pohtik, Schloß Laupheim,
Württ. 1953, S. 18f.)

Das Schlußkapitel «deutsche Kultur in der Krisis» also behandelt die mhd.
höfische Dichtung von etwa 1170 bis 1220. Diese steht nach Heer «im großen
Vakuum» zwischen romanischer und gotischer Welt; und wie die damaligen
rheinischen Dome (Worms, Mainz) «einer tiefen Halt- und Charakterlosigkeit»
Ausdruck gaben, so spricht in jenen Dichtungen — die doch seit 150 Jahren
unsern Dichtern und unsern Kindern so viel unbefangene Freude geschenkt
haben — überall tiefe Zweideutigkeit und letzte Brüchigkeit. Die deutschen
Ritter, «eine Schichtvon Emporkömmlingen», werfensich «mit der Schamlosigkeit

der Arrivierten» auf die neue Kunst des Westens und feiern «die Pseudo-
liturgie des Minnedienstes». In allem erkennt Heer die «innere Verlogenheit
und Brüchigkeit der höfischen Gesellschaft» — usw. über fast 100 Seiten.
Das ist kerne gesunde Sache. Denn wohl zu merken, nicht einfach den Wert-
urteüen, so absurd sie tönen, und nicht der Ausdrucksweise, so altmodisch
sie am Kitsch der dreißiger Jahre festhält, ist zu widersprechen, sondern der
systematischen Verletzung elementarer Ordnungsregeln. Die mittelhochdeutschen

Werke werden hier in ein Beziehungssystem eingespannt, das
ihnen auf alle Weise inadäquat ist, während es im Kopfe des Verfassers
totalitäre Macht gewonnen hat. Gottfrieds Tristan (dieser «Großangriff auf die
höfische Welt», 336, 18), Wolframs Parzival (er «ist Reichsgeschichte, ist eine
neue Kaiserchronik», 349, 25), die Dichter von Minnesangs Frühling — alles
soll bewußt politische (bzw. antipolitische) und soziale Demonstration sein.
Greifen wü nur den Reinhart Fuchs von Heinrich dem Glichezäre heraus,
weü er sich als eine Art Satire noch am ehesten in Heers Beziehungsnetze
einspannen läßt, S. 329ff.; und lassen wü außer Streit die modern individualisierende

Annahme, der Löwe meine nun Friedrich L, die Ameisen seien die
Maüander und dgl. Da sollen wir abermals einen mächtigen «Großangriff»
hinnehmen (328, 11), eine literarische Vernichtung des Sacrum Imperium
(329, 40). Das Epos kämpft «nicht nur gegen Kaiser Friedrichs Gerichtsbarkeit,

sondern gegen die ganze Tradition des .Heiligen Reiches'» (334, 18). Und
woher solche Thesen? In Tierszenen uralter Tradition, die allerdings mit
Glanz erneuert und da und dort mit aktuellen Seitenhieben gewürzt ist, wüd
uns ein prachtvolles Spottbild von allem Menschentreiben und ganz besonders

natürlich von dem der Großen vorfabuliert. SoUte Heer niemals bemerkt
haben, daß derlei Satüen das Bestehende viel mehr bestätigen als bedrohen?
Man schicke ihn auf die Basler Fasnacht, und er wüd heimmelden über
gifterfüllte «Entlarvung» der Regierung (334, 29), über «tiefe Bitterkeit gegen
die Schemwelt» der Demokratie, über eine «völlig ülusionslose, geradezu
abgründige Verneinung» der Schweiz (335, 31). So muß seine Gesinnung in der
höfischen Welt hinter dem kühnen Lebensspiel, hinter dem befreienden
Dichten, Träumen und Lachen lauter Unrat, wittern, und wer anders gesonnen

ist, wüd verdächtigt.

286



Rezensent ist sich sehr bewußt, daß hinter jedem wissenschaftlichen Werk
ein Stück Leben steht und daß solch große Begabungen selten begegnen. Er
hat mit seiner Anzeige lange gezögert und sie dann über die Maße dieser
Zeitschrift hinaus ausführlich gestaltet. Ohne Zweifel läßt sich aus dem Buch
samt seinem Kommentarband eine Fülle von interessanten, wertvollen Einzelheiten

zusammenlesen, so gefährlich sie mit Unbrauchbarem vermischt sind.

Aber vor dem, was das Gefüge bestimmt und (an sich nur ein Lob) bis ins
einzelne durchdringt, darf die Kritik nicht ausweichen wollen.

Riehen W. von den Steinen

Albebt Iten, Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft und Wirk¬

samkeit bis 1952. Gedenkbuch zum hundertjährigen Bestand der Sektion

Zug (Zuger Verein für Heimatgeschichte) des Historischen Vereins der

V Orte (Beiheft 2 zum Geschichtsfreund). Stans, Josef von Matt, 1952.

XIX + 564 S., 34 Tafeln.

Kein anderer Kanton besitzt ein so umfassendes und einläßliches
Verzeichnis seiner katholischen Weltgeistlichen vom hohen Mittelalter bis zur
Gegenwart, wie es nun das kleine Zugerland im Werke des gelehrten Pfarrherrn

von Risch erhalten hat. Mit dem schön gedruckten, mit zahlreichen

vorzüglichen Abbildungen, hauptsächlich Portraits und Wappenscheiben,
geschmückten Bande hat der Zuger historische Verein zu seinem hundertsten

Geburtstage allen Freunden der heimatlichen Küchen- und Kulturgeschichte
eme würdige Festgabe von bleibendem wissenschaftlichem Wert geschenkt.
Auch die kirchengeschichtliche Forschung in den innerschweizerischen,
luzernischen und aargauischen Nachbargebieten wird nicht selten aus diesem
willkommenen Nachschlagewerk Nutzen ziehen.

Dem Buche ist eine kurze Geschichte des Landkapitels Zug, das früher
auch eine Anzahl zürcherischer und aargauischer Pfarreien umfaßte, und ein
Verzeichnis seiner Dekane und seiner Fürsorgeinstitute vorangestellt. Auf die

Verzeichnisse der bischöflichen Kommissare (seit 1815), der nichtresidieren-
den Domherren des Standes Zug (seit 1828) und der sonstigen zugerischen
Kanoniker und Kapläne an Dom- und Kollegiatstiften des In- und Auslandes

folgen in zeitlicher Reihenfolge die Namen aller nachweisbaren Inhaber der

Pfarreien des Kantons Zug (mit Einschluß von Meierskappel (LU) und Ober-

rüti (AG),wo die Stadt Zug bis in die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts Kollator
war) und der daselbst bestehenden übrigen geistlichen Pfründen. Die einzelnen

Listen werden jeweilen eingeleitet durch einen knappen, aber alles Wesentliche

bietenden Abriß der Geschichte jeder Pfarrei oder Kaplanei, namentlich
ihrer Kollaturverhältnisse. Von diesen historischen Abrissen, denen auch die

erforderlichen Literaturangaben beigefügt sind, wüd in Zukunft jegliche
weitere Erforschung der zugerischen Küchen- und insbesondere
Pfarreiengeschichte ausgehen können. Bereits ein Blick auf die im Buche enthaltenen
Klerikerlisten und die zugehörigen historischen Erläuterungen führt zu
mancherlei Erkenntnissen. So ergibt sich daraus etwa, daß bis ins 19. Jahrhundert

287


	Die Tragödie des heiligen Reiches [Friedrich Heer]

