Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 4 (1954)
Heft: 2

Buchbesprechung: Die Tragtdie des heiligen Reiches [Friedrich Heer]
Autor: Steinen, W. von den

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

allein ihrem unmittelbaren Herr, nicht aber dem Kénig zum Treuvorbehalt
verpflichtet, falls dies nicht ausdriicklich vermerkt ist. Im Pflichtenkonflikt
des Doppelvasallen regelt ein verwickeltes, kasuistisches System die Treue-
pflicht, wobei der Konig immer nur als Lehensherr unter anderen, nicht aber
als dominus ligius ante omnes erscheint. Kienast bezeichnet dies das «fran-
zosische Prinzip».

Nach dem sog. «englischen Prinzip» im englisch-normannischen Staat
schuldet der Untervasall auf Grund eines zeitlich wiederholten allgemeinen
Untertaneneides dem Konig fidelitas contre omnes. Oder kurz gesagt, im
anglonormannischen Staat gilt der Grundsatz: Untertaneneid bricht Lehens-
eid, wihrend nach «franzésischem Prinzip» das Lehensrecht iiber die Staats-
gewalt siegt.

Es sind in der Tat Fragen von allergroBter Tragweite fiir die ma. Ge-
schichte, die Kienast hier vorldufig fiir Frankreich und England beantwortet,
und man wird mit Spannung die Ergebnisse seiner Forschungen fur Italien
und die deutsche Staats- und Rechtsgeschichte erwarten. Es ist klar, daB
das Verfassungsgefiige eines Staates unvergleichlich viel fester ist, wenn die
Untertanenpflicht gegen den Kénig als oberstes Gesetz gilt und die Vasallen
aller Stufen dem Koénig vor allem und gegen alle Treue schulden, auch gegen
den unmittelbaren eigenen Herrn. Der Konig ist so der einzige dominus
ligius ante omnes eines jeden Untertanen. Der ihm geschuldete Kriegsdienst,
ging aller anderen Heerpflicht unbedingt vor. Das bedeutete nichts Geringeres
als die Durchbrechung der feudalen Hierarchie, und in diesem Prinzip liegt
die Wurzel des englischen Parlaments, in welchem Ritter und Stadtbiirger
so gut wie die Kronvasallen ihren Sitz hatten und so unmittelbar mit der
Krone als der alleinigen obersten Staatsgewalt verbunden waren. Man ist
versucht, dieses «englische Prinzip» als die demokratische Wurzel des monar-
chischen Einheitsstaates zu bezeichnen, die sich vom Mittelalter her bis zur
Gegenwart wirksam erwiesen hat.

Bern Hans Strahm

Frieprice HeERr, Die Tragidie des heiligen Reiches. Europa-Verlag Wien/
Zirich 1952. 361 S. Dazu Kommentarband. W. Kohlhammer-Verlag,
Stuttgart 1953. 148 S.

Das deutschromische Imperium hatte seine rechte Zeit von Otto I. bis zu
Heinrich III. und wurde dann durch den Investiturstreit in seinen Lebens-
grundlagen getroffen. Gleichwohl bestitigte die ottonische Grindung ihren
groBen historischen Sinn auch in der Folge dadurch, dafl die Staufer ihr noch
einmal unter wenig giinstigen Voraussetzungen Glanz geben konnten, daB
ein Dante ihr das ideelle Denkmal setzte und daB sie formell bis 1806 fort-
bestand. Wenn Heer also die «Tragoédie» des Reiches grade unter Friedrich I.
sich vollziehen sieht, so ist das ein gut méglicher, wenn auch kein umfassender
Gesichtspunkt: es kommt darauf an, was er aus ihm macht. Tatséchlich 148t
sich Heer nach der einen Seite hin den Blick so einengen, daB ihn schon

281



Heinrich VI. kaum interessiert und da8 er fiir den gréten der Staufer (wie
auch fir Dante) keinen tauglichen Platz iibrig behilt; hierin geht es ihm
dhnlich, bei scharf umgekehrten Vorzeichen, wie den deutschnationalen
Barbarossaverehrern des vorigen Jahrhunderts — welchen er auch darin
gleicht, daB er das Reich essentiell als eine deutsche Angelegenheit und das
Wirken des Cisars und Lombardenkénigs in Italien wie ein Stiick AuBlen-
politik betrachtet (S. 57). Nach der andern, der riickwértigen Seite dagegen
ist sich Heer vollauf im klaren, da3 Friedrich I. in seiner kaiserlichen Rolle
zunichst einmal von den ottonischen Grundlagen her verstanden werden muf3.
Ja, das ist die eigentliche Moral seines Geschichtsbildes: dieser Staufer und
seine Helfer versuchten eine lingst historisch iiberholte Sache noch einmal
zum Siege zu bringen, sie standen als deutsche Reaktiondre mit héchst
bedenklichen Mitteln gegen den Geist einer neuen Welt, die sich im Westen
wie auch in Italien eben zur vollen Entfaltung anschickte.

Die hier im Hintergrund spiirbaren politischen Ressentiments kénnen
daran ankniipfen, daB einzelne AuBerungen aus Barbarossas deutscher Um-
welt sich relativ leicht als nationalistisch deuten lassen und daraufhin auch
bei wilhelminischen Professoren viel Ansehen genossen. Noch empfindlicher
aber ist dem Rezensenten die latente Fortschrittsidee in Heers Konzeption,
das Messen historischer Gedanken und Taten an der Frage, ob sie fiir ihre
Zeit auch gut modern waren und mit den spiter obsiegenden Kriften kon-
form gingen. So kann Heer von der «Stillosigkeit eines Lebens zwischen
Romanik und Gotik» reden (115, 22), als ob nicht zwischen dem einen und
dem andern Begriff unsrer Wissenschaft die groBten Wirklichkeiten blithen
konnten. Tatsichlich steht er mit all seiner wendigen Intelligenz vor der
eigentlich tragenden Kraft des alten, durch Friedrich I. erneuerten Imperiums
recht hilflos da. Er betitelt sie unermiidlich als die «politische Religiositét»
des frithern Mittelalters, was doch nur heilen kann, es seien damals so tief
disparate Dinge wie eben Politik und Frémmigkeit ineinandergeworfen
worden ; und das setzt dann wieder sehr einfiltige oder sehr triebhafte, jeden-
falls tief unklare Menschen voraus. In Wahrheit aber faBt die Begriffskoppel
«politische Religiositdt» iiberhaupt nichts. Die Hingabe an jenen Deushomo,
der sich selber als K6nig bekannt und sein Reich quer zu allen andern auf die
feste Erde gegriindet hatte, forderte zwar eine Unterscheidung der zwei
Ordnungen Imperium und Sacerdotium, lie} aber eine Zweiheit von Staat
und Kirche oder gar von Politik und Frommigkeit so wenig zu wie eine Ent-
zweiung von Leib und Seele oder von Erde und Himmel. Das ist vom spéitern,
nominalistischen Denken her, wie schon Abilard es vorwegnahm, zunéchst
unklar. Aber solange man es nicht fiir voll nehmen kann, wird man vom vor-
dantischen Mittelalter, iibrigens auch vom altchristlichen und byzantinischen
Wesen, wenig in die Hand bekommen.

Das bestitigt sich an Heers erstem, umfangreichem Kapitel iiber die
Reichsbischofe. Ein in der Tat grundlegendes Thema, zu dem auch irieles
Farbige, Anregende zur Sprache kommt (iiber Einzelansténde gehe ich ein

282



fiir allemal hinweg, da sie fiir den Gesamtwurf, so manchmal sie stéren mogen,
nichts ausmachen). Heer setzt mit Adalbert von Bremen und Anno von Kéln
ein, jenen, in denen die groBe Zeit des Imperiums zerspringt, und fithrt dann
uber Gestalten wie Albero von Trier und Otto von Bamberg zu den beiden
Haupthelfern Friedrichs I. in seiner frithern Zeit, Eberhard II. von Bamberg
und Rainald von Dassel. Eine Grundlinie der Verirdischung, eine zunehmende
Spannung zwischen dem, was der Hirte, was der Reichsfiirst und was das Glied
des Sacerdotiums zu leisten hat, tritt in dieser Jahrhundertreihe klar heraus.
Aberim ganzenist es mit dem Kapitel doch &hnlich, wie wenn man in einer histo-
rischen Darstellung des preuflischen Generalstabs ausfiihrlich iiber Ehrgeiz
und Avancement, Stellung in der Gesellschaft und Einfluf} im Staat, Kasten-
geist usw. handelte und dabei den Krieg nur gleichsam als Vorwand solcher
Existenz, die Feier erfolgreicher Feldherrn nur aus Bediirfnissen des Volkes
und nicht aus wirklichen Siegen erkliren wollte. Gewi3 hat es, wie im General-
stab, auch in der Reichskirche nicht an Strebern gefehlt. Aber Sinn und Riick-
halt des Ganzen lagen doch bei jenen, die nach ihrem eignen BewuBtsein von
der apostolischen Idee ihres Amtes ausgingen und eben als die Getreuen ihres
Herrn nicht nur BuBer und Beter, sondern auch Verwalter, Bauherren,
Séulen des Reiches — und so auch Heilige wurden. Heer hingegen fiillt seine
vielen Seiten mit «Herrennaturen», «frohen, selbstsichern Geniefern des
Lebens», «Feudalherren alten Schrots und Korns», «zielbewuten Kéampfern
fiir ihre machtpolitischen Interessen», die sich den Allkénig selber «als einen
sehr michtigen und sehr reichen GroBherrn» vorstellen, die geistig «noch
unter dem dicken Mantel karolingisch-patristisch-sakraler Reichstheologie
und der politischen Religiositét des ,gemeinen Volkes’ schlummern» — wih-
rend doch im fortschrittlichen Frankreich ldngst «Scholastik, Gotik und
stadtbiirgerliche Kultur» erblithen, wovor so ein Reichsbischof «offensichtlich
Angst» hat (54, 8). Ach, was ist man groB3, wenn man die Vergangenen so unter
sich bekommt! Mit ungemeiner Gewandtheit interpretiert der Autor derlei
Blendideen in die Quellen hinein und aus ihnen heraus, ohne die standige
Petitio principii, die Willkiirlichkeit seines Verfahrens zu verspiiren. Sollten
wir nicht lieber erwégen, dafl jene von einst, die allein schon mit dem Worte
«Feudalherr» heute so bequem zu verdéchtigen sind, auch unter dem Himmel
standen, daB sie ihr Gewissen hatten und ihre, wenn auch noch so fern lie-
genden Uberzeugungen bis in die Tiefen hinein verantworteten? Wobei die
Angst vor Frankreich ein Hirngespinst ist. Heer weil es z. B. selber, da}
nach Ausweis der Handschriften Abilard nirgends mehr studiert wurde als in
Deutschland.

Wenn Rainald von Dassel, dieser «vielgewandte, streberische, redekundige,
zierliche kleine Mann» (57, 33; und 59, 34 ist er «der steifnackige niederséch-
sische Adlige») als Gipfel der Bischofsreihe ganz besonders verzerrt wird, so
hat das noch engere Griinde. Rainald wurde in vergangenen Zeiten manchmal
nach dem Modell Bismarck stilisiert ; Heer nimmt das neu auf, nur mit nega-
tiven Vorzeichen. Unentbehrlich ist. ihm fiir diese Zurichtung das — aller-

283



dings von vielen Historikern schon mi8brauchte — Wort Propaganda. Wer
eine Handlung als Propaganda qualifiziert, betont ihre Bezogenheit auf den
Effekt und spricht ihr die reine Spontaneitit, das Von-innenher, sozusagen
die Unschuld ab. Wenn Heer die Liturgie der Kirche als eine Form der Pro-
paganda bezeichnet (75, 1), so ist das fiir den naiv Gliubigen mit Recht
beleidigend (iibrigens gebraucht er auch das Wort Liturgie mit bedenklicher
Willkiir). Wenn er allerecken staufische Propaganda wittert, so heif3t das, er
rickt Worte und Taten in ein von thm bestimmtes, detraktorisch wirkendes
Licht. Dagegen konstatieren wir, nicht zur Verherrlichung, sondern in schlich-
ter Abklarung der herpassenden Aussagen, daBl im Bannkreis des 12. Jahr-
hunderts ein Begriff fiir Propaganda ebenso unbekannt war wie meinetwegen
der Begriff Statistik oder der Begriff Artillerie, und daf3 dies Fehlen in der
Welt des Pergaments, der Aristokratie und Hierarchie, der Staatssymbolik
usw. alles andere als Zufall war.

Auch die nun folgende Charakteristik Friedrichs I. selber ist vielleicht
aufschluBlireicher fiir die Zeit um 1950 als fiir das 12. Jahrhundert. Héchst
merkwiirdig der Schock, der von Friedrichs Strafgericht iiber Mailand auf
den Verfasser ausgegangen ist, S. 129ff. Daf3 hier der Kaiser zeitiibliche Grau-
samkeiten «als Vollzug eines géttlichen Strafgerichtes» vor aller Augen stellte
und «mit einem ungeheuren Einsatz propagandistischer Kampf- und Kunst-
mittel liturgisch verherrlicht» habe, darin sieht Heer ein «Schépferischwerden
des Terrors»; eine «Kettenreaktion durch Jahrhunderte» sei dadurch ausgelést
worden (130). In der Tat hat ja unsre Zeit an selbstvergottendem Terror
manches erlebt; und andrerseits macht sich wohl jeder ernste Historiker
seine Gedanken dariber, ob ein Friedrich I.und Heinrich VI. es wirklich
ndtig hatten, als Kaiser die wilden Methoden siidlicher Parteikdmpfe zu iiber-
nehmen. Aber mit jener Kettenreaktion, mit jener «Schreckensherrschaft der
Deutschen, die eine innerste Unsicherheit und Scheu» gegeniiber der mailin-
dischen Stadtkultur «abreagieren» muB3ten (129, 27), erfassen wir kein Objekt.
Schon ein bichen historisches AugenmaB hiitte dem Verfasser sagen
miissen, daB3 die betont sakralen Zeremonien der mailindischen Kapi-
tulation unméglich von Friedrich und Rainald erfunden sein kénnen. Tat-
sichlich wurden sie schon vor Beginn unsrer Zeitrechnung von den Rémern
ins Abendland gebracht, von den christlichen Kaisern des Altertums und des
Ostreiches auf jede Weise weitergepflegt (woriiber wir eine umfassende Dar-
stellung von A. Alfoldi erhoffen); und nun wire es eine Frage, wie weit dies
Ritual auch in den lombardischen Stadtkimpfen gelebt, wie weit Friedrich
es von dort, von Byzanz oder aus altchristlichen Uberlieferungen sich zuge-
eignet hat. Mit seinen Phantomen, wonach Friedrich durchaus den nordisch-
feudalen Barbaren gegeniiber siidlicher Kultur gespielt haben muf}, weil er
die alte Kaiseridee weitertrug (und was waren die Ghibellinen Italiens? was
war Dante?), fillt Heer der Sache nach in jenen plumpen Nationalismus
zuriick, der im Zeitalter des Risorgimento halbwegs entschuldbar sein mochte.
Fiir die innern Notwendigkeiten ebenso wie fiir die damals durchaus modernen

284



Ziige dieser Regierung fehlt jede Gerechtigkeit. Uberhaupt begegnen ganz
seltsame Beispiele dafiir, wie sich vor Heers behendem Verstande die Objekte
hin- und herbiegen. AnliBlich des Erzposten spricht Heer S.77 von «der
niederen Schicht der Fahrenden» und versichert: «dieser Klasse gehort inner-
lich und duBerlich (sic) unser Archipoeta voll und ganz (sic) an.» Kaum zwei
Seiten spiter verzeichnet er dann richtig, dal der Archipoeta standesbewuliter
Sohn ritterlicher Eltern war.
" Zum Gliick erlauben es nun die beiden mittleren, der frithstaufischen
Kaiseridee gewidmeten Kapitel, auch einmal Positives zu berichten. Eine
ungemeine Beschlagenheit in den Quellen wie den Forschungswerken der
Geschichte, der Literatur und der Kunst, ein rascher Orientierungssinn, eine
erstaunliche Priisenz der Materie und eine virtuose Kombinationsgabe werden
hier fruchtbar ; der Verfasser kann Dinge hervorziehen und zusammenbringen,
die bisher so nicht sichtbar wurden. Mag auch hier vieles einzuwenden und
zu erinnern sein: indem die Willkiirlichkeiten zuriicktreten, entsteht ein ein-
drucksvolles Gesamtbild, und eine ernsthafte Diskussionsgrundlage ist da.
Hitte der Verfasser seinen FleiB auf die Ausfeilung und Festigung dieser
acht Bogen konzentriert, er hétte seinem Namen hohes Ansehen gewonnen.
So gern der Rezensent daraufhin sein Gesamturteil griindlich revidiert
hitte, so entschieden muBte ihn das umfangreiche SchluBkapitel von diesem
Gedanken abbringen. Zuniéichst: es enthilt nicht das, was man zu erwarten
gendtigt ist. Lag nach Heers Gesamtkonzeption die Tragédie des heiligen
Reiches darin, daB Friedrich I. «das Rad der Geschichte zuriickzudrehen»
suchte (so S. 128, 27: bekanntlich in unsrer Welt das blamabelste, was man
einem Staatsmann nachsagen kann) — wieso konnte dann Friedrichs Regie-
rung iiber manche Peripetien hinweg zu ganz unleugbaren, groBen Erfolgen
fithren? Mindestens bediirfte es da einer Erérterung, inwiefern der so viel
umfragte Kollaps des Stauferreiches 1197 just durch jene Méchte herbei-
gefithrt wurde, die, nach Heer, von den Reaktionéren um Barbarossa gewalt-
sam unterdriickt worden waren ; und das wire, wieder nach Heer, vornehmlich
die Verstandesmacht Abilards, weiter die Seelenmacht Bernhards von Clair-
vaux, die Humanitidt der franzdsischen Gotik und die biirgerliche Geistes-
kultur der Italiener. Wohlan, diese Erérterung bleibt aus und mull aus-
bleiben, weil sie eben unméglich wire und nur die Falschheit von Heers
Thesen aufdecken wiirde. Nicht an jenen Michten lag der Kollaps (wohl zwar
an den italienischen Stéidten: aber eben nicht an einer ihnen zugehérigen
biirgerlichen Kultur, die noch im 13. Jahrhundert kaum zu existieren anfing),
und auch das Tendenzurteil, die Deutschen um Barbarossa hiitten sich jenen
neuen Michten verschlossen, widerspricht den geschichtlichen Tatsachen
durchaus. Aber Tatsache ist etwas ganz andres, némlich, da unter den moder-
nen Barbarossa-Historikern kaum die wenigsten von Geistmichten wie
Abilard und Sankt Bernhard unterrichtet waren. Was sie nicht sahen, wird nun
den Menschen von einst als Blindheit angekreidet ; so stoBen wir hier nochmals
auf jenen Grundfehler, da8 nicht die Geschichte neu gesehen, wohl aber die

285



moderne Geschichtschreibung umgestiilpt wird, ein Verfahren, iiber das ich
mich andern Ortes grundsitzlich geduBert habe. (Kitsch und Wahrheit in der
Geschichte, in der Schriftenreihe Geschichte und Politik, SchloB Laupheim,
Wiirtt. 1953, S. 18f.)

- - Das SchluB8kapitel «deutsche Kultur in der Krisis» also behandelt die mhd.
héfische Dichtung von etwa 1170 bis 1220. Diese steht nach Heer «im groBen
Vakuum» zwischen romanischer und gotischer Welt; und wie die damaligen
rheinischen Dome (Worms, Mainz) «einer tiefen Halt- und Charakterlosigkeit »
Ausdruck gaben, so spricht in jenen Dichtungen — die doch seit 150 Jahren
unsern Dichtern und unsern Kindern so viel unbefangene Freude geschenkt
haben — iiberall tiefe Zweideutigkeit und letzte Briichigkeit. Die deutschen
Ritter, «eine Schicht von Emporkémmlingen », werfensich ¢mit der Schamlosig-
keit der Arrivierten» auf die neue Kunst des Westens und feiern «die Pseudo-
liturgie des Minnedienstes». In allem erkennt Heer die «innere Verlogenheit
und Briichigkeit der hofischen Gesellschafty — usw. iiber fast 100 Seiten.
Das ist keine gesunde Sache. Denn wohl zu merken, nicht einfach den Wert-
urteilen, so absurd sie tonen, und nicht der Ausdrucksweise, so altmodisch
sie am Kitsch der dreiBiger Jahre festhilt, ist zu widersprechen, sondern der
systematischen Verletzung elementarer Ordnungsregeln. Die mittelhoch-
deutschen Werke werden hier in ein Beziehungssystem eingespannt, das
ihnen auf alle Weise inadéquat ist, wihrend es im Kopfe des Verfassers tota-
litire Macht gewonnen hat. Gottfrieds Tristan (dieser «GroBangriff auf die
hofische Welt», 336, 18), Wolframs Parzival (er «ist Reichsgeschichte, ist eine
neue Kaiserchronik», 349, 25), die Dichter von Minnesangs Friihling — alles
soll bewuBt politische (bzw. antipolitische) und soziale Demonstration sein.
Greifen wir nur den Reinhart Fuchs von Heinrich dem Glichezare heraus,
weil er sich als eine Art Satire noch am ehesten in Heers Beziehungsnetze
einspannen laBt, S. 3291f.; und lassen wir auBer Streit die modern individua-
lisierende Annahme, der Léwe meine nun Friedrich I., die Ameisen seien die
Mailénder und dgl. Da sollen wir abermals einen michtigen « GroBangriffy -
hinnehmen (328, 11), eine literarische Vernichtung des Sacrum Imperium
(329, 40). Das Epos kimpft «nicht nur gegen Kaiser Friedrichs Gerichtsbar-
keit, sondern gegen die ganze Tradition des , Heiligen Reiches’s (334, 18). Und
woher solche Thesen? In Tierszenen uralter Tradition, die allerdings mit
Glanz erneuert und da und dort mit aktuellen Seitenhieben gewiirzt ist, wird
uns ein prachtvolles Spotthild von allem Menschentreiben und ganz beson-
ders natiirlich von dem der GroBen vorfabuliert. Sollte Heer niemals bemerkt
haben, daB derlei Satiren das Bestehende viel mehr bestétigen als bedrohen ?
Man schicke ihn auf die Basler Fasnacht, und er wird heimmelden iiber gift-
erfiillte «Entlarvung» der Regierung (334, 29), iiber «¢tiefe Bitterkeit gegen
die Scheinwelt» der Demokratie, iiber eine «vollig illusionslose, geradezu ab-
griindige Verneinung» der Schweiz (335, 31). So muB seine Gesinnung in der
hofischen Welt hinter dem kithnen Lebensspiel, hinter dem befreienden
Dichten, Traumen und Lachen lauter Unrat wittern, und wer anders geson-
nen ist, wird verdichtigt. -

286



Rezensent ist sich sehr bewuBt, daB hinter jedem wissenschaftlichen Werk
ein Stiick Leben steht und daB solch groBe Begabungen selten begegnen. Er
hat mit seiner Anzeige lange gezdgert und sie dann iiber die MaBe dieser Zeit-
schrift hinaus ausfiihrlich gestaltet. Ohne Zweifel 1a8t sich aus dem Buch
samt seinem Kommentarband eine Fiille von interessanten, wertvollen Einzel-
heiten zusammenlesen, so gefihrlich sie mit Unbrauchbarem vermischt sind.
Aber vor dem, was das Gefiige bestimmt und (an sich nur ein Lob) bis ins
einzelne durchdringt, darf die Kritik nicht ausweichen wollen.

Riehen W. von den Steinen

ALBERT ITEN, Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft und Wirk-
samkeit bis 1952. Gedenkbuch zum hundertjihrigen Bestand der Sektion
Zug (Zuger Verein fiir Heimatgeschichte) des Historischen Vereins der
V Orte (Beiheft 2 zum Geschichtsfreund). Stans, Josef von Matt, 1952.
XIX 4 564 8., 34 Tafeln.

Kein anderer Kanton besitzt ein so umfassendes und einldBliches Ver-
zeichnis seiner katholischen Weltgeistlichen vom hohen Mittelalter bis zur
Gegenwart, wie es nun das kleine Zugerland im Werke des gelehrten Pfarr-
herrn von Risch erhalten hat. Mit dem schoén gedruckten, mit zahlreichen
vorziiglichen Abbildungen, hauptsichlich Portraits und Wappenscheiben,
geschmiickten Bande hat der Zuger historische Verein zu seinem hundertsten
Geburtstage allen Freunden der heimatlichen Kirchen- und Kulturgeschichte
eine wiirdige Festgabe von bleibendem wissenschaftlichem Wert geschenkt.
Auch die kirchengeschichtliche Forschung in den innerschweizerischen, luzer-
nischen und aargauischen Nachbargebieten wird nicht selten aus diesem will-
kommenen Nachschlagewerk Nutzen ziehen.

Dem Buche ist eine kurze Geschichte des Landkapitels Zug, das frither
auch eine Anzahl ziircherischer und aargauischer Pfarreien umfafte, und ein
Verzeichnis seiner Dekane und seiner Fiirsorgeinstitute vorangestellt. Auf die
Verzeichnisse der bischéflichen Kommissare (seit 1815), der nichtresidieren-
den Dombherren des Standes Zug (seit 1828) und der sonstigen zugerischen
Kanoniker und Kapléne an Dom- und Kollegiatstiften des In- und Auslandes
folgen in zeitlicher Reihenfolge die Namen aller nachweisbaren Inhaber der
Pfarreien des Kantons Zug (mit Einschlu von Meierskappel (LU) und Ober-
riiti (AG), wo die Stadt Zug bis in die erste Hilfte des 19. Jahrhunderts Kollator
war) und der daselbst bestehenden iibrigen geistlichen Pfriinden. Die einzelnen
Listen werden jeweilen eingeleitet durch einen knappen, aber alles Wesent-
liche bietenden AbriB der Geschichte jeder Pfarrei oder Kaplanei, namentlich
ihrer Kollaturverhiltnisse. Von diesen historischen Abrissen, denen auch die
erforderlichen Literaturangaben beigefiigt sind, wird in Zukunft jegliche
weitere Erforschung der zugerischen Kirchen- und insbesondere Pfarreien-
geschichte ausgehen kénnen. Bereits ein Blick auf die im Buche enthaltenen
Klerikerlisten und die zugehérigen historischen Erlauterungen fithrt zu man-
cherlei Erkenntnissen. So ergibt sich daraus etwa, da8 bis ins 19. Jahrhundert

287



	Die Tragödie des heiligen Reiches [Friedrich Heer]

