Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 4 (1954)

Heft: 1

Artikel: Troxler und Varnhagen

Autor: Vischer, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-78364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-78364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im gegebenen Fall muBl man aber fragen, ob die Besonderheiten des geo-
graphischen Bildes dem tatséichlichen Zustand entsprechen oder ob sie nur
die Unvollkommenheit unserer Kenntnisse und des Quellenmaterials bedeu-
ten. Eine endgiiltige Beantwortung dieser Frage kann nur eine eindringende
Spezialforschung bringen, ich vermute, dal dann das Kartenbild fiir das
mittlere und ganz besonders fiir das siidliche Frankreich sehr viel reicher
und mannigfaltiger werden wird. Ein Hauptverdienst bleibt aber der Ver-
fasserin gesichert, daB sie durch ihre ausgezeichnete Untersuchung das Pro-
blem klar herausgearbeitet und die Untersuchung in richtungweisender Art
weitergefithrt hat. Das Buch stellt eine hervorragende Leistung der kritischen
Geschichtsforschung dar, fiir die wir der Verfasserin zu gréBtem Danke
verpflichtet sind. Wer weiterhin sich mit dem Stddtewesen im frithen und
hohen Mittelalter befassen will, muBl von diesem Werke ausgehen, kann es
aber auch als festen Untergrund gebrauchen.

TROXLER UND VARNHAGEN 1Y)

Von Eduard Vischer

Leicht verfallen wir der Gefahr, den Geist der Zeiten auf allzu einfache
Regeln abzuziehen und uns gerade dadurch den Zugang zu ihnen zu verbauen.
Fiir kein Jahrhundert gilt das vielleicht mehr als fiir das jlingstvergangene.
Wie vieles, das in ein offizielles Schema nicht passen wollte, ist da einfach
versunken, tiefer fast, als wenn es fernen Jahrtausenden angehérte. Manche
Entdeckungen der letzten Jahre zeigen, daf wir iibel beraten wiren, wenn
wir uns dem Glauben hingében, bei solchem Absinken von Gestalten und
Ideen habe die Geschichte immer als gerechte Richterin gewaltet.

I. P. V. Troxler (1780—1866) gehort zu diesen Gestalten, paBt er doch
schwer in die herkémmlichen politischen Kategorien und sprengt er durch
die Universalitit seines Strebens und Wirkens als Arzt und Philosoph, als
Politiker und Publizist die engeren Grenzen, die sich der Schweizer gemeinhin
setzt. Wohl ist man auch auf ihn aufmerksam geworden. Die Biicher von Iduna
Belke und Peter Schneider und der «Versuch» von Hans von Greyerz? sind
Zeugnisse dafiir, und auch die Ergriinder der politischen Geschichte konnten

- ' Der Briefwechsel zwischen Ignaz Paul Vital Troxler und Karl August Varnhagen
von Ense, 1815 —1858. Veridffentlicht und eingeleitet durch Dr. Iduna Belke . Aarau
1953, 489 8.

? IpunA BELEKE, I. P. V. Troxler. Sein Leben und sein Denken. Neue deutsche For-
schungen, Abt. Philos. VII, Berlin 1935; PETER SCHNEIDER, I. P. V. Troxler und das
Recht. Studien zur Staats- und Rechtsphilosophie, Heft 4, Ziirich 1948 ; HANS VON GREYERZ,
Versuch iiber Troxler. Der Philosoph und der Staat der Regeneration. Archiv des Hist.
Vereins des Kantons Bern 39, Bern 1948, S. 105 —123 (Festgabe fiir R. Feller).

132



nicht umhin, sich mit ihm zu beschéiftigen®. Ein gewichtiger Band seiner
Korrespondenz, der jungst erschienen ist, wird das Interesse an ihm neu
beleben, wird neue Fragen und Aufgaben stellen. Es ist aber lebhaft zu
wiinschen, daB dieser Briefband nicht nur in der Bibliothek des Fachmannes
verarbeitet werde, sondern daf3 er bei einem weiten Kreise von Gebildeten
Eingang finde. Einsicht und Bereicherung nicht nur, sondern auch wahren
Genuf wird ernten, wer dieses document humain in einem raschen Zuge durch-
zulesen sich entschlieBt.

Wer K. A. Varnhagen von Ense (1785—1858), den Diplomaten und un-
gemein fruchtbaren Literaten in seinen Denkwirdigkeiten oder Tagebiichern
einmal begegnet ist, kennt ihn als einen fir vieles offenen Geist, der manche
Uberlieferung des 18. Jahrhunderts ins 19. weitertrigt; der Historischen
Schule gehért er in keinem Betracht an, eher mag von ihm aus eine
Linie zu H. v. Treitschke fithren. Wie es kam, daB der tiefangelegte Troxler
sich gerade Varnhagen vollig 6ffnete und ihm auch iiber das Schweigen der
Demagogenjahre hinaus jahrzehntelang die Treue hielt, wiewohl er, bei
manchem Verstindnis fiir seine Anliegen, doch nie Entscheidendes fiir ihn
tun mochte, ist nicht ohne weiteres klar.

Eine erste Gruppe von Briefen, die den halben Band fiillt, stammt aus den
Jahren 1815—1818. Troxler wirkte damals als Arzt in Beromiinster, Varn-
hagen, dem er 1808 und namentlich 1815 in Wien nahegetreten war, auf
diplomatischem Posten in Frankfurt und Karlsruhe. Einem ihn verzehrenden
Alltag rang Troxler die MuBle fiir philosophische Spekulation ab, von dort
aus griff er in die politische Diskussion ein. Ungebrochen ist sein Liberalismus:
im Kampf gegen jeglichen Aristokratismus, im Einsatz fir die Freiheit, fir
Licht und Gﬂ'entlichkeit, kurz, fiir den rechten Staat, die rechte Kirche hier
wie dort wuBten sich die Freunde einig und tauschten ihre Ansichten und
Informationen, ihre Enttduschungen und Befriedigungen unverhohlen,
héchstens etwas verklausuliert und verschleiert im Blick auf unbefugte
Leser — Agenten polizeilicher Zensur — aus. «Nichts als Publizitdt und
Geistesmacht kann uns, wie alle andern, retten», schrieb T. am 25. 4. 1816.
«Geistesmacht» hatte in jeder Weise den Grund zu legen, das findet sich noch
ofters ausgesprochen ; Troxler suchte damals in einigen Beitrigen zu dem von
ihm herausgegebenen «Schweizerischen Museum» die Ideen der Volksver-
tretung und der Pressefreiheit philosophisch neu zu unterbauen, Versuche,
die bis in die offiziellen Sphiren Berlins Beachtung fanden, anderseits aber
war die «Bildung des Menschen» bei all seinem politischen Streben «eigentlich
sein letzter Zweck» (S. 67). Er sah damals die Schweiz als einen Teil Deutsch-
lands an; und er glaubte dariiber hinaus mit V. an eine internationale Soli-
daritdt der liberalen Bestrebungen und stimmte diesem ausdriicklich zu, wenn
er einmal meinte: «Alle Liberales (!) in der Welt sind natiirliche Bundes
genossen» (S. 63). Bemerkenswert ist, wie T., der 1848 der Schweiz die nord-
amerikanische Verfassung als Muster hinstellen sollte, schon 1817 glaubte, im

3 Vgl. Quellen zur aarg. Gesch. II, 2, S. 621f.

133



Kampfe fiir die neuen Ideen sollte mit Amerika zusammengewirkt werden
(S. 167). Troxler rang nach dem «Wort der Zeit». «Ich ringe nach Lauteny,
schrieb er am 7. 9. 1818 aus Beromiinster, als der belebte Gedankenaustausch
eben am Versiegen war, «aber der Mensch lernt nur in der Gesellschaft reden,
und ich fiihle, da3 ich unendlich weiter wire, lebte ich in ihr. Nur ein groBes
Gespriach der Volker, auch tber Meere gefiihrt, besonders mit dem ohne
Hierarchie und Feudalismus sich entwickelnden Amerika der neuen Welt
vorziiglich im politischen Sinn kann das Ritsel 1osen». (8. 204).

Die Demagogenverfolgungen, in die auch V. verwickelt war, veranlaBten
ihn zu &uBerster Vorsicht. «Ein unvorsichtiges Wort», schrieb V.am
9. Januar 1823 an einen Freund in Paris (an Oelsner, Bd. III, S. 3), als die
groBten Gefahren sich gelegt hatten, «konnte in dieser Zeit unendliche Ver-
drieBlichkeiten bereiten ... Daher war das Sicherste, allen Briefwechsel
abzubrechen, und durch die Tatsache mehr zu sagen, als durch Worte
moglich war.» V. wurde ein vorsichtiger, zuriickgezogener Mann und blieb es,
um so bissiger urteilte er in den Gesprichen seines Salons oder gar in dem,
was er seinen Tagebiichern, deren posthume Verétffentlichung noch der Her-
ausgeberin zwei Geféingnisstrafen eintrug, anvertraute. Ohne brieflichen Aus-
tausch konnte er indes auf die Dauer gar nicht leben, obige Worte sind denn
auch nicht ganz woértlich zu verstehen. Bei T. aber dauerte der Unterbruch
in der Tat sehr lange, erst nach 11 Jahren, 1832, ging der erste Brief wieder
nach der Schweiz. Troxlers Einsamkeit in Beromiinster, in der ein Brief aus
der groBen Welt ihm ein Labsal bedeutete, hatte zunichst einen guten Nahr-
boden fiir einen derartigen Austausch geboten; die Verehrung fiir Rahel, die
geistvolle Gattin Varnhagens, die Verkldrte, wie sie T.nach ihrem Tode
immer nennt, war sicher mit im Spiele gewesen. Wenn nach einem Jahrzehnt
des Schweigens der Verkehr wieder aufgenommen wurde, so ebnete Akzi-
dentelles die Wege: Empfehlungen hierhin wie dorthin, Schriftenaustausch,
Autographensammelwut. Und nun fiihrte die Erinnerung an alte Vertrautheit
namentlich in den Jahren 1839 bis 1852 nochmals zu einem regen Austausch
der Meinungen iiber den Gang der neueren Weltentwicklung und manche
gemeinsame philosophische Interessen (St. Martins Mystik z. B. nahmen beide
sehr ernst). Doch endete er in entschiedener Meinungsverschiedenheit, die
das endliche Wiedersehen nach dreiBligjihriger Trennung nur bestidtigen
konnte. V. war sich gleich geblieben, T. hatte sich lebendig entfaltet und war
auch als Greis noch auf dem Wege. Von den Stationen dieser Entfaltung aber
zeugt nun der vorliegende Briefwechsel gerade nicht. Infolge des jahrelangen
Abbruches der Beziehungen fehlen die Belege fiir die Jahre, wo T. den
«Biirgerlichen Lehrverein» zu Aarau leitete, wo er dort als Mitglied des GroBen
Rates auch in die aktive Politik verwickelt war und sich erstmals von der
Geradlinigkeit liberaler Bestrebungen distanzieren mufBte, um die «radikale»
politische Haltung zwischen den Extremen zu finden, die ihn dann namentlich
seit, 1839 isolierte, die ihn die Entwicklung der Dinge in der Mitte der vierziger
Jahre geradezu mit Schwermut erleben (Briefwechsel S. 294) und Niebuhrs

134



schwarzen Prophezeiungen recht geben, ihn aber nun um 1848 als
Praeceptor Helvetiae auch eher zur Geltung kommen lieB, als wenn er sich
weiterhin zum Sprachrohr einer Partei gemacht hitte.

Die Beurteilung der Phinomene der Gegenwartsgeschichte hat, wie wir
bereits andeuteten, die beiden Minner schlieBlich auseinandergefiithrt. V.
glaubte weiter an die gemeinsamen Fortschrittsinteressen der Volker, daran,
daB der groBe Geschichtsgang, hinter dem er ab und zu auch noch die Vor-
sehung sah, notwendig iiber kurz oder lang realisieren miisse, was die franzdsi-
sche Revolution unerledigt gelassen hatte, ja, daB er zu einem Freiheitsgebiet
von der Wolga bis zum Tajo fithren werde (S. 373). Varnhagens zeitkritische
Urteile, so interessant und z. T. auch so gewichtig sie sein mégen, liegen in
seinen Tagebiichern lingst vor Augen, in unserer Korrespondenz bekommen
sie neue Aktualitit durch das Moment des personlichen Austausches in
Zustimmung und Ablehnung. Um 1850 sah T. die Gefahren der Zeit im
Atheismus einer-, im Kommunismus anderseits, V. bezeichnete solche
Ansicht der Dinge als Gespensterfurcht. Diese Auseinandersetzung gipfelt
in den Briefen Nr. 121 bis 132 (1850 bis 1852). T. fand Worte tiefen Ver-
sténdnisses fiir die Mission Napoleons III. Er sah in ihm einen «S#kular-
menschen» im Sinne Goethes, ein «ddmonisches Wesen, an welchem die rein
moralische Kritik scheitert». «Der 2. Dezember, die Zerstérung der agoni-
sierenden Republik, war eine Notwendigkeit, und eine zweite Notwendigkeit
von heute, Ubergang in Imperialismus, ist vielleicht an der Tagesordnung.
Wir erfahren freilich nur durch die Geschichte, was in der Menschenwelt Not-
wendigkeit ist, aber wir werden darin eine iiber der menschlichen Freiheit
stehende Leitung, eine diese Freiheit einschrinkende, providentielle Fiigung,
welche durch innere Anlage und #uBere Verumsténdung dem einzelnen die
Mission gibt, anerkennen miissen. Es ist auch vorauszusehen, dall nur so
lange, als der Mandatair seiner Mission und dem héheren Zwecke dient, ihm
giinstige Sterne leuchten werden. Wenn nun, wie ich mir vorstelle, Vertilgung
des Communismus und Ausbildung des Sozialismus die Aufgabe der Republik
im Gewande des zweiten Imperialismus ist, so wird, denke ich, es ihm leichter
sein in der Rolle und im Kostiim des Imperators, als in dem des Présidenten
sie zu 16sen. Das Volk und das Heer scheint es so zu meinen und zu wollen.
Ubrigens stromt die Republik unter dem Eisspiegel der Metamorphosen ihren
nationalen Gang fort, und noch mehr als Napoleon der erste wird Napoleon
der zweite gendtigt sein, als Saekular-Mensch, den volkstiimlichen Ideen der
Zeit und den Prinzipien einer europiischen, ja welthistorischen Zukunft zu
huldigen. Dies ist meine Ansicht der jetzigen Lage Frankreichs» (17. 10. 52,
S. 375). Fir V. dagegen ist mit dem Hinweis auf den Meineid des Schuftes
Louis Napoleon alles gesagt. Aber er entzieht sich der Auseinandersetzung
nicht. Indes glaubt er weder an die Gefahr (¢«Wenn Louis Bonaparte das
Verdienst haben soll, einen Drachen getotet zu haben, so mu3 vor allem
erwiesen werden, daB8 ein Drache vorhanden gewesen») noch ist er auch nur
von ferne bereit, einen derartigen Retter zu akzeptieren («Mir wenigstens ist

135



an den Giitern, die auf diese Weise, durch solche Menschen gerettet werden
miissen, nicht das geringste gelegen; mégen sie zum Teufel fahren!»). Uber
den sachlichen Ertrag dieser Auseinandersetzung hinaus ist fiir unsere
schweizerischen Zusammenhinge hochinteressant, daB damit Ph. A. von
Segesser, der in der plebiszitéren Monarchie Napoleons III. bekanntlich die
Staatsform der Zukunft bewunderte, in einem luzernischen Landsmann einen
Bundesgenossen bekommt. Diese Linie wird noch zu verfolgen sein.

Troxler war Arzt, Politiker und Philogsoph in einem; sicher war das
hochste Anliegen seines Lebens, der povera e nuda filosofia (daB es, in der
Latinisierung des Petrarchischen Wortes, eine paupera gewesen sein soll, wie
S. 402 annehmen léBt, geht gewill nicht auf den wirklichen Wortlaut T. s
zuriick), die nach dem Tode Hegels bald niemand mehr recht ernst nahm, die
Treue zu halten. Die «Blicke in das Wesen des Menschen» (Aarau 1812, Neu-
druck Stuttgart 1921) lagen bereits vor, als T. in Wien dem um fiinf Jahre
jingeren Varnhagen begegnete. Troxler galt etwas, und wire nicht seine alte
Mutter gewesen, um deretwillen er sich in Beromiinster niederlie3, so wiire er
Professor an der neuen Berliner Universitit geworden. Auf jene erste anthro-
pologische Arbeit waren Beitridge zur Logik und Wissenschaftslehre gefolgt ;
das Hauptanliegen seines Lebens blieb doch die philosophische Anthro-
pologie. Wie kontinuierlich dieses auch Troxlers spiitere Jahre durchzieht,
dafiir bietet der vorliegende Briefwechsel zahlreiche Zeugnisse. «Meine
Anthropologie, meines Lebens Werk, wird sich durch die Lehre von der
Unsterblichkeit auszeichnen; das weiB ich», schrieb er 1833 (S.219). Er
mdchte einen Weg beschreiten, der «zwischen der Spekulation von Hegel und
dem Empirimus, den Schelling als positive Philosophie im Gegensatze zur
negativen vorschligt, hindurch und zu einer héheren Potenz emporfiihrt. Auf
diesemn Wegen, so fiahrt T. fort, «schopfe ich die Hoffnung, eine wahre Trans-
zendentalphilosophie begriinden und diese mit dem Geiste des christlichen
Evangeliums (nicht mit dem biblischen Buchstaben oder der kirchlichen
Dogmatik) in Zusammenhang und Einklang bringen zu kénnen. Ich glaube,
Claudius, Hamann und Jacobi auf diesem Wege als Vorginger zu treffen,
besonders den Magus aus dem Norden, doch alle noch teils zur rechten, teils
zur linken zu viel abweichend » (1836, S. 226). Ein andermal : «Ich danke Gott,
daB ich an keinen absoluten Geist im Diesseits und an kein prisentes Jenseits
glauben kann; denn wer dies nicht kann, der mu8 mit dem Evangelium, was
der Welt als Weisheit gilt, fiir Torheit, was sie als Torheit schilt, fiir Weisheit
vor Gott halten oder aufhoren, Mensch zu sein» (1839, S. 234). Oder: «Ich
well nicht, ob ich irre; ich glaube, die in N6éten und Wehen liegende Philo-
sophie unserer Tage besser zu verstehen, als sie sich selbst versteht, wenn ich
denke, daB die sich nennende positive mit der sogenannten negativen noch in
einer Ebene und Niederung liegt» (1842, S. 251). «Es diirfte also am Ende
herauskommen, da die positive Philosophie das Ziel iibersprungen hitte,
80 wie die sogenannte negative dahinter zuriickgeblieben wire! Es dirfte
sein, und wenn mich nicht alle Sterne triigen, so ist es. Ich bin ferne davon,

136



mich mit Schelling oder Hegel zu messen, aber eins hab ich vor ihnen zum
voraus, dafl mir noch kein System den Sinn verschlossen hat und meine Seele
noch immer werdend und strebend ist» (S. 257). An sehr zahlreichen Stellen
wird immer wieder die Hoffnung geéuBert, er werde durch seine unausgesetzten
einsamen Studien noch die Hauptfrage 16sen. Mit «Metapsychik» umschreibt
er einmal seine Richtung: «Mit meinen Studien bin ich nun ganz in Meta-
physik, oder wie sie heiBlen sollte, Metapsychik vertieft. Hegel hat dies Geistes-
gebiet nicht abordiert, und Schelling iibersteigt es. Der anthropologische
Standpunkt, der mir als Arzt nédher liegt als einem Philosophen von Pro-
fession, leitet mich sicherer ins Binnenland der menschlichen Natur, aber
setzt mich, wie ich nun vielfaltig erfahren, auBer Rapport mit den Schulen
des Tages. Indessen gehe ich getrost meinen stillen Weg» (1843, 8. 277). In
der «Wiiste», wie einst in Beromiinster, lebte er auch in der «Einsamkeit, ja
Abgeschiedenheit» von Bern. Auf fiinf Uhr in der Frithe muBte er seine philo-
sophischen Vorlesungen ansetzen, um den «Fach- und Brotstudien, welche in
unserer Republikuniversitdt mehr als irgendwo privilegiert sind, aus dem
Wege zu gehen» (1844, 8. 281). Auch noch im Ruhestand in Aarau war die
«philosophische Anthropologie, Psyche und Physis umfassend, von welcher
aus alle iibrigen philosophischen Wissenschaften beherrscht werden kénnen»,
seines Strebens Hauptziel. GroBe Massen von Material waren gesammelt,
einzelnes gestaltet. Aber fiir die fertigen Teile fand er seit 1835, wie er V.
immer wieder klagte, ohne von ihm je eine Hilfe zu erfahren, keinen Verleger,
und das fundamentale Werk blieb schlieBlich doch als «Riesenfragment»
zuriick, als er 1866 starb (v. Greyerz). Einzelnes ist in unseren Tagen ans
Licht gehoben worden, vieles ruht bis heute bei seinem Nachlasse. Der Fach-
mann wird zu entscheiden haben, ob Troxlers philosophisches Werk nicht
verdiente, gesammelt gedruckt zu werden. Fiir die politischen Schriften, von
denen viele in abseitiger Verborgenheit ruhen, dringt sich eine Neuausgabe
geradezu auf, auch wenn sie mehr fiir Studienzwecke als fiir einen groBeren
Leserkreis Bedeutung zu gewinnen verspricht.

An Gehalt aber tiberragen in diesem Briefwechsel wohl alle phllosophl-
schen, zeitkritischen und politischen AuBerungen diejenigen, die bestimmten
ernsten Situationen des Lebens entsprossen sind. Wie Troxler dem Schmerz
iiber den Tod des geliebten Sohnes Ausdruck gibt, ist ergreifend und herrlich
zugleich, und wohl individueller und zugleich giiltiger, die Zeiten in hoherem
Grade noch iiberdauernd als alle abstrakte Erkenntnis (1818, S. 193f., vgl.
S. 219).

Ludmilla Assing, die Nichte Varnhagens, wollte die vorliegenden Briefe
ihres Onkels, denen sie als Erginzung (!) auch einige von Troxler beizugeben
gedachte, schon in den sechziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts
edieren. Infolge der erwihnten Schwierigkeiten, die der Verwertung des
Varnhagenschen Nachlasses erwuchsen, blieben sie indessen jahrzehntelang
liegen. Iduna Belke, die im Jahre 1935 mit einem wesentlichen Buche iiber
Troxlers Philosophie hervorgetreten war, hat sich nun endlich dieser Editions-

137



aufgabe, die durch die Stiftung Schnyder von Wartensee materiell erméglicht
wurde, unterzogen. Aber erst nach ihrem Tode trat die Ausgabe ans Licht,
betreut von Felix Burckhardt, der indes infolge der Zeitverhéltnisse die in
Berlin liegenden Originale nicht mehr einsehen konnte. An manchen zweifel-
haften Stellen hat er Konjekturen versucht ; andere Lesefehler und leider auch
zahlreiche Druckfehler entgingen der Uberwachung. Und der aufmerksame
Leser wird auch bemerken, da wohl einigermaflen die Orthographie, keines-
wegs aber die Interpunktion den Dudenschen Regeln angepaBt ist, wie es
eine Editionsbemerkung verhei3t. Der Kommentar gibt viele, sehr dankens-
werte Nachweise. In der Literaturbeniitzung ist sehr ungleich verfahren; oft
fehlt jeder Hinweis ; die letzte schweizerische Publikation, die dem Kommentar
zu den Briefen von Varnhagen und Troxler zugute gekommen ist, stammt
aus dem Jahre 1931 (!). GewiB3 ist zu loben, daB die Anmerkungen einen
ertriglichen Umfang nicht tberschreiten. Fir den genieSenden Leser ent-
halten sie auch so eher zuviel als zu wenig, fiir wissenschaftliche Bediirfnisse
aber ist an zahlreichen Stellen entschieden zu wenig getan. Namentlich ist zu
erwihnen, daf3 Zitate nur selten nachgewiesen sind, was doch zu den primi-
tiveren Aufgaben einer Edition gehort. DaB eine Tacitusstelle gerade aus dem
Agricola stammt, ist, zumal an jener Stelle (S. 101), nicht gleichgiiltig, und
wenn sich V. im Zusammenhang mit «Scheinheiligkeit, Heuchelei, Albernheit
und Philisterei» iiber Niebuhr, den er einst hochgehalten, érgert (1839, S. 235),
so wiiBte man mit Recht gerne Bescheid. Die «Tagebticher» zeigen, dafl er
damals die eben erschienenen «Lebensnachrichten», deren Geist ihm nicht
zusagte, rezensiert hatte. Wo aber erschien diese Rezension, die die Neuaus-
gabe der Niebuhr-Briefe nicht erwihnt? Diese und nicht wenige andere der-
artige Fragen, die sich auf Schritt und Tritt stellen, findet man in diesem
Kommentar nicht beantwortet. Zu Brief 142 stelle ich eine andere Erklédrung
zur Erwigung: Sollte es sich bei «Pfarrer Keller» nicht eher um den mit
Troxler befreundeten Georg Victor K. (1760—1827) handeln? Bei den vor-
kommenden Schriften Troxlers endlich vermi3t man jegliche Angaben iiber
leicht zugingliche Neudrucke. — In einer «Einleitung» von 37 Seiten fiihrt
Iduna Belke gut an die Partner des Briefwechsels heran. Ein richtiges Ver-
dienst hat sie sich mit der Edition der Troxlerschen Autobiographie, die er
als Finfzigjdhriger begann, aber nur bis zum 20. Lebensjahre durchfiihrte,
erworben. Ganz bescheiden ist sie in die Einleitung eingegliedert, stellt aber
ein Hauptstiick der neuen Troxlertexte, die uns in diesem Bande in so reicher
Fiille dargeboten werden, dar.

138



	Troxler und Varnhagen

