
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 4 (1954)

Heft: 1

Artikel: Troxler und Varnhagen

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im gegebenen Fall muß man aber fragen, ob die Besonderheiten des
geographischen Bildes dem tatsächlichen Zustand entsprechen oder ob sie nur
die Unvollkommenheit unserer Kenntnisse und des Quellenmaterials bedeuten.

Eine endgültige Beantwortung dieser Frage kann nur eine eindringende
Spezialforschung bringen, ich vermute, daß dann das Kartenbild für das
mittlere und ganz besonders für das südliche Frankreich sehr viel reicher
und mannigfaltiger werden wird. Ein Hauptverdienst bleibt aber der
Verfasserin gesichert, daß sie durch ihre ausgezeichnete Untersuchung das
Problem klar herausgearbeitet und die Untersuchung in richtungweisender Art
weitergeführt hat. Das Buch stellt eine hervorragende Leistung der kritischen
Geschichtsforschung dar, für die wir der Verfasserin zu größtem Danke
verpflichtet sind. Wer weiterhin sich mit dem Städtewesen im frühen und
hohen Mittelalter befassen will, muß von diesem Werke ausgehen, kann es
aber auch als festen Untergrund gebrauchen.

TROXLER UND VARNHAGEN *)

Von Eduard Vischer

Leicht verfallen wir der Gefahr, den Geist der Zeiten auf allzu einfache
Regeln abzuziehen und uns gerade dadurch den Zugang zu ihnen zu verbauen.
Für kein Jahrhundert gilt das vielleicht mehr als für das jüngstvergangene.
Wie vieles, das in ein offizielles Schema nicht passen wollte, ist da einfach
versunken, tiefer fast, als wenn es fernen Jahrtausenden angehörte. Manche
Entdeckungen der letzten Jahre zeigen, daß wir übel beraten wären, wenn
wir uns dem Glauben hingäben, bei solchem Absinken von Gestalten und
Ideen habe die Geschichte immer als gerechte Richterin gewaltet.

I. P. V. Troxler (1780—1866) gehört zu diesen Gestalten, paßt er doch
schwer in die herkömmlichen politischen Kategorien und sprengt er durch
die Universalität seines Strebens und Wirkens als Arzt und Philosoph, als
Politiker und Publizist die engeren Grenzen, die sich der Schweizer gemeinhin
setzt. Wohl ist man auch auf ihn aufmerksam geworden. Die Bücher von Iduna
Belke und Peter Schneider und der «Versuch» von Hans von Greyerz2 sind
Zeugnisse dafür, und auch die Ergründer der politischen Geschichte konnten

1 Der Briefwechsel zwischen Ignaz Paul Vital Troxler und Karl August Varnhagen
von Ense, 1815-1858. Veröffentlicht und eingeleitet durch Dr. Iduna Belke f. Aarau
1953, 489 S.

* Idtina Beike, I. P. V. Troxler. Sein Leben und sein Denken. Neue deutsche
Forschungen, Abt. Philos. VII, Berlin 1935; Peter Schneider, I. P. V. Troxler und das
Recht. Studien zur Staats- und Rechtsphilosophie, Heft 4, Zürich 1948; Hans von Greyerz,
Versuch über Troxler. Der Philosoph und der Staat der Regeneration. Archiv des Hist.
Vereins des Kantons Bern 39, Bern 1948, S. 105-123 (Festgabe für R. Feller).

132



nicht umhin, sich mit ihm zu beschäftigen3. Ein gewichtiger Band seiner

Korrespondenz, der jüngst erschienen ist, wird das Interesse an ihm neu
beleben, wird neue Fragen und Aufgaben stellen. Es ist aber lebhaft zu
wünschen, daß dieser Briefband nicht nur in der Bibliothek des Fachmannes
verarbeitet werde, sondern daß er bei einem weiten Kreise von Gebildeten
Eingang finde. Einsicht und Bereicherung nicht nur, sondern auch wahren
Genuß wird ernten, wer dieses document humain in einem raschen Zuge
durchzulesen sich entschließt.

Wer K.A. Varnhagen von Ense (1785—1858), den Diplomaten und
ungemein fruchtbaren Literaten in seinen Denkwürdigkeiten oder Tagebüchern
einmal begegnet ist, kennt ihn als einen für vieles offenen Geist, der manche
Überlieferung des 18. Jahrhunderts ins 19. weiterträgt; der Historischen
Schule gehört er in keinem Betracht an, eher mag von ihm aus eine
Linie zu H. v. Treitschke führen. Wie es kam, daß der tiefangelegte Troxler
sich gerade Varnhagen völlig öffnete und ihm auch über das Schweigen der
Demagogenjähre hinaus jahrzehntelang die Treue hielt, wiewohl er, bei
manchem Verständnis für seine Anliegen, doch nie Entscheidendes für ihn
tun mochte, ist nicht ohne weiteres klar.

Eine erste Gruppe von Briefen, die den halben Band füllt, stammt aus den
Jahren 1815—1818. Troxler wirkte damals als Arzt in Beromünster,
Varnhagen, dem er 1808 und namentlich 1815 in Wien nahegetreten war, auf
diplomatischem Posten in Frankfurt und Karlsruhe. Einem ihn verzehrenden
Alltag rang Troxler die Muße für philosophische Spekulation ab, von dort
aus griffer in die politische Diskussion ein. Ungebrochen ist sein Liberalismus:
im Kampf gegen jeglichen Aristokratismus, im Einsatz für die Freiheit, für
Licht und Öffentlichkeit, kurz, für den rechten Staat, die rechte Kirche hier
wie dort wußten sich die Freunde einig und tauschten ihre Ansichten und
Informationen, ihre Enttäuschungen und Befriedigungen unverhohlen,
höchstens etwas verklausuliert und verschleiert im Blick auf unbefugte
Leser — Agenten polizeilicher Zensur — aus. «Nichts als Publizität und
Geistesmacht kann uns, wie alle andern, retten», schrieb T. am 25. 4. 1816.

«Geistesmacht» hatte in jeder Weise den Grund zu legen, das findet sich noch
öfters ausgesprochen; Troxler suchte damals in einigen Beiträgen zu dem von
ihm herausgegebenen «Schweizerischen Museum» die Ideen der Volksvertretung

und der Pressefreiheit philosophisch neu zu unterbauen, Versuche,
die bis in die offiziellen Sphären Berlins Beachtung fanden, anderseits aber
war die «Bildung des Menschen» bei all seinem politischen Streben «eigentlich
sein letzter Zweck» (S. 67). Er sah damals die Schweiz als einen Teil Deutschlands

an; und er glaubte darüber hinaus mit V. an eine internationale
Solidarität der liberalen Bestrebungen und stimmte diesem ausdrücklich zu, wenn
er einmal meinte: «Alle Liberales in der Welt sind natürliche Bundes

genossen» (S. 63). Bemerkenswert ist, wie T., der 1848 der Schweiz die
nordamerikanische Verfassung als Muster hinstellen sollte, schon 1817 glaubte, im

a Vgl. Quellen zur aarg. Gesch. II, 2, S. 62 ff.

133



Kampfe für die neuen Ideen sollte mit Amerika zusammengewirkt werden
(S. 167). Troxler rang nach dem «Wort der Zeit». «Ich ringe nach Lauten»,
schrieb er am 7. 9. 1818 aus Beromünster, als der belebte Gedankenaustausch
eben am Versiegen war, «aber der Mensch lernt nur in der Gesellschaft reden,
und ich fühle, daß ich unendlich weiter wäre, lebte ich in ihr. Nur ein großes
Gespräch der Völker, auch über Meere geführt, besonders mit dem ohne
Hierarchie und Feudalismus sich entwickelnden Amerika der neuen Welt
vorzüglich im politischen Sinn kann das Rätsel lösen». (S. 204).

Die Demagogenverfolgungen, in die auch V. verwickelt war, veranlaßten
ihn zu äußerster Vorsicht. «Ein unvorsichtiges Wort», schrieb V. am
9. Januar 1823 an einen Freund in Paris (an Oelsner, Bd. III, S. 3), als die
größten Gefahren sich gelegt hatten, «konnte in dieser Zeit unendliche
Verdrießlichkeiten bereiten Daher war das Sicherste, allen Briefwechsel
abzubrechen, und durch die Tatsache mehr zu sagen, als durch Worte
möglich war.» V. wurde ein vorsichtiger, zurückgezogener Mann und blieb es,
um so bissiger urteilte er in den Gesprächen seines Salons oder gar in dem,
was er seinen Tagebüchern, deren posthume Veröffentlichung noch der
Herausgeberin zwei Gefängnisstrafen eintrug, anvertraute. Ohne brieflichen
Austausch konnte er indes auf die Dauer gar nicht leben, obige Worte sind denn
auch nicht ganz wörtlich zu verstehen. Bei T. aber dauerte der Unterbruch
in der Tat sehr lange, erst nach 11 Jahren, 1832, ging der erste Brief wieder
nach der Schweiz. Troxlers Einsamkeit in Beromünster, in der ein Brief aus
der großen Welt ihm ein Labsal bedeutete, hatte zunächst einen guten
Nährboden für einen derartigen Austausch geboten; die Verehrung für Rahel, die
geistvolle Gattin Varnhagens, die Verklärte, wie sie T. nach ihrem Tode
immer nennt, war sicher mit im Spiele gewesen. Wenn nach einem Jahrzehnt
des Schweigens der Verkehr wieder aufgenommen wurde, so ebnete
Akzidentelles die Wege: Empfehlungen hierhin wie dorthin, Schriftenaustausch,
Autographensammelwut. Und nun führte die Erinnerung an alte Vertrautheit
namentlich in den Jahren 1839 bis 1852 nochmals zu einem regen Austausch
der Meinungen über den Gang der neueren Weltentwicklung und manche
gemeinsame philosophische Interessen (St. Martins Mystik z. B. nahmen beide
sehr ernst). Doch endete er in entschiedener Meinungsverschiedenheit, die
das endliche Wiedersehen nach dreißigjähriger Trennung nur bestätigen
konnte. V. war sich gleich geblieben, T. hatte sich lebendig entfaltet und war
auch als Greis noch auf dem Wege. Von den Stationen dieser Entfaltung aber
zeugt nun der vorliegende Briefwechsel gerade nicht. Infolge des jahrelangen
Abbruches der Beziehungen fehlen die Belege für die Jahre, wo T. den
« Bürgerlichen Lehrverein » zu Aarau leitete, wo er dort als Mitglied des Großen
Rates auch in die aktive Politik verwickelt war und sich erstmals von der
Geradlinigkeit liberaler Bestrebungen distanzieren mußte, um die «radikale»
politische Haltung zwischen den Extremen zu finden, die ihn dann namentlich
seit 1839 isolierte, die ihn die Entwicklung der Dinge in der Mitte der vierziger
Jahre geradezu mit Schwermut erleben (Briefwechsel S. 294) und Niebuhrs

134



schwarzen Prophezeiungen recht geben, ihn aber nun um 1848 als

Praeceptor Helvetiae auch eher zur Geltung kommen Heß, als wenn er sich
weiterhin zum Sprachrohr einer Partei gemacht hätte.

Die Beurteilung der Phänomene der Gegenwartsgeschichte hat, wie wir
bereits andeuteten, die beiden Männer schließlich auseinandergeführt. V.
glaubte weiter an die gemeinsamen Fortschrittsinteressen der Völker, daran,
daß der große Geschichtsgang, hinter dem er ab und zu auch noch die

Vorsehungsah, notwendig über kurz oder lang realisieren müsse, was die französische

Revolution unerledigt gelassen hatte, ja, daß er zu einem Freiheitsgebiet
von der Wolga bis zum Tajo führen werde (S. 373). Varnhagens zeitkritische
Urteile, so interessant und z. T. auch so gewichtig sie sein mögen, liegen in
seinen Tagebüchern längst vor Augen, in unserer Korrespondenz bekommen
sie neue Aktualität durch das Moment des persönlichen Austausches in
Zustimmung und Ablehnung. Um 1850 sah T. die Gefahren der Zeit im
Atheismus einer-, im Kommunismus anderseits, V. bezeichnete solche

Ansicht der Dinge als Gespensterfurcht. Diese Auseinandersetzung gipfelt
in den Briefen Nr. 121 bis 132 (1850 bis 1852). T. fand Worte tiefen
Verständnisses für die Mission Napoleons III. Er sah in ihm einen
«Säkularmenschen» im Sinne Goethes, ein «dämonisches Wesen, an welchem die rein
moralische Kritik scheitert». «Der 2. Dezember, die Zerstörung der agoni-
sierenden Republik, war eine Notwendigkeit, und eine zweite Notwendigkeit
von heute, Übergang in Imperialismus, ist vielleicht an der Tagesordnung.
Wir erfahren freilich nur durch die Geschichte, was in der Menschenwelt
Notwendigkeit ist, aber wir werden darin eine über der menschlichen Freiheit
stehende Leitung, eine diese Freiheit einschränkende, providentielle Fügung,
welche durch innere Anlage und äußere Verumständung dem einzelnen die
Mission gibt, anerkennen müssen. Es ist auch vorauszusehen, daß nur so

lange, als der Mandatair seiner Mission und dem höheren Zwecke dient, ihm
günstige Sterne leuchten werden. Wenn nun, wie ich mir vorstelle, Vertilgung
des Communismus und Ausbildung des Sozialismus die Aufgabe der Republik
im Gewände des zweiten Imperialismus ist, so wird, denke ich, es ihm leichter
sein in der Rolle und im Kostüm des Imperators, als in dem des Präsidenten
sie zu lösen. Das Volk und das Heer scheint es so zu meinen und zu wollen.
Übrigens strömt die Republik unter dem Eisspiegel der Metamorphosen ihren
nationalen Gang fort, und noch mehr als Napoleon der erste wird Napoleon
der zweite genötigt sein, als Saekular-Mensch, den volkstümlichen Ideen der

Zeit und den Prinzipien einer europäischen, ja welthistorischen Zukunft zu
huldigen. Dies ist meine Ansicht der jetzigen Lage Frankreichs» (17. 10. 52,
S. 375). Für V. dagegen ist mit dem Hinweis auf den Meineid des Schuftes

Louis Napoleon alles gesagt. Aber er entzieht sich der Auseinandersetzung
nicht. Indes glaubt er weder an die Gefahr («Wenn Louis Bonaparte das

Verdienst haben soll, einen Drachen getötet zu haben, so muß vor allem
erwiesen werden, daß ein Drache vorhanden gewesen») noch ist er auch nur
von ferne bereit, einen derartigen Retter zu akzeptieren («Mir wenigstens ist

135



an den Gütern, die auf diese Weise, durch solche Menschen gerettet werden
müssen, nicht das geringste gelegen; mögen sie zum Teufel fahren!»). Über
den sachlichen Ertrag dieser Auseinandersetzung hinaus ist für unsere
schweizerischen Zusammenhänge hochinteressant, daß damit Ph. A. von
Segesser, der in der plebiszitären Monarchie Napoleons III. bekanntlich die
Staatsform der Zukunft bewunderte, in einem luzernischen Landsmann einen
Bundesgenossen bekommt. Diese Linie wird noch zu verfolgen sein.

Troxler war Arzt, Politiker und Philosoph in einem; sicher war das
höchste Anliegen seines Lebens, der povera e nuda filosofia (daß es, in der
Latinisierung des Petrarchischen Wortes, eine paupera gewesen sein soll, wie
S. 402 annehmen läßt, geht gewiß nicht auf den wirklichen Wortlaut T. s

zurück), die nach dem Tode Hegels bald niemand mehr recht ernst nahm, die
Treue zu halten. Die «Blicke in das Wesen des Menschen» (Aarau 1812,
Neudruck Stuttgart 1921) lagen bereits vor, als T. in Wien dem um fünf Jahre
jüngeren Varnhagen begegnete. Troxler galt etwas, und wäre nicht seine alte
Mutter gewesen, um deretwillen er sich in Beromünster niederließ, so wäre er
Professor an der neuen Berliner Universität geworden. Auf jene erste
anthropologische Arbeit waren Beiträge zur Logik und Wissenschaftslehre gefolgt;
das Hauptanliegen seines Lebens blieb doch die philosophische Anthropologie.

Wie kontinuierlich dieses auch Troxlers spätere Jahre durchzieht,
dafür bietet der vorliegende Briefwechsel zahlreiche Zeugnisse. «Meine
Anthropologie, meines Lebens Werk, wird sich durch die Lehre von der
Unsterblichkeit auszeichnen; das weiß ich», schrieb er 1833 (S. 219). Er
möchte einen Weg beschreiten, der «zwischen der Spekulation von Hegel und
dem Empirimus, den Schelling als positive Philosophie im Gegensatze zur
negativen vorsehlägt, hindurch und zu einer höheren Potenz emporführt. Auf
diesem Wege», so fährt T. fort, «schöpfe ich die Hoffnung, eine wahre
Transzendentalphilosophie begründen und diese mit dem Geiste des christlichen
Evangeliums (nicht mit dem biblischen Buchstaben oder der kirchlichen
Dogmatik) in Zusammenhang und Einklang bringen zu können. Ich glaube,
Claudius, Hamann und Jacobi auf diesem Wege als Vorgänger zu treffen,
besonders den Magus aus dem Norden, doch alle noch teils zur rechten, teils
zur linken zu viel abweichend» (1836, S. 226). Ein andermal: «Ich danke Gott,
daß ich an keinen absoluten Geist im Diesseits und an kein präsentes Jenseits
glauben kann; denn wer dies nicht kann, der muß mit dem Evangelium, was
der Welt als Weisheit gilt, für Torheit, was sie als Torheit schilt, für Weisheit
vor Gott halten oder aufhören, Mensch zu sein» (1839, S. 234). Oder: «Ich
weiß nicht, ob ich irre; ich glaube, die in Nöten und Wehen liegende
Philosophie unserer Tage besser zu verstehen, als sie sich selbst versteht, wenn ich
denke, daß die sich nennende positive mit der sogenannten negativen noch in
einer Ebene und Niederung liegt» (1842, S. 251). «Es dürfte also am Ende
herauskommen, daß die positive Philosophie das Ziel übersprungen hätte,
so wie die sogenannte negative dahinter zurückgeblieben wäre! Es dürfte
sein, und wenn mich nicht alle Sterne trügen, so ist es. Ich bin ferne davon,

136



mich mit Schelling oder Hegel zu messen, aber eins hab ich vor ihnen zum
voraus, daß mir noch kein System den Sinn verschlossen hat und meine Seele
noch immer werdend und strebend ist» (S. 257). An sehr zahlreichen Stellen
wird immer wieder die Hoffnung geäußert, er werde durch seine unausgesetzten
einsamen Studien noch die Hauptfrage lösen. Mit «Metapsychik» umschreibt
er einmal seine Richtung: «Mit meinen Studien bin ich nun ganz in
Metaphysik, oder wie sie heißen sollte, Metapsychik vertieft. Hegel hat dies Geistesgebiet

nicht abordiert, und Schelling übersteigt es. Der anthropologische
Standpunkt, der mir als Arzt näher liegt als einem Philosophen von
Profession, leitet mich sicherer ins Binnenland der menschlichen Natur, aber
setzt mich, wie ich nun vielfältig erfahren, außer Rapport mit den Schulen
des Tages. Indessen gehe ich getrost meinen stillen Weg» (1843, S, 277). In
der «Wüste», wie einst in Beromünster, lebte er auch in der «Einsamkeit, ja
Abgeschiedenheit» von Bern. Auf fünf Uhr in der Frühe mußte er seine
philosophischen Vorlesungen ansetzen, um den «Fach- und Brotstudien, welche in
unserer Republikuniversität mehr als irgendwo privilegiert sind, aus dem
Wege zu gehen» (1844, S. 281). Auch noch im Ruhestand in Aarau war die
«philosophische Anthropologie, Psyche und Physis umfassend, von welcher
aus alle übrigen philosophischen Wissenschaften beherrscht werden können»,
seines Strebens Hauptziel. Große Massen von Material waren gesammelt,
einzelnes gestaltet. Aber für die fertigen Teile fand er seit 1835, wie er V.
immer wieder klagte, ohne von ihm je eine Hilfe zu erfahren, keinen Verleger,
und das fundamentale Werk blieb schließlich doch als «Riesenfragment»
zurück, als er 1866 starb (v. Greyerz). Einzelnes ist in unseren Tagen ans
Licht gehoben worden, vieles ruht bis heute bei seinem Nachlasse. Der
Fachmann wird zu entscheiden haben, ob Troxlers philosophisches Werk nicht
verdiente, gesammelt gedruckt zu werden. Für die politischen Schriften, von
denen viele in abseitiger Verborgenheit ruhen, drängt sich eine Neuausgabe
geradezu auf, auch wenn sie mehr für Studienzwecke als für einen größeren
Leserkreis Bedeutung zu gewinnen verspricht.

An Gehalt aber überragen in diesem Briefwechsel wohl alle philosophischen,

zeitkritischen und politischen Äußerungen diejenigen, die bestimmten
ernsten Situationen des Lebens entsprossen sind. Wie Troxler dem Schmerz
über den Tod des geliebten Sohnes Ausdruck gibt, ist ergreifend und herrlieh
zugleich, und wohl individueller und zugleich gültiger, die Zeiten in höherem
Grade noch überdauernd als alle abstrakte Erkenntnis (1818, S. 193f., vgl.
S. 219).

Ludmilla Assing, die Nichte Varnhagens, wollte die vorliegenden Briefe
ihres Onkels, denen sie als Ergänzung auch einige von Troxler beizugeben
gedachte, schon in den sechziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts
edieren. Infolge der erwähnten Schwierigkeiten, die der Verwertung des

Varnhagenschen Nachlasses erwuchsen, blieben sie indessen jahrzehntelang
liegen. Iduna Belke, die im Jahre 1935 mit einem wesentlichen Buche über
Troxlers Philosophie hervorgetreten war, hat sich nun endlich dieser Editions-

137



aufgäbe, die durch die Stiftung Schnyder von Wartensee materiell ermöglicht
wurde, unterzogen. Aber erst nach ihrem Tode trat die Ausgabe ans Lieht,
betreut von Felix Burckhardt, der indes infolge der Zeitverhältnisse die in
Berlin liegenden Originale nicht mehr einsehen konnte. An manchen zweifelhaften

Stellen hat er Konjekturen versucht; andere Lesefehler und leider auch
zahlreiche Druckfehler entgingen der Überwachung. Und der aufmerksame
Leser wird auch bemerken, daß wohl einigermaßen die Orthographie, keineswegs

aber die Interpunktion den Dudenschen Regeln angepaßt ist, wie es
eine Editionsbemerkung verheißt. Der Kommentar gibt viele, sehr dankenswerte

Nachweise. In der Literaturbenützung ist sehr ungleich verfahren; oft
fehlt jeder Hinweis; die letzte schweizerische Publikation, die dem Kommentar
zu den Briefen von Varnhagen und Troxler zugute gekommen ist, stammt
aus dem Jahre 1931 Gewiß ist zu loben, daß die Anmerkungen einen
erträglichen Umfang nicht überschreiten. Für den genießenden Leser
enthalten sie auch so eher zuviel als zu wenig, für wissenschaftliche Bedürfnisse
aber ist an zahlreichen Stellen entschieden zu wenig getan. Namentlich ist zu
erwähnen, daß Zitate nur selten nachgewiesen sind, was doch zu den
primitiveren Aufgaben einer Edition gehört. Daß eine Tacitusstelle gerade aus dem
Agricola stammt, ist, zumal an jener Stelle (S. 101), nicht gleichgültig, und
wenn sich V. im Zusammenhang mit «Scheinheiligkeit, Heuchelei, Albernheit
und Philisterei» über Niebuhr, den er einst hochgehalten, ärgert (1839, S. 235),
so wüßte man mit Recht gerne Bescheid. Die «Tagebücher» zeigen, daß er
damals die eben erschienenen «Lebensnachrichten», deren Geist ihm nicht
zusagte, rezensiert hatte. Wo aber erschien diese Rezension, die die Neuausgabe

der Niebuhr-Briefe nicht erwähnt? Diese und nicht wenige andere
derartige Fragen, die sich auf Schritt und Tritt stellen, findet man in diesem
Kommentar nicht beantwortet. Zu Brief 142 stelle ich eine andere Erklärung
zur Erwägung: Sollte es sich bei «Pfarrer Keller» nicht eher um den mit
Troxler befreundeten Georg Victor K. (1760—1827) handeln? Bei den
vorkommenden Schriften Troxlers endlich vermißt man jegliche Angaben über
leicht zugängliche Neudrucke. —¦ In einer «Einleitung» von 37 Seiten führt
Iduna Belke gut an die Partner des Briefwechsels heran. Ein richtiges
Verdienst hat sie sich mit der Edition der Troxlerschen Autobiographie, die er
als Fünfzigjähriger begann, aber nur bis zum 20. Lebensjahre durchführte,
erworben. Ganz bescheiden ist sie in die Einleitung eingegliedert, stellt aber
ein Hauptstück der neuen Troxlertexte, die uns in diesem Bande in so reicher
Fülle dargeboten werden, dar.

138


	Troxler und Varnhagen

