
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 3 (1953)

Heft: 2

Artikel: Der Augsburger Reichstag von 1530 und die Schweiz

Autor: Köhler, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-78100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-78100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER AUGSBURGER REICHSTAG VON 1530
UND DIE SCHWEIZ

Von Waltheb Köhler (Heidelberg) f

Vorbemerkung

Die vorliegende Abhandlung ist wohl die letzte abgeschlossene Arbeit
aus der Feder des berühmten Kirchenhistorikers, dessen Lebenswerk so

innig mit den großen küchlich-religiösen Gegenständen und der
Gesamtentwicklung der Schweiz in der Reformationszeit verbunden war. Mehr
als ein volles Menschenalter arbeitete Köhler an der kritischen Zwingliaus-
gabe, zwanzig Jahre (1909—1929) wirkte er als ordentlicher Professor in
der theologischen Fakultät der Universität Zürich; ein Dezennium lang
hatte er die Schriftleitung der Zeitschrift «Zwingliana» in Händen. Doch
war er mehr als nur Zwinglispezialist. Sein historisches Weltbild hatte eine
beträchtliche Spannweite, war er doch auch in der Lutherforschung bewährt,
dogmengeschichtlich hochgebildet und mit dem allgemeinen Gang der Pro-
fangeschichte wohlvertraut.

Nichts lag daher näher, als den folgenden Aufsatz des am 16. Februar
1946 Dahingeschiedenen in einer Schweizer Zeitschrift zu veröffentlichen.
Auch das Thema ist ganz dazu angetan. Die Politik Zürichs und der anderen
evangelischen Eidgenossen, die Anstrengungen der katholischen Orte und
die beiderseits scheiternden Bemühungen, sich in den deutschen Reichstag
einzuschalten, das In- und Gegeneinander politischer und religiöser Motive
in der Haltung aller Beteiligten werden von Köhler aus den ursprünglichen
Quellen, kritisch abwägend, mit feinem Verständnis und wie immer,
wenn er zu Fragen der schweizerischen Vergangenheit das Wort ergriff, mit
gesundem, taktvollem Urteil behandelt. Das Ergebnis seiner Darlegungen?
Es ist, von der Schweiz wie von der deutschen Geschichte her gesehen,
wichtig genug, ins Licht des historischen Bewußtseins gerückt zu werden.
Denn sowohl die evangelischen wie die katholischen Stände sahen sich durch
den Augsburger Reichstag auf sich selber zurückgeworfen. Er wurde — so
schließt Walther Köhler seine Untersuchung — zu einem neuen Markstein
für die Ablösung vom Deutschen Reich.

So glaubte ich, im Einvernehmen mit den Hinterbliebenen Köhlers, seine
Schrift der Öffentlichkeit nicht vorenthalten zu dürfen. Sie war mü zu
meinem sechzigsten Geburtstag (30. Oktober 1944) im Rahmen einer
dreibändigen literarischen Festgabe, die im Verlag von Koehler und Amelang

169
1 Schw. Zschr. f. Gesch., 3, 2



(Leipzig) erscheinen sollte, überreicht worden, blieb aber infolge der ungünstigen

Zeitverhältnisse als Ganzes ungedruckt. So möge denn Köhlers Studie,
wie schon mehrere andere Beiträge, die inzwischen da und dort gesondert
veröffentlicht worden sind, in gleicher Weise für sich erscheinen und die

Erinnerung an den bedeutenden Gelehrten erneuern, der mir auch als treuer
Freund und als eine der menschlich reinsten Persönlichkeiten des akademischen

Lebens verehrungswürdig bleiben wird.

Heidelberg Willy Andreas

Die Eidgenossenschaft ist zu dem Reichstage von Augsburg
1530 nicht eingeladen worden; seit dem Basler Frieden von 1499

hatte die Reichsstandschaft der Schweiz zwar nicht rechtlich, aber

tatsächlich aufgehört, die Eidgenossen waren von den Bindungen
an die Reichseinrichtungen gelöst. Wenn der Abt von St.Gallen
durch ein «besiegeltes Mandat» des Kaisers zum Besuch des Reichstages

eingeladen wurde, so hatte er das seiner Stellung als Reichsfürst

zu verdanken. Dennoch ist der Verlauf der Augsburger Tagung
in der Eidgenossenschaft nicht nur sehr lebhaft verfolgt worden,
sondern die Schweiz hat in den dortigen Verhandlungen in
verschiedener Weise eine Rolle gespielt. Wie wurde das möglich?

Der neue Reichstag sollte wie alle seine Vorgänger seit 1521 der

Lösung der Religionsfrage dienen. Die Religionsfrage war aber

auch in der Schweiz seit etwa 1523 in stetig wachsendem Maße

die entscheidende politische Frage geworden. Ihre politische
Bedeutung war dabei von Anfang an mit der Reichspolitik verknüpft
worden. Das Wormser Edikt suchte der Konstanzer geistliche Oberherr

gegen die neue Bewegung in Zürich geltend zu machen, die

katholische Gegnerschaft schrie geflissentlich Zwingli und seine

Anhänger als «Lutheraner» aus, um sie unter die Rechtswirkung jener
Maßnahme zu bringen, die die Freunde und Anhänger Luthers

genau so traf wie ihn selbst. Dem traten Zwingli und Zürich
entgegen durch die Erklärung der Unabhängigkeit ihrer
Religionsbewegung von der im Reiche. Der Vorort der Reformation in der

Schweiz vollzog also in der entscheidenden religiösen Frage die

Trennung vom Reich.
Aber das ist nicht so geblieben. Zunächst riß diese Trennung

die katholische Gegenseite keineswegs mit; im Gegenteil, sie schloß

170



sich 1524 zum Sonderbund zusammen und suchte Fühlung mit
Ferdinand von Österreich, die in ein förmliches Bündnis (1529)
auslief: diese Partei war also unmittelbar an die österreichische
Politik gekettet, die ihrerseits mit der Reichspolitik sich ineinander
wirrte. Aber auch für die evangelische Partei vollzog sich eine
Änderung. Der Abendmahlsstreit stellte zunächst die beiden
Reformatoren hüben und drüben, Luther und Zwingli, in ein hitziges
Gefecht, machte also die radikale Trennung unmöglich und zeitigte
dann unter dem Druck der sich verschärfenden politischen Lage,
vorab des zweiten Speyrer Reichstages, theologisch den Versuch
eines Ausgleichs unter Führung von Straßburg, pohtisch das Bündnis

unter Führung des hessischen Landgrafen. Zwingli ritt ins Reich
zum Religionsgespräche in Marburg Anfang Oktober 1529 und
kehrte nach Zürich zurück als Reichspolitiker, d.h. als Staatsmann,
der sein Staatswesen nicht isoliert, sondern in den Zusammenhang
einer großen im Reiche verwurzelten Bündnisaktion stellte. Gewiß
nicht um des Reiches, sondern um des Evangeliums willen, aber
in stärkstem Maße auf dem Boden des Reiches — ein Burgrecht
mit Hessen und weitere Bündnisse wurden eingeleitet. Die Spitze
aber der großen Koalition gegen Kaiser und Papst ¦— «Papsttum
und Kaisertum, die sind beide von Rom!». Man hat Zwingh in
Straßburg politische Pläne Ferdinands von Österreich mitgeteilt,
«aus der rechten Kunstkammer»; seitdem beseelte ihn ein glühender

Haß gegen den Kaiser und seinen Bruder. Seine mihtärischen
Pläne gingen dahin, vor allen Dingen zu verhüten, daß der kaiserliche

Aar «über die Alpen fliege». Aber das wollte er doch nun
gerade, wenn er von Italien über Innsbruck nach Augsburg heranzog!

Konnte das den Vorort der evangelischen Schweiz gleichgültig
lassen? Umgekehrt hofften die Katholiken. Zwar war der

Ferdinandeische Bundesbrief im Juni 1529 in Kappel beim Abschluß
des Landfriedens zerschnitten worden, aber die Beziehungen der
fünf katholischen Orte zu Ferdinand von Österreich waren alsbald
wieder aufgenommen worden.

In dem vom 21. Januar 1530 aus Bologna datierten Berufungsschreiben

verhieß Karl V. für den am 8. April in Augsburg zu
eröffnenden Reichstag, «die Zwietracht hinzulegen, Widerwillen zu
lassen, vergangene Irrsal unserm Seligmaeher zu ergeben und

171



Fleiß anzubahnen, alle eines jeglichen Gutbedünken, Opinion und

Meinung in Liebe und Gütigkeit zu verstehen und zu erwägen,
alles, so zu beiden Teilen nicht recht ist ausgelegt oder gehandelt,
abzutun». In der Schweiz setzten sich Gerüchte an dieses

Ausschreiben an, Bern berichtete am 26. Februar an Zürich von
Warnungen, wie der «geweithe Haufen» (die Klerikalen) und der Kaiser
samt ihrem Anhang damit umgehe, alle Liebhaber der göttlichen
Wahrheit mit Gewalt niederzudrücken; Bern habe daher auf Dienstag

den 8. März einen Tag nach Basel angesetzt und Basel beauftragt,

Straßburg und Mülhausen dazu einzuladen. Zürich dürfe
nicht fernbleiben und solle seinerseits Schaffhausen, Konstanz und
St.Gallen zur Teilnahme auffordern1. Die Einladung nach Straßburg

und Mülhausen erging am 28. Februar, die nach Schaffhausen

und Konstanz am 3. März; St.Gallen scheint nicht eingeladen
worden zu sein. Zwingli wußte am 28. Februar Gerüchte über den

Kaiser an Jakob Sturm nach Straßburg zu melden: Karl V. werde

im Frühjahr nach Deutschland kommen, es gelte auf der Hut zu
sein2. In verstärktem Maße gab Zwingli am 1. März diesen

Befürchtungen dem Konstanzer Konrad Zwick gegenüber Ausdruck:
der Kaiser täusche jetzt eine friedliche Gesinnung vor — Zwingli
denkt wohl an das Ausschreiben —, um ungefährdet über die

Alpen nach Deutschland zu kommen, sei er aber glücklich da, so

werde es sub specie restituendi Romani imperii instaurandaeque
religionis Christianae Unruhen aller Art (dissidia, turbae, mala,
clades) geben. Da dürfe man nicht teilnahmlos zusehen. Zwingli
befürchtete für die Schweiz das Schlimmste, auf Grund des oben

erwähnten «Ratschlags aus der rechten Kunstkammer»3. Der Kaiser

will die Schweizerstädte eine nach der andern niederwerfen.
«Freundschaft der Tyrannen darf man nicht trauen»; Zwingh
erinnert an Demosthenes, der Kaiser lockt mit Brot in der einen

Hand, während die andere den Stein verbirgt. Es ist vor allen

Dingen ein Bündnis mit Ulm, Lindau, Kempten, Memmingen,
Biberach und Isny notwendig — sowohl an Straßburg wie an

1 Stbickleb, Aktensammlung II Nr. 1157.
2 Krit. Zwingliausgabe X Nr. 986.
3 X Nr. 921.

172



Konstanz erging diese Mahnung4. Zwingh setzte sich also von
Anfang an dem Kommen des Kaisers ins Reich gegenüber in Opposition.

Sturm sowohl wie Zwick waren die Vertreter ihrer Städte auf
der geplanten Basler Tagsatzung, und Zwingh lieferte ihnen für
dieselbe Material. Angesichts seiner Briefe kann der Inhalt der
Zürcher Instruktion für den Basler Tag nicht befremden. Unmittelbar

vorher — das Datum steht nicht fest — hatten die Zürcher
geheimen Räte ganz im Sinne von Zwingli «einen unfehlbaren

ratschlag bedacht»5. Er ging davon aus, daß der Kaiser aus

Anstiftung des «geweihten haufens» (vgl. oben die Warnung von Bern)
«uns nicht ruhig lassen werde» und dabei auf Unterstützung durch
die fünf katholischen Orte rechnen könne. Damit sind die
Evangelischen «umhalbet» (umzingelt), und in solcher Notlage ist Schnelligkeit

geboten; man muß den schwächeren Teil «dämmen», um
desto leichter dem stärkeren zu widerstehen, d.h. sobald man von
Gewaltmaßnahmen des Kaisers vernimmt und gleichzeitig die fünf
Orte sich irgendwie verdächtig machen, als ob sie die Partei des

Kaisers ergreifen wollten, sofort auf dem nächsten Wege «unbe-

fragt der andern Orte» die fünf Orte als die Schwächeren angreifen,

in fünf, sechs oder acht Tagen niederwerfen, um so den Rücken

gedeckt zu haben. Sollten während dieses Kampfes die Kaiserlichen

«uns» angreifen, so würden bei den Thurgauern, den St.
Galler Gotteshausleuten und den Rheintalern sich wohl «so viele
biderbe leute» finden, die einstweilen in die Lücke springen, d.h.
die Verteidigung übernehmen würden. Auch «andere Eidgenossen»
und die Burgrechtsgenossen («die christlichen mitbürger») sind

zur Hilfeleistung zu mahnen; das darf aber erst geschehen, wenn
man im Felde steht, damit nicht vor der Zeit etwas verlautbart
und «diser anschlag zerrüttet werd». Auch auf dem nächsten
Burgrechtstag darf nichts mitgeteilt werden. Nun ist aber der Tag zu
Basel angesetzt, also gilt es, geschickt dort zu dissimulieren. Man
soll sich den Anschein geben, als ob man den Eidgenossen (den
fünf Orten) nichts Arges zutraue, aber angesichts umlaufender
bedenklicher Gerüchte doch Eventualmaßnahmen ins Auge fassen.

Sobald «zu einer zeit, wo sich der Kaiser widerum empörte», nur
4 X Nr. 989.
5 Strickxeb II Nr. 1167.

173



das geringste Anzeichen sich merken läßt, daß die fünf Orte sich
mit ihm verbinden wollen — «was man aber gegenwärtig noch
nicht befürchte», fügte man beruhigend und dissimulierend bei —,
müssen die nächsten Nachbarn mobilisieren und dann «eilends»
den andern Orten Nachricht geben. Man soll ferner durch vertraute
Männer «bei fürsten, herren und städten» sich heimlich nach ihrer
Stellungnahme erkundigen, jeder Ort bei seinem Nachbarn, also
Basel bei Breisach, Colmar u.a., Straßburg bei Schlettstadt,
Schaffhausen bei «den umsässen», Konstanz bei Lindau u.a. Städten,
auch bei der Landschaft, die man durch in Aussicht gestellte
Freiheiten ködern könne. Wollen die Umworbenen nicht in das christliche

Burgrecht eintreten, so könne man doch auf Zusage
gegenseitiger Unterstützung abstellen. Sobald man ferner vernähme, daß
der Kaiser sein Heer schon gesammelt hätte und an uns wollte,
müßten sofort die kriegswichtigen Plätze und Pässe, wie Waldshut,
Kaiserstuhl, Klingnau, Kadelburg u.a., besetzt und weitere
militärische Maßnahmen getroffen werden.

Man erkennt: Zürich sieht in dem Kommen des Kaisers über
die Alpen nur den drohenden vernichtenden Schlag gegen die
evangelischen Eidgenossen im Bunde mit den fünf Orten; von einem
Eingehen auf den kaiserlichen Wunsch nach einer Rechenschaft
des Glaubens ist keine Rede; möglich, daß man davon auch noch
nichts gehört hatte. Trotz aller Heimlichkeit sickerte von den
Zürcher Plänen etwas durch: St.Gallen hörte davon und erklärte
sich am 1. März Zürich gegenüber für «williger denn willig», wenn
man seiner Dienste bedürfe6.

Die Zürcher Instruktion für den Basler Tag stellte Zwinglis
Gedanken entsprechend die Bündnisfrage in den Mittelpunkt, d.h.
das Burgrecht mit Hessen und die Beseitigung von Zwistigkeiten
zwischen Basel und Konstanz7. Von den geheimen Kriegsabsichten

Zürichs machte eine zweite Instruktion den beiden Gesandten
Rudolf Stoll und Stadtschreiber Werner Beyel einige Mitteilungen.8

Die Zürcher Boten erhielten den Auftrag, die von anderen
Seiten zu erwartenden Berichte anzuhören, dann vorzutragen, was

6 Ib. Nr. 1171.
7 Ib. Nr. 1185.
8 Ib. Nr. 1198.

174



Zürich erkundet habe, und die Boten der übrigen Städte «zum
höchsten und ernstlichisten» zu ermahnen, diese Mitteilungen zu

erwägen. «Vielleicht», so hieß es hier sehr vorsichtig, «werde der

Kaiser uns unangefochten nit lassen, sunder sin heil an uns ver-
suochen»; darum ist es ratsam, eine Gegenwehr ins Auge zu fassen.

Und nun sollen die Boten, entsprechend dem Ratschlag der Heimlichen

in der von diesen angegebenen dissimulierenden Form, die

wörtlich in die Instruktion übernommen wurde, die Zürcher

Kriegspläne vortragen.
Die Basler Tagung wurde am 9. März eröffnet und dauerte bis

zum 12.9 Hier wurde in den feurigen Zürcher Wein reichlich
Wasser gegossen. Die Städteboten berichteten zunächst über die

bei ihnen eingelaufenen Nachrichten über kaiserliche «Praktiken»;
nach der Aussprache wurde ein Ausschuß gewählt, um einen

Ratschlag zu verfassen, wie dem Kaiser Widerstand zu leisten wäre,
falls er wirklich die Städte mit Gewalt von der evangelischen
Lehre drängen wolle. Daß er das tun wird, davon ist man aber

im Gegensatz zu Zürich nicht überzeugt. Und zwar auf Grund
des kaiserlichen Ausschreibens zum Reichstag. Das ist inzwischen

allgemein bekannt geworden. Der Kaiser kündige ja an, alle
Parteien gnädig zu verhören, also dürfe man hoffen, daß bis zur
Vollendung des Reichstages niemand etwas Gewalttätiges unternehmen,

und der Kaiser die Städte mit einem Überzug oder einer

Belagerung verschonen werde. Trotzdem ist es freilich notwendig,
mit den fünf Orten und «namentlich» mit den neutralen Orten

Glarus, Freiburg, Solothurn und Appenzell ins Reine zu kommen.
Jene sollen darauf aufmerksam gemacht werden, daß die Städte

kraft der alten geschworenen Bünde keine Anfechtung oder

Schädigung «des Glaubens oder anderer Dinge wegen» dulden, vielmehr
Leib und Leben für die Angegriffenen einsetzen würden — diese

Drohung klingt erheblich zahmer als die Zürcher Absichten.
Einstimmig hielt man es «für das Allerfruchtbarste und Nützlichste»,
die Bünde und den Landfrieden sobald wie möglich neu zu beschwören,

ohne irgend eine Änderung, die jetzt nicht opportun ist. Die

Hauptsache sei die Einigkeit der Eidgenossen, die ohne Zweifel
den Feinden großen Schrecken einflössen wird — das eidgenös-

» Eidgen. Abschiede IV lb f., 562ff.

175



sische Solidaritätsgefühl stellt sich als selbständigen Machtfaktor
hin. Die evangelischen Verbündeten Zürich, Schaffhausen,
Konstanz, Bern, Basel, Mülhausen, Straßburg sollen, ohne Rücksicht
auf die Kosten, die ihnen angrenzenden Gebiete, also das
Bodenseebecken, das Allgäu, Savoyen, Sundgau, Breisgau, Lothringen
und Schwarzwald durch Kundschafter überwachen. Eine besondere
Botschaft, «und zwar wenigstens zwei Männer von Zürich und
Bern», soll zu den Graubündnern abgeordnet werden und ihnen
auf einer Tagung die Hilfe der Städte zusichern für den Fall, daß
mit Unterstützung des Papstes «und anderer wälschen Fürsten»
ein kaiserliches Heer durch Graubünden ziehen würde; als
Gegenleistung erwarte man eine bestimmte Erklärung darüber, daß man
keinerlei fremden Truppen die Pässe öffnen werde.

Da zweifellos der Kaiser die Städte auffordern wird, sein Urteil
anzunehmen, also von dem wahren Wort Gottes abzustehen, und
bei Ablehnung durch die Städte Krieg anfangen wird, so soll
jeder Teil seinen Gelehrten und andern geschickten Personen Auftrag

geben, ein Ausschreiben zu entwerfen, in dem man erklärt,
die göttliche Lehre nach biblischer Schrift halten zu wollen. Diese
Entwürfe würde man zu Anfang des Krieges auf Zusammenkünften
vergleichen und in ein gemeinsames Ausschreiben zusammenziehen;

sie sollen aber nicht ausgegeben, sondern in den Händen
der Obern behalten werden. Das ist offenbar so zu verstehen: es
soll ein gemeinsames Glaubensmanifest ausgearbeitet und bei
Kriegsausbruch als Rechtfertigung, daß man auf dem Boden des
rechten Glaubens stehe, veröffentlicht werden, aber nicht irgendwie

vor der Zeit. Derartige Manifeste hatte es auch im ersten
Kappelerkriege gegeben. Man will sich also — wohlgemerkt: die
schweizerischen und die mit ihnen verbündeten süddeutschen Städte
— im Kriegsfall als religiös-politische Einheit kundgeben.

Aber der Krieg ist noch nicht da, der Kaiser hat in seinem
Ausschreiben angekündigt, auf dem Reichstag jede Meinung anhören
zu wollen. Zu diesem Zweck sollen die Gelehrten eine
Verantwortungsschrift unverzüglich aufsetzen, in der das kaiserliche
Versprechen, aUen mildes Gehör zu schenken, gebührend «erhoben»
werden soll. Zu verstehen: die Gelehrten der einzelnen Städte,
deren status fidei bei aller Einheit doch verschieden ist, sollen je

176



eine Schrift, gleichsam eine Confessio, aufsetzen, die je nach dem

Gang der Dinge auf dem Reichstag dem Kaiser übergeben werden
soll oder nicht. Auch in dieser Frage des Bekenntnisstandes wissen

sich trotz verschiedener Bekenntnisschriften die beiden

Städtegruppen als Einheit.
Ja, im Hintergrunde ist eine noch größere Solidarität lebendig:

die der Evangelischen überhaupt, einschließlich der Lutheraner.
Gewiß, der Unterschied der «Parteien» auf evangelischer Seite ist
vollbewußt — wie hätte es nach Marburg 1529 anders sein
können? —, aber es heißt: wenn der Kaiser nur eine Partei, nämlich
die Zwinghschen, angreifen und die Lutherischen in Ruhe lassen

sollte, so ist für diesen Fall ein Weg zu suchen, wie man die
Lutherischen «über ihren Willen» auch in das Spiel bringen möchte. Es

schwebt also die gemeinsame evangelische Front vor, und zwar
in der Form des politisch-militärischen Bündnisses gegen den Kaiser

— das sind die Pläne Zwinglis und des hessischen Landgrafen.
Endlich hieß es noch, es solle nicht kriegerisch provoziert werden,
aber man solle sich gerüstet halten und wohl vorsehen.

Daß Zürich hatte nachgeben müssen, zeigte der besondere Auftrag

der Tagsatzung an die dortigen geheimen Räte. Die Städte
betonten hier energisch ihren Willen zum Frieden und zur Ruhe,
und unterstrichen die Eventualität ihrer Rüstung zur Gegenwehr.
Anderseits freilich kam man Zürich entgegen, wenn der Franzose

Franz I. um seine Stellungnahme befragt werden sollte, und man
ihn im Kriegsfalle als Bundesgenossen wünschte. Zürich blieb
gemeinsam mit Bern die Antwort nicht schuldig, ordnete sich aber

in seinen «Ratschlägen» dem Abschied der Tagsatzung ein. Das

Mißtrauen gegen den Kaiser blieb unentwegt: mit dem Ausschreiben,

beide Teile zu verhören und der Einigkeit des Reiches
nachtrachten zu wollen, wolle er nur dem gemeinen Mann «ein späckli
uf die zungen binden»10.

So hat also die Schweiz, trotzdem sie nicht eingeladen war,
sich in die pohtische Bewegung um den Augsburger Reichstag
eingeschaltet. Ob und wie das irgendwie den Gang der
Reichstagsverhandlungen beeinflussen würde, blieb abzuwarten. Vorläufig war
der Reichstag ja noch nicht eröffnet. «Weil der Kaiser noch nicht

"> Ib. S. 567.

177



in Augsburg sei, so scheine nicht nötig, eine Botschaft dahin zu
schicken; sobald er dort ankomme, werde noch nichts versäumt
sein, wenn dann geschehe, was die Umstände erfordern, darum
wolle man die Sache anstehen lassen», schrieb Bern am 8. Juni
nach Zürich11. Aber «die Gelehrten» machten sich ans Werk, ihre
Bekenntnisschriften aufzusetzen. Zürich plaidierte Bern gegenüber
dafür, «daß die Gründe ihres Glaubens schriftlich dargelegt
werden», und in Konstanz hat Ambrosius Blarer Ende Mai ein
Bekenntnis verfaßt, die Gesandten der Stadt brachten es Mitte Juni
nach Augsburg12. In Basel trat Oekolampad dem Gedanken einer
Rechtfertigungsschrift näher. Am 30. März meldete er Zwingh, daß
er «nicht gerade viel» zusammentrage und es gerne Zwingli schicken
wolle. Zwingli könne ihm dann auch das seinige schicken — er
setzte aber voraus, daß Zwingli auch an die Arbeit gehe13. Ein
Schreiben vom 4. Mai verrät, daß Oekolampad bei seinem apolo-
gidion, das ihm durch den Kopf ging, an eine Staatsschrift denkt,
«nicht sowohl in unserem Namen als in dem der Unsrigen», wobei
offen bleibt, ob er unter den «Unsrigen» nur die Basler begreift
oder die auf der Basler Tagung Besammelten1*. Straßburgs
«Gelehrte», Bucer und Capito, bereiteten Verantwortungsschreiben vor,
nicht unmittelbar ein Bekenntnis, und die zum Reichstage
abreisenden Gesandten Jakob Sturm und Mathis Pfarrer nahmen vier
Ratschläge mit15.

Zwingli schrieb am 26. März an Konrad Sam in Ulm, und gab
ganz im Sinne der Basler Tagung dem Gedanken Ausdruck, Ulm
solle sich rüsten, durch eine Rechenschaftsablegung seines Glaubens

in Augsburg vor dem Kaiser die Gemeinschaft mit Luther,
Oekolampad, Zwingh und vielen anderen — also im Sinne der
evangelischen Einheitsfront — zu bezeugen16. Er hatte dabei sich
selbst bereit erklärt, auf den Reichstag zu kommen, wenn der
hessische Landgraf ihn rufe. In einem (verlorenen) Briefe von An-

X1 Ib. S. 671.
12 J. Ficker in: Theol. Abhandl. für H. J. Holtzmann 1902, S. 243ff.
13 X Nr. 1005.
14 X Nr. 1018.
15 Polit. Correspondenz I, S. 439ff. T. Schiess, Briefwechsel d. Brüder

Ambrosius u. Thomas Blaurer I, S. 209, 211.
18 X Nr. 1002.

178



fang Mai an Oekolampad äußerte er den Plan der Abfassung einer
Bekenntnisschrift, allem Anschein nach nicht «im Namen der
Unsrigen», also als Staatsschrift, sondern persönlich, was aber
nicht irgendwie als eigenmächtiges Vorgehen zu deuten ist,
vielmehr nur der auf der Basler Tagung erhobenen Forderung
entsprach, die Gelehrten der einzelnen Städte sollten eine
Verantwortungsschrift aufsetzen.

Die Gelehrten führten in der ganzen Angelegenheit bisher das
Wort. Am 22. Mai aber waren die Straßburger Ratsherren Konrad
Joham und Peter Sturm in Basel und rieten Oekolampad in
unmißverständlicher Form unmittelbar von Schriften für den Reichstag

ab, statt dessen sollten Zürich, Bern und Basel «einen
trefflichen Mann, des Französischen kundig», nach Augsburg schicken,
der den Kaiser in freundschaftlicher Weise über den friedlichen
Charakter «unseres Evangeliums» unterrichten sollte. Offenbar
fürchtete Straßburg von Bekenntnisschriften eine Störung. Das
wird verständlich, wenn man hört, daß der hessische Landgraf
vom Augsburger Reichstage die Einberufung eines Konzils
erhoffte, seine Gesandten entsprechend instruierte und diese Instruktion

nach Straßburg sandte, wo sie ihre Wirkung tat, wie die Briefe
Capitos an Zwingli beweisen17. Partikularbekenntnisse paßten aber
in ein «oecumenicum concilium» nicht hinein. Die landgräfliche
Instruktion kam, wie Capito richtig urteilte, auf ein Dissimulieren
der Abendmahlsdifferenz heraus — war das in einem «Bekenntnis»
möglich? Hier mußte persönlich verhandelt werden, und man geht
schwerlich fehl in der Meinung, daß bei dem «trefflichen Mann»
an Zwingli gedacht war. Machte Oekolampad persönlich Zwingh
von diesem «Befehl» Johams Mitteilung, so amtlich der Zürcher
Obrigkeit der Stadtschreiber von Mülhausen Bernhard Brunner,
der mit Joham in Basel zusammengetroffen war: deutlich trat in
seinem Schreiben die Angst vor einer Spaltung der Evangelischen
infolge der Abendmahlsfrage heraus18. Bürgermeister und heimliche

Räte schrieben daraufhin am 27. Mai an Bern und übermittelten

den Vorschlag Johams; zugleich sandte Zürich einen
heimlichen Boten an den Landgrafen nach Augsburg, «was hierin ze

17 XNr. 1012, 1025, 1031.
18 Strickxer II Nr. 1339.

179



tuon sye»19. Bern jedoch hielt es nicht für «fruchtbar», irgend eine
Botschaft nach Augsburg zu schicken, und zog sich ganz auf den
Standpunkt ruhiger Beobachtung zurück20.

Das Bild verschob sich, als unmittelbare Berichte vom Reichstage

selbst nach der Schweiz kamen. Am 26. Mai waren die beiden
Straßburger Gesandten Mathis Pfarrer und Jakob Sturm in Augsburg

eingetroffen; sie nahmen an Ort und Stelle Einblick in die
Verhältnisse, und Sturm wurde der pohtische Ratgeber für Zwingli.
Am 31. Mai entwarf er für Zwingh das erste Stimmungsbild von
den Prähminarien, denn «bisher ist nichts weder privat noch öffentlich,

soweit ich erfahren konnte, geschehen wegen der Abwesenheit
des Kaisers und seines Bruders». Zwingh wurde unterrichtet über
die auf dem Reichstage Anwesenden. Sodann schickte ihm Sturm
die 404 Artikel, die der katholische Theologe Johann Eck dem
Kaiser und den Fürsten auf dem Reichstag gesandt hatte, ferner
die sog. Schwabacher Artikel, die, bisher geheimgehalten, als
«Bekenntnis Martin Luthers für den Reichstag» erschienen waren,
bekanntlich ganz im Sinne der lutherischen Bekenntnisfreunde
konzipiert. In der Bekenntnisfrage der Schweizer und der süddeutschen
Reichsstädte hielt Sturm an gemeinsamem Vorgehen der Städte
des christlichen Burgrechts fest; ohne deren Rat sollte nichts von
Zwingli oder Zürich herausgegeben werden (offenbar hatte Zwingli
Sturm um seine Meinung gebeten). Der Grund für die Zurückhaltung

war wieder der Gedanke an ein concilium universale. Sturm
hat ferner die Hoffnung auf eine Konkordie mit Luther noch
nicht aufgegeben; die 404 Artikel Ecks sind gegen Luther so
ausfallend, daß dieser vielleicht gegen die «Unsrigen» milder sein wird.
Nun freilich hat der sächsische Kurfürst in einer «Extratour» (v.
Schubert) dem Kaiser in Innsbruck erklären lassen, er werde von
den Karl V. dort in etwas gekürzter Form überreichten Schwabacher

Artikeln nicht weichen, falls er nicht durch offene
Schriftzeugnisse anders belehrt werde. Sturm weiß noch nicht sicher, ob
dem wirklich so ist, aber es scheint ihm etwas Wahres daran zu
sein. Dann aber ist die auf der Basler Tagung noch für möglich
gehaltene Perspektive eines gemeinsamen Bekenntnisses mit den

19 Ib. Nr. 1341.
20 Ib. Nr. 1352.

180



Lutheranern unmöghch geworden, ein lutherisches Sonderbekenntnis

ist ja dann da, dem Kaiser zum Reichstage eingereicht. Angesichts

dessen erklärte Sturm es nicht für zwecklos, wenn die
Schweizer («Du und die Deinen») Rechtfertigungsschriften für Kaiser

und Fürsten vorbereiteten als «Rechenschaft Eures Glaubens».

Inhaltlich sollten sie ganz irenisch sein (quam piissime, citra cu-

iusquam quantum fieri potest suggülationem) und nur auf einen
Rat Sturms hin, der ja die Situation überschaute, herausgegeben
werden; in Erinnerung an die Beschlüsse der Basler Tagung
vermutete Sturm, daß die Schweizer längst auf obrigkeithchen Befehl
etwas Derartiges in Angriff genommen hätten21.

Zwingli hat von dem Briefe festgehalten, daß an ein Zusammengehen

mit den Lutheranern voraussichtlich nicht zu denken sei22.

Die von Bucer Ende Juni ihm übermittelte Nachricht23, Luther
schmeichele in seiner «Vermahnung an die Geisthchen, versammelt

auf dem Reichstag zu Augsburg», Kaiser und Fürsten, mache

«uns» (Zwinghaner und Oberländer als Einheit gesehen) aber
verhaßt, konnte den Eindruck nur bestätigen. Am 19. und 20. Juni
schrieb Sturm zwei weitere Briefe an Zwingli24, der ihm von der
ablehnenden Stellungnahme Bucers, Gesandte nach Augsburg zu
schicken, berichtet hatte. Darüber war der Straßburger nicht
sonderlich unzufrieden. Ja, er sagte weiterhin, daß für ein Kommen
oder eine Berufung Zwinglis oder eines anderen schweizerischen

Gesinnungsgenossen (etwa Oekolampad) wenig Hoffnung bestehe;
wahrscheinlich hat Zwingli gefragt, ob er kommen solle. Die
ausweichende, letztlich abweisende Antwort Sturms fällt auf, wenn
man weiß, daß die beiden Straßburger Gesandten nicht weniger
als dreimal den heimatlichen Rat um Entsendung eines Theologen,
Bucer oder Capito, gebeten hatten. Daß Zwingli kein Geleit
bekommen würde, kann nicht die Ursache sein, denn die Theologen
überhaupt erhielten kein Geleit, auch Bucer und Capito nicht.
Man sollte um so eher eine Zustimmung Sturms erwarten, als er
den Reichstag zu dem so oft verheißenen Konzil sich zu entwickeln

21 X Nr. 1035.
22 X Nr. 1039.
23 X Nr. 1042.
24 X Nr. 1045/46.

181



sah, aherdings auditis paucis quibusdam. Der Grund für das
Unerwünschtsein von Zwinglis Kommen dürfte vielmehr in der
Entwicklung der Bekenntnisfrage liegen. Sturm meldete, daß «unsere
Ansicht im Abendmahl» zweifellos als «gottlos» verworfen werden
würde, auch ohne daß man jemand von dieser Meinung gehört
hätte — hatte da Zwinglis Kommen einen Zweck? Diese Lehre
war doch sein Heiligstes! Aber waren Bucer und Capito nicht auch
«unserer Ansicht im Abendmahl», und sie sollten kommen?! In
seinem zweiten Briefe wußte Sturm von der Vorbereitung der Con-
fessio Augustana zu berichten, an der die sächsischen Fürsten und
der hessische Landgraf beteiligt sind. Und nun gab er Zwingli einen
bei genauer Betrachtung etwas hinterhältigen Rat. Zwingli sollte
überlegen, ob es ratsam sei, daß «auch die Unsrigen» Rechenschaft
von ihrem Glauben ablegen. «Die Unsrigen» sind die Schweizer und
Oberländer, die also als Einheit erscheinen. Unmittelbar darauf
aber wurde die Zwingli angeratene Überlegung eingeschränkt auf
«Dich und die Deinen», also nur auf die Schweizer, und es hieß
noch einmal «Du und die Deinen» sollten zur rechten Zeit ihre
Maßnahmen treffen. Offenbar vollzog der Straßburger eine Distanzierung

von Zwingli, es handelte sich jetzt um eine Rechenschaft
durch «Dich und die Deinen», nicht mehr um eine «Rechenschaft
unseres Glaubens». Wer weiß, wie Sturm weiterhin das Abspringen
des Landgrafen von den Lutheranern verhütet hat, wird die Rücksicht

auf die Lutheraner als das Motiv jener Distanzierung
erkennen. Von Zwingli war eine solche Rücksicht nicht zu erwarten,
aber Bucer (und Capito) war der gegebene Mann, jetzt, wo die
Lutheraner ein eigenes Bekenntnis formulierten, die rechte Stellungnahme

der Oberländer einerseits zu diesen, andererseits zu den
Schweizern zu finden.

Die Briefe Sturms trafen am 24. Juni abends in Zürich ein.
Zwingh legte sie den Geheimen vor, die ihrerseits die Mitteilungen
aus Augsburg benutzten, um in einem Schreiben vom 25. Juni auf
Bern zu drücken unter Beifügung einer Kopie der Schreiben Sturms
vom 20. Juni25. Zwingli hat in der Beratung mit den Geheimen
die Frage einer Bekenntnisschrift dahin entschieden, daß nicht eine
amthche Schrift verfaßt werden sollte, vielmehr er ganz persön-

25 Eidgen. Absch. IV Ib., S. 676ff.

182



hch, «als für sich selbs, on unser geheiß ursach siner leer und gloubens

ufs glimpfliehest und frundlichest» anzeige. Warum? Er gab
die Begründung, daß es so «vil geschickter syge, daß er als derjenig,
so diese ding geleert, die verantwurte und beschirme». Das ist
natürhch keine ausreichende Erklärung, und Zwingli wird den
Geheimen wohl etwas mehr gesagt haben als diese angeben. Vielleicht
antwortet man am richtigsten: Zwingli wollte reinen Tisch machen

gegenüber der verschleierten Sachlage, wie sie Sturm geschildert
hatte. Auf die Lutheraner war nicht mehr zu rechnen, Straßburg
heß — Zwingli wußte es durch Bucer und Capito selbst — seine

Theologen kommen, ihn, Zwingh, wünschte man, entgegen früherem

Wunsche, nicht in Augsburg, drohte nicht eine Isolierung
Zürichs, vielleicht gar eine völlige Ausschaltung? Da springt er
mit dem Vollgewicht seiner Persönlichkeit in die Bresche: man
soll ihn hören. Im weitesten Ausmaße, er wünschte, daß die Schrift
in Augsburg «allenthalben» ausgeteilt werde. Sie war Ehrensache.
So ist auch die fidei ratio, datiert vom 3. Juli, gehalten, die Vorrede

an den Kaiser betonte, daß er persönheh, «allein, ohne

Präjudiz meines Volkes», seinen Glauben auseinandersetze. Sie ist
darum auch eine der klarsten und wohlgefügtesten Schriften des

Schweizer Reformators geworden, er redete als der freie Schweizer,

«allein», von irgend welcher Reichsgebundenheit war keine Rede.

Wagte er doch in dem vorletzten Artikel seines zwölfteiligen
Glaubensbekenntnisses den kaiserlichen Herren der Welt daran zu
erinnern, daß Gott einen Tyrannen absetzen könne, wie er es einst
mit Saul getan habe. Eine Staatsschrift, womöglich unter
Zuziehung der friedfertigeren Basler («tui», wie Sturm sagte) hätte
mehr oder minder diplomatisch sein müssen, und da man noch

nicht wußte, wie das Spiel in Augsburg auslaufen würde, hielt
Zwingli Zürich aus dem Spiele und übernahm die Verantwortung
allein. In einen Gegensatz zu seiner Obrigkeit ist aber sein
Verhalten nicht zu setzen; den Boten, der über Konstanz, Lindau
und Memmingen die Zwinglischrift nach Augsburg brachte, hat
der Zürcher Rat aus städtischem Seckel bezahlt26 — wenn auch

nicht «amtheh», so ist in Wirklichkeit die Schrift doch eine Staats-

26 XI Nr. 1055.

183



schrift gewesen. Am 8. Juh wurde sie dem Vizekanzler Balthasar
Merklin überreicht. Irgend eine Rolle hat sie auf dem Reichstage
nicht gespielt, möghcherweise hat Karl V. sie überhaupt nicht
gesehen.

Aber sie zog ihren Verfasser noch einmal in die Kreise des

Augsburger Reichstages. Der Ingolstädter Theologe Johann Eck, im
Gefolge Bayerns damals in Augsburg, schrieb eine Gegenschrift

gegen Zwinglis fidei ratio, hochpohtischer Art. Sie war gewidmet
dem Kardinal Erhard v. d. Marck, Bischof von Lüttich, rückte
Zwingli geflissentlich wieder und wieder in die Gemeinschaft der

Anabaptisten, stellte ihn als Vernichter jeglichen christlichen
Glaubens in der Schweiz hin, sparte mit keinerlei Schimpfworten,
nannte Zwingli einen «trotzigen Hunnen», die Zürcher Kirchen
seien «mehr Pferdeställe als Kirchen», verfehlte nicht, die Gefährlichkeit

der Zürcher Bündnispolitik für das Haus Österreich zu
unterstreichen, stellte die dogmatischen Ketzereien heraus und
forderte schheßhch unverblümt die Vernichtung und Verbrennung
Zwinglis und seiner Komphzen als «Diener der Verbrechen und
Führer der Gottlosigkeit und des Sakrilegs»! «Nichts Gott
Wohlgefälligeres, nichts für die Ruhe ihrer Untertanen Nützlicheres
können der Herr Kaiser, Serenissimus König Ferdinand und die

übrigen Fürsten des Reiches tun, als diese Sekten, die lügnerischen
Lehrerinnen des Verderbens vernichten, zerstören und aus dem
h. Reiche so weit als möglich entfernen». Möge Gott nach seiner
Gnade dazu der kaiserlichen Majestät und den übrigen Fürsten des

Reiches den rechten Mut und die rechte Tat geben. Hilf, guter
Jesu, hilf!»

Dieses Echo mag zeigen, wie richtig kalkuliert es war, wenn
Zwingli nicht im Namen seines Stadtstaates, sondern persönhch
schrieb. Die Schrift von Eck, ein in drei Tagen hingeworfenes
Machwerk, datierte vom 17. Juh, kam aber erst etwa einen Monat
später in die Öffentlichkeit und ging alsbald Zwingh zu. Seine Antwort

trug am Schluß das Datum des 27. August. Er schrieb unter
neuen Eindrücken. Die Lage auf dem Reichstage hatte sich
geändert, es ging nicht mehr um Konfessionen und Konfutationen,
sondern um Kommissionsverhandlungen zwecks eines Ausgleiches,
und Martin Bucer suchte das Gespräch mit dem sächsischen Kanzler

184



Brück, mit Melanchthon und Luther. Da hinein paßte eine scharfe
Antwort Zwinghs ganz und gar nicht. So suchte Bucer in einem
langen politischen und theologischen Briefe Zwingli zu ermahnen,
nicht Gleiches mit Gleichem zu vergelten, vor allen Dingen nicht
mit Krieg gegen den Kaiser zu drohen. Er sollte statt dessen die
Pflicht des Kaisers als advocatus ecclesiae zur Wiederherstellung
der Rehgionseinheit betonen. Und wenn Eck die Gefährlichkeit
der Schweizer Reformation für das Haus Österreich unterstrichen
hatte, so sollte Zwingh «Eure glänzend bezeugte Treue zum Reiche
unter der Regierung Maximilians und auch später in Erinnerung
bringen» — man möchte angesichts des Schwabenkrieges fast
fragen: wer lacht da?, aber Eck dachte an die italienische Politik des
Kaisers mit Hilfe schweizerischer Söldner. In der Abendmahlsfrage,

dem Streitpunkte zwischen Zwingli und Luther, suchte
Bucer eine Einheitsbasis zwischen den beiden Gegnern herzustellen.

Ob Zwingli diesen, nicht sicher datierbaren Brief vor Abfassung
seiner Gegenschrift noch erhalten hat, ist nicht sicher, immerhin
wahrscheinlich. Um die politische Situation auf dem Reichstage
hat er gewußt, und mit Bucers Milde war er nicht einverstanden.
Seine Gegenschrift ist «an die erlauchtesten Fürsten deutschen
Namens zu Augsburg versammelt» (Ad illustrissimos Principes
Germani Nominis, Augustae congregatos) gerichtet. Nur an sie, nicht
an den Kaiser. In bewußtem Gegensatz zu Eck. An Zwinglis
antikaiserlicher Gesinnung hat sich nicht das Geringste geändert. Er
hat auf der Kanzel von den kaiserlichen Praktiken gesprochen und
sie für «ein großes Übel» erklärt27. Der Gedanke an den Krieg mit
Karl V. beherrschte ihn nach wie vor, und nicht minder sah er
ihn in Einheit mit Rom. So stachelte er die Ulmer auf und
erinnerte an das Vorbild der Schweizer: «es bedrohten uns gemeinsam
Papst und Kaiser, aber sobald wir zusammenstanden, zog sich ihre
Schlauheit und Verschlagenheit ins Versteck zurück»28.

Angesichts der Vergleichsverhandlungen Melanchthons mit Bucer
konnte sogar die Perspektive einer Einheit mit den Lutheranern
wieder auftauchen: «dann hätten die Städte des Reiches nicht

27 XI Nr. 1076.
28 XI Nr. 1077.

185
2 Schw. Zschr. i. öesch., 3, 2



solche Furcht vor dem Kaiser»29. Er selbst wurde freilich auch

ein wenig unruhig, als er von der plötzlichen Abreise des hessischen

Landgrafen aus Augsburg am 6. August hörte — ist der Verbündete

«us vorcht des Kaisers» stutzig geworden, will er gar vom Burgrecht,

das Zürich am 30. Juli abgeschlossen hatte, zurück? «Nun

dünkt mich, daß gar nichts zu furchten sei, denn wahrlich, wahrhch

läßt der Kaiser dieKugel an, sie wird ihm zu weit (« ze verr ») laufen » 30.

Zwingli hat in diesen Tagen auch lebhaft die Beziehungen zu Frankreich

wieder aufgenommen, durch Vermittlung des damals in der

Schweiz weilenden Gesandten Lambert Maigret, stieß aber aufkühle

Zurückhaltung; immerhin wurde ihm gemeldet, daß «der König
niemals dahin gebracht werde, persönlich oder durch andere die

Waffen für den Kaiser zu ergreifen gegen die Städte des christlichen

Burgrechts»31. Es ist daher in der Schrift gegen Eck vom
Kaiser nur einmal am Schluß die Rede, wo er als Verbündeter des

Papstes erscheint. Hingegen den Fürsten des Reiches gegenüber
wies Zwingh den Vorwurf Ecks auf Reichsfeindlichkeit der Zürcher
Pohtik zurück. «Es steht fest, daß keine Stadt, keine, sage ich,
mit solcher Treue während so vieler Jahrhunderte das römische

Reich gefördert hat (coluisse) und durch Niemandes, auch eines

Einzelnen, Bemühen größere Vorteile dem Hause Österreich und
ebenso dem Reiche selbst zugekommen sind». Das war natürhch
nicht als captatio benevolentiae Habsburg gegenüber zu verstehen,
sondern muß dahin ergänzt werden: und das ist der Dank vom
Hause Österreich! Zwingli war klug genug, den Fürsten des

Reiches gegenüber den Gedanken nicht auszusprechen. Entsprechend
stellte er in seinem Schlußappell den Papst als den «Promachus»

und die Romanisten als die Herren «Eures Reichstages» hin. Es

lag auch ein Werben um die Reichsstände darin, wenn Zwingh
die Verteidigung seiner Abendmahlslehre in möglichst konservative
Formen kleidete.

Der französische Gesandte Maigret hat Zwinglis Schrift
gelesen32. Von irgend einer politischen Wirkung verlautet nichts. Vom

29 XI Nr. 1085.
30 XI Nr. 1084.
31 XI Nr. 1087.
32 Ib.

186



30. August datierte ein kaiserhches Schreiben aus Augsburg an
Zürich, das auf Grund von Klagen des Konstanzer Bischofs, in
deren Hörn ja, wie wir sahen, auch Eck vor dem Kaiser gestoßen
hatte, Restitution des Kirchengutes «ernstlich ersuchte und
begehrte»33. Zürich zog sich dem gegenüber auf seine Rechtsansprüche

zurück, und der Kaiser verfolgte die Angelegenheit nicht
weiter. Hier hatte er keine Interessen.

Das sollten die fünf katholischen Orte erfahren. Sie haben
unmittelbar Karl V. und seinen Bruder Ferdinand in die innerschweizerische

Politik hineinzuziehen sich bemüht. Am 25. Mai kamen
sie in Beckenried zusammen, und Zürich wußte einen Monat später
zu berichten, daß sie hier die Zahlung der Kriegskosten vom Kappeier

Feldzug ablehnten, ebenso den ganzen Kappeier Landfrieden.
«Uf wen sy sich verlassend oder was trosts sy habend, ist guot zu
gedenken» — eben auf den Kaiser und Ferdinand von Österreich.
Tatsächlich machten die fünf Orte mit der Kriegskostenzahlung
Schwierigkeiten.

Am 5. Juli erschien eine Gesandtschaft aus Luzern in Augsburg,
der Vogt Jakob am Ort, Baptista de Insula aus Genua und der
Sohn des Schultheißen Hug; sie wurde auf kaiserlichen Befehl «in
einer eerlichen herberg glosert (logiert), nit wyt von des Kaisers
und Künigs hof». Auch aus Zug waren zwei allerdings nicht
amtliche Vertreter da, aus Solothurn war der Schultheiß Hebolt
erschienen; der vertriebene Abt Kilian von St.Gallen war seit dem
9. Juh in Augsburg, nicht minder war der Bischof von Chur
anwesend. Die Instruktion Luzerns für Jakob am Ort und das ihm
mitgegebene Schreiben an Karl V. enthüllten in völhger Klarheit
die Pohtik der fünf Orte angesichts des Reichstages (wenn auch
von Luzern allein aufgestellt, dürfen die beiden Aktenstücke auch
für die übrigen vier Orte herangezogen werden)34. Sie war das
vollkommene Gegenteil von Zwinglis Politik. Gegenüber der freien
Kühnheit hier die demütigste Unterwürfigkeit. «Recevoir et saluer
sa majeste en la plus gerande humilite, comme il se pourra faire
de tres humbles sujets de leur chef souverain et que sa majeste

33 Eidgen. Absch. IV Ib., S. 786f.
34 Ib. 720ff.

187



soit la tres bien venue». Geflissentlich nannte man sich membres
du saint empire. Im Kappeier Landfrieden erklärte man nicht
bleiben zu können. «Die unsehg, verflucht irrsal der Lutery» zwinge,
um Krieg zu verhüten, zu dieser Gesandtschaft, und natürlich war
es wohl überlegt, wenn die Vertreibung des Reichsfürsten, des

Abtes von St.Gallen durch Zürich, dem Kaiser besonders unter
die Augen gerückt wurde. Ohne Angabe von näheren Einzelheiten
wurde vom Kaiser «Hülfe und Schutz» erbeten, auch sollte
Ferdinand von Österreich unterrichtet werden.

Die Verhandlungen des Kaisers mit den luzernischen Gesandten

— Bucer meldete, daß sie «so oft» zum großen Rat des Kaisers
entboten wurden; der Vogt am Ort sprach von einer Audienz vor
Kaiser und Ständen — sind nicht bekannt. Sicher ist, daß von
Erneuerung des Ferdinandeischen Bundes die Rede war. Lebhafte

Unterstützung fanden die fünf Orte bei dem Vogt in Bregenz und
im Vorarlberg, Marc Sittich von Ems, der mit Zürich in
Zehntenstreitigkeiten lag; er führte am 4. Juli persönlich Klage bei Karl V.,
und man wußte auf evangelischer Seite zu erzählen, daß seine

«Praktik» einen Überfall der christlichen Städte von drei Seiten

her bezwecke, Straßburg solle belagert und das Burgrecht mit ihm
aufgesprengt werden35. Andere wieder wollten wissen, der Kaiser
habe vor, die Eidgenossen zu vertragen. Luzern und Schwyz setzten
sich bei den Gotteshausleuten für den vertriebenen Abt von Sankt
Gallen ein, ohne freilich Gegenliebe zu finden36.

In Wirklichkeit lehnte Karl V. eine Einmischung in die
innerschweizerischen Angelegenheiten ab. Unter Zusicherung seines

Wohlwollens für Gegenwart und Zukunft wies er auf die
schwebenden Vergleichsverhandlungen hin, er stehe «in handlung, sich
des Glaubens halb mit des Reichs Ständen zu verainen und zu
vergleichen, damit man allenthalben zu friden, ruhe und ainigkeit
kommen möchte», da passe eine Hilfe an die fünf Orte, «daß sy
den krieg wider die andern Eidgenossen anfahen sollten» nicht
hinein, also sollten sie sich «mit den besten fugen, als inen müghch
sei», keinen Krieg anfangen und das Ende des Reichstages abwar-

35 Steicklbb II Nr. 1455, 1471.
36 Ib. Nr. 1372, 1394.

188



ten. Ferdinand von Österreich werde an den Grenzen aufpassen,
daß die übrigen Eidgenossen keinen Krieg gegen das Haus Österreich

und die fünf Orte anfangen, den Herzögen von Mailand,
Lothringen und Savoyen wolle der Kaiser schreiben, den fünf
Orten gegen Bezahlung Proviant zukommen zu lassen37. Am 12.

August wurde Jakob am Ort mit diesem Bescheide abgefertigt.
Also auch nach dieser Seite hin keinerlei Bindung des Kaisers. Die
beiden eidgenössischen Parteien waren ausgeschaltet. Auf katholischer

Seite hat man das deuthch und schmerzhch empfunden: die
katholischen Orte hielten es jetzt für geraten, die Kriegskostenschuld

zu entrichten.
Beide Parteien hatten versucht, sich in den deutschen Reichstag

und damit in die Geschichte der deutschen Reformation
einzuschalten. Die evangelische Partei unter Zwinglis Führung erstrebte
das Bündnis mit den oberdeutschen Städten und den evangelischen

Fürsten, die Lutheraner nicht ausgeschlossen. Die Spitze
ihrer Politik ging deutlich gegen den Kaiser. Gerade das wurde
ihr zum Verhängnis; ganz abgesehen von den Bekenntnisfragen,
die sich immer wieder störend dazwischen warfen, empfanden die
deutschen Städte und Stände zu reichsdeutsch, um sich zu einer
Aggressivpolitik gegen den Kaiser fortreißen zu lassen. Zwingh geriet
im Laufe des Reichstages in eine isolierte Stellung hinein. Die
katholische Partei wünschte ebenfalls den Krieg, mit Hilfe des Kaisers.
Auch ihr Wunsch scheiterte am Reichsbewußtsein, dem des Kaisers.
Karl V., in Unterhandlung mit den evangelischen Ständen im
Interesse der religiösen Reichseinheit, setzte diese nicht aufs Spiel
zugunsten der katholischen Eidgenossen. So waren die Eidgenossen,
evangelische wie katholische, durch den Reichstag von Augsburg
auf sich selbst zurückgeworfen, der Augsburger Reichstag wurde
zu einem neuen Markstein für die Ablösung der Schweiz vom
deutsehen Reiche. Ein Jahr später entschied sich auf dem Schlachtfeld
von Kappel die schweizerische Reformationsfrage. Ohne
oberdeutsche Reichsstädte, ohne evangelische deutsche Stände, ohne
Kaiser und ohne Ferdinand von Österreich.

37 Eidgen. Absch. IV lb, S. 717f. (s. d.), Strickler II Nr. 1547.

189


	Der Augsburger Reichstag von 1530 und die Schweiz

