
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2 (1952)

Heft: 3

Buchbesprechung: Erasmus [Johan Huizinga] / Erasmus im Urteil seiner Nachwelt. Das
literarische Erasmus-Bild von Beatus Rhenanus bis zu Jean LeClerc
[Andreas Flitner]

Autor: Büsser, Fritz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johan Huizinga, Erasmus. Deutseh von Werner Kaegi. Benno Schwabe
& Co. Verlag, Basel, 4. A., 1951. 240 S.

Andreas Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt. Das literarische
Erasmus-Büd von Beatus Rhenanus bis zu Jean LeClerc. Max
Niemeyer Verlag, Tübingen 1952. 179 S.

War es die Meisterschaft der Arbeit, welche eme Besprechung der 1936
erstmals herausgekommenen sog. kleinen deutschen Erasmusbiographie von
J. Huizinga in der S.Z.f.G. bis heute verhinderte?

Wenn ich es wage, kurz auf deren 4. Auflage hinzuweisen, geschieht das

nur in der Form einer Aufforderung an jeden Historiker, sich dieses Büchlein
wieder einmal vorzunehmen oder es sich auf dem schnellsten Wege zu
beschaffen. Um Erasmus und Huizinga kennen zu lernen, gibt es nicht Besseres.
W. Andreas schrieb in seinem Nachruf auf Huizinga (Hist. Zeitschrift 169,
S. 95) mit vollstem Recht: «Kern Zufall, daß Huizinga die Biographie des
Erasmus von Rotterdam so unübertrefflich gelang! Er wehrte zwar ab, wenn
man ihm sagte, hier habe der Verfasser sich selbst gegeben. Aber wer kennt
sich ganz? — Es sind gleichwohl gewisse Wahl- und Schicksalsverwandtschaften,

die ihn mit seinem Landsmann, dieser Spitzenerscheinung des
abendländischen Humanismus, verband»; Bildung, Natur, Charakter, ein
weltbürgerlicher Zug, Pazifismus, um nur die wichtigsten Züge zu nennen,
eignen beiden. So kam es zu einem Porträt, in dem sich Erasmus ohne Mühe
erkennen, das er ohne weiteres anerkennen würde. Huizinga malt seinen Helden

liebevoll, doch ohne Verliebtheit, nüchtern trotz stärkstem Einfühlungsvermögen

— wie ein Holbein, «der ebenfalls seinem Objekt mit gemessenem
Abstand, frei von Zu- oder Abneigung, unbestechlichen Blicks gegenübertritt.

Nur der ungetrübten Erfassung des Wüklichen galt das Bemühen
jenes Meisters. Huizinga folgte darin seinen Spuren» (W.Andreas a.a.O.).
— Darob wollen wü einen weitern Meister nicht vergessen: Werner Kaegi
hat in einer meisterhaften Übersetzung das zarte holländische Gewebe uns
deutschsprachigen Lesern zugänglich gemacht. Dafür wissen wü auch ihm
herzlichsten Dank.

Huizinga glaubt, die gebildete Menschheit habe Ursache, den Namen
des Erasmus in Ehren zu halten. Denn Erasmus ist ein Name geworden;
sein Name klingt heute noch hell, «er sieht uns immer noch an, als wüßte
er noch etwas mehr zu sagen, als er je hat sagen wollen». Der Geist des
Erasmus stand zwar zum leidenschaftlichen Geist des 16. Jahrhunderts und
der seither verflossenen Jahrhunderte in deutlichem Widerspruch. Erasmus
war der Mann, «der zu wenig Vorurteile und etwas zu viel feinen Geschmack
hat, der zu verständig und zu gemäßigt ist..., der als feiner ästhetischer,
schwebender Geist keine Konsequenzen zu ziehen weiß, der unbedingter
Idealist, zugleich aber ein gemäßigter ist». Anderseits war er aber doch auch
(darin wohl eher Lessmg als Voltaüe vergleichbar) der Aufklärer seines
Zeitalters: er durchwükte jene breite Mittelsphäre der Reformationszeit mit

430



einer andern flüssigeren Ausdrucksart, «er gab dem Interesse eme andere

Richtung, er wükte durch seine vollendete Klarheit der Darstellung...,
er zog für seine Zeitgenossen gleichsam an der Orgel des menschlichen

Ausdrucksvermögens eine Anzahl neuer Register, wie es Rousseau zwei
Jahrhunderte später tun sollte». Klassischer Geist, biblische Gesinnung, erste

Verkündigung des Glaubens an Erziehung und Vervollkommnung, des warmen

sozialen Gefühls und des Vertrauens auf die Güte der menschuchen

Natur, des friedlichen Wohlwollens und der Verträglichkeit begannen auf
Gegenreformation und Protestantismus, in den Niederlanden durch Erasmus

sich auszuwüken. (Zitate aus dem XXI. Kapitel.)
Soweit Huizinga, der weitgehend auf Grund von Aliens Opus Epistola-

rum Erasmi und den opera omnia der durch Jean LeClerc veranstalteten
Leidener Ausgabe von 1703—1706 arbeitete und zitierte. Es ist nun höchst

interessant, gewissermaßen die Genesis dieses freilich selbständigen Urteüs

aus dem 20. Jahrhundert in der zweiten, oben angezeigten und durch W.
Kaegi angeregten, Arbeit verfolgen zu können. Andreas Flitner wül darin,
z.T. dem durch Troeltsch und Dilthey angedeuteten Weg von Erasmus zur
Aufklärung und zum Liberalismus folgend, z. T. an Arbeiten ähnlicher
Fragestellung (z.B. Guggisbergs «Zwinglibüd») anknüpfend die Geschichte der

Erasmus-Biographik und der wichtigsten Diskussionen über Erasmus von
Beatus Rhenanus bis zu Jean LeClerc behandeln.

Die gewaltige Fülle des Stoffes weiß der Verfasser gut zu bewältigen.
Ausführlich geht er auf die früheren Quellen ein, weil sich in den Jahrzehnten

nach dem Tode des Erasmus die Überlieferungen verfestigten und eme

gewisse Gruppentypik ausbüdeten. Daran ist besonders die in den beiden

ersten, je und je die Grundlage büdenden Viten des Rhenanus sich bereits
andeutende Urteilsbüdung aus dem Streit der Konfessionen heraus schuld.

Da ordnen sich die vorerst fluktuierenden Meinungen. Das Konzil von
Trient bringt für die Katholiken die Klärung: sie ist Erfüllung und
Verdammung zugleich, indem es zu der von Erasmus erstrebten Reform der

Kirche führt, anderseits aber die wichtigsten seiner Schriften auf dem Index
verdammt. (Ignatius sollte später die negative Seite noch verstärken; nach

einer kurzen Lektüre des Encheüidion nahm weder er selbst wieder ein

Buch dieses Autors in die Hände noch gestattete er, daß er je im Orden
gelesen wurde.) Die protestantische Sicht ist differenzierter. Je nachdem
erblickt sie in Erasmus den Satansjünger (wie der späte Luther), den Feigimg,
der seine eigentlich reformatorische Gesinnung nicht zu bekennen wagt, oder

den Reformator, der allein hätte Maß halten können. Wie unter diese autoritativ

verkündigten Urteile beider Konfessionen sich nun eine Vielfalt
verschiedenartiger Meinungen lagert, zeigt der Verfasser durch eme
weitgetriebene Analyse der allgemeinen Literatur des 16. Jahrhunderts, im besondern

der Luther- und Morusliteratur, der Prosopographie, der Historiographie

und der katholischen systematischen Literatur. Selbständige

Auseinandersetzung findet sich dabei selten. Eigene Überlieferungen bringen

431



eigentlich nur die Schweizer (Basel) und Niederländer. Da gerade hebt denn
auch erst eine Neubesinnung, eine lebhafte Diskussion an. Diese ist zwar
von vorneherein in die religiöse und politische Sicht hineingestellt, sie
«schlägt aber auch die Brücke zur zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in
welcher der in den Niederlanden obsiegende Erasrnianismus ein wichtiges
Moment emer anbrechenden geistesgeschichtlichen Epoche wüd» (S. 90).
Ansätze zur Rehabilitation, die rein apologetisch sind, werden bald durch
selbständige, kritische Arbeiten abgelöst. Unter diesen ragen diejenigen
des Claude Joly, des Pierre Bayle und des Jean LeClerc deutlich hervor.
Besonderes Interesse dürfte dem Joly-Manuskript zufallen, das leider
überhaupt nie an die Öffentlichkeit gekommen ist. Es zeigt in einem seltsamen
Ineinander von Vernunft und Orthodoxie Erasmus als Kritiker, Moralisten,
Pazifisten, als Rechtgläubigen und Vertreter des Toleranzgedankens. Bayles
Erasmus-Artikel im «Dictionnaüe historique et critique», beispielgebend
bis üi die Popularliteratur der Gegenwart hinein, sieht in Erasmus einen
Vorläufer der neuen Zeit: «einen, der früh manches geahnt hat von der
anbrechenden Freiheit des Geistes, der aber Religion und Vernunft noch
vermengt». Clericus dagegen, der weniger eine Vita als einen Abriß der Eras-
mus-Korrespondenz, doch die erste, auch der geistigen und religiösen
Entwicklung und Haltung des Humanisten Rechnung tragende moderne
Biographie gibt, sieht gerade in der Verknüpfung von Glauben und Ratio den
rechten Weg. Er versucht die ganze Persönlichkeit des Erasmus in ihrem
Ringen um die geistige und geistliche Reform zu verstehen und ganz ernst
zu nehmen. Damit gelangt er — freüich auf ganz anderem Wege — zu
jenem protestantischen Urteil, das in Erasmus einen Feigling sah. — Eme
problemgeschichtliche Betrachtung einiger Hauptzüge des Erasmusbüdes
rundet die Darstellung ab. Sie zeigt Erasmus in der politischen, nationalen
und lokalen und konfessionell-religiösen Diskussion des 17. Jahrhunderts,
Erasmus als Vater der Aufklärung und seine Rolle in der Geschichte des
Renaissancebegriffes, sie will schließlich auch den historischen Relativismus in
der Erasmusliteratur aufdecken.

Ich hätte der Arbeit Flitners gerne einen Ausbau nach verschiedenen
Richtungen — durch Vertiefung der Analysen bestimmter Beziehungen vor
allem in der Aufklärung, durch Heranziehung auch neuerer Literatur (etwa
bei Zwingli!) gewünscht. Sie ist indes auch so lesenswert genug, geht es dem
Verfasser doch nie bloß um eine Ausbreitung vielfältiger, oft seltsamer
Portraits und interessanter Curiosa, sondern im allgemeinen überall um die
Frage nach dem Zusammenhang, in dem diese BUder entstehen, nach dem
Anlaß, der zu der Beschäftigung mit Erasmus führte. Ob wohl ügendwoher
die willkommene Fortsetzung kommt?

Zürich Fritz Büsser

432


	Erasmus [Johan Huizinga] / Erasmus im Urteil seiner Nachwelt. Das literarische Erasmus-Bild von Beatus Rhenanus bis zu Jean LeClerc [Andreas Flitner]

