
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2 (1952)

Heft: 3

Artikel: Über den Sinn unserer Bundesfeiern

Autor: Muralt, Leonhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBEK DEN SINN UNSERER BUNDESFEIERN*

Von Leonhard von Muralt

Am stärksten hat uns alle gleichermaßen die Bundesfeier von 1941

ergriffen. Nicht die 650 Jahre Schweizerischer Eidgenossenschaft,
auf die wir zurückblicken durften, erfüllten unser Herz allein,
vielmehr war es auch die ungeheure Gefahr, die unserm Lande damals

drohte, die entsetzliche Befürchtung, ein «Neues Europa» höchst

fragwürdiger Art könnte den kleinen Staat, den uralten Bund der
Städte und Länder in oberdeutschen Landen, in sich verschlingen
und der Vergessenheit überliefern.

Die Besten unseres Landes haben sich zwar vor dem Gedanken

an ein kommendes Ende unseres lieben Vaterlandes nicht gefürchtet.
Gottfried Keller hat ihn freimütig im «Fähnlein der sieben
Aufrechten» ausgesprochen, aber «in beschaulicher Stunde» und im
Bewußtsein: «Ist die Aufgabe eines Volkes gelöst, so kommt es auf
einige Tage längerer oder kürzerer Dauer nicht mehr an, neue
Erscheinungen harren schon an der Pforte ihrer Zeit!» Aber die

Neuerungen in Europa von 1941 konnten nicht diejenigen sein, denen

gegenüber die Schweiz keine Aufgabe mehr gehabt hätte. Vielmehr
hatte sie sich gerade im letzten Jahr der vollen 650 Jahre, vom Sommer

1940 bis zum August 1941 zur unüberwindlichen Bergfestung
der Freiheit im Herzen eines von brutaler Gewalt bedrohten Europa
ausgebaut. So feierten wir zitternden Herzens den 1. August 1941,

und beteten zu Gott, dem Allmächtigen, es möge nicht unsere letzte
große Bundesfeier sein.

Seither jedoch begannen sich die Jubiläen zu häufen, und mancher

Schweizer konnte die Sorge nicht unterdrücken, die allzu vielen

* Aus einem Vortrag, gehalten an der Öffentlichen Festsitzung des
Historischen Vereins des Kantons Glarus, am 24. Mai 1952, anläßlich der Zentenar-
feier des Bundes der Eidgenossen mit Glarus.

313
1 Schw. Zuchr. f. Beseh., 2,3



Feste würden ihre patriotische Kraft verlieren. 1947 erfreuten wir
uns der hundert Jahre Schweizerbahnen und ließen die Spanisch-
Brötli-Bahn dampfen und rauchen. 1948 erfüllte uns die hundertjährige

Bundesverfassung dank ihrem fest gebliebenen Kern mit
großem Stolz. Dann setzte der Reigen der Kantone ein. Luzern war
schon 1932 vorangegangen; das große geschichtliche Erinnerungswerk

hatte dank der Mitarbeit Karl Meyers und anderer dieser
historischen Rückschau dauernden und allgemeinen schweizerischen
Wert verliehen. Nun wollte Zürich alles übertreffen. Die Zünfte
gaben den Auftakt, die Behörden des Kantons und der Gemeinden
traten zusammen zu reifer und ernster geistiger Einkehr, und dann
lud der Eidgenössische Stand Zürich seine alten Miteidgenossen von
1351, die vier Waldstätte, die obersten Behörden des Bundes und die
Regierungen aller andern Kantone zur großen Feier an die Ufer des
blauen Sees, und das ganze Zürcher Volk aus Stadt und Land, und
alle Schweizer, und alle Gäste aus aller Herren Länder feierten in
einer Begeisterung und Festfreude mit, in Sturm und Regen genau
so froh und munter wie im prächtigen Sonnenglanz.

Welches war der innere Ertrag dieser vielen Festtage, dieser

farbenprächtigen Veranstaltungen Der aufmerksame Historiker mußte
eine merkwürdige Beobachtung machen.

Wir durften bedeutende staatsmännische Reden hören. Sprecher
der zur Feier ladenden Zürcher Regierung, zwei Mitglieder des

Bundesrates, Vertreter der Waldstätte und der eidgenössischen Stände
insgesamt kamen zum Wort; zugleich traf es sich, daß die vier großen
politischen Parteien des Landes durch diese Persönlichkeiten, wenn
nicht offiziell, so doch indirekt und gleichsam persönlich, vertreten
waren, nämlich die Bauern-, Gewerbe- und Bürgerpartei, die
Katholisch-Konservative Richtung, die Sozialdemokraten und die
Freisinnigen, also die weltanschaulich, politisch und sozial ganz verschiedenen,

ja in vielen grundsätzlichen Fragen gegnerisch eingestellten
Gruppen unseres Landes. Was sagten ihre Redner? Alle dasselbe!
Sie feierten das uns allen Eidgenössisch-Gemeinsame, den
Zusammenhalt im Schweizerbund, die Einheit in freier Gliederung, die
pohtischen Errungenschaften in allen Teilen unseres Landes, die
Freiheit, die Demokratie, den Fortschritt, die Wohlfahrt des Volkes.
Dürfen hier nicht alle Freunde der Geschichte unseres Vaterlandes

314



fragen, ob das genügen könne, ob darin wirklich noch die Geschichte,
die auf 600 Jahre und noch viel weiter zurückblicken kann, zum
Ausdruck komme, ob darin unser immer wieder geschichtliches Dasein
verstanden sei? Traten nicht gerade die tiefsten Fragen, die unsere
Geschichte erfüllt haben und die heute noch unter uns lebendig sind,
zurück; die Frage unserer religiösen Bekenntnisse, die jeder von uns,
der an ihnen festhält, gerade auch als Schweizer, in der Grundlegung

seiner persönlichen und nationalen Existenz gar nicht missen

könnte; die Frage der Staatsauffassung, die doch in der Geschichte

zu schweren Kämpfen zwischen Konservativen und Liberalen,
zwischen Föderalisten und Unitariern, zwischen Altliberalen und
Radikalen, zwischen Bürgerlichen und Sozialisten, zwischen Sozialdemokraten

und Kommunisten geführt hat; die Frage der Wirtschafts-
und Gesellschaftsordnung, um die seit alters Adel und Bürger, Bürger

und Bauern, Herren und Untertanen, Arbeitgeber und
Arbeitnehmer gerungen haben? Gewiß war die besondere geschichtliche
Herkunft der einzelnen Redner nicht völlig verschwiegen worden.
Beim Katholiken war deutlich hörbar, daß sein Wille zum kantonalen

und eidgenössischen Staat nicht getrennt werden kann von
seinem Christenglauben und seiner Kirche. Beim Protestanten trat
das Bekenntnis, daß unsere Eidgenossenschaft auf unserm
Gottesglauben und Christentum beruhe, klar hervor. Die weltanschauliche
Basis des Freisinnigen und des Sozialdemokraten — wenn ich hier
ganz verallgemeinernd, die Typen nur kennzeichnend sprechen
darf — war zwischen den Zeilen immer vernehmbar, ihr Glaube an
den Fortschritt, ihr Vertrauen auf die Vernunft und die Leistungsfähigkeit

des Menschen, ihr Wille zur wirtschaftlichen und sozialen

Wohlfahrt, und wohl konnte dabei nicht verborgen bleiben, daß der
eine möglichst die persönliche Freiheit in allen Bereichen des Lebens,
der andere mehr die soziale Bindung, die kollektive Organisation der
Gesellschaft betonte, aber der eigentlich, aus der Geschichte heraus
gesehen scharfe Gegensatz zwischen liberalem und sozialistischem
Denken trat wenig hervor.

Ja wollen wir Historiker, wir ewig rückwärts gewandten, die wir
die Vergangenheit nicht vergessen, geschweige denn überwinden
können, uns etwa nicht freuen darüber, daß es dieses Gemeinsame,
dieses Schweizerische, dieses die Gegensätze, die in der Geschichte

315



sogar zum blutigen Bürgerkrieg geführt haben, überbrückende
Allgemeine gibt? Ganz gewiß wollen wir uns darüber freuen; in ihm
hegt ein eminent wichtiger Sinn und ein großes Ergebnis der ganzen
bisherigen Schweizergeschichte, mit dem wir stolz vor die Welt
treten können, ohne das wir uns in der heutigen Zeit schärfster
Zerrissenheit gar nicht behaupten könnten. Diesen Gleichklang im
Schweizerischen finden wir selten anderswo. Es bleibt eine der
großen Aufgaben unserer vaterländisch-historischen Forschung zu
ergründen, warum bei uns die Gegensätze nicht zum Bruch, nicht
zum Auseinanderbrechen der Schweiz geführt haben, warum in
unserm Lande trotz der Gegensätze, ja oft dank der starken
Unterschiede in allen Lebensbereichen, die Einheit gewahrt blieb.

Die Frage, die sich uns bei der Beobachtung aller Manifestationen
an der Bundesfeier aufgedrängt hat, ist diese: Ist in der Art, wie wir
eine 600-Jahrfeier gestalten, noch genug vom eigentlich Geschichtlichen

unseres Daseins erkennbar? Wenn wir uns darauf berufen, daß
wir auf eine durch die Bünde des 13. und 14. Jahrhunderts begründete

Zusammengehörigkeit zurückblicken können, dann muß gerade
das Vergangene selber, eben diese lange Geschichte, diese 600 Jahre
müssen hervortreten; sie sollten, so nehmen wir es zunächst als
These vorweg, der Kern, das Fundament, nein, noch mehr, die innere
treibende Kraft, das Herz unseres heutigen Lebens, unserer
Feierstunden und unseres Alltags, ja unserer Zukunft sein. Der
Haupteindruck vom Zürcher Fest war doch der: Es war ungeschichtlich.
Die Zünfte der Stadt und die Gemeinden der Landschaft sahen die
Geschichte als Sammlung von farbigen Kostümen, bunten Gestalten,
fesselnden Bildern. Im Umzug tun die kostümierten Gestalten gar
nicht das, was sie in der Geschichte getan haben, vielmehr winken
sie den Schaulustigen zu, und selbst der strenge Asket des Mittelalters,

der Heilige Fridolin, läßt sich gerne von einem hübschen
Mädchen Blumen schenken. Die Behörden verwenden die Geschichte
als Arsenal für ihre politischen Ziele und Absichten. Da jeder politische

Redner zuerst an die Aufgaben seiner Gegenwart, seiner politischen

und administrativen Pflichten denken muß und da er diese

Aufgaben schließlich doch nur im Einvernehmen mit anders Gesinnten,

ja mit eigentlichen pohtischen Gegnern lösen kann, da wir fast
nirgends mehr eine allgemeinherrschende Mehrheitspartei haben,

316



sucht er am Festtag, an dem alle teilnehmen, das allen Gemeinsame

zu erkennen und auszusprechen. Der Journalist, der zugleich oft
Essayist sein muß, sieht die Geschichte im apercu, im Moment, in
einem jeweils die Wirklichkeit anschaulich machenden Bild, das

repräsentativ, das auch ausstellungsfähig ist. Der Verfasser dieser
Zeilen wurde gebeten, einen Aufsatz über die Kette Waldmanns, die

abgebildet werden sollte, zu schreiben. Er hatte die Kette kaum
angeschaut, sondern geschrieben: «Die Bürgermeisterkette schützte
Hans Waldmann nicht davor, daß die Eidgenossen mit Schadenfreude

zuschauten, als ihm seine Mitbürger den Kopf vor die Füße

legten». Das letztere konnten wohl die Teilnehmer am Umzug nicht
gut wiederholen.

Was ist das Geschichtliche? In Zürich fiel ein wahrhaft historisches

Wort. Bei der Begrüßung der Eidgenossen aus den vier
Waldstätten sagte der Zürcher Regierungspräsident über den Bund vom
1. Mai 1351: «G'hebet hat er!» Das Tätigkeitswort gibt das Geschehen,
das jetzt nicht noch einmal geschehen kann, als Ereignis wieder.
Darin hegt der elementare Kern unserer geschichtlichen Besinnung.

Wenden wir uns nun aber dem geschichtlichen Geschehen zu, das

Anlaß für die Feier des Historischen Vereins des Kantons Glarus

war, nämlich dem Bund, den am 4. Juni 1352 Rudolf Brun, Ritter,
Burgermeister, die Räte und Burger der Stadt Zürich, Johannes von
Attinghusen, Ritter, Landammann und die Landleute zu Uri, die

Amtleute und Landleute zu Schwyz und zu Unterwaiden, mit dem
Ammann und den Landleuten zu Glarus geschlossen haben, und
fragen wir uns, welches geschichtliche Leben sich im Rahmen dieses

Bundes und seiner Folgen und Erweiterungen im Zeitraum der, 600

Jahre abgespielt hat. Zuerst möchten wir die territorial- und
machtpolitische Bedeutung des Bundes erfassen, dann die besondere Situation

des Standes Glarus seit der Reformation, die paritätisch,
eidgenössisch vermittelnde Haltung würdigen, drittens den Beziehungen
zwischen Glarus und Zürich kurze Aufmerksamkeit schenken, viertens

das geistige Leben zu verstehen versuchen, nämlich den
eidgenössischen Sinn der Glarner, der sich im Humanismus bei Zwingli
und Glarean und ihren Schülern, vor allem bei Gilg Tschudi gezeigt
hat, und schließlich wollen wir zur geschichtlichen Besinnung als

allgemeines Problem zurückkehren.

317



Das pohtische Bündnis von 1352 wird zum Fundament, zum
festen Rahmen und Gebälk, wie das Riegelwerk eines Fachwerkbaues,

das alles zusammenhält, für ein reiches Beziehungsverhältnis,
für viele Leistungen auf Gegenseitigkeit und in Gemeinschaftlichkeit
auf allen denkbaren Lebensgebieten. Zunächst übernimmt das Bündnis

diese Funktion im räumlichen Bereich der Landschaften, Täler
und Gebirge der Schweiz. Glarus bildet zuerst eine starke Vormauer
der Länder Schwyz und Uri nach Osten. Das Linthtal bildet den
Schirm der Pässe über den Pragel und den Klausen. Seit dem Bündnis

ist Glarus ein Gebiet, das die Glarner selber und mit ihnen gemäß
den Einzelbestimmungen des Vertrages die Eidgenossen beherrschen,

nicht mehr der gemeinsame Feind, Habsburg. Im Falle des

offenen Konfliktes mit letzterem erfolgt also militärische Zusammenarbeit.

Mit Recht hat Herr Landammann Dr. Heinrich Heer vor der
Landsgemeinde vom 4. Mai 1952 durch und durch historisch gesagt,
daß die Schlacht bei Näfels die «tatsächliche Unabhängigkeit
brachte» und «das überragende Ereignis in der Geschichte des

Glarner Volkes sei»; denn hier zeigte der politische Wille der Glarner
und ihrer Eidgenossen, daß er wirklich die Macht hatte, sich selber
und die von ihm gewollte staathche Ordnung zu behaupten. Ohne
solche Machtentfaltung und Machtbereitschaft ist bis heute keine
geschichtlich-politische Existenz denkbar.

Bald darauf, am 24. Mai 1400, waren es die Glarner, die als erste
unter allen Eidgenossen ein Bündnis mit dem Obern oder Grauen
Bund schlössen; die Festung der Innerschweiz erhielt gleichsam
einen zweiten, äußern Graben und Wall im ganzen Bündner Oberland.

Dann nahmen die Glarner Anteil an der Herrschaft der
Eidgenossen über weite Gebiete der Nord- und Ostschweiz. Sie nahmen
teil an der Regierung der acht alten Orte über die Grafschaft Baden
und die Freien Ämter im Aargau, über die ganze Landgrafschaft
Thurgau. Einen besondern Charakter hatte aber ihre Mitwirkung in
folgendem Bereich: Mit Uri, Schwyz und Unterwaiden übten sie
Hoheitsrechte über die Stadt Rapperswil aus, mit Schwyz allein
beherrschten sie die Landvogteien Uznach, Gaster und Gams. Mit
sechsen von den acht alten Orten verwalteten sie die Landvogteien
Sargans und Rheintal. Ganz allein waren sie Herren über Werderi-
berg. Mit Schwyz zusammen nahmen sie die Toggenburger in ihr

318



Landrecht auf. Der Abt von St. Gallen und die Alte Landschaft
kamen unter die Schirmherrschaft von Zürich, Luzern, Schwyz und
Glarus, mit der Stadt St. Gallen waren sie verbündet, selbstverständlich

als Eidgenossen auch mit den Appenzellem. So entstand
eine eidgenössische und zugleich glarnerische Einflußsphäre, die bis

an den Rhein, den Bodensee, ins Rheintal, an den Vorderrhein und
nach Rätien reichte, eine gewaltige Vormauer der alten Eidgenossenschaft

zuerst der acht, dann der dreizehn Orte, wobei Glarus

eigentlich verbindendes Glied über eine Reihe von Pässen, besonders

den Kerenzerberg, und über den Wasserweg vom Walensee in
den Zürichsee war. Es entstand eine Territorialgestaltung, ohne die

ein Reduit von 1940 mit Sargans als Eckpfeiler kaum denkbar
gewesen wäre. Wenn man sich bildlich gesehen Schwyz und Uri als

Basis vorstellt, dann bildet Glarus das Gerüst, über dem sich ein

weiter Bogen verbündeter und abhängiger Länder wölbt von
Rapperswil bis an die Oberalp. Appenzell bildet gleichsam den krönenden

Schlußstein. Die schweizerischen Gebiete östhch der Linie
Schaffhausen, Rapperswil, Glarus gehören für uns heute ganz
selbstverständhch zum Bild der ganzen Eidgenossenschaft. Für die

Städte und Länder des alten Bundes war das gar nicht so

selbstverständlich gewesen. Nur ihr politischer Wagemut, ihr sicherer

Blick für den Augenblick, da ein Ausgreifen möglich war, ihre
Beharrlichkeit im Bewahren des einmal Erworbenen hat diese Gebiete

schweizerisch werden lassen. Für das enge Bergtal am Fuß des Tödi
bedeutete die Mitwirkung an dieser weiträumigen Expansionspolitik

eine ganz ungewöhnliche Leistung, die allerdings oft durch
die Vorteile, welche die Herrschaftsrechte den Herren gewährten,
belohnt wurde. Verhältnismäßig war natürlich der Gewinn, die
Möglichkeit, Landvögte zu stellen, für einen kleineren Kanton größer
als für die großen. Der kleinere hatte aber auch mehr wagen müssen,

bis es so weit war. Darin lag es begründet, daß Glarus doch

gleichberechtigter eidgenössischer Ort wurde und die einengenden

Bestimmungen des Bundesbriefes von 1352 fallen gelassen wurden.
Seit dem Durchbruch der Reformation entstand für die Stellung

des Landes Glarus in der Eidgenossenschaft ein neues Problem. Im
Lande selber konnte sich keine Konfession ausschließlich zur
Geltung bringen. Die Glarner mußten zuerst bei sich selber und dann

319



in der Eidgenossenschaft, und die Eidgenossen mußten mit ihnen
lernen, in den politischen und kulturellen, in den wirtschaftlichen
und sozialen Lebensformen trotz konfessioneller Spaltung zusammen

zu bleiben, d. h. paritätisch zu leben. Den Entscheid über Glauben

und Kirche mußte das Land viel früher, als das in den konfessionell

einseitigen Orten der Eidgenossenschaft, wie in Zürich oder
Luzern, in Bern oder Uri der Fall war, den Gemeinden und sogar
den Einzelnen überlassen, die um des Glaubens wiUen in allen Ehren,
ohne Verfolgungen befürchten zu müssen, den Wohnsitz innerhalb
des Landes wechseln konnten. Das war kein geringes Wagnis. Die
konfessionelle Zwiespältigkeit konnte zur Landesteilung führen, wie
in Appenzell, oder schwere Parteikämpfe zur Folge haben, wie in den
Drei Bünden Rätiens, besonders wenn die Konfessionsparteien
Rückendeckung im «Ausland» suchten und fanden, sei es bei den
eidgenössischen Ständen oder bei europäischen Mächten. Glarus
entging nur äußerst knapp diesen Gefahren. Im «Tschudikrieg» traten
aUe bedrohlichen Symptome hervor. Dem Geist der Zeit entsprechend,

der absolutistisch, intolerant und kämpferisch war, blieb
zunächst nichts anderes übrig, als eine gleichsam mechanische Form
der Parität zu schaffen, indem ein Wechsel oder eine Teilung
zwischen den beiden Konfessionsgruppen in der Besetzung der Ämter,
ja leider sogar getrennte Landsgemeinden vor der gemeinsamen
eingerichtet wurden. An diesen Krücken paritätischer Ordnung mußte
nach und nach echter paritätischer Geist, Bereitschaft zur Duldung
des Andersgläubigen gehen lernen.

Eine Glaubensformel, unter welche sich die beiden großen christlichen

Konfessionen beugen könnten, gibt es bis heute nicht, gemeinsam

Christliches gibt es vieles, Johannes von Müller hat nachdrücklich
darauf hingewiesen, aber Glaubenshaltung und Verständnis der

Kirche bleiben verschieden. Das darf nun nicht heißen, daß in
geschichtlicher Feierstunde und im pohtischen Alltag aus Angst vor
der Verletzung des konfessionellen Friedens nicht mehr von Glaube
und Kirche die Rede sein dürfe. Allerdings berufen sich viele
Eidgenossen auf die Toleranz, nicht weil sie einen Glauben bezeugen
möchten und doch den Glauben des andern achten wollen,
sondern weil sie dem Bekenntnis zu einem Glauben
auszuweichen versuchen. Meistens übersehen sie, daß sie einen fast

320



unduldsamen Glauben an ihre Wissenschaftlichkeit oder an
ihre Vernünftigkeit oder ihre Gerechtigkeit, wie sie es verstehen,
haben. Glaubens- und Gewissensfreiheit muß endlich wieder bei uns
heißen: Jeder vertrete seine Sache bestimmt, klar und mutig, der
andere ertrage es. Wir müssen den offenen Zwiespalt, ja den Gegensatz,

in aller Freiheit aushalten. Das ist möglich, wenn wir eine
paritätische Haltung einnehmen und eine paritätische Redeweise suchen,

also unsere Sache vertreten, die andere aber nicht verletzen, vor
allem nicht den Anspruch erheben, der eine oder der andere Glaube

könnte die Macht der Rechtsordnung, des Staates, für sich in
Anspruch nehmen, der doch für alle da sein und gelten muß. Im 16. und
17. Jahrhundert haben beide Konfessionsparteien den Rechtsstandpunkt,

etwa die Mehrheit der regierenden Orte in einer Gemeinen

Herrschaft, geltend gemacht. Der Historiker darf heute nicht mehr
den geschichtlich gewordenen Rechtsstandpunkt als den überhaupt
gültigen bezeichnen, wenn er im Gespräch mit Fachgenossen der

andern Konfession bleiben will. Dann überwindet die geschichtliche

Besinnung die Gegensätze, ohne in bloße interföderale Verwäs-

serung zu verfallen.
Die Glarner erfüllten die vornehme Aufgabe zu vermitteln. Wenn

auch Bern 1529 durch Nikiaus Manuel in Zürich erklären ließ, es

würde nur dem Angegriffenen helfen, so war doch im Felde zwischen

den beiden Heerlagern bei Kappel die persönliche Mittlertätigkeit
des Glarner Landammanns Hans Aebli unentbehrlich und unmittelbar

wirksam. Zwingli hat Gevatter Ammann nicht verstanden, er

glaubte, es müsse eine Entscheidung durch die Waffen fallen, damit
das Evangelium freie Bahn gewinne. Er hatte, wenn wir die Dinge
aus heutiger geschichtlicher Perspektive sehen, insofern recht, als

erst seit der Zeit der Glaubenskampf ein rein geistiger Wettstreit,
eine wahrhaft freie Auseinandersetzung geworden ist, da der
Bundesstaat Niederlassungsfreiheit und Glaubens- und Gewissensfreiheit

erzwungen hat. Zwingli irrte sich, wenn er glaubte, einen Sieg erfechten

zu können, der katholischen Widerstand gegen die Reformation
unmöglich machen würde. Die Eidgenossen mußten nun von den

Glarnern lernen, in Freiheit nebeneinander zu leben. Ein Glarner,
Valentin Tschudi, hat aus der Not der drohenden Kirchenspaltung
heraus den Versuch unternommen, beiden Konfessionen theologisch

321



und kirchlich zu genügen. Das war eine Illusion. Die pohtische
Vermittlung blieb aber nobile officium der kleineren Stände, vor allem
der paritätischen. Gilg Tschudi, der große Historiker, stand im
katholischen Lager, er war verwandt mit führenden Männern in
Schwyz. Der Versuchung, den pohtischen Einfluß, über den er
verfügte, für die Sache seines Glaubens und seiner Kirche geltend zu
machen, entging er nicht. Darin zeigte er einen religiös-kämpferischen

Fanatismus, wie ein solcher dann besonders scharf in den
Bündner Wirren des 17. Jahrhunderts hervortreten sollte. Daß er
fortwährend versuchte, in Glarus selber den Schein des gerechten
Vermittlers zu wahren, war natürlich eine Waffe in seinem Kampf.
Aber gab er damit nicht ungewollt zu, daß das eigenthch die Pflicht
des Landammanns eines paritätischen Kantons war? Auf
eidgenössischem Boden hatte er tatsächlich vermittelt, oder wenigstens
die im Glauben voneinander Getrennten in einer gerade noch erträglichen

Form auseinandergeführt. Wie Jakob Winteler jetzt berichtet,
war Tschudi in der eidgenössischen Vermittlung betreffend die
Evangelische Gemeinde Locarno von Paulus Schuler, seinem
bedeutenden evangelischen Gegner, und Landammann Othmar Kunz von
Appenzell unterstützt. Tschudi wirkte daraufhin, daß die Mehrheit
der regierenden Orte ihr Recht behielt, ihren Glauben in der Gemeinen

Herrschaft allein zu dulden. Die evangelischen Bürger von
Locarno hatten die Wahl, katholisch zu werden oder auszuwandern.
Letzteres wurde ihnen möghch gemacht, sie konnten auch ihr Hab
und Gut retten; ohne Härten, für die Tschudi verantwortlich ist,
ging es nicht ab. Daß er trotz dieser oft sehr einseitig konfessionellen
Politik einen Begriff vom eidgenössischen Ganzen hatte, muß uns
noch beschäftigen.

Zur Zeit des Arther-Handels und des ersten Toggenburger- oder
Villmergerkrieges befand sich Glarus in einer sehr schwierigen Lage.
Da sich der katholische Landesteil dem Borromeischen Bunde,
jenem ausschheßhch konfessionellen Vertrag der katholischen
Stände, angeschlossen hatte, war Glarus selber zu stark in zwei
Lager gespalten, als daß es noch hätte vermitteln können. Dagegen
gelang es dann den Glarnern, im zweiten Villmergerkrieg von 1712
die neutrale Haltung zu bewahren. Dadurch sicherte sich Glarus den
Fortbestand seiner Herrschaftsrechte in Rapperswil, in der Graf-

322



schaft Baden und den Freien Ämtern, während die kathohschen

Orte durch den Aarauerfrieden davon ausgeschlossen wurden. Immer
stärker wurde im Glarnerland der Wille zu gesamteidgenössischem
Zusammenschluß. Das zeigte sich eindrucksvoll nach dem
Zusammenbruch des Napoleonischen Systems. Als Landammann Hans

von Reinhard von Zürich aus die Initiative ergriff, trat Glarus auf
die Seite der vermittelnden Kantone und schloß sich der Übereinkunft

vom 29. Dezember 1813 an, welche die Gleichberechtigung
der sogenannten neuen Kantone mit den dreizehn alten Orten
anerkannte und festlegte, daß keine Untertanenverhältnisse mehr
fortbestehen sollten. Als sich dann trotzdem unter der Führung von
Bern eine Gruppe von Kantonen bildete, die die alten vorrevolutionären

Zustände um jeden Preis wiederherstellen wollte, bemühte
sich der Glarner Landammann Nikiaus Heer, diese in Luzern
versammelten Stände dazu zu bringen, sich wieder der allgemeinen
eidgenössischen Tagsatzung in Zürich anzuschließen. Obschon er
unmittelbar keinen Erfolg hatte, sondern erst das Machtwort der

Großmächte die Kantone zur Vereinigung zwang, schuf doch Heer
moralisch eine Atmosphäre eidgenössischer Verständigung. Seither

stand Glarus auf der Seite der Stände, die den stärkeren Zusammenschluß

des Bundes wünschten. Es gehörte 1847 zur Mehrheit der

zwölf Stände, welche die Auflösung des Sonderbundes beschlossen.

Eidgenössische Zusammengehörigkeit ist immer eine doppelte,
sie ist Verbindung einzelner Stände untereinander und Zugehörigkeit

zum Ganzen. Glarus hatte hinter sich das aktive, aggressive und
initiative Schwyz gehabt. Es mußte den ältesten Eidgenossen
wagemutig die Stange halten und mit Schwyz allein drei kleine
Untertanengebiete betreuen. Ein natürhches Gegengewicht gegen das

führende Schwyz war, obschon nicht Nachbar, sondern weit entfernt,
aber doch ein starkes und selbständiges Glied der Eidgenossenschaft,
Zürich. Der ungebärdige Lauf der Linth wurde im langen Zürichsee

gebändigt, die Glarner Alpen blicken ganz direkt auf die Mauern von
Zürich hinunter, ja sogar in die Fenster hinein. Glarus und Zürich

liegen im gleichen Tal, wie Hasli und Bern. Hat es wohl die Initiative

der Schwyzer oder die zeitweise wenigstens sich zeigende
pohtische Klugheit der Zürcher oder vor allem der Freiheitswille der

Glarner verhindert, daß ein großer Linth-Limmat-Staat entstand

323



wie der bernische Aarestaat? Von dieser Frage aus gesehen war der
Bund von 1352 eine ungemein glückliche Lösung gewesen, gerade
die bedingte Abhängigkeit verhinderte vielleicht die dauernde, die
spätere volle Unabhängigkeit schließt die engsten Beziehungen in
Handel, Wirtschaft, im kulturellen Austausch nicht aus, das freie
Gegenüber im Bund bereichert das Ganze.

Der Schiffahrtsweg der großen Zürcher Alpenroute über Zürichsee
und Walensee nach den Bündnerpässen berührte glarnerisches
Gebiet. Die Glarner hatten das Recht, in Weesen an der Sust einen Zoll
zu erheben, sie hatten ihren Anteil an den Schiffahrtsverträgen. Ein
Jahr nach der Katastrophe von 1531 wurde ein solcher zwischen
Zürich, Schwyz und Glarus abgeschlossen. Der Wasserweg trug die
Erzeugnisse glarnerischen Fleißes nach Norden, alle Arten von Holz,
z. B. die Tische mit den beliebten Schiefertafeln, von den Jenny in
Ennenda fabriziert, reisten im 18. Jahrhundert bis nach Holland und
von da nach Rußland. Die Waren, die Glarner Gewerbe und Industrie

auf den Markt brachten, waren begleitet von den Produkten
der Alpwirtschaft. Zürich blieb Gegenleistungen nicht schuldig, es
war der wichtigste Korn- und Lebensmittelmarkt für Glarus. Dann
steckten Zürcher ihr gutes Geld in Bergbauunternehmungen. Im
Notjahr 1714, nach dem Toggenburgerkrieg, führte ein Zürcher,
Pfarrer Andreas Heidegger in Glarus, die Baumwollindustrie als
Heimindustrie ein. Philanthropische Zusammenarbeit pflegten
Melchior Schuler und Hans Caspar Hirzel. Nach dem Durchzug Suwo-
rows sorgte Zürich für die Aufnahme von Kindern, in den Hungerjahren

1816 und 1817 organisierte die Stadt Getreidelieferungen für
Glarus. Das Größte für die Linthlandschaften hat Hans Conrad
Escher von der Linth geschaffen. Glarus dankte Zürich, indem
Melchior Schuler mit Chorherr Johannes Schultheß die Erste vollständige

Ausgabe von Zwinglis Werken herausbrachte. Oswald Heer, der
Naturforscher von hohem Rang und Lehrer an den Hochschulen in
Zürich, war Präceptor Alfred Eschers. Er hat ihm Liebe zur Natur,
Sinn für wissenschaftliche Exaktheit, ein hohes Berufsethos mitgegeben.

Glarus schenkte Zürich die Familie Schindler.
Eidgenössischer Sinn, geistige Kräfte, die sich dem Verständnis

und der Orientierung der ganzen Schweiz zuwenden, waren in Glarus,

wie so oft gerade in kleinen Kantonen, lebendig. Glarus wurde

324



Zentrum des geistigen Lebens zur Zeit des Humanismus, ja wir
können von einem eigentlichen Glarner Kreis sprechen. Ein
Ursprung modernen geistigen Lebens erwacht da, ein Interesse für
Natur, Geschichte und Volkstum, für gesamthaft schweizerisches
Wesen in Natur und Geschichte von ungewöhnlicher Kraft, ein
starker Stamm wächst empor und treibt immer wieder Zweige nach
allen Richtungen des Geistigen hin. Beide Konfessionen nehmen
daran Anteil und erheben Glarner Geistesgeschichte zur schweizerischen

Geistesgeschichte. Jeder Rangstreit liegt uns fern zwischen
den beiden Gründern, Zwingli und Glarean. Zwingli, der wenig
ältere, wirkte in Glarus selber, Glarean begründete den Stamm der
Glarner Humanisten im eigentlichen Sinn. Der erste Brief Glareans
aus Köln an Zwingli in Glarus vom 13.Juli 1510, der erste erhaltene
Brief in Zwinglis Korrespondenz, fäUt in einen bedeutsamen
Zeitpunkt. Es war Zwingli gelungen, die Landsgemeinde dieses Jahres
zur Errichtung einer Lateinschule zu bewegen. Die beiden Gelehrten,
der Toggenburger in Glarus und der Glarner in Köln, waren im
Gärungsstadium, im Übergang von der Scholastik zum freien
Humanismus. Sie wenden sich in der Folge mit Feuereifer dem Studium
der Alten zu und vermitteln ihr Wissen und ihre geistige Regsamkeit

ihren Schülern. Von Valentin Tschudi und seinen beiden
Vettern, den Brüdern Peter und Gilg Tschudi, sind Briefe an Zwingli
überliefert, worin sie sich dankbar zu ihrem früheren Lehrer in
Glarus bekennen und nun über ihren neuen Lehrer in Basel, Glarean,
berichten. Dasselbe tun sie von Paris aus.

Die Briefe zeigen den jugendfrisch erwachten Interessenkreis der
Freunde, die Lektüre der Alten, das Leben in den Bursen der
Universitätsstädte, den Anteil an der großen Politik der europäischen
Welt und immer wieder die unerschütterliche Liebe zur Heimat und
zum schweizerischen Vaterland. Zwingli hat keine Schrift zur
Schweizergeschichte oder zur schweizerischen Landeskunde
geschrieben. Da er aber als Toggenburger im Landrecht von Schwyz
und Glarus stand, fühlte und empfand er durch und durch als

Eidgenosse. Er war einer der stärksten Träger schweizerischen
Nationalbewußtseins seiner Zeit. In Glarus bekundete er es im «Fabelgedicht
vom Ochsen», später im «Labyrinth», worin er in allegorischen
Gestalten die pohtische Lage der Schweiz kritisch beleuchtet. Sein

325



Kampf gegen Pensionen und Solddienste schöpft seine Kraft aus der
tiefen Sorge des werdenden Reformators um das Wohl des
Vaterlandes. Auch die Reformation in Zürich sollte einen vaterländischen
Klang haben; es war tiefster Schmerz für Zwingli, daß ihn die ältesten

Eidgenossen der Urkantone im Glaubennicht verstanden haben.
So haben Zwingli und Glarean gleichzeitig, aus ganz verschiedener
Wirksamkeit heraus, den Keim gelegt für den eidgenössischen Sinn
der großen Gestalten der Glarner Geschichte. Glarean schrieb in
Köln, vor allem aus antiken Quellen schöpfend, sein Lobgedicht auf
die Schweiz, die «Helvetiae descriptio et in laudatissimum Helvetio-
rum fcedus Panegyricus». Wenn er auch nicht der Begründer des

Helvetismus, wie Fritz Ernst diesen so bedeutsamen Bereich unseres
Geisteslebens bezeichnet, d. h. des schweizerischen Selbstbewußtseins

und des nationalen Sinnes für das Ganze der Eidgenossenschaft
ist, so scheint er doch spontan und originell seinen Stoff zusammengetragen

und eben den Keim für die Besinnung auf das Ganze
dadurch gelegt zu haben. Dabei verbindet er, wie es dem Geschmack
der Zeit entsprach, geographische und geschichtliche Interessen.

Auch Gilg Tschudi, der seinen Lehrmeister weit übertraf, sollte
sich in beidem versuchen. Tschudi mag als Persönlichkeit, als
Charakter, als leidenschaftlicher Verfechter seines Glaubens, als nicht
immer glücklicher, ja sogar als verräterischer Politiker umstritten,
sogar fragwürdig sein, im großen Zusammenhang unserer nationalen
Geschichte, im Rückblick über 600 Jahre, fällt das Ungenügende
und Fragwürdige zurück und bleibt der Zeit, dem bloß Individuellen

verhaftet; das eigenthch Wirksame, die einmalige, wahrhaft
persönliche geistige Kraft tritt hervor. Tschudi gehört in den Kreis
der großen Gestalten des 16. Jahrhunderts, Zwingli, Vadian, Geßner,
Simmler, Bullinger, und zwar an der Stelle, da er für die Nachwelt
Unentbehrliches geschaffen, als «Vater der Schweizergeschichte».
Auch in seinem gelehrten Fach ist er nicht Gründer und erster
Schöpfer, ein reicher Kranz von Chronisten schmückt unser nationales

Leben schon seit mehr als einem Jahrhundert vor dem Glarner.
Tschudi ist doch unter ihnen ein Markstein, zunächst als Materialsammler,

schon im Bereich der Altertumsforschung, wo er Münzen,
Inschriften und Textstellen antiker Autoren in großer Fülle
zusammenträgt, dann im Bereich der ganzen Schweizergeschichte, für die

326



er Urkunden, Akten, chronikalische Aufzeichnungen aller Art
niederschreibt. Besitzen wir etwa das Original des Urner Freiheitsbriefes

von 1231 deshalb nicht mehr, weil Tschudi es benutzt und
verlegt hat, oder müssen wir nicht gerade ihm für die Überlieferung
dankbar sein? Dann ist Tschudi ein Markstein dank seines Gesichtspunktes.

Gewiß schreibt er, wie die meisten Historiker seiner Zeit,
annalistisch, gewiß haben auch andere die Geschichte der ganzen
Schweiz im Auge gehabt, bei ihnen hat aber doch das Lokalgeschichtliche

das Übergewicht gehabt. Tschudi erzählt am eindrucksvollsten
die Geschichte der Befreiung der Waldstätte und der Gründung des
eidgenössischen Bundes. Von einer kritischen Forschergeneration
des 19. Jahrhunderts wurde vieles davon als Sage bezeichnet. Trotz
allen Urkunden- und Quellenwerken sind wir uns aber heute über
Dichtung und Wahrheit nicht klarer geworden. Es darf aber nicht
gesagt werden, wie es in Georg von Wyß' Geschichte der schweizerischen

Historiographie zu lesen ist, Tschudi sei es gelungen, «der Sage
über die Befreiung der Waldstätte, deren wesentliche Züge er dem
Weißen Buch von Sarnen und Etterlin, sowie der mündlichen
Tradition in der Urschweiz entlehnt hat, jene künstlerisch vollendete
Form zu geben, die seiner Darstellung vor allen andern Geltung
verschafft hat». Gewiß war und ist das künstlerische Element
unentbehrlich in wahrhafter Geschichtschreibung, nicht aber die Sage.
Tschudi wollte Geschichte geben mit den wissenschaftlichen Mitteln,
über die er verfügte. Der Mißbrauch zugunsten seiner Familiengeschichte

schließt die Grundabsicht nicht aus, auch die Kombina-
tionslust tut es nicht. Ohne sie hätte er ängstlicher Sammler bleiben
müssen, und es wäre fraglich, ob seine Sammlung irgend eine
wissenschaftliche Wirkung gehabt hätte. Mögen seine Auffassungen zu
Kritik Anlaß geben, ohne sie wären wir vielleicht kaum ganz auf das
Problem gestoßen worden: Zwischen 1231, da die Urner die Reichsfreiheit

empfingen, und 1315, da die Eidgenossen den Kampf ohne

jeden Zweifel gegen Habsburg führten und dann den Bund erneuerten,

zwischen diesen wichtigen Pfeilern unserer Geschichte war in
den Ländern etwas geschehen — wie wäre es sonst zum Kampfe
gegen Österreich gekommen? Seit Tschudi kommen wir nicht mehr
um die Aufgabe herum, dieses Geschehen so weit wie möglich in
seinen einzelnen Fakten festzustehen und zu datieren, vor allem es

327



in seinem innern geistigen und pohtischen Sinn deutend zu
verstehen. Tschudi hat im Bereich seines Materials und seines Wissens
die Aufgabe für seine Zeit und weit darüber hinaus gelöst. Johannes
Müller hat auf Tschudi fußend 200 Jahre später eine Reihe von
dessen Ergebnissen, wie etwa die Auffassung von der ursprünglichen
Freiheit der Schwyzer, in durch und durch wissenschaftlicher
Absicht festgehalten. Wie unhistorisch empfinden wir eine Kritik an
großen Naturforschern und Ärzten an Hand heutiger, so rasch
wechselnder Erkenntnisse! Also glauben wir mit Georg Thürer daran
festhalten zu dürfen: «Der Mann im Steinbruch und der Architekt,
die Tschudi beide in seiner Person vereinigte, werden zu allen Zeiten
notwendig sein. Als schöpferische Leistung aber überragt die
durchdachte Darstellung die fleißigste Sammlung.» Tschudi, im Dienste
seines Landes, ja selbst im Kampfe gegen seine evangelischen Landsleute

durch und durch Glarner, d. h. lokal bedingter Politiker
geblieben, wird doch auf der Tagsatzung und im geistigen Austausch
mit den Zürchern und andern schweizerischen Historikern zum
ersten Geschichtschreiber seiner Zeit. Gerade ein Angehöriger eines

kleinen Gebirgskantons sieht den Kern der eidgenössischen
Geschichte am deuthchsten. Auf ihn muß unsere schweizerische
Existenz irgendwie bezogen bleiben. Das bezeugen zwei Männer unserer
kleineren Stadtkantone an der Rheingrenze: Johann Rudolf Isehn,
der Basler, und Johannes Müller, der Schaffhauser, haben den Wert
Tschudis erkannt und gewürdigt. Sie haben sein Werk und seine

Problemstellung der Nachwelt erhalten.
In diesen drei Namen — sie sind nicht die einzigen — verkörpert

sich ein eidgenössischer Sinn und ein schweizerisches Denken, das

eine der stärksten Lebenskräfte der Schweiz darstellt, ohne die sie

den Zusammenbruch von 1798 nicht hätte überwinden können, ohne
die sie den Aufstieg zum Bundesstaat des 19. Jahrhunderts nicht
vollzogen hätte. Unsere allgemeine schweizerische Geschichtsforschung

hat die Frage nach diesem innersten Agens unserer
Geschichte noch kaum gestellt, geschweige denn ihre Beantwortung in
Angriff genommen.

Dem schweizerischen Bundesstaat seit 1848 hat wieder ein
Glarner seine besten geistigen Kräfte geschenkt, Johann Jakob
Blumer. Wir verdanken die folgenden Beobachtungen dem Lebens-

328



bild, das Hans Fritzsche in dem Sammelband: Schweizer Juristen
(Zürich 1945) entworfen hat. Zwei Zürcher Juristen waren die
Lehrer Blumers, Friedrich Ludwig Keller und Johann Caspar
Bluntschh. «Der Schriftsteher Bluntschli war aber für ihn eine noch
unmittelbarere Wichtigkeit.» Während Blumers Studienzeit in
Zürich erschien nämhch der I. Band von Bluntschlis «Staats- und
Rechtsgeschichte von Stadt und Landschaft Zürich» (1838). Ihr
stellte nun Blumer zur Seite seine «Staats- und Rechtsgeschichte der
schweizerischen Demokratien oder der Kantone Uri, Schwyz,
Unterwaiden, Glarus, Zug und Appenzell». Der I. Teil, «Das Mittelalter»,
erschien in St. Gahen 1850, der II. Teil, «Die neuere Zeit (1531—
1798)» in zwei Bänden in St. Gahen 1858 und 1859. Keinem andern
als einem Landmann aus einem Landsgemeindekanton war es

gegeben, die Fundamente schweizerischer Demokratie in den alten
Ländern gründlich zu erforschen und in klarer geistiger Durchdringung

als eine geschichthche Mahnung einer politisch anders
orientierten Nachwelt zu überhefern. Damit hat Blumer einen Eckstein
zum schweizerischen Staatsdenken gemeißelt. Seit 1848, als 31jähri-
ger, gehörte er dem Ständerat an, dreimal war er dessen Präsident.
Man nannte ihn im Bundeshaus den «Kronjuristen». Er war das

juristische Gewissen der Bundesbehörden. Er steht sich dem neuen
Staat nicht nur zur Verfügung, er hilft mit, das Haus auszubauen
durch sein Werk «Handbuch des schweizerischen Bundesstaatsrechts»,

das in zwei Bänden in Schaffhausen 1863 und 1864 erschien.

«Durch dieses Werk ist Blumer, wie Fritz Fleiner betont hat, zum
eigentlichen Begründer der schweizerischen Bundesstaatstheorie

geworden.» Als Gesetzgeber des Glarner Landes, als Bundesrichter
seit 1848, als erster Präsident des ständigen Bundesgerichts 1875 in
Lausanne, steht Blumer an der Seite unserer großen Gesetzgeber
und Richter, wie Johann Caspar Bluntschh und Eugen Huber.
Unerwartet früh ist er als erst 56jähriger am 12. November 1875

abberufen worden. Um so erstaunhcher ist sein Werk. Von Männern

aus den kleinen Kantonen ist oft eine ganz besondere Kraft
ausgeströmt, sie haben die volle Aufmerksamkeit dem eidgenössischen
Ganzen zuwenden können. Keller und Bluntschh waren noch durch
die zürcherischen Aufgaben stark in Anspruch genommen, Segesser

gehörte mit Leib und Seele seinem Heimatkanton Luzern. Der

329
-2 Seh». Ztehr. f. Gesch., 2, 3



Glarner bohrte zunächst in die Tiefe der heimathchen Vergangenheit.

Sein geschichtliches und juristisches Denken war durch die
Erforschung der Staats- und Rechtsgeschichte der Länder geschult
worden. Dann aber machten sich die Kräfte frei und stellten sich
dem Ganzen in einem Zeitpunkt zur Verfügung, da dieses überhaupt
erst wirklich ausgestaltet und für die Zukunft lebensfähig gemacht
werden mußte. So bilden und schaffen kleine und kleinste Glieder
unseres größeren Vaterlandes Unentbehrliches für das Ganze.

Wir stehen immer unter dem Wahlspruch «Einer für Alle, Ahe
für Einen». Die überragende Persönlichkeit faßt das Beste zusammen,

das in einem Volkstum angelegt ist. Ohne die Tradition der
Glarner Familien, die im Dienste des Landes ihre Lebensaufgabe
sahen, ohne Leben und Leistung jedes Einzelnen, jedes Bürgers und
jeder Bürgerin im Zusammenwirken eines Gemeinwesens, ohne das,

was in der Wohnstube, im Stall und in der Werkstatt geschieht,
ohne das Vertrauen aller und ohne ihre gesamte materielle und
geistige Leistung und Kraft ist auch die Sonderleistung und ihre
Größe nicht möglich. Dann aber steht sie in der geschichthchen und
vaterländischen Rechenschaftsablage für alle gut, nur das ist ihre
wahre Legitimation. Ohne persönliche Gestaltung kommt aber das

Allgemeine, auf das wir uns zum Schluß besinnen wollen, nicht zur
Anschauung und zum geschichtlichen Bewußtsein.

Der Sinn unserer Bundesfeiern liegt darin, daß wir in uns den

geschichtlichen Sinn wecken, den Sinn für die Geschichte unseres
Landes, den Sinn für die geschichtliche Existenz der schweizerischen

Eidgenossenschaft. Die Geschichte der Schweiz darf nicht die bloße

Rumpelkammer für kindliche Spiele, für alte Waffen und Kostüme,
für bunte Bilder sein, auch nicht der Steinbruch für die politischen
Anhegen, die wir jetzt gerade hegen oder denen wir Erfolg für die
Zukunft wünschen. Sinn für Geschichte haben heißt: Sich von der
Geschichte ansprechen lassen.

Die Geschichte ist größer als wir, im Alltag bleiben wir hinter der
Geschichte zurück. Das Geschichtliche ist also das Nicht-Alltägliche.
Vielmehr machen das Geschichtliche aus die Taten, die entscheiden,
in Stunden der Not und Gefahr, Taten, die Zusammenschluß und
Aufbau schaffen, wie eben der Glarner Bund von 1352, und so Not
und Gefahr zu bannen vermögen. Das Geschichtliche sind die Lei-

SSO



stungen, die dauerhaft sind, die das Dasein erhalten, durch Generationen

hindurch, vor allem die Leistungen in Volkswirtschaft,
Gesellschaft, Recht und geistiger Kultur, oft Leistungen, die über den
Bereich der unmittelbar daran beteiligten Personen, ja Völker,
hinausreichen und Kulturwerte für die Menschheit werden, wie Tschudis
Gründungsgeschichte der Eidgenossenschaft als Fundament für
Schillers Wilhelm Teil. Aber auch die Leistungen in Wirtschaft und
Gesehschaft werden nicht nur um des Lebensunterhaltes willen
geleistet. Sie sind schon von vorneherein nicht möglich ohne Bezug
auf einen Personenverband, der sich sowohl durch die Bande des
Blutes wie des Geistes verbunden weiß, der um seine Zusammengehörigkeit

ringen muß, will er die Kräfte der Sonderung, der
Selbstherrlichkeit, des Bürgerkrieges und des Volkskrieges nicht über
alles Herr werden lassen. Die Natur zeichnet der Volkswirtschaft
und dem Austausch der Güter den Weg und führt zum Austausch
der Gedanken, der Kulturwerte, die ohne Zutun ihrer Schöpfer über
den Einzelnen, über seine Zeit hinausreichen.

Das Geschichtliche sind die Personen, die sich einen Namen
machen, aber nicht um des Ruhmes willen — das war doch eher eine
Schwäche der Humanisten —, sondern durch ihre Hingabe an eine
Aufgabe, die eine Aufgabe aller ist, die aber doch nur von einem als
ein Ganzes gelöst werden kann. Die Gesetzgebung ist vielleicht eines
der schönsten Beispiele dafür, durchaus aber auch Wissenschaft,
Kunst und Literatur.

Das Geschichtliche kann auch Zusammenbruch sein, d. h.
Versagen, ein Verhalten, in dem die Beteihgten ihrer Aufgabe nicht
gewachsen sind. Alles Nachforschen nach den Voraussetzungen,
nach den Ursachen, alles «Verstehen»wollen, entschuldigt doch nie.
Diejenigen, die versagt haben, und wir alle mit ihnen, haben ein
schlechtes Gewissen; denn jeder Zusammenbruch, der brutale
Wirklichkeit geworden ist, wie derjenige von 1798, zeigt die Möglichkeit,
daß ein solcher eintreten kann. Wir sind verantwortlich dafür, ob
ein schweres Schicksal, das ja auch wieder einmal über unser Land
hereinbrechen könnte, den Charakter von 1388 oder von 1798
annehmen werde.

Geschichtlich also werden Taten, Leistungen und Personen, wenn
sie über ihre Zeit, ihren Alltag hinausweisen, wenn sie Entscheidun-

331



gen, Neuerungen, Lösungen, Befreiungen, Erfolge oder auch
Mißerfolge bringen, die der Ahtag an und für sich nicht bringt. Folghch
dürfen wir die Geschichte unseres Landes nicht zur Dienerin unserer

heutigen Wünsche machen. Vielmehr haben wir der Geschichte

unseres Landes zu dienen, die ja mit den 600 Jahren am 4. Juni 1952

nicht zu Ende gehen, sondern weiter dauern soll. Sie kann aber nur
zur fortdauernden Geschichte werden, wenn sie der vergangenen
treu bleibt. Der Geschichte dienen heißt aber gar nicht nur
historische Arbeit leisten, Quellen sammeln und herausgeben, Einzelheiten

in unermüdlicher und ermüdender Akribie erforschen, lesbare

und unlesbare Geschichtsbücher schreiben, gute Geschichtsbücher

als Unterhaltungsstoff genießen und wieder beiseite legen; der
Geschichte dienen heißt Schaffen und Wirken des ganzen Volkes aus

den Anforderungen heraus, welche die Geschichte an die Zukunft
stellt.

Unsere Geschichte war Entschluß zum Staat, zur Entfaltung
eigener Macht gegen fremde Macht, zur Erweiterung des pohtischen
Einflusses bis zum Ausbau eines großen Schutzwahes, der heute noch

zur stärksten Festung Europas gegen alle Angreifer werden kann,

wenn wir wollen.
Unsere Geschichte ist geistige Spannung wider alle Natur,

Verstehen über die Grenzen der Natur hinüber, über die Grenzen
verschiedenen Volkstums und verschiedener Sprachen hinweg. Am
Glarner Beispiel lernten wir auch das Verstehen in unserer
Geschichte über die schwerste und tiefste Spaltung hinweg, über

diejenige des Glaubens, unter der jeder aufrichtige Christ tief leidet.

Warum können wir uns im Namen unseres Herrn und Meisters Jesus

Christus nicht verstehen und lieben? Wenn wir es nicht im
konfessionellen Glauben und in der Kirche können, so doch von Person zu

Person, als Eidgenossen. Als Eidgenossen sind wir trotz der
konfessionellen Schranken miteinander Christen, jeder auf seine Art,
frei und gemeinsam. Wenn das geschichtlich möghch gewesen ist,
daß diese tiefste Spaltung der neueren Zeit uns nicht hat trennen
können, dann kann uns die heutige Spaltung, der Klassenkampf, die

sogenannte Trennung in Bürgerliche und Proletarier, in Liberale
und Soziahsten, in Arbeitgeber und Arbeitnehmer, in Bürger und

Bauern, usf. nicht auseinander reißen. Die Übung paritätischer

332



Lebensform, früher im konfessionellen Bereich erworben und heute

in selbstverständlicher Glaubens- und Gewissensfreiheit geschützt,
soll uns helfen, im Bereiche des Wirtschaftlichen und Sozialen in
der Anerkennung der Anliegen der andern zu leben. Die geistige

Spaltung im konfessionehen Zeitalter hat nicht gemeineidgenössischen

Geist vernichten können. Sohen materiehe Fragen und die

dadurch in einem gewissen Grad bedingten sozialen Probleme den

Gemeinsinn eidgenössischen Denkens übertönen? Die Gefahr
besteht, wenn die Gruppen und Parteien, wie es auch im konfessionellen

Zeitalter oft der Fall war, ihren Standpunkt zum absoluten

erheben, wenn sie totahtäre Ansprüche aufstellen und ihre Macht
dazu mißbrauchen, jede Freiheit des andern zu unterdrücken.
Totalitäres Denken ist aber ungesehichthches Denken; denn Geschichte

beruht nie nur auf einer Möglichkeit unter allen, die uns geboten
sind, auch nicht auf der Lösung aller materieller Probleme für sich
allein. Geschichte beruht nie nur auf Natur, auf Volkswirtschaft,
sie war immer geistige Kraft wider die Natur, über der Natur, sie

war Wille, Zielsetzung, Verantwortlichkeit, die nur in der Person
als geistiger Potenz möghch ist.

Geschichthchkeit heißt Entscheidung, Geschehen in Freiheit,
nicht Gehenlassen in Knechtschaft, also Verantwortlichkeit, die
sich verpflichtet fühlt, ihr Leben aus eigener Kraft zu leben, nicht
als Werkzeug anderer oder gar bloß als Partikel einer
unverantwortlichen Masse.

Verantworthchkeit heißt aber bei den Eidgenossen seit 600 Jahren

Verantwortung Gott gegenüber.
Die Natur unseres Landes war und ist eine große Hilfe für unsere

Unabhängigkeit, unsere politische Existenz. Sie ahein aber hätte uns
nie zur schweizerischen Eidgenossenschaft werden lassen. Das

gewaltige System der Vormauern, das Glarus mit den Eidgenossen im
15. Jahrhundert im Osten aufgebaut hat, das Hinübergreifen in
italienische Täler, nach Welsch-Burgund hinein, über den Jura und
über den Rhein hinaus, beweisen es zur Genüge; erst recht die

staatlich-politische Gestalt des Landes, die Leistungen der großen, freien
Persönlichkeiten. Die Existenz der Schweiz, die keine natürliche
Nation ist, ist in kategorischem Sinne eine geschichtliche. Ihre
Geschichte mißachten heißt ihre Existenz gefährden. Die Geschichte

333



redet aber zu uns, nicht wir zu ihr. Der Geschichte gegenüber sind
wir nicht absolut frei; sie ist zwar vergangen, aber sie ist unwiderruflich

so geschehen, wie sie nun geschehen ist. In der Verpflichtung ihr
gegenüber liegt gerade die Gewähr für die Zukunft unserer Freiheit.

Geschichtliche Existenz ist aber eigenthch die Form menschlichen

Daseins, die ihm Gott gegeben hat. Sein Buch, die Bibel,
denkt durch und durch geschichtlich. So muß, wie es bei allen
großen Historikern unseres Landes der Fall war, die geschichtliche
Besinnung zugleich Rechenschaftsablage vor Gott sein, heute genau
so, wie es vor 600 Jahren im Glarner Bund begonnen hat:

«In gottes namen, amen!»

334


	Über den Sinn unserer Bundesfeiern

