
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2 (1952)

Heft: 2

Artikel: Das Problem einer allgemeinen Geschichtswissenschaft : Prof. Karl
Meyer zum Gedenken

Autor: Bossard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS PROBLEM EINER ALLGEMEINEN
GESCHICHTSWISSENSCHAFT

PROF. KARL MEYER Z[UM GEDENKEN

Von Robert Bossard

Einleitung

In den letzten Jahren seines Wirkens hat sich Karl Meyer mehr
und mehr mit den Umrissen und Problemen einer historischen
Disziplin beschäftigt, die sich in allgemeingültiger Weise mit den
Grundtatsachen des geschichtlichen Geschehens auseinandersetzen
sollte. An die Gedankengänge des dahingegangenen hervorragenden
Lehrers und Forschers anknüpfend, sei hier als Ergänzung der in
Nachrufen und Denkschriften ausgesprochenen Würdigung
versucht, Begriff und Möglichkeiten einer allgemeinen
Geschichtswissenschaft darzulegen. Es soll damit wenigstens ein Hinweis auf
den wahrscheinlich bedeutendsten Aspekt von Karl Meyers
historischem Denken gegeben werden, der in der vorwiegend
landesgeschichtlichen Publikationen und in den Vorlesungen zu wenig
hervortreten konnte. Wohl brachte das Kolleg «Kräfte des geschichtlichen

Lebens» und noch mehr das «Kolloquium zur allgemeinen
Geschichtswissenschaft» manche wichtige Ideen zum Ausdruck,
aber es fehlt heute die Synthese und systematische Zusammenfassung,

die man als reife Frucht des Lebens und Schaffens von
Karl Meyer erwarten durfte, hätte nicht ein tragisches Geschehen
diese Hoffnung zunichte gemacht.

Wer je den Vorlesungen und Übungen zur mittelalterlichen
Geschichte gefolgt ist, wird den Gedanken von sich weisen, daß Karl
Meyer hier nicht in seinem eigentlichen Element gewesen sei. So-

228



bald er vor seine Hörer getreten war, sei es nun im großen Hörsaal

oder im Historischen Seminar gewesen, standen sie im Banne

der starken Persönlichkeit und der manchmal fast magisch
wirkenden Gewalt seiner Worte. Die Rede fiel ihm nach eigenem

Zeugnis leichter als die schriftliche Konzeption, und er war sich

bewußt, daß der entscheidende Teil seiner Einflußnahme auf die

Studenten und auf die schweizerische Öffenthchkeit auf ihr
beruhte. Die staunenswerte Fülle des frei beherrschten Detailwissens

verband sich mit einer überzeugenden Darstellungskraft, welche

unbeirrbar den großen Linien der historischen Entwicklung treu
blieb und die Geschehnisse und Persönlichkeiten des Mittelalters

vor dem geistigen Auge des Zuhörers plastisch auferstehen ließ.

Und doch war es so, daß Karl Meyer die mittelalterliche Geschichte

in bezug auf seine neueren wissenschaftlichen Absichten zunehmend

als Last empfand. Er wünschte den Lehrstuhl für mittelalterliche
Geschichte in aller Form von einem neu zu schaffenden für
Universalgeschichte und allgemeine Geschichtswissenschaft getrennt zu

sehen, ein Beweis für die große Wichtigkeit, die er letzterer beimaß.

Die Studenten konnten allerdings bemerken, daß Karl Meyers

Interpretation der mittelalterlichen Geschichte in steigendem Maße

von seinem allgemein historischen Denken beeinflußt wurde. Es

war im besonderen der machtpolitische Standpunkt, mit Hilfe dessen

auch die verwickeltsten und urkundlich-chronikalisch schlecht

überlieferten Geschehnisse eine überraschend klare Deutung erfuhren.

Mit unerbitthcher Konsequenz wurden die machtpolitisch bedingten

Handlungsmotive bloßgelegt und dadurch eine imponierende

Einheit der historischen Schau erreicht. Zum Beispiel ist auch die

Idee, den Zeitpunkt des ersten eidgenössischen Bundes auf das

Jahr 1273 zu verlegen, d. h. auf die Monate, die dem Übergang

der habsburgisch-laufenburgischen Rechte in der Mittelschweiz an

die habsburgische Hauptlinie unmittelbar folgten, letztlich
machtpolitischem Denken entsprungen, obgleich sich Karl Meyer in
seiner Schrift über den Ursprung der Eidgenossenschaft, die trotz
gewisser formaler Unebenheiten eine außerordentliche Denkleistung

darstellt, um einen Nachweis auf breiter Basis bemühte1.

1 Karl Meyer, Der Ursprung der Eidgenossenschaft, Zeitschrift für
Schweizerische Geschichte, XXI. Jg., 1941, S. 285.

229



Karl Meyers historische Methode, die durch seine reahstische
Auffassung vom Wesen des Menschen und der Geschichte getragen
war, kann im wesenthchen als Versuch gekennzeichnet werden, das
geschichtliche Geschehen auf Grund einer konsequenten Analyse
und Hervorhebung machtpolitischer Faktoren gedanklich zu
durchdringen. Die gleichförmigen Tendenzen und Abläufe, die dabei
festzustellen sind, sollten als Konstruktivelemente einer allgemeinen
Geschichtswissenschaft dienen. Religiöse Bewegungen, geistige
Strömungen und andere «Imponderabilien» wurden von Karl Meyer
zwar keineswegs vernachlässigt, aber er hatte die deutliche
Neigung, auch sie in bezug auf ihr machtpolitisches Gewicht
einzuschätzen, obwohl sie sich durch ungleich kompliziertere Struktur
und durch eine spezifisch geistesgeschichtliche Bedeutung von
andern historischen Faktoren unterscheiden. Von diesem Standpunkt
aus ist es verständlich, daß Karl Meyer in seinen Vorlesungen den
«Realpolitikern», wie Konrad IL, Rudolf von Habsburg oder
Bismarck, besondere Aufmerksamkeit schenkte und ihr historisches
Denken und Wirken in eindrücklichster Weise zu schildern wußte.

Mit seinen historischen Anschauungen stellte sich Karl Meyer
nicht nur in einen gewissen Gegensatz zu den Forschern, die
vorwiegend auf vergleichende Urkundenforschung abzustellen suchen,
sondern auch zu jenen, die auf Grund religiös oder philosophisch
begründeter Hypothesen über den Gang der Geschichte allgemeingültige

Überlegungen über Wachstum und Zerfall der Zivilisationen

anstellen möchten, wie neuerdings etwa Arnold J. Toynbee.
Karl Meyers historische Interpretation, die ein wahrhaft
universalhistorisches Denken anstrebte, erschien dem Fachkollegen, der
von einem engeren, aber gesicherten Tatsachenkreis auszugehen
sucht, in ihren weitreichenden, Entlegenes und Naheliegendes
verbindenden Schlüssen manchmal gewagt oder «unwissenschaftlich».
Auch die Studenten, die nur die beinahe zu Modevorlesungen
gewordenen Kurse an der ETH besuchten, legten sich oft zu wenig
Rechenschaft darüber ab, welche Unsumme minutiöser Tatsachenforschung

hinter der großzügigen Darstellung universalhistorischer
Vorgänge und Probleme verborgen lag. Der bewußte Verzicht auf
geschichtsphilosophische Spekulation bedingte, daß Karl Meyers
historische Schau dem vorwiegend geistesgeschichtlich und kul-

230



turell Interessierten etwas nüchtern und einseitig vorkommen
mußte.

Auf die lebhafteste Kritik stieß jedoch die in den letzten Jahren

vor Ausbruch seines Leidens immer stärker werdende Berührung
der geschichtswissenschaftlichen Forschung mit pohtischen
Gegenwartsfragen, so daß etwa die Auffassung aufkam, der Historiker
habe sich dem Patriot aufgeopfert. Es ist wahr, daß Karl Meyer
mit letzter Hingabe für unser Land gekämpft und sich nicht
gescheut hat, seine großen Fähigkeiten für vaterländische Zwecke
einzusetzen. Es entstand dadurch eine eigentümliche Spannung
zwischen dem Reahsmus und der unbarmherzigen Logik, die den

Historiker auszeichneten, und der verhaltenen Glut, mit welcher
der Patriot um das kämpfte, was er bedroht wußte. Dies bedeutet
aber keineswegs, daß er die Landesgeschichte deswegen in einem
verzerrten Licht gesehen hätte. So gut als er immer wieder die

Bedeutung des nach Marignano in Erscheinung tretenden Verzichts
auf Großmachtpolitik hervorhob und die Verlagerung der dadurch

freigewordenen Energien auf die kulturelle und wirtschaftliche
Seite mit Überzeugung befürwortete, so objektiv stellte er anderseits

die Entstehung der Eidgenossenschaft und die Expansion der
alten Orte in das Kräftespiel der mittelalterlichen politischen
Machtfaktoren hinein, wie er sie sah. Als Schweizer bejahte Karl
Meyer allerdings die erfolgreiche Erhebung und Entwicklung der
alten Eidgenossen. Es darf endlich nicht außer acht gelassen werden,
daß eine Auseinandersetzung mit dem Wesen der Politik, d. h. also

auch mit Gegenwartsfragen, nach Karl Meyer zu einer der
wichtigsten Aufgaben der allgemeinen Geschichtswissenschaft gehört.
Geschichte und Pohtik, Vergangenheit und Gegenwart bilden für
sie ein einheitliches Forschungsgebiet.

Es wäre ein verhängnisvoller Irrtum, Karl Meyers historisches
Denken als überholt und einer vergangenen Epoche angehörig zu
betrachten. Die vorhegende Arbeit soll im Gegenteil zeigen, daß
seine um das Problem einer allgemeinen Geschichtswissenschaft
kreisenden Überlegungen von zukunftsweisender Bedeutung sind,
und daß die weitausgreifenden Ideen und Pläne, an denen er in
den letzten Jahren unermüdlich gearbeitet hat, die aber infolge
der Ungunst des Schicksals Fragment gebheben sind, aller Beach-

231



tung durch die Schweizer Historiker wert sind. Sehr begreiflich ist
es, daß hohe militärische Kommandanten und maßgebende Pohtiker
unseres Landes, für die realpolitisches Denken und Einsicht in das
internationale Kräftespiel eine Notwendigkeit ist, den Gedankengängen

des befreundeten Historikers ihre Aufmerksamkeit
geschenkt haben. Unsere Aufgabe bleibt es, dem großen Vorbild,
das uns Karl Meyer als Mensch, Bürger und Historiker gegeben
hat, unter Einsatz der besten Kräfte nachzueifern.

1. Idiographische und nomothetische Auffassung der Geschichts¬

wissenschaft

Seit Windelband und Rickert hat sich mehr und mehr die
Auffassung durchgesetzt, daß die Aufgabe der Geschichtswissenschaft
im wesentlichen eine idiographische sei. Die historische Begriffsbildung

ist individualisierend und wertbezogen, während die
Naturwissenschaft als letztes Ideal Begriffe erstrebt, «deren Elemente
vollkommen frei von unbestimmter Mannigfaltigkeit sind, wie sie
die Anschauung der empirischen Wirklichkeit mit sich führt». Die
naturwissenschaftlichen Begriffe abstrahieren im Gegensatz zu den
historischen von der Besonderheit, Einzigartigkeit und Einmaligkeit

jedes Wirklichen; sie zielen auf eine anonyme, quantitative
Erfassung des Naturgeschehens ab. Demgegenüber ist es die
Aufgabe der Geschichte, «jede historische Gestaltung in der ihr
eigentümlichen Bedeutung zu würdigen»2. Geschichtswissenschaft und
Gesetzeswissenschaft schließen einander aus, weil das einmalige
wirkliche Geschehen nicht generalisierend behandelt werden kann.

Dessenungeachtet wäre es verfehlt, anzunehmen, daß die
individualisierende Geschichtschreibung eine individuelle Freiheit im
Sinne von Ursachlosigkeit voraussetze; die einmaligen, individuellen
Kausalreihen lassen sich nur nicht in allgemeine Kausalgesetze
einordnen3. Rickert gesteht weiter zu, daß es in der
Geschichtswissenschaft auch allgemeine Begriffe geben könne, die ähnlich

2 H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftliehen Begriffsbildung,
4. Aufl., Tübingen 1921, S. 40, 322.

3 H. Rickert, 1. c, S. 285.

232



wie naturwissenschaftliche Begriffe miteinander in Beziehung treten
können4. Ein ganz ähnlicher Gedankengang findet sich bei Max
Weber, der Karl Meyer stark beeinflußt hat. «Ein erschöpfender
kausaler Regressus von irgend einer konkreten Erscheinung in
ihrer vollen Wirklichkeit aus ist nicht nur praktisch unmöglich,
sondern einfach ein Unding». Daraus folgt aber nicht, «daß auf
dem Gebiet der Kulturwissenschaften die Erkenntnis des
Generellen, die Bildung abstrakter Gattungsbegriffe, das Erkennen von
Regelmäßigkeiten und der Versuch der Formulierung von gesetzlichen'

Zusammenhängen keine wissenschaftliche Berechtigung
hätte»; die Zurechnung konkreter Erfolge zu konkreten Ursachen
ist ohne nomologische Kenntnis, d. h. ohne Kenntnis der
Regelmäßigkeit der kausalen Zusammenhänge, undenkbar5.

Von diesem Standort aus läßt sich unbeschadet der idiographi-
schen Aufgabe der Geschichtschreibung die Basis für eine
allgemeine, d. h. generalisierende Geschichtswissenschaft gewinnen.
Sobald es die historische Forschung mit allgemeinen Begriffen zu tun
hat, wie z. B. Grenze, Königtum, Revolution, Nationalisierung,
Kapitalismus, so kann sie auch eine allgemeingültige Verarbeitung
derselben anstreben. Für derartige Begriffe hat Max Weber den
Ausdruck «Idealtypus» geprägt: «Er wird gewonnen durch
einseitige Steigerung eines oder einiger Gesichtspunkte und durch
Zusammenschluß einer Fülle von diffus und diskret, hier mehr,
dort weniger, stellenweise gar nicht vorhandenen Einzelerscheinungen,

die sich jenen einseitig herausgehobenen Gesichtspunkten
fügen, zu einem in sich einheitlichen Gedankenbilde». Der Idealtypus

ist also eine Utopie; in seiner begrifflichen Reinheit ist dieses
Gedankenbild nirgends in der Wirklichkeit empirisch vorfindbar,
eine «gedankliche Konstruktion zur Messung und systematischen
Charakterisierung von individuellen, d. h. in ihrer Einzigartigkeit
bedeutsamen Zusammenhängen und Entwicklungen». Letztere
Bemerkung ist für den Historiker besonders wichtig; die
Idealtypen sind nicht nur «historische Individuen», an denen sich Ent-

4 H. Rickert, 1. c, S. 337.
5 Max Weber, Die «Objektivität» sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer

Erkenntnisse. Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen
1922 (neue Aufl. 1951), S. 178.

233
6 Schw. Zschr. t Gesch., 2,2



Wicklungen vollziehen, sondern auch die Entwicklungen selbst
lassen sich als Idealtypen konstruieren, die von der geschichtlichen
Wirklichkeit allerdings streng zu scheiden sind. Die Konstruktion
soll lediglich das Mittel sein, «planvoll die gültige Zurechnung
eines historischen Vorgangs zu seinen wirkhchen Ursachen aus dem
Kreise der nach Lage unserer Erkenntnis möglichen zu vollziehen»6.

Bei der genetischen Klassifikation der Idealtypen, wenn logische
Ordnung der Begriffe und empirische Anordnung des Begriffenen
in Raum, Zeit und ursächlicher Verknüpfung besonders eng
miteinander verknüpft sind, ist die Versuchung allerdings groß, «der

Wirklichkeit Gewalt anzutun, um die reale Geltung der Konstruktion

in der Wirklichkeit zu erhärten». Dennoch sollte für die Art
und Weise, wie die Idealtypen miteinander in Beziehung treten,
der Ausdruck «Gesetz» vermieden werden; es handelt sich «um
in Regeln ausgedrückte adäquate ursächliche Zusammenhänge»7.
Eine derartige Regel ist z. B. die Abfolge der Staatsformen, wie sie

in gleichartiger Weise in den griechischen Stadtstaaten beobachtet
werden kann: Stammeskönigtum — ältere Tyrannis — Timokratie —
Demokratie — jüngere Tyrannis. Ein ähnlich geschlossener Kreislauf

findet sich in den italienischen Städten: Bischofsherrschaft —
Adelsherrschaft — Demokratie mit geringerem oder stärkerem
korporativ-zünftischem Einschlag — Signorie. Die relative Kürze des

Ablaufs und die große Zahl der Staaten mit genau gleichem
Ablauf mußte schon in der Antike das Aufkommen einer allgemeinen,
vergleichenden Geschichtsbetrachtung in bezug auf die Staatsform
veranlassen8.

Auch Karl Meyer lehnte trotz spürbarer Vorliebe für eine
nomothetische Geschichtsauffassung den Gesetzesbegriff als für die
Geschichtswissenschaft untauglich ab und sprach an seiner Stelle

von gleichartigen Tendenzen, denen häufig eine gewisse Periodizität
eignet, wie sie etwa in den «Renaissancen» zutage tritt. Diese

Entwicklungstendenzen werden allerdings immer wieder durch fremde
Einflüsse gestört, z. B. durch Anpassung an die Entwicklung in den

Nachbarstaaten. Obwohl es letztlich auf den einzelnen Forscher

6 Max Weber, 1. c, S. 191, 201, 203, 204.
7 Max Weber, 1. c, S. 204, 179.
8 Vgl. Aristoteles, Politik, Philos. Bibl., Bd. 7, Leipzig 1912.

234



ankommt, ob er sich mehr dem idiographischen oder nomothetischen

Interesse zuwendet, ist doch festzuhalten, daß die vergleichende

und lehrhafte Geschichtsbetrachtung, wie sie vor allem in
der Antike und seit der Renaissance aufgekommen ist, den Historiker

dazu führen mußte, den gleichbleibenden Tendenzen und
Abläufen mit besonderer Aufmerksamkeit nachzugehen. Man könnte
auch von einer Faktorenanalyse sprechen. Gewisse Tatsachen, z.B.
klimatische oder geographische, üben ganz bestimmte Einflüsse
auf den Menschen aus; wie aber die ihnen innewohnende Tendenz
sich im Wechselspiel mit der Reaktion des Menschen schließlich
auswirkt, steht nicht zum vornherein fest. Viele Völker sind im
Niltal buchstäblich versumpft, bis es endlich den Ägyptern gelang,
die segenspendenden Kräfte des Flusses in ihren regelmäßigen
Abläufen zu erkennen und sie zu beherrschen. Ebenso ist keineswegs
allen Völkern, die an Paßstraßen wohnen, die Ausnützung der Vorteile

gelungen, welche diese Lage mit sich bringt; anstatt wie die
alten Eidgenossen einen Staat gründen zu können, wurden sie das
Opfer fremder Machtpolitik und Eroberungslust.

Derartige Verschiedenheiten in der Entwicklung sollten aber
nicht dazu führen, von «Zufall» zu sprechen. Es fehlt in der
Geschichtswissenschaft die genaue und vollständige Kenntnis der
Wirkung aller Faktoren. Die Rede vom «ZufaU» bedeutet keineswegs

Regellosigkeit, sondern sie ist entweder durch die Enge
unseres Horizonts veranlaßt, die ein Überblicken sämtlicher Kausalketten

ausschließt, oder dann eine Folge eines überraschenden
Zusammentreffens von Wirkungslinien, die bisher gesondert verliefen.
Wir sollten versuchen, betont Karl Meyer, den Zufall als
symptomatischen Zufall zu verstehen. Daß Frankreich z. B. im Jahre
1940 zu wenig Maschinengewehre hatte, war durch die im
Vergleich zu Deutschland geringere Arbeitsintensität bedingt, was
seinerseits als Folge des Volksfrontregimes mit seinen Streiks usw.
zu betrachten ist. Die Innenpolitik hatte gegenüber der Außenpolitik

mehr Gewicht; die Franzosen bhckten nicht vor allem nach
außen wie die Diktaturen. Nicht selten erscheint der Zufall als
auslösendes Moment für längst vorhandene Entwicklungslinien. So
schuf der Blitzstrahl, der neben Luther einschlug, oder die Kanonenkugel,

die einige Jahre später Ignatius von Loyola zum Krüppel

235



machte, keine völhg neuen Verhältnisse; das naturgesetzlich
bedingte Ereignis beschleunigte und verwirklichte jedoch auf der

geschichtlichen Ebene die im Charakter der historischen Persönlichkeit

reifenden Entschlüsse, die ihrerseits von den Zeitumständen

beeinflußt und vorbereitet worden waren. «Gemessen an diesen

Konstanten der persönlichen Veranlagung und an der prägenden
Macht des Zeit- und Volksgeistes ist offenbar der ,Zufah" nur ein
bescheidener Faktor, der hier hemmend oder zerstörend, dort
fördernd von außen hereinwirkt, aber gebannt bleibt in den Rahmen

großer Entwicklungstendenzen»9.
Für den Historiker ist es von entscheidender Bedeutung, daß

er die Konstellation richtig erkennt, in der sich die ihm bekannten
Faktoren und Tendenzen gruppieren10. Mehrere geopolitische
Faktoren begünstigten z. B. die Entwicklung Preußens zur Großmacht:
die zentrale Lage inmitten des europäischen Raums, dann der

Streubesitz, der zu einer geschlosseneren staatlichen Gliederung
drängte. Es bedurfte aber der ungewöhnlichen Machtkonzentration

durch König Friedrich Wilhelm I. und eines militärischen
Genies, wie Friedrich II. es war, um diese Tendenzen in positivem
Sinne auszuwerten. Ferner mußte eine momentane Schwäche der

Nachbarstaaten hinzutreten: in Österreich durch den Thronwechsel

und in Frankreich durch die fortschreitende Zersetzung bedingt.
Weil in der Geschichte kein Experiment möglich ist wie in der

Naturwissenschaft, so muß der Historiker in fortwährender
kritischer Selbstprüfung die Tatsachen sichten.

Das Erkennen der Konstellation macht auch den guten Staatsmann

aus. Bismarck hat das machtpolitische Kräfteverhältnis richtig

eingeschätzt. Es gelang ihm deshalb, drei Kriege rasch und glücklich

durchzuführen. Die gleiche realpolitische Einsicht veranlaßte ihn
aber, nach 1870 eine Friedenspolitik zu betreiben. In vollem Gegensatz

zu Bismarck hat Hitler die politische und militärische
Konstellation verkannt; die völlige Mißachtung der realen Gegebenheiten

mußte entsprechend zu einer katastrophalen Niederlage
führen.

9 H. Meng, Über den Aufbau der geschichtlichen Welt. Festgabe für Frieda
Gallati. Glarus 1946, S. 27.

10 Vgl. Max Weber, 1. c, S. 174.

236



Grundsätzlich erscheint heute die Diskrepanz zwischen Gesetz

im naturwissenschaftlichen Sinne und Regelmäßigkeit im historischen

Geschehen nicht mehr so absolut, wie Rickert und Max Weber

glaubten. Die Entwicklung der modernen Physik hat zu einer
wesentlichen Änderung des Gesetzesbegriffs geführt; an die Stelle der

unbedingten Geltung ist der Begriff des statistischen Gesetzes

getreten. Diese Relativierung vermindert den Abstand zu den
«historischen Gesetzen»; beide drücken eine empirische Regelmäßigkeit
aus, ohne daß damit schon eine «naturgesetzliche» oder innere,
logische Begründung des Tatbestandes gegeben wäre. Im atomaren
Bereich läßt sich das Verhalten des einzelnen Partikels nicht
eindeutig voraussagen; nur das durchschnittliche Verhalten der kleinsten

Teilchen, die eine Masse konstituieren, läßt sich nach den
Formeln der klassischen Physik gesetzmäßig berechnen. Ein
ähnlicher Tatbestand charakterisiert die «historische Gesetzmäßigkeit»:

je größere Massen beteiligt sind, um so wahrscheinlicher wird
die Regelmäßigkeit des Ablaufs. Das Verhalten größerer sozialer

Gruppen, z. B. von Berufsschichten oder von Staaten, läßt sich
leichter voraussehen als die Reaktion des historischen Subjekts.
Ebenso ist es einleuchtend, daß jene historischen Begriffe, die sich
mit natürlichen Gegebenheiten verknüpfen, wie es z. B. für die

Begriffe: Fluß, Grenze, Paß, Klima, der Fall ist, für die nomothetische

Forschung ein dankbareres Material darstellen als die

vorwiegend psychologisch orientierten historischen Begriffe. Sobald
Naturtatsachen hineinspielen, unterliegt das historische Geschehen

in dieser, aber nur in dieser Hinsicht den entsprechenden
naturgesetzlichen Zusammenhängen. In extremen Fällen, z. B. was den
Einfluß des arktischen Klimas anbelangt, kann der Zwang der Natur

so groß werden, daß die durch die verschiedene Reaktion des

Menschen bedingteVariation aufeinMinimum zusammenschrumpft.
Auch können sich natürliche Tendenzen in interessanter Weise
kreuzen. Zwar ist der Frühling eine Zeit, in der sich sowohl
subjektive Krisen gefährlich akzentuieren, wie das Ansteigen der
Selbstmordkurve in den Monaten April, Mai, Juni zeigt11, als auch
pohtische Krisen, die sich dann häufig in kurzfristig gedachten

11 Vgl. W. Hellpach, Geopsyche, 6. A., Stuttgart 1950, S. 128.

237



militärischen Unternehmungen Luft verschaffen. Aus wirtschaftlichen

Gründen, die den geopsychischen nicht parallel laufen, brechen
aber die auf eine längere Dauer veranschlagten Entscheidungskriege
vorwiegend erst nach Einbringen der Ernte im Spätsommer aus.

Weil auch die Naturgesetze statistische Gesetze sind, und weil
sich historische allgemeine Begriffe vielfach mit naturwissenschaftlichen

Begriffen überschneiden, ist es wohl besser, die Trennung
zwischen naturwissenschaftlichem und historischem «Gesetz» nicht
nach prinzipiellen Erwägungen vorzunehmen, sondern im
Hinblick aufArt, Anwendungsmöglichkeit und Sinn der aufzustellenden
Sätze. Zunächst ist es in der allgemeinen Geschichtswissenschaft
nicht zweckmäßig, ganz allgemeine Sätze aufzustellen. «Für die
exakte Naturwissenschaft sind die Gesetze um so wichtiger und
wertvoller, je allgemeingültiger sie sind; für die Erkenntnis der
historischen Erscheinungen in ihren konkreten Voraussetzungen
sind die allgemeinsten Gesetze, weil die inhaltleersten, regelmäßig
auch die wertlosesten. Denn je umfassender die Geltung eines
Gattungsbegriffes — sein Umfang — ist, desto mehr führt er uns von
der Wirkhchkeit ab, da er ja, um das Gemeinsame möghchst vieler
Erscheinungen zu enthalten, möglichst abstrakt, also inhaltsarm
sein muß»12. W. Sauers «Gesetz des Normziels»: bloße Natur wird
Kultur, oder sein «Gesetz des Seltenen»: sozial wertvoll ist das
Regelwidrige13, besagen demgemäß wenig und leisten so gut wie
nichts zum besseren Verständnis des historischen Geschehens. Wohl
aber sind die Sätze, daß Religionsgrenzen wesentlich durch macht-
politische Faktoren bestimmt sind, daß die geographische Entfernung

vom politischen und kulturellen Zentrum Eigenständigkeit
begünstigt, oder daß Gegengrenzler die Tendenz haben, miteinander
Bündnisse abzuschheßen, für den Historiker brauchbare Instrumente.

Der Begriff des historischen Gesetzes kann nur für bestimmte
Systeme Geltung beanspruchen14, und es ist nicht angängig, Sätze

12 Max Weber, 1. c, 8. 179.
13 W. Satter, Lehrbuch der Rechts- und Sozialphilosophie. Berlin 1929,

S. 158; vgl. auch die «historischen Gesetze» bei K. Breysio, Naturgeschichte

und Menschheitsgeschichte. Berlin 1933.
14 Vgl. F. Etjlenbtjrg, Sind «historische» Gesetze möglich? Hauptprobleme

der Soziologie. Erinnerungsgabe für Max Weber. München 1923, S. 39.

238



aufstehen zu wollen, die sowohl für die Militär- als auch für die

Kunstgeschichte Anwendung finden könnten. Weil auch die
historischen Gesetze vom konkreten Einzelfall absehen müssen, sind
sie zwar wie die naturwissenschaftlichen Gesetze formal, aber sie

können sich nie so weit vom konkreten Geschehen und Erleben
entfernen wie letztere.

Da die Faktorenanalyse nie eine vollständige sein wird, ist,
ähnhch wie in der Meteorologie, keine ganz sichere Voraussage

möglich. Infolge ihrer Nachbarlage sind z. B. China und Rußland
natürliche Gegner, aber vorläufig scheinen der gemeinsame Gegensatz

zu Amerika, die Hilfsbedürftigkeit Chinas und das
übereinstimmende ideologische Ziel stärker zu wirken. Wenn aber China
die nächstliegenden Aufgaben der kommunistischen Organisation
und Industrialisierung erfolgreich gelöst und seine Konflikte mit
anderen Staaten beendigt haben wird, so muß sich das Verhältnis
zu Rußland zweifellos kritisch gestalten. Es ist aber sehr schwierig,
alle wirtschaftlichen und machtpolitischen Faktoren derart
einzuschätzen, daß man sowohl die innere als auch die äußere

Entwicklungslinie zutreffend voraussagen könnte, von genauen zeithchen

Angaben ganz zu schweigen. Dessenungeachtet kann sich die
Aufgabe des Historikers kaum darauf beschränken, lediglich regressiv
das Eintreten gewisser Ereignisse wahrscheinlich zu machen, er
soll auch, wie es Karl Meyer getan hat, den Blick in die Zukunft
richten und seine warnende Stimme erheben, wenn die Zukunft
seines Landes, der Fortbestand kultureller Güter und freiheitlicher
Ideale durch gefährliche politische Entwicklungen in Frage
gestellt sind.

Ein Wort Goethes über die Gesetzmäßigkeit in der Meteorologie
läßt sich, diesem Gedankengang entsprechend, auf die allgemeine
Geschichtswissenschaft übertragen, da es die besonderen
Schwierigkeiten in der Auffindung von Regelmäßigkeiten, die durch die

schwer überblickbare Zahl der Kausalketten bedingt sind, in
ausgezeichneter Weise verdeutlicht. Karl Meyer hat Goethe deswegen

so hoch geschätzt, weil er die Daseinsberechtigung des Kleinstaates

bejahte und aus dessen spezifischer Fähigkeit zur kulturellen
Leistung ableitete. «Bei dieser, wie man sieht, höchst komphzierten
Sache glauben wir daher ganz richtig zu verfahren, daß wir uns

239



erst ans Gewisseste halten; dies ist nun dasjenige, was in der
Erscheinung in gleichmäßigem Bezug sich öfters wiederholt und auf
eine ewige Regel hindeutet. Dabei dürfen wir uns nur nicht irre
machen lassen, daß das, was wir als zusammenwirkend, als
übereinstimmend betrachtet haben, auch zu Zeiten abzuweichen und
sich zu widersprechen scheint. Besonders ist solches nötig in Fällen
wie dieser, wo man bei vielfältiger Verwicklung Ursache und
Wirkung so leicht verwechselt, wo man Korrelate als wechselseitig
bestimmend und bedingend ansieht... Hält man fest an der Regel,
so findet man sich auch immer in derErfahrung zu derselben
zurückgeführt; wer das Gesetz verkennt, verzweifelt an der Erfahrung»15.

Die für die Stellung der allgemeinen Geschichtswissenschaft
entscheidende Frage ist die, ob die geschichtlichen Sätze allgemeiner
Art als letztes Ziel des historischen Forschens eine Art Synthese
oder Oberbau aller historischen Disziplinen bildeten. Wenn dies
zutreffen würde, so verschwände jede deutliche Trennungslinie
zwischen Geschichtswissenschaft und Naturwissenschaften. Die von
H. Rickert und Max Weber in bezug auf dieses Problem eingenommene

Haltung erscheint jedoch unangreifbar. Da die Erkenntnis
des Generellen in den Kulturwissenschaften keinen Selbstwert hat,
ist «die Aufstellung solcher Regelmäßigkeiten nicht Ziel, sondern
Mittel der Erkenntnis»16. Sie dienen dem Historiker dazu, die
geschichtlichen Ereignisse und Entwicklungen hinsichthch ihrer
kausalen Verknüpfung möglichst vollkommen darzusteUen. Es ist anderseits

eine Hypertrophie der individualisierenden Geschichtswissenschaft,

wenn H. Rickert und seine Nachfolger überhaupt jegliches
Bemühen, in der Geschichte nach Regelmäßigkeiten des Ablaufs
zu forschen, als verfehlt betrachten, und wenn B. Croce meint, «daß
infolge des nicht naturalistischen Charakters der historischen
Erkenntnis der Begriff der Ursache und jede kausalistische Forschung
von der Geschichtschreibung auszuschalten ist»17. Die Ansicht
des Croce-Schülers C. Antoni, der mit besonderer Bezugnahme auf

15 J. W. Goethe, Schriften zur Meteorologie. Werke, hrsg. v. K. Goedecke,
Cotta, Bd. 33, S. 161.

18 Max Weber, 1. c, S. 179.
17 Benedetto Croce, Die Geschichte als Gedanke und als Tat, dt.

Übersetzung von F. Bondy. Bern 1944, S. 475.

240



Max Weber alle Versuche scharf ablehnt, durch Einführung typo-
logischer Begriffe Beziehungen zu nomothetischen Wissenschaften
herzustellen, ist ebenfalls zu einseitig18.

Im Sinne dieser Schlußfolgerungen möchten wir Karl Meyers
Auffassung, der die idiographische und die nomothetische
Interessenrichtung mehr oder weniger als gleichberechtigt betrachtete,
dahingehend modifizieren, daß die allgemeine Geschichtswissenschaft

eher den Platz einer historischen Hilfswissenschaft einzunehmen

hat. Als solche sollte sie aber in ihrer Bedeutung nicht
unterschätzt werden.

2. Das Verhältnis der allgemeinen Geschichtswissenschaft zu den

angrenzenden Wissenschaften

Der besondere Charakter der allgemeinen Geschichtswissenschaft
wird sich deutlicher herausstellen, wenn man sie mit den Aufgaben
der Geschichtsphilosophie, der Soziologie und vor allem der
Psychologie vergleicht.

Zwar betonte Karl Meyer immer wieder, die allgemeine
Geschichtswissenschaft könne und wolle keine Geschichtsphilosophie
sein, aber dem ist doch beizufügen, daß die formale
Geschichtsphilosophie, d. h. Logik und Erkenntnistheorie der Geschichte,
ohne weiteres in die allgemeine Geschichtswissenschaft eingeordnet
werden könnte. Das gilt gerade für H. Rickerts Werk, das
hauptsächlich davon handelt, inwiefern und auf welche Art und Weise
die Geschichte eine Wissenschaft sei. Die Untersuchungen über das

Wesen der historischen Begriffsbildung sind zweifellos
allgemeingesetzlicher Natur, auch wenn sie zum Resultat führen, daß die

Geschichtschreibung keineswegs die Konstruktion und den Nachweis

von Gesetzmäßigkeiten anstreben, sondern individualisierend-
wertbeziehend verfahren solle. Die materiale Geschichtsphilosophie
allerdings, die das historische Geschehen als Ausdruck des Wirkens

geistiger Kräfte und Ideen auffaßt und versucht, eine
Synthese und Sinngebung durchzuführen, kann in keiner Weise als

18 C. Antoni, Vom Historismus zur Soziologie, dt. Übersetzung von W.
Goetz. Stuttgart 1950.

241



allgemeine Geschichtswissenschaft bezeichnet werden.
Dementsprechend ist es klassifikatorisch abzulehnen, wenn E. Bernheim
und der ihm folgende 0. Braun «das Herausarbeiten der den
Geschichtsprozeß bedingenden Faktoren», z. B. von Klima und
Bodengestalt, als Aufgabe der Geschichtsphilosophie betrachten19, denn
die Faktorenanalyse ist Sache der allgemeinen Geschichtswissenschaft.

Das großangelegte Lehrbuch der Geschichtsphilosophie von
G. Mehlis20 enthält sich ganz richtig der Diskussion solcher
Probleme.

Nicht leicht fällt eine klare Scheidung der allgemeinen
Geschichtswissenschaft von der Soziologie, um so mehr, als sich letztere
noch nicht zu einer Wissenschaft mit festgegründetem theoretischem

Fundament konstituiert hat21. Wenn sie die Gesetzmäßigkeiten

zu erforschen bestrebt ist, die durch die Abhängigkeit des
Menschen von biologischen, geographischen oder technischen
Gegebenheiten bedingt sind, und noch mehr, wenn sie die Bildung
und Entwicklung von historisch bedeutsamen gesellschaftlichen
Verbänden untersucht, z. B. von Kirchen, Wirtschaftsgruppen, Parteien
oder Staaten, so bearbeitet sie Gebiete, die auch von der allgemeinen

Geschichtswissenschaft erfaßt werden. Dies zeigt insbesondere
das soziologische Werk Max Webers, dessen Ansichten für die
wissenschaftstheoretische Begründung der allgemeinen Geschichtswissenschaft

von großer Wichtigkeit sind. Sobald die Soziologie machtpolitisch

bedeutsame soziale Komplexe behandelt, gelangt sie zu Resultaten,

die von der Geschichtswissenschaft beachtet werden müssen;
oft genug hat es zwar den Anschein, daß der Soziologe bei der
Aufstellung seiner Sätze von der vergleichenden historischen Betrachtung

mehr profitiert, als er wahrhaben möchte. Wenn L. Gumplo-
wicz das soziale Gesetz postuliert, «daß die Aktionsfähigkeit eines
Staates nach auswärts mit dem Vereinheitlichungsprozeß seiner
sozialen Bestandteile in gleichem Maße wächst»22, so ist dies ein
Satz, der aus dem großen empirischen Material der Geschichte

19 O. Braun, Geschichtsphilosophie. Ölten 1920, S. 7.
20 G. Mehlis, Lehrbuch der Geschichtsphilosophie. Berlin 1915.
21 Vgl. E. Statjffer, Aktuelle Probleme der Soziologie. Schweiz.

Hochschulzeitung 1951, S. 255.
22 L. Gtjmplowicz, Grundriß der Soziologie, 2. A. Wien 1905, S. 254.

242



leicht ableitbar ist, dessen innere, soziologische Begründung aber

schwieriger zu geben ist.
Insofern sich die Soziologie mit Problemen beschäftigt, die

machtpolitisch und historisch keine oder nur eine geringe Rolle

spielen, z. B. mit den sozialen Triebkräften des Individuums, mit
den Familienformen der Primitiven oder mit einzelnen

Gegenwartsfragen, wie dem Flüchtlingswesen, kommt ihr für die
allgemeine Geschichtswissenschaft nur eine untergeordnete Bedeutung

zu. Dies gilt auch für soziologische Werke, die einen philosophisch,
psychologisch oder ökonomisch orientierten Charakter haben und

auf Grund von Theorien, die diesen Wissenschaften entlehnt sind,

zu einem Verständnis der sozialen Prozesse und zu einer Grundlegung

der Soziologie vorzudringen suchen. Die allgemeine
Geschichtswissenschaft muß rein empirisch vorgehen und sich streng
mit dem Material begnügen, das ihr von der Geschichte geboten
wird. Nur in dieser Beschränkung wird sie Nützliches leisten

können.
Da Psychologie und Geschichte beide auf den Menschen Bezug

haben, ist es nicht verwunderhch, daß sich die Forscher, die sich

um die theoretische Grundlegung der Geschichtswissenschaft

bemühten, immer wieder mit dem gegenseitigen Verhältnis der beiden

Wissenschaften auseinandergesetzt haben23. Der Mensch ist nach

einem Wort Jacob Burckhardts der Träger der Weltgeschichte; der

Mensch ist aber auch der Hauptgegenstand der psychologischen

Forschung. Ein Blick in psychologische und historische Werke

zeigt dessenungeachtet, daß die Gemeinsamkeiten gering sind, und
daß die Versuche, Psychologie und Geschichte in ein gegenseitiges

Verhältnis zu bringen, nicht befriedigen, nicht zuletzt, weil
insbesondere die Auffassung von der Psychologie tiefgreifende
Wandlungen durchgemacht hat.

H. Rickert faßte die Psychologie durchaus noch als Naturwissenschaft

auf, wenigstens ihrer Intention nach. «Die Psychologie
muß... auf jeden Fall eine begriffliche Umformung der ihr
gegebenen Materie vornehmen, und diese Umformung kann wegen seiner

extensiven und intensiven Unübersehbarkeit ebenso wie in den Kör-
23 Vgl. H. Hitz, Beiträge zum psychologischen Aspekt in der neueren

Geschichtsbetrachtung. Zürcher Dissertation. Ölten 1950.

243



perwissenschaften nur eine Vereinfachung sein», d. h. es wird ein
generalisierendes Verfahren angewendet, das von einfachen
Bewußtseinstatsachen zu komplizierteren Begriffssystemen fortschreitet.
«Der Historiker ist Psychologe allein in dem Sinne, daß er Kenntnisse

von bestimmten individuellen psychischen Vorgängen
bestimmter Personen braucht, hat aber keine Veranlassung, diese
Kenntnisse in eine allgemeine Theorie vom Seelenleben umzusetzen

Der Psychologe geht umgekehrt auf allgemeine Theorien
über seelische Vorgänge aus, braucht sich aber dabei um die
historisch-psychologische Kenntnis einmaliger seelischer Vorgänge
bestimmter Personen nicht weiter zu kümmern, als jeder Naturwissenschafter

das ihm vorhegende reale Material zu berücksichtigen hat».
Der gewiegteste Menschenkenner auf politischem Gebiet brauche
von psychologischen Theorien keine Ahnung zu haben, während
eine Begabung für theoretische Psychologie nicht unbedingt mit
großem psychologischem Einfühlungsvermögen, praktischer
Menschenkenntnis und künstlerischer Gestaltungskraft einhergehen
müsse. Neuere Entwicklungslinien in der Psychologie werden von
H. Rickert abgelehnt: «Selbst der kleinste Ansatz zu einer begrifflichen

Klärung scheint mir wissenschaftlich wertvoller als das
Schwelgen in dem Tiefsinn und in den Geheimnissen des
geisteswissenschaftlichen' Verstehens » 24.

Mit seiner klaren Scheidung von Psychologie und Geschichte
wollte H. Rickert die ältere, vor allem durch P. Lacombe25 und
K. Lamprecht26 vertretene Auffassung widerlegen, daß das
geschichtliche Geschehen sich aus allgemeingültigen psychologischen
Gesetzmäßigkeiten ableiten lasse, und daß sich die Aufgabe des
Historikers nicht wesentlich von der eines Naturwissenschafters
unterscheide. Er unterschätzte jedoch den bedeutsamen Einfluß,
den die durch W. Dilthey eingeleitete geistesgeschichtliche Wendung

der Psychologie auf die späteren Ansichten vom Verhältnis
zwischen Geschichte und Psychologie ausüben sollte. Die
«beschreibende Psychologie» muß nach Dilthey dem Historiker die

24 H. Rickert, 1. c, S. 117, 370, 414.
25 P. Lacombe, De l'histoire consideree comme science. Paris 1894.
28 Vgl. etwa K. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, 2. A. Berlin

1909.

244



Mittel in die Hand geben, mit deren Hilfe er die psychischen

«Zweckzusammenhänge», d. h. die auf Lebensfülle und Verwirklichung

seines Strebens zielenden seelischen Strukturzusammenhänge,

erkennen und verstehen kann. Die erklärend-kausale

Psychologie nütze dem Historiker nichts, wohl aber habe er auf Grund

der verstehenden Psychologie die Struktur eines Individuums oder

einer Zeit nacherlebend zu zergliedern27. Mehr oder weniger in
diesem Sinne spielt die Psychologie auch im historischen Denken

E. Bernheims28 eine Rolle, nicht mehr als übergeordnete
nomothetische Wissenschaft, sondern als Hilfswissenschaft ähnlich wie

die Soziologie oder Nationalökonomie. E. Spranger sah in der

Aufstellung von Typen eine Art Bindeglied zwischen Psychologie und

Geschichte, wobei der Typus des «Machtmenschen» für die

Geschichte offenbar eine besondere historische Bedeutung beanspruchen

müßte29.

Je stärker sich seither jene Richtung der Psychologie, die als

philosophische Anthropologie bezeichnet wird, auf das Verstehen

des einzelnen Individuums beschränkte, um so größer mußte die

Neigung werden, sie in entsprechenderWeise mit einer individualistischen

Geschichtschreibung zu verknüpfen. Am konsequentesten

ist dies bei P. Häberlin geschehen, der eine Erscheinung als

geschichtlich betrachtet, «sofern sie den Menschen in seinem

Versuche zeigt, Kultur zu verwirklichen». Da es die Aufgabe der

Geschichtswissenschaft sei, den Menschen in seinem Kampf zwischen

Geist und Ungeist wahrheitsgemäß zu verstehen, «so ist die

Geschichtswissenschaft Anthropologie am Material der Geschichte,

historische Anthropologie, wenn man so sagen darf». Dies ist das

Ziel der Geschichtswissenschaft; im einzelnen ist sie im «Versuch

der Erkenntnis des je besonderen Menschseins» nichts anderes als

Psychologie30. Hatte die einseitig naturwissenschaftliche Auffas-

27 W. Dilthey, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie.

Ges. Schriften, Bd. V.
28 E. Bernheim, Einleitung in die Geschichtswissenschaft, 2. A. Sammlung

Göschen, 1920, S. 162.
29 E. Spranger, Lebensformen, 7. A. Halle 1930.
30 P. Häberlin, Sinn der Geschichte und Sinn der Geschichtswissenschaft,

Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte, Bd. 6. Aarau 1948, S. 7.

245



sung der Psychologie H. Rickert dazu geführt, zwischen Psychologie

und Geschichte den denkbar schärfsten Gegensatz anzunehmen,

so identifiziert P. Häberlin auf Grund einer ganz
antinaturwissenschaftlichen Auffassung der Psychologie in nicht minder
extremer Weise die beiden Wissenschaften.

Wenn man diese eigenartige Entwicklung überblickt, so muß
man sich in erster Linie sagen, daß die erwähnten Theorien den
komplexen Charakter sowohl der Psychologie als auch der
Geschichtswissenschaft nicht genügend berücksichtigen. Zur Abklärung

des schwierigen Verhältnisses kann offenbar die Scheidung
zwischen Geschichtschreibung, allgemeiner Geschichtswissenschaft
und Geschichtsphilosophie einen wesentlichen Dienst leisten, da
sie die Gefahr mißverständlicher Verknüpfung an sich kaum
vergleichbarer wissenschaftlicher Richtungen und Methoden verringert.

Die verstehende Psychologie Diltheys und die späteren
Ausgestaltungen seiner Lehre sind vorwiegend für die Geschichtschreibung

von Bedeutung, während die empirisch-naturwissenschaftlich
orientierte Psychologie Beziehungen zur allgemeinen
Geschichtswissenschaft aufweist. Es bleibt ferner das unbestrittene Recht der
philosophischen Anthropologie, dort mitzureden, wo es um die
Klärung des Sinngehaltes der Geschichte geht. Bei P. Häberlin
geschieht dies z. B. in einer sehr bestimmten, durch seine
philosophische Position bedingten Weise: «Wenn man mit Sinn von
Geschichtsphilosophie sprechen will, dann darf man darunter nichts
anderes verstehen als Philosophie (aber nicht Spekulation) vom
Menschen mit seiner Aufgabe und den in seinem Wesen begründeten

Möglichkeiten, sich mit ihr auseinanderzusetzen — Möglichkeiten,

welche dann in der Geschichte in wechselnder Weise sich
realisieren»31.

Es bleibt jedoch die Frage offen, ob es nicht besser wäre, der
Geschichte und damit auch der Geschichtswissenschaft zum
vornherein einen eigenständigen Charakter zuzugestehen, wie ihn Karl
Meyer stets betont hat. Die Absicht, die historiographische Aufgabe
in eine besonders enge Beziehung zur verstehenden Psychologie zu
bringen, würde demgemäß auf bestimmte, im Wesen der Geschichte

31 P. Häberlin, 1. c, S. 15.

246



wurzelnde Schranken stoßen. Diese Auffassung zeigt sich in der

Tat bei folgenden neueren Forschern, die von der geisteswissenschaftlichen

Psychologie stark beeindruckt sind. Die Art und

Weise, in der sich G. Simmel32, B. Croce und J. Huizinga um die

Theorie des historischen Verstehens bemühen, weist deutlich darauf
hin, daß sie sich keineswegs mit der Übernahme psychologischer

Kategorien begnügen wollen. Das «Nacherleben des Historischen»

wird weder durch die Begriffe des historischen Kontakts noch

durch die der historischen Vision, Phantasie oder der «Ahnung»

adäquat wiedergegeben. «Dieser nicht ganz definierbare Kontakt
mit der Vergangenheit ist ein Eingehen in eine Sphäre, er ist eine

der vielen Formen des Aus-sich-heraustretens, des Erlebens von
Wahrheit, die dem Menschen gegeben sind»33. Bei B. Croce ist die

Konstituierung eines besonderen historischen Verstehens und seine

Begründung durch spezifische seelische Akte im Historiker selbst

womöglich noch ausgeprägter; geschichtliche Erkenntnis ist «ein

Hervorbringen aus der Tiefe, eine Entwirrung, Klärung und

Bestimmung der Erinnerung an unser Tun in seinem Akt selber, und
dessen, was die Menschheit, die in uns ist und aus der wir bestehen,

tat, in ihrem Akt selber»34. In seiner Forderung, daß der Historiker
die Wirklichkeit nicht in rein reproduktiver Weise wiedergeben

könne, trifft er sich mit K. Breysig, der eine gewisse Umformung
im Sinne einer tieferen und stärkeren Auswirkung des Lebens

fordert35.
Das eigengesetzliche Wesen der Geschichte tritt jedoch auch

hervor, wenn man die Resultate der empirisch-naturwissenschaftlichen

Psychologie, wie sie sich gegenwärtig neu konstituiert, für
die allgemeine Geschichtswissenschaft verwerten möchte, die wie
sie die Aufstellung von Sätzen mit einer über den konkreten Einzelfall

hinausgehenden Bedeutung erstrebt. Schon A. D. Xenopol war
überzeugt davon, daß die Psychologie zwar einen wichtigen
Beitrag zum Verständnis historischer Tatsachen leisten könne, daß

32 G. Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosophie, 5. A. München 1923.
33 J. Huizinga, Aufgaben der Kulturgeschichte, Wege der Kulturgeschichte.

München 1930, S. 50.
34 B. Croce, 1. c, S. 482.
35 K. Breysig, Das neue Geschichtsbild. Berlin 1944, S. 229.

247



aber dabei immer noch ein differenzierendes Moment mitwirke, das
gerade ihren spezifisch historischen Charakter ausmache36. Außer
psychologischen Gegebenheiten spielen in der Geschichte «äußere
Faktoren» mit, z. B. solche, die mit Rasse, Klima und geographischer

Lage zusammenhängen; diese fügen sich zu immer neuen
Kombinationen zusammen und kreuzen sich in verschiedener
Weise mit psychologischen Tatsachen. Die «historischen Gesetze»
seien deshalb im Unterschied zu den abstrakten, allgemeingültigen
psychologischen Gesetzen immer konkret, da sie nur auf bestimmte
Fälle Anwendung finden können. Zu ähnlichen Ergebnissen würde
man gelangen, wenn man die moderne Sozial- und Massenpsychologie

oder die Völkerpsychologie historisch fruchtbar machen wollte.
Wertlos ist das Unternehmen deswegen allerdings nicht; es sei nur
angedeutet, daß beispielsweise die Mentalität der Primitiven, die
vor allem durch französische Ethnologen und durch die
Tiefenpsychologie aufgehellt worden ist, in den politischen Beziehungen
entwickelterer Kulturen und besonders im Gegenwartsgeschehen
stark nachwirkt. Diesen und anderen Verbindungslinien nachzugehen,

müssen wir uns hier jedoch versagen.
In zunehmendem Maße bricht sich also die Einsicht Bahn, daß

das geschichtliche Geschehen und seine umformende Darstellung
durch den Historiker eigenen Regeln gehorchen, zu deren
Verständnis die benachbarten Wissenschaften, insbesondere die
Psychologie, zwar gewichtige Beiträge liefern, die aber letzten Endes
einen spezifisch historischen Charakter haben. Das differenzierende
Moment besteht wohl vornehmlich im außerordentlich kompliziert
strukturierten Gefüge der Geschichte und in der starken Bindung
an die Wirklichkeit des einmaligen konkreten Geschehens. In der
politischen Geschichte scheint ein machtpolitisches Moment von
ausschlaggebender Bedeutung zu sein, das zwar vom Machtstreben
des einzelnen Individuums aus bis zu einer gewissen Grenze
psychologisch erfaßt werden kann, das aber in der Auseinandersetzung
der geschichtlich bedeutsamen Faktoren eine ganz besondere
Prägung annimmt. Das Auftreten von gleichartig wirkenden
Faktorenkomplexen und von regelmäßigen Abläufen kann nicht etwa auf

A. D. Xenopol, La theorie de l'histoire. Paris 1908, S. 320.

248



ökonomische, biologische oder psychologische Gesetzmäßigkeiten
zurückgeführt werden; es muß auf historischer Grundlage eine
wesensgemäße Begründung, Deutung und Darstellung finden, die
Sache der allgemeinen Geschichtswissenschaft ist.

3. Über die Anwendungsbereiche der allgemeinen Geschichts¬

wissenschaft

Wenn die Aufgabe gestellt würde, Karl Meyers Ansichten auf
dem Gebiete der allgemeinen Geschichtswissenschaft zusammenzustellen,

so könnte man sich ungefähr an das Gerüst halten, das
er in seiner Vorlesung «Kräfte des geschichtlichen Lebens» gegeben
hat. In einer Einleitung verfolgt er den Werdegang des geschichtlichen

Denkens, den Übergang von der deskriptiven Stufe zur
pragmatischen, um dann das Problem einer genetisch-universalhistorischen

Geschichtschreibung zu besprechen. In den folgenden
Abschnitten werden individualistische und kollektivistische
Geschichtsauffassung einander gegenübergestellt, die Frage untersucht,

wie Geschichte als Kontinuum zustandekommt und auf
welche Weise unser Tun auf die folgenden Generationen historisch
einwirkt, und darauf die naturhaften Kräfte: Volkstum, Klima,
Boden, analysiert. Karl Meyer hat nie verhehlt, daß seine Interessen

außer der Geschichte vor allem geographischen und militärischen
Belangen galten. Aus diesem Grunde kommt seine Art, die Dinge
zu sehen und die Erkenntnisse anderer Forscher weiter zu
entwickeln, in den hieher gehörenden Ausführungen über die
geographischen Voraussetzungen der Machtpolitik besonders deutlich
zum Ausdruck, die in klarer und historisch ausgezeichnet fundierter
Weise die wichtigeren geopolitischen Erkenntnisse zusammenfassen.
Das Abwägen von Idee und Interesse in der Geschichte leitet zu
einer Erörterung der Gesetzlichkeit im historischen Geschehen über,
endlich zu einer Diskussion der Kulturmächte in ihrem gegenseitigen

Verhältnis.
Die unter diesen Titeln gegebenen Ausführungen müßten durch

die entsprechenden Exkurse in andern Vorlesungen, in erster Linie
aber durch die eingehenden dialektischen Untersuchungen ergänzt

249
7 Schw. Zachr. f. Geach., 2,2



werden, welche die angedeuteten Gegenstände im Kolloquium über

allgemeine Geschichtswissenschaft erhalten haben. Einem eigenen
Abschnitt bliebe die Erörterung über das Wesen des Staates und
der Politik vorbehalten, welche Fragen Karl Meyer im Kolloquium
und in privaten Gesprächen öfters angeschnitten hat. In seinen

Publikationen finden sich leider nur vereinzelte Bemerkungen über
diese Gegenstände, wenn man von einigen wenigen kleinen Schriften
absieht37. Im ganzen ergäbe sich damit ein Bild einer allgemeinen
Geschichtswissenschaft, das gegenüber den Ideen und Andeutungen
der Zürcher Antrittsvorlesung vom Jahre 1921: «Über den Begriff
geschichtlicher Entwicklungstendenzen», einen wesentlichen
Fortschritt darstellen würde. Aber auch wenn die Herausgabe eines

derartigen Werkes gelingen sollte, bleibt es aufs höchste zu
bedauern, daß ein dunkles Schicksal Karl Meyer die schriftliche
Redigierung eines wesentlichen Teils seiner Gedankenwelt verwehrt hat.

37 Vgl. etwa die unter dem Titel «Kräfte des geschichtlichen Lebens»
enthaltenen Aufsätze und Reden in der Denkschrift der Antiquarischen
Gesellschaft in Zürich, 1952, oder die Studie «Weltpolitik und schweizerische

Wehrbereitschaft» in der Festschrift für General Guisan. Zürich 1944.

250


	Das Problem einer allgemeinen Geschichtswissenschaft : Prof. Karl Meyer zum Gedenken

