
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 2 (1952)

Heft: 1

Artikel: Zur rätisch-alemannischen Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR RÄTISCH-ALEMANNISCHEN
KIRCHENGESCHICHTE DES 8. JAHRHUNDERTS

Von P. Iso Müller

Abgekürzte Literatur
Aug. siehe LC.
Beyeble, Pirmin Franz Beyerle, Bischof Perminius und die Gründung

der Abteien Murbach und Reichenau. ZSG 1947, S. 129—173.
Beyeble, Tello Franz Beyeble, Der Teliotext für Disentis von 765.

JHGG 1948, S. 1—50.
BUB Bündner Urkundenbuch, bearbeitet von E. Meyeb-Mabthaleb und

Fbanz Pebbet I. 1947.
Fab. siehe LC.
JHGG Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Grau¬

bünden. Chur 1878ff.
KAR — Die Kultur der Abtei Reichenau, herausgegeben von Konbad

Beyerle 1925.
LC Libri Confraternitatum ed. P. Piper in MGH Berlin 1884. Darin

Aug. Reichenau S. 151—352.
Fab. - Pfäfers S. 358—394.
Sang. St. Gallen S. 9—144.

MGH Monumenta Germaniae historica 1819ff.
Sang. siehe LC.
Wartmann Urkunden der Abtei St. Gallen ed. H. Wartmann 1 (1863),

2 (1866).
ZSG Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1921—1950.
ZSK Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte. Stans 1906ff.

Die scharfsinnigen Studien, die Franz Beyerle über die mur-
bachisch.-reichenauiscb.en Mönchslisten und über die Schenkung des
Churer Bischofs Tello veröffentlicht hat, dürften in manchen
wesentlichen Punkten richtig sein. Es erübrigt sich aber noch,
verschiedene Fragen zu erörtern, welche vor allem die Stellung und
Wirksamkeit der beiden Bischöfe Tello und Pirmin betreffen.

1 Schw. Zscbr. t Gesch., 2,1



1. Bischof Tello und die Gründung von Disentis

Während die bisherige Forschung in dem Abtsbischof Ursizin
den Organisator des benediktmischen Disentis erblickte, wird er

jetzt nur als der «Nachfolger Tellos» gewertet. «Unbekannt ist der

Gründerabt» von Disentis, aber dafür tritt nun Tello mehr in den

Vordergrund, der an der Einrichtung der Abtei «maßgeblich
beteiligt war», und zwar als «Klosterbischof» und als «Eigenkirchen-
herr». «Wahrscheinlich ehe er den Churer Bischofsstuhl bestieg,
hat er das Kloster großartig dotiert, indem er ihm sein ganzes
väterliches Erbe abtrat. Später erfolgte dann eine Vergabung von
benannten Gütern und Leuten»1.

Beginnen wir mit Ursizin! Es gibt nur eine wirklich zeitgenössische

Nachricht über St. Ursizin, das ist der Eintrag im Reichenauer

Verbrüderungsbuch: Ursicinus episcopus (Aug. 60,3). Und
gerade dieser Eintrag steht auf einer Rasur! Wirklich tragisch!
Aber die Tragik ist gar nicht so schwerwiegend, denn es handelt
sich ja um die ganz gleiche Schrift, den gleichen Ductus und um
den gleichen Kolonnenrahmen. Mit dem Vergrößerungsglase
erkennt man auch, daß der Schreiber vorher bereits die beiden
Buchstaben Ur geschrieben hatte, jedoch in sehr schlechter Schrift (zu

großes U, zu tief liegendes r), so daß er wieder neu und sorgfältig
anfangen wollte. Auf Ursicinus folgen 93 Namen, dann Agnellus
mit 71. Beyerle bietet etwas veränderte Zahlen2. Man darf sich

jedoch fragen, ob z. B. Sigifrid wirklich als «Fremdkörper» gelten
muß, ist uns doch der Name im St. Galler Territorium des 8./9.

Jh. vielfach belegt und überhaupt nicht so selten3. Man bedenke,
daß die Disentiser Liste auch einen Subo aufweist. Wie dem auch
sein mag, auch wenn wir nur 87 Namen der ersten Liste annehmen,

so bleibt doch das Verhältnis der beiden Gruppen etwa wie 9:7.
Während man nun seit Pipers Ausgabe der Libri Confrater-

nitatum immer die erste Reihe als Liste der Verstorbenen und
die letztere als die der Lebenden ansprach, wird nun das Verhält-

1 Beyerle, Tello S. 20, 26, 31.
2 Beyerle, Tello S. 26.
3 Förstemann E., Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 1324.



nis umgekehrt4. Ursicinus stünde an der Spitze der Lebenden,
Agnellus an der Spitze der Verstorbenen. Kann man das aus dem
Verhältnis der Listen schließen? Durchgehen wir die Kolonnen
anderer Klöster! Schwarzach wurde 743 gegründet und weist 5
verstorbene Äbte mit 64 Mönchen und den lebenden Abt Job mit
55 Mitgliedern auf (Aug. 200—204). Das Verhältnis 64:55 ist der
Disentiser Proportion wirklich nicht fern. Niederaltaich, das um
740 seine Gründung datiert, weist drei Listen auf: die Ebersindliste

von ca. 760 mit 68 Toten, die Wolfbertliste von ca. 790 mit
43 Toten und die Liste der Lebenden unter Abt Urolf (f 821)
mit 134 Mönchen5. Das Verhältnis der Defuncti zu den Viventes
wäre demnach um 790/800 etwa wie 68:43, also der Disentiser
Entwicklung entsprechend (Aug. col. 98—104). Das Kloster St.
Benedikt in Leno (Brescia), das König Desiderius 758 ins Leben
rief, weist nach dem Reichenauer Codex 2 Äbte mit 114 bzw. 101

Mönchen auf (col. 68—73). Nach Piper hätten wir zuerst 114
verstorbene Mönche mit dem Gründerabt Domnus und dann 101

lebende mit dem Abt Hermoaldus. Nach Kehr verhält es sich
umgekehrt6. Wie dem aber sei, der Fall beweist, daß sich die beiden
Listen die Waage halten können. Ähnlich steht es bei Maurus-
münster, wo um 800 die Viventes mit 30 und die Defuncti mit 35

figurieren (Aug. col. 314—316).
Wie sehen also aus der ganzen Aufstellung, daß die Proportion

zwischen Lebenden und Verstorbenen je nach Umständen verschieden

ist. Wenn ein Kloster mit einer zahlreichen Gründergruppe
beginnt und schon sofort zu großer Blüte kommt, dann zählt es eben
auch bald eine ansehnlichere Zahl von Defuncti als ein anderes
Kloster mit anderer Entwicklung. Darum hatte die Reichenau
736—775 schon 95 Verstorbene, St. Peter in Salzburg unter der
Regierung Virgils (f 784) etwa 90. Das erklärt sich nicht zuletzt
daraus, daß damals vielfach auch Leute von Jahren ins Kloster

* Beyerle, Tello S. 26. Daß es sich nicht um eine Liste von 826 handelt,
sondern eher von 800—810, darüber JHGG 1931 S. 14.

5 Prof. F. Beyerle wies mich darauf, daß diese Listen zusammengehören,
wie die internen Kongruenzen beweisen: Sedulius 98,3 104,20; Urolf
98,2 104,22.

' Kehr F., Lombardia Pontificia 1913 S. 342.



aufgenommen wurden7. Aber einen Kanon des klösterlichen
Lebensrhythmus gibt es eben nicht.

Wir müssen deshalb Gründe suchen, die außerhalb dieses
Zahlenverhältnisses sind. Da sei zuerst erinnert, daß im Liber Confrater-
nitatum gerne bei einer Klosterliste der Gründer-Abt und Organisator

an der Spitze der Totenliste steht, so in Reichenau Pirmin,
in St. Gallen Otmar, in Lorsch Chrodegang (Aug. col. 215), in
Niederaltaich Eberswind (col. 110), in Metten Uto (col. 115). Deshalb

hegt es nahe, hier auch das gleiche System zu sehen, um so

mehr, als es sich um einen episcopus handelt.
Ferner tritt hier auch eine gewisse Tradition in die vorhandene

Lücke. Die Passio Placidi aus dem 12. Jh. berichtet vom Ursicinus
episcopus, der zusammen mit einem rex Francorum das Kloster
wiederherstellte (sollertissime monasterium restauravit) und viele
Mönche unter seiner Regierung im Dienste des Klosters vereinigen
konnte (ad servicium domini fratres non paueos ibi congregavit).
Danach wäre also Ursicinus mit dem Frankenkönig Pippin III.
(751—768) nach Disentis gekommen und hätte das Kloster wieder
restauriert. Man wird aber diese Erzählung nicht tale quäle
verwerten können, da offensichtlich auch eine spätere Parallele
mitwirkte, die Restauration des um 940 zerstörten Klosters durch
Abt Victor und König Otto L, der Disentis nicht nur beschenkte
(960), sondern auch besuchte (965). Aber der Name des Bischofs
und die große Zahl seiner Mönche stimmt mit dem Verbrüderungsbuche

überein. Man wird zum mindesten annehmen müssen, daß
Ursicinus episcopus mit einem großen Ereignis bzw. mit einer
neuen Epoche in der Disentiser Geschichte unzertrennbar verbunden

ist. Vielleicht steckt auch hinter der Verbindung mit dem
fränkischen König ein historischer Kern8. Diese Tradition meldet
auch eine Eingabe der Disentiser von 1154 an Friedrich I. Barbarossa,

die erzählt, daß König Pippin III. eine Schenkung des

Grafen Wido von Lomello an Disentis ausdrücklich bestätigt habe,

' Weiteres zur Frage in JHGG 1931 S. 15—16.
8 Text bei Rotjsset in ZSG 1938 S. 267. Zum fränkischen Einfluß

Beyeble, Tello 29—31, wonach Sigisbert und Placidus «Schützlinge und
Werkzeuge Karl Martells» waren. Das paßt wohl noch mehr auf Ursizin
und Pippin III.



und zwar unter Ursicin, der hier als Abt von Disentis und als
Bischof von Chur erscheint (Ursicino simul episcopo Curiae et
abbate Disertinae)9. Es ist auch hier wenigstens eine gewisse Rolle
des Ursicinus in der Klostergeschichte als historischer Kern
anzunehmen. Einfach die gesamte Überlieferung abzulehnen, wäre
doch zu einfach und zu mühelos10.

Nachdem gerade im 8. Jh. so viele Klosterbischöfe nachzuweisen
sind, dürfte Ursicinus episcopus eher Klosterbischof als Oberhirte
einer Diözese gewesen sein11. Daß er Abt war, geht aus der
Überschrift der Disentiser Liste im Reichenauer Verbrüderungsbuche
hervor: Nomina fratrum. Die Libri Confraternitatum nennen hie
und da die bischöfliche und die äbtliche Würde ausdrücklich
(col. 205: episcopus et abbas), meist aber notieren sie nur den
höheren Titel: episcopus (col. 24, 177, 273, 299).

Man könnte einwenden, daß bei der Disentiser Liste zuerst der
Ordo abbatum stehen sollte, wie er dem Brauch der Dyptichen
entsprach und auch in Reichenau selbst befolgt wurde (col. 24).
Aber weil eben Ursicinus der älteste und einzige verstorbene
Bischof bzw. Abt war, deshalb stand sein Name und nur der seinige
am Kopfe der Liste. Der gleiche Fall trifft auch bei Metten (col.
115) und Feuchtwangen (col. 128) zu, beides Gründungen der 2.

Hälfte des 8. Jh.
Nicht nur das Zahlenverhältnis, auch das «Fehlen von Tello

selber auf der Liste» wird als Argument gegen die These angeführt,
daß im Reichenauer Buche unter der Disentiser Rubrik zuerst die
Defuncti und dann die Viventes aufgezählt werden12. Aber dieses
Fehlen müßte man doch zuerst belegen oder wahrscheinlich machen.
Man sollte es zunächst eher merkwürdig finden, daß Tello weder
unter den langen Reihen der Disentiser in Reichenau noch auch
in den sonstigen Kolonnen des Reichenauer und Pfäferser Liber
Confraternitatum, weder im sog. Testamentum Tellonis von 765 noch
in der Passio Placidi und in den alten Churer Bischofskatalogen und

9 BUB I. nr. 16 u. 331.
10 Über ähnliche Verwendung von Tradition siehe Beyerle, Pirmin

S. 153.
11 Frank H., Die Klosterbischöfe des Frankenreiches 1932 S. 147.
12 Beyeble, Tello 26.



Nekrologien als Abt oder Mönch auftritt. Dieses argumentum ex
silentio müßte mindestens gut erklärt werden. In Reichenau begegnet

er uns übrigens nur als Graf (Victor comes, Tello comes Aug.
col. 465, 27), in der Vita S. Galli des 9. Jh. nur als Tello quidam
Curiensis ecclesiae praesul, was sicher nicht auf seine Abtswürde
gedeutet werden kann, sondern eher das Gegenteil anzuzeigen
scheint13. Man könnte vielleicht noch daraus Tello die Abtswürde
zuweisen, daß er 762 bei der Synode von Attigny für die Abtei
unterschrieben hätte wie Bischof Chrodegang von Metz für Gorze,
Bischof Heddo von Straßburg für das Kloster Ettenheimmünster,
Bischof Wolfram von Meaux für das Kloster S. Faron (des hl. Kreuzes)

in Meaux14. Man darf jedoch die Teilnahme an der Synode
nicht zu hoch bewerten. Es befanden sich ja bei dieser Versammlung

nur etwa 50 Bischöfe und Äbte, also ein ganz kleiner Teil
der damaligen fränkischen Prälaten. Es fehlten u. a. die bayrischen
Bischöfe und die Äbte von nahen Klöstern (Gengenbach, Schwarzach,

Schuttern usw.). Für viele mag der Weg in die weit entfernten
Ardennen zu beschwerlich gewesen sein. Und dann handelte es

sich ja nicht um betont monastische Probleme, sondern um Fragen des

Glaubens und des Seelenheils (pro causa religionis ac salute
animarum). Und ferner «scheint die Gebetsverbrüderung zunächst

nur für die Äbte und Bischöfe persönlich gegolten zu haben»16.

Erst in zweiter Linie sind die Priester (presbiteri eorum) und die
Mönche einbezogen16. Natürlich mag die Synode allgemein die
Confraternitäten gefördert haben. Was aber die Analogie mit
andern Bischöfen, die dort waren, betrifft, so besagt sie natürlich
nicht viel. Ein episcopus kann eben nur dann zugleich als abbas

angenommen werden, wenn dafür noch andere Quellen als die von
Attigny dafür einstehen. So sind z. B. Heddo (col. 24), Chrodegang

(col. 261) und Wolfram (col. 273) durch das Reichenauer
Buch als solche belegt, nicht aber Tello.

Schließlich könnte man aus Tellos Schenkung von 765 Indizien
für seine Würde als Abtsbischof heraussuchen. Dort tritt er mehr-

13 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 80.
14 Beyerle, Tello 26.
15 Batjerreiss Bj., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 114.
16 MGH Concilia aevi karolini 1 (1906) 72—73.



mala als episcopus auf, ohne daß irgendwie nahegelegt wäre, daß

es sich um einen Klosterbischof handeln würde. Wenn er einmal

nur als Tello peccator im Texte figuriert, so ist das reine Abwechslung

in den Attributen17. Übrigens wollte man diese Wendung

pressen, so könnte man daraus auch einen Tello peccator presbyter
usw. machen, da solche Verbindungen auch nachweisbar sind18.

Aber schon Chur als Ort der Beurkundung und die Zeugen aus

dessen Umgebung weisen eher auf einen Churer Diözesanbischof

denn auf einen Klosterbischof hin. Weiter legt man Gewicht darauf,

daß Tello in der Urkunde alle, die gegen seine Bestimmungen
handeln, aus dem Gebete der Disentiser Mönche ausschließt19. Hier
handelt es sich aber nicht um eine juristisch bestimmte Confrater-

nität, sondern einfach um eine freie Zuweisung bzw. Nichtzuwei-

sung der Gebetsfrüchte im allgemeinen. Erst im Hochmittelalter
entwickelte sich der rechtliche Charakter der Verbrüderungen mehr.

Vorher war höchstens ein Anspruch auf gastliche Aufnahme oder

Hilfe in der Not miteinverstanden20. Sofern im Tello-Testamente

ein wirklicher eingeschriebener Wohltäter gemeint ist, so dürfte es

sich hier nur um die Streichung des Namens aus der Benefactores-

Liste und damit um den Ausschluß aus der Gebetsgemeinschaft

handeln.
~"~Beyerle, Tello 20,34 nimmt das ordinatus episcopus als Glosse an.

Vgl. immerhin den episcopus ordinatus, d. h. der die canonica ordinatio hat,
in den Konzüsakten von 747, 794 usw. MGH Concilia aevi karolini 1(1906)

S. 47, 167 usw. und bes. Register S. 983 zu ordo, ordinatio. Dazu MGH

Formulae merow. et karolini aevi 1886 S. 553 Form, extravagantes II. nr. 2

zur 1. Hälfte 9. Jh.
18 Wartmann I. nr. 114, 115, 116 usw. zu 787ff. Weitere Belege JHGG

1939 S. 79.
19 Beyeble, Tello 31—32, 46—47.
20 Bebliere U., Les Fraternitis monastiques et leur role juridique.

Bruxelles 1920 S. 7, 11. Die Form. Merkeliana nr. 60, die 8./9. Jh. datiert,
verwendet wohl das Wort consortium, aber im Sinne eines frater de congre-

gatione, also eines eigentlichen Klostermitgliedes und setzt eine formelle

Verbrüderung voraus. MGH Formulae merowingici et karolini aevi 1886

S. 261. Dieses consortium fraternitatis in den Urkunden der LC S. 140—142.

Daß es sich aber bei Fremden um Gebete allem handelt, ebendort S. 136

bis 141. Vgl. auch in suo consortio sive in orationibus im Konzil von 794

und consortium sanctorum sacerdotum in Konzü von 829. MGH Concilia

aevi karolini 1(1906) S. 171; 2(1908) 624—625.



Für die Abtswürde könnte ferner noch ein anderer Passus in
Frage kommen, der da lautet: in loco. qui dicitur Disertina
monasterium regularium constructum esse scimus, qua ego indignus acsi
peccator Tello episcopus possidere videor et impensis meis plus
quam debeo utor. Beyerle ersetzt qua durch quod und deutet es
auf monasterium, ähnlich wie vorher F. Streicher das qua auf De-
sertina bezogen hat und sieht dementsprechend Tello als Eigen-
kirchenherr an21. Damit aber wäre noch kein Grund vorhanden,
Tello als Abtgründer zu betrachten. Der Eigenkirchenherr spielt
hier die Rolle eines weltlichen Stifters, mehr nicht. Ein Abt kann
auch das Kloster gar nicht besitzen, es gehört nach mittelalterHcher
Anschauung Gott, den Heiligen und der Kirche, weshalb es in den
Urkunden einfach gewöhnlich heißt: cui praeesse dinoscitur (videtur),

nicht habere dinoscitur. Die Umformung des qua in ein quod
ist bei der eindeutigen Überlieferung schwierig; eher könnte man an
ein qua für quam denken. Man kann es aber auch mit E. Poeschel
und Meyer-Marthaler auf das folgende beziehen22. Danach wäre der
Sinn: Tello schenkt von seinen Gütern und Einkünften dem Kloster.

Für den Begriff «Güter» setzte der Text einen verallgemeinernden

Relativsatz ein, ähnlich wie später quaecumque acquisivit.
Änderst geformt würde der Satz lauten: possessiones, quascumque
possidere videor, et impensa, quibus plus quam debeo utor, pro
peccatis etc. transfundo.

Dabei stellen wir uns noch die Frage, ob überhaupt Tello voller
Eigenkirchenherr sein konnte. Er schenkte ja nur Güter von Sagens
bis Somvix, nicht aber das engere Klostergebiet, die Gegend oberhalb

des Russeinerfelsens. Sie war als wenig bebautes Land Eigentum

des Fiskals und konnte nur vom Präses oder der fränkischen
Regierung zugestanden werden. Doch durfte Tello als Mitglied der
regierenden Victoriden, als Sohn Victors, besonders aber auch
Vollender der klösterlichen Ausstattung gleichsam in obliquo als
Eigenkirchenherr gelten. Daß nämlich die Schenkung Tellos das
Kloster erst recht lebensfähig gemacht hat, darin stimmen ja alle
Forscher überein23. Eine gewisse Treuhänder-Rolle kam daher

21 Beyerle, Tello S. 26, 34.
22 ZSK 1946 S. 167 und die dort zitierte Literatur.
23 Beyerle, Tello 31. Meyer-Marthaler in ZSK 1946 S. 184.

8



diesem großen Förderer des monastischen Disentis, das erst im
Entstehen begriffen war, sicherlich zu2*. In diesem Sinne ist der
These Beyles zuzustimmen.

2. Disentis und Pfäfers

Woher kam nun der eigentliche mönchische Gründer von Disentis?

Wie schon die ersten Namen der Konventliste zeigen, handelt
es sich um romanische (Olini, Italici, Paulini, Justi usw.) und
germanische (Wago, Subo, Maginbert usw.) Namensträger, was auf
ein germanisch-romanisches Rekrutierungsgebiet schließen läßt.
Bei dem großen Einfluß, den Pfäfers bis in das Gebiet von Ilanz
hatte (Fab. 140ff.), scheinen geistig-monastische Anregungen von
dieser Seite zu kommen. Beyerle weist nun darauf hin, daß die
Konventlisten von Pfäfers keinerlei Anhaltspunkte dafür bieten25.
Sehr richtig, denn es gibt ja gar keine für diese frühe Zeit. Wir
besitzen nur den Catalogus Abbatum defunctorum (Fab. 53) und
Mönchsüsten von ca. 800 (Aug. col.56). Daher kann man auch von
diesem Standpunkte aus nichts dagegen einwenden. Dann ist freilich

nicht gesagt, daß rechtliche Zusammenhänge bestanden haben

müssen, etwa wie später bei den cluniazensischen und cisterzien-
sischen Filiationen. Es genügten geistige und monastische

Anregungen, die nur durch eine Person übertragen werden konnten.
Beyerle ist ja auch zur Überzeugung gekommen, daß z. B. der
hl. Pirmin für Reichenau selbständig rekrutierte. Seinerseits sandte

Reichenau, wie es scheint, nur den Abtsgründer nach dem neuen
Niederaltaich26.

Woher ist denn eigentlich Pfäfers gegründet worden? Neuestens
stellte man die Nachricht Hermann des Lahmen (f 1054), der
Murbach, Altaich und Pfäfers als Gründungen der Reichenau zum
Jahre 731 meldet, in kritisches Licht27. Sicher ist das Datum nur

24 Die weiteren Fragen über das volle Eigenkirehenwesen in Rätien vor
806 stehen hier nicht zur Diskussion.

25 Beyerle, Tello 31.
26 Beyeble, Pirmin S. 139—140.
27 Pebbet F. in ZSK 1950 S. 254—256.

9



summarisch zu nehmen, aber irgend ein materieller Gehalt hegt
wohl der Meldung zu Grunde. Bei Niederaltaich ist es ja der
Gründerabt Eberswind (Aug. 25,1 101,25)28. Bei Murbach verbindet
wenigstens der hl. Pirmin selbst29. Will man der Überlieferung
Hermanns gar keinen historischen festen Kern zubilligen, so müßte
man schon gewichtigere Gründe als bisher haben. Denn Pfäfers
muß ungefähr aus der Zeit, die der Chronist des Bodenseeklosters
angibt, stammen, regierte doch schon 762 der dritte oder schon
vierte Abt (Fab. 53,3—ll)30. Man sagt nun freilich, wenn Pfäfers
von Reichenau aus gegründet worden wäre, so müßte man im Liber
Viventium von Pfäfers die ältesten Reichenauer Äbte finden. Aber
man bedenke, daß die Augia dives eben erst gegründet war und
bald darauf auch Pfäfers folgte. Dann romanisierte sich Pfäfers so
schnell und gründlich, daß dies dem Andenken an die germanische
Veranlassung nicht gerade zustatten kam. Übrigens, wie schon
oben bemerkt, konnte auch hier für Pfäfers selbständig rekrutiert
worden sein oder es konnte auch nur ein erster Abt genügen, wie
bei Niederaltaich. Ausgeschlossen ist es nicht, daß gerade Abt
Gibba (Fab. 53,4) ein Mönch von Reichenau war (Aug. 25,3) oder
vielleicht zuerst dort den Abtsstab führte (Aug. 24,12)31. Auch Abt
Athalbertus abbas et episcopus könnte von der Reichenau stammen
(Aug. 25,11 resp. 14 u. 15)32.

Bei dieser Diskussion sei darauf hingewiesen, daß man die
Wohltäterlisten der Libri Confraternitatum nicht überschätzen darf. Im
St. Galler Verbrüderungsbuche sucht man verschiedene wichtige

28 Zur Kontroverse siehe Studien und Mitteilungen OSB 1930 S. 441—445
und 1931 S. 103—109, ferner Beyeble, Pirmin S. 139—140. Auf S. 153
verwertet Beyeble ebenfalls Tradition von Hermann.

29 Beyeble, Pirmin 134ff.
30 Liste bei Pebret S. 276.
31 Beyeble, Pirmin S. 135, 138, 140, 153, 156. KAR 159. Zum

Sprachcharakter siehe unten.
32 Beiläufig sei hier noch bemerkt, daß Reichenau auch an den Grenzen

Churrätiens das Kloster Benken gründete, wo 744 der Reichenauer Abt
Arnefried zugleich als Vorsteher erscheint. Ein Zeichen nicht nur für die
Fruchtbarkeit der Reichenau in südlicher Richtung, sondern auch für die
vielfältigen Methoden der Neugründungen. Kiloer L., Geschichte der Pfarrei
Benken 1941 S. 10—11.

10



und dem Kloster sehr zugetane Persönhchkeiten sowohl des

weltlichen wie geistlichen Standes des 9./10. Jh. umsonst33. Anderseits

besagt die Nennung auch nicht alles. Herzog Theobald, der zwar
ein Freund der Reichenau war, aber doch an der Vertreibung des

Abtes Eddo 731/732 wesentlichen Anteil hatte, ist ja auch in das

Verzeichnis eingetragen34. Wohltäterlisten wurden oft spät
aufgesetzt und der feudal-mittelalterlichen Einstellung gemäß auf die

Fürstendynastien ausgedehnt, ohne daß besondere Gründe

vorlagen. Daß König Bernhard von Italien (f 818) ein großer Wohltäter

des Bodensee-Klosters war, ist weder überliefert noch
wahrscheinlich, und dennoch figuriert er in der Benefactores-Liste35.
Ähnliches gilt von der Fürstenliste von Pfäfers (Fab. 7,5ff. und

35,4). Im einzelnen ging es wie heute noch bei Gebetsempfehlungen
und Meßintentionen. Bitten, Gaben und Besuche genügten oft

zum Eintrag36.
Will man aber das Schweigen des Pfäferser Buches über die

Äbte von Reichenau um jeden Preis als beweisend anführen, dann

könnte es auch als ein Zeichen des Unabhängigkeit-Geistes gedeutet
werden. Die kleinere Abtei möchte nicht ins Schlepptau der größeren

kommen. Vielleicht nahm ebenso St. Gallen Victor und Tello
deshalb nicht ins Confraternitätsbuch auf, weil man an der
Steinach seit dem Überfall Victors wenig Sympathien für die rätische

Kapitale hatte.
Mit diesen Vorbehalten soü die geistreiche Idee von Fr. Perret,

wonach bei der Gründung von Pfäfers rätische Kreise wesentlich

mitbeteiligt waren, nicht in Zweifel gezogen werden. Im Gegenteil!
Es bedeutet das eine glückliche Ergänzung der bisherigen
Forschung. Aber eine alemannisch-fränkische Mit-Initiative, die ja
selbst für das entferntere Disentis nach Ausweis seiner Mönchs-

listen nicht fehlt, steht auch für Pfäfers nicht außer Diskussion.

Sicher entfaltete sich die Fabaria, nach den vielen Monachi und Bene-

factores zu schließen, sehr glücklich. Immer noch erscheint daher die Gründung

des Klosters Münster-Täufers durch die Abtei Pfäfers sehr nahelie-

33 LC 136—141.
34 KAR 58.
36 KAR 1114.
36 KAR 295.

II



gend, auch wenn man kerne Namenskongruenzen in den Listen der beiden
Klöster finden würde37. Diese Übereinstimmungen umfassen freilich nur
fünf Namen, von denen zwei die verbreiteten rätischen Namen Vigüius und
Victor tragen, wie E. Poeschel einschränkend bemerkt38. Aber auch er gibt
zu, daß dafür die andern Quintillus, Maiorinus und Marcellinus seltener
sind. Dazu ist zu bedenken, daß nicht irgendwelche rätische Namen
zusammenstimmen, sondern gerade diese der Profeßordnung entsprachen39.
So muß um das Jahr 800 die Klostergründung rechtlich abgeschlossen
betrachtet werden40. Daß es sich aber in Münster nicht um ein Doppelkloster
handelt, darauf wies E. Poeschel mit Recht hin, fehlt doch übrigens ein
Indizium darauf in allen diesbezüglichen Aufzählungen41.

3. Die Herkunft des hl. Pirmin

Von Pfäfers führt uns der Weg nach Reichenau, das eine Stiftung
des hl. Pirmin ist. Nach Beyerle gründete der Heiüge zuerst 726/27
Murbach und besiedelte es mit westfränkischen Mönchen, während
er um 729 die Reichenau mit oberdeutschen Elementen
bevölkerte42. Nach H. Büttner zog bei der Vertreibung Pirmins von
der Reichenau auch ein großer Teil der westfränkischen Begleiter
Pirmins fort und fand in Murbach Aufnahme. Die Listen gäben
uns nur den endgültigen, nicht den anfänglichen Stand wieder43.
Für das Jahr 724 als Gründungsjahr der Reichenau sprechen ja
auch, wie der gleiche Forscher hinweist, ältere Quellen als
Hermann, nämlich die Annales Monasterienses des 9. (10.) Jh.44.

37 Siehe Anfänge von Disentis. JHGG 1931 S. 70—71.
38 Kunstdenkmäler des Kts. Graubünden 5 (1943) 293.
38 Vgl. KAR 1119.
40 Darüber auch Müller I im Bündnerischen Monatsblatt 1942, S.

276—284. Daß nicht Karl d. Gr. selbst Gründer ist, wird nun erhärtet durch
die Ausführungen E. Egloffs, Der Standort des Monasteriums Ludwigs d.
Deutschen in Zürich. 1949 S. 115—127. Dazu Folz R., Le Souvernir et la
Ligende de Charlemagne. 1950 S. 349—351.

41 LC S. 144, 154—155 sowie BUB I nr. 46, unter welchen
Frauenklöstern um 820—830 Kazis und Schännis bzw. besser Misteil zu verstehen
sind. Meyer-Marthaler in Festgabe Nabholz 1944 S. 4, 17, 33.

42 Beyeble, Pirmin S. 137f.
43 ZSK 1949 S. 16.
44 MGH Script III (1839) 153 zu 724: Sanctus Pirminius praefuit Augiae,

zu 727: Sanctus Pü-minius ex Augia pulsus, Alsaciam venit. Zur Hs. Mittei-

12



Neuere Forschung sieht in St. Pirmin einen (.(.schottischen

Missionsbischof» (Zibermayr) oder rechnet doch mit «iroschottischer
Herkunft» (Beyerle)45. Über diese Thesen ist man insofern erstaunt,
als sich ja die Wissenschaft immer mehr von der früheren
Überbetonung der irischen Einwanderung entfernte und mehr den

geistigen und kulturellen Einfluß Irlands auf den fränkischen
Kontinent feststellen konnte. Die Fränkisierung Luxeuils um die Mitte
des 7. Jh. und der Sieg der Benediktinerregel zu Ende des 7. Jh.
besagt schon allerhand. Eigentliche Irenklöster gab es sehr wenige
(siehe unten)46. Hingegen hat die Forschung immer mehr die

Bedeutung der spanischen Westgoten erkannt. Daher überraschte es

weniger, daß zuerst 1920 der spanische Gelehrte J. Perez und dann
1927 der schweizerische Historiker Gall Jecker aus dem Scarapsus,
dem Missionskatechismus Pirmins, westgotisch-spanischen Haupteinfluß

zu erkennen glaubten und die südfranzösisch-septimanische
Herkunft des Heiligen in Erwägung zogen47. Man suchte nun die

Argumente zu entkräften, indem man betonte: «Texte wie Caesa-

rius von Arles und Martin von Braga waren überall gängig»48.

hingen des österr. Institutes für Geschichtsforschung 10 (1889) 75f. bes.

78f. «Eine Hand des 12. Jh. schreibt eine Ostertafel ab, die bis 835 reicht;
darin finden sich mitabgeschriebene chronikalische Notizen bis 828. Die
Fortsetzungen von 1065—1194 fehlen in der Handschrift. Offenbar haben
wü- es mit einer Abschrift zu tun, die im 12. Jh. von einer älteren Vorlage
gemacht wurde. Der Befund beweist eindeutig, daß der erste Teü dem 9. Jh.
angehört oder allerspätestens dem 10. Jh., wenn man ihn mit den sog.
Kiemen Annalen in Zusammenhang bringt». Mitt. Prof. Büttners vom 8.

Nov. 1951.
45 Zibermayb I, Noricum, Baiern u. Österreich 1944 S. 195, 197, 207—208.

Beyerle, Pirmin 129, 131.
48 L. Gotjgatjd wies in der Revue Benedictine 1931 S. 296—302 nach,

daß mehr als 25 Heilige zu Unrecht als «irisch» angesehen wurden. Dazu
Zimmermann A., Kalendarium Benedictinum 1 (1933) LIX. Neben andern
diesbezüglichen Werken von Gotjgatjd und von Levison vgl. Schmitz-
Räber, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947) 57—61 und Büttner in
ZSK 1949 S. 14 sowie Batjerbeiss R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 97.

Batjebreiss zeigt auch S. 40f., 48f., daß sicher für Bayern nur Kilian und
Korbinian (mütterlicherseits) als Iren in Betracht kommen.

47 Jecker P. Gallus, Die Heimat des hl. Pirmin 1927 Beiträge zur
Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinerordens, Heft 13).

48 Beyerle, Pirmin S. 131.

13



Das ist in gewissem Sinne richtig, aber es weisen eben auch noch
andere Quellen in dieser Richtung, so die zahlreichen Zitate aus
Isidor von Sevilla (f 636), und zwar nicht nur diejenigen aus den
bekannten Etymologien, sondern auch von andern Werken
(Sententiae, Norma vivendi, Synonyma). Dazu kommen noch Ildefons
und Julian von Toledo, die westgotisch-pseudocaesarianische Ho-
milie 17, das südgallische Symbolum, die Benützung des
westgotischen Rechtes (Zählung der Blutsverwandtschaft). Die nahe
geistige Verbundenheit mit dem Bauemprediger Eligius von Lyon
(f660) ist ebenfalls auffällig49. Auch die handschriftliche
Überlieferung weist nach Südfrankreich50. Nicht zuletzt paßt es ja auch,
wenn das nach Beyerle westfränkische Murbach sich als eine
Sammelstätte westgotisch-spanischer Literatur erweist61. Alle diese
Umstände sprechen gegen die iroschottische Herkunft. Was noch
nicht erklärt wurde, ist das Fehlen spanischer Einflüsse in den
Psalmenzitaten. Aber A. Allgeier, der darauf aufmerksam machte,
wollte damit nicht das Gesamtresultat Jeckers in Zweifel ziehen82.
Das besagt also vorläufig auch für die iroschottische These nichts,
sondern legt einfach nahe, daß noch anderer (vielleicht allgemeiner)
Einfluß mitgewirkt hat.

Wie kann überhaupt Pirmin iroschottiscber Missionär sein, da
ihn doch die „unverdächtige Urkunde" (Beyerle) des Bischofs
Widegern für Murbach 728 als typisch benediktinischen Klostergründer

bezeichnet52»? Auch deutet die reichenauische Profeß-
formel auf Flavigny hin, so daß offenbar St. Pirmin diese von

4S Zu Eligius u. Pirmin Studien u. Mitteilungen OSB 1929 S. 50—51 u.
ZSK 1949 S. 17.

60 Dazu Lehmann P. in Studien u. Mitteüungen OSB 1929 S. 45—51,
bes. S. 47 über den Codex von Cheltenham des 9. Jh. und S. 49 über den
Codex von Einsiedeln aus dem Ende des 8. Jh.

51 Darüber ZSG 1939 S. 371, 377—379. Studien u. Mitt. OSB 1946 S.
426—432.

52 Freiburger Diözesan-Archiv NF. Bd. 29 S. 615—617, dazu mündliche
Mitteilung Prof. Allgeiers.

62 a qui de suis peregrinis monachis ibidem instituerit et cenobio vel sancto
ordene sub regula beati Benedicti etc. quem sub uno modo petitiones
vel una sancta institutione beati Benedicti quoadunavit. Schoepplin J. D.,
Alsatia Diplomatica 1 (1772) 11—12. Darauf wiesen schon hin Milanges
Columbaniens 1951 S. 263.

14



dort her gebracht hat. Das Formular dieser burgundischen Abtei
gleicht nun aber wiederum dem des südfranzösischen Albi. Vielleicht
lassen sich hier einmal noch viel deutlichere Einflüsse feststellen53.

Übrigens ist als Heimat Pirmins das westgotische Südfrankreich
im weitesten Sinne zu nehmen, also das direkte, früher westgotische
Gebiet wie auch die angrenzende weite Kontaktzone. Der
Romanist W. v. Wartburg hat auf Grund gotischer Wörter, die im
Französichen weiterlebten, die Grenzen dieses früheren westgotischen

Reiches bis zur Loire nach Norden vorgeschoben, indes ohne

Tours und Orleans einzubeziehen54. Der geistige Einfluß drang
aber noch viel weiter ins Herz Frankreichs vor, zeigt doch das um
700 entstandene sog. Lektionar von Luxeuil, das eigentlich für
Langres verfaßt war, bemerkenswerte westgotische Einschläge55.

Daß Pirmin vor den hereinbrechenden sarazenischen Horden,
die 720 Narbonne eroberten, geflohen sei, bleibt selbst für Beyerle
eine sympathische Annahme56. Einig gehen die Forscher heute,

wenn sie den Aufenthaltsort des Heiligen, das Castellum Melcis,

nüt Meaux identifizieren57. Dort befand sich ja auch ein altes

Kloster zu Ehren des hl. Kreuzes (St. Faron), das sich später mit
der Reichenau verbrüderte (Aug. 273)58. Wenn der hl. Primin nun
hier einige Jahre verblieb, konnte er natürlich verschiedenste

geistige Einflüsse aufnehmen und seiner Gefolgschaft die verschiedensten

Elemente einverleiben. Die Murbacher Urkunde von 731/32

spricht ja nicht umsonst davon, daß der Abt peregrini monachi de

diversis provincüs vereinigt habe59. Auch wenn der hl. Pirmin
53 Die Formel von Albi ist bislang nur aus einem heute nicht mehr

bekannten Codex zu belegen, den noch Martene zitiert und ins 9. Jh. datiert.
Mabtene Edm., De antiquis Monachorum ritibus 1690 S. 684. Zum Ganzen

sehr wichtig Frank H., Die Klosterbischöfe des Frankenreiches 1932 S. 169

bis 179 über die Profeßurkunde der Abtei Reichenau.
54 Sache, Ort und Wort, Festgabe Jacob Jud 1943 S. 330—332. Karte 1 u. 5.
55 Salmon P., Le Lectionnaire de Luxeuil 1944 S. LH, LVIII, LXVI

bis LXIX. Dazu Mobin G. in der Revue Charlemagne 1911 S. 8 Anm. 1

für Autun.
53 Beyeble, Pirmin 131.
8' Beyeble, Pirmin 130, 137.
58 Weiteres ZSG 1939 S. 380.
59 Pabdesstjs, Diplomata ad res Gatto-Francicas spectantia 2 (1849) nr. 550.

Zu peregrinus siehe unten,

15



nur von der Gegend Mittelfranziens gekommen wäre, genügte es,
um Rhabanus Maurus' Grabinschrift für den Heiligen zu
rechtfertigen: deseruit patriam, gentem simul atque propinquos, was
einfach heißen will: er verließ Sippe und Familie60. Die
mittelfränkische Heimat würde natürlich auch die Doppelsprachigkeit,
welche die alte Vita dem Heiligen nachrühmt, ebenfalls erklären,
denn in diesen Gebieten war sie noch naheliegender als im Süden61.

Im Norden Frankreichs bestanden damals iroschottische Konvente in
Rebais und Peronne62. Die Insulaner wükten bis Lorsch und Honau (bei
Straßburg). Neben ihnen betätigten sich die Angelsachsen, so unter Willi-
brord in Echtemach (706) Ein Angelsachse kam sogar nach Reichenau63.
Von dieser Seite dürfte auch die Idee des monachus peregrinus beeinflußt
sein. St. Benedikt trat ja mehr für die Stabilität ein, während die Iroschot-
ten die aszetische Heimatlosigkeit betonten64. Von ihnen übernahmen die
Angelsachsen den Gedanken, den sie besonders auf ihre Romfahrten
anwendeten65. Daher sprechen auch die Urkunden der Abtei Echternach
698—714 von den monachi (fratres) peregrini86. Aber in dieser Zeit wird
der Gedanke bereits allgemein vertreten und der monachus peregrinus muß
gar nicht von so entfernter Gegend gekommen sein, sondern einfach seine
engere Heimat verlassen haben67. Die Murbacher Urkunde um 731/32 läßt
auch die peregrini nicht de longinquis, sondern nur de variis provinciis
kommen, was den westfränkischen Mönchsnamen, die F. Beyerle konstatiert,

entspricht. Schließlich ist die Idee doch biblisch (Hebr. 11,13; 1. Petr.

60 KAR 51, Jeckeb 10. Wohl Anspielung auf Abraham. Gen. 12,1. Dazu
Campenhatjsen H. v., Asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und
frühmittelalterlichen Mönchtum 1930 S. 3f., 16f.

61 Jeckeb S. 10.
62 Beyerle, Pirmin 138 (Rebais), Lexikon f. Theologie u. Kirche 8

(1936) 90 und KAR 776 (Peronne). Feank H, Die Klosterbischöfe des
Frankenreiches 1932 S. 29—32, 103—109 (Honau), Revue d'Histoire
Ecclesiastique 1933 S. 268—270 (Lorsch und Honau). Der Ire Flaithemel in
Murbach und Reichenau KAR 1165.

63 KAR 1134.
84 Campenhatjsen S. 16. Blanke F., Columban und Gallus 1940 S. 34—35,

221. Zum benediktmischen peregrinus Regula S. Benedicti cap. 53, 56, 61.
65 Levison W., England and the Continent in the eighth Century 1946

S. 37—39. Gotjgatjd in Revue d'Histoire Ecclesiastique 1933, S. 253f.
66 Wampach C, Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Frühmittelalter

I. 1 (1929) 21, 136—137 und 2 (1930) 11, 21, 42, 59.
67 So mit Berufung auf Pfister neuerdings wieder R. Metz in den Mi-

langes Columbaniens 1951 S. 231 betreff Murbacher Urkunden.

16



2,11; 3. Joh. 6) und wurde schon von St. Martin von Tours (4. Jh.) wie von
Paulin von Nola (5. Jh.) vertreten88. Daher auch der altliturgische terminus
technicus der huius saeculi aerumnosa peregrinatio69.

Man hat zwischen dem Wirken Pirmins und Bonifatius' eine
Antithese sehen wollen. Bonifatius, der päpstliche Legat, errichtete
im Zusammenhang mit Rom die kirchliche Organisation und sah
in den Bischofssitzen die Angelpunkte der seelsorglichen Betreuung.

Pirmin ist in erster Linie aber Klostergründer, der indes die
Seelsorge auch nicht vergaß (Scarapsus) und daher Kirchen
erwarb und Klosterbisehöfe einsetzte. Doch habe er alles nur dank
seiner «inneren Berufung aus dem eigenen Gewissensauftrag» getan,
also mehr im Anschlüsse und in Nachahmung des hl. Kolumban70.
Diese Fragestellung: Kolumban oder Bonifatius, ist wohl zu eng.
Pirmin steht zwischen beiden Methoden. Er ist weniger planvoll als
Bonifatius, aber organisatorischer als Kolumban. Wie selbst Beyerle
ausführt, liegt in den Klostergründungen am Oberrhein Plan und
System. Gewiß hatte Pirmin keinen Auftrag vom Papste, da die
entsprechenden Nachrichten zu unglaubhaft erscheinen71. Aber
seine benediktinische Art und äußere Schicksale machten ihn zum
Missionsbischof und Wandermissionär72. Auch gab er seinen
Klöstern einen festeren Zusammenhalt als Kolumban, indem er aus
ihnen eine sog. Kongregation bildete, während der große Ire sich
schließlich Bobbio zuwandte und nicht bei seinen Gründungen als
Haupt verblieb. Ähnliche Männer, die wie Pirmin nicht einfach
auf eine Richtung festgelegt werden können, fehlen nicht73.

Nun zur Frage, woher Pirmin seine benediktinische Einstellung
hatte. In der Gegend von Narbonne entstand um 620—630 in

68 Campenhausen S. 3ff.
69 Manz G., Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins

11. Jh. 1941 nr. 711.
70 Beyerle, Pirmin 148f.
71 Beyerle, Pirmin 130, 146.
72 Dazu Campenhatjsen S. 22, der Pirmin als Missionär um der Völker

willen, die zu bekehren sind, charakterisiert, ganz im Gegensatz zu dem
irischen Missionär um seiner selbst willen.

73 Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947) 77, über
Willibrord. Dazu Schiejter Th., Angelsachsen und Franken. Wiesbaden
1951 S. 30—37, über Chrodegang (Pirmin-Bonifatius).

17
'2 Bchw. Xmia. f. Gesch., 2, 1



Altaripa (Diözese Albi) ein Benediktinerkloster, das gewisse

Berührungspunkte mit Monte Cassino aufwies74. Auch gab es in
Gallien um 700 bereits eine schöne Anzahl von Klöstern, die nach

der Regel des Heiligen von Nursia lebten. Und Lerin war in dieser

Zeit schon längst benediktinisch75. So wäre es möglich, daß über
diesen Weg die Anregung zum benediktinischen Leben gekommen
wäre76.

Man hat den Namen Pirmins, ursprünglich Perminius oder Pri-
menius, für irisch oder altkeltisch angesehen77. Wenigstens wird
er"als «ein wohl nach iroschottischer Mönchssitte gewählter Name»

gedeutet, dessen Sinn wäre: «Der ans Ziel Führende»78.

Irisch-keltische Namen erkennt man nun eindeutig an ihrem eigensprachlichen

Charakter, so in St. Gallen Marcellus alias Moengal (Aug. 49,23), in
Hornbach-Reichenau Flaithemel alibi Notus (Aug. 16,20 und 31,29), sowie

endlich in Maurusmünster Sambut (Aug. 316,4)79. Dieser Kategorie ist nun
unser Namen keineswegs anzuschließen, denn er klingt gar nicht
irischkeltisch, sondern ganz romanisch. Prof. Dr. J. Pokorny, Zürich, der Herausgeber

des indogermanischen Wörterbuches, äußerte sich dazu: «Daß
Perminius nicht keltisch sein kann, zeigt das P-, das, wenn keltisch, auf Qu-
zurückgehen müßte, und so ein Name existiert nicht». (Brief vom 13. Dez.

1950.) Die zweite Kategorie von irischen Namen umfaßt alttestamentliche
oder allenfalls auch griechische Namen, so besonders in Rebais Adam,
Abraham, Daniel, Samson, dazu die hellenischen Sadraveus, Soarcile (Aug.
269f.). Diese und ähnliche Namen wie Samuhel, Jonas, Job usw. finden wir
auch in Schwarzach (Aug. 200,4 und 203,23) und Neuweiler (Aug. 236,5
und 35)80. Da Pirmin weder ein alttestamentlicher noch auch ein ganz
griechischer Name ist, darf er wohl nicht hierher gezählt werden. Es bleibt
uns nur noch übrig, die geographische Verbreitung dieser Bezeichnung zu

74 Schmitz-Räbeb 57, 79.
76 Schmitz-Räbeb 56—62.
76 Die Benediktinerregel ist im eigentlichen Spanien nicht vor dem

10. Jh. nachweisbar. Schmitz-Räbeb 112, 206.
77 Zibebmayb 207.
78 Beyerle, Pirmin 129.
79 Über Flaithemel KAR 1134, 1165. Dazu Comgelltjs, latine Faustus

PL 131 col. 1103.
80 Beyeble, Pirmin 150 wies wohl mit Recht auf diese alttestamentlich-

irischen Namen hin; indes ist doch zu beachten, daß auch nicht-irische
Persönlichkeiten wie Bischöfe bei der Bischofsweihe und Laien bei der Taufe
solche Namen erhielten. Batjebreiss R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949)

150—151.

18



ermitteln und daraus Schlüsse zu ziehen. Aber der Name läßt sich nur zweimal

belegen, für einen Priester aus Italien, der im 5. Jh. nach Noricum
floh, und für einen Bischof von Nuceria 59881. Das weist wirklich nicht auf
einen Iren als Träger hin. Da also nur drei Pirmine nachweisbar sind und
alle drei Priester waren, möchte Dr. J. U. Hubschmied, Küsnacht-Zürich,
einen Deutungsnamen vermuten. Das griechische Poimen, im Neuen
Testamente Ephes. 4,11 gebraucht, stellt gleichsam eine dritte Bezeichnung für
Priester dar, neben derjenigen von pappas, welche die gotischen Missionäre
der Donau aufwärts nach Süddeutsehland brachten und neben presbyteros,
das die angelsächsischen Missionäre nach dem Frankenreiche und nach
Norddeutschland brachten82. Durch die Einwükung von primus kam dann
die Form Prüninius zustande. Pü-minius ist vielleicht zu beurteüen wie
französisch : fromage von formage. Auch Angleichung an die vielen Wörter mit
per- mag eingewükt haben. Prof. Hubschmied hält also die bisherige
Ableitung von Ludwig Traube für richtig83.

Mag nun das Wort bedeuten was es will, auf alle Fälle haben wü- es mit,
einem Sinn-Namen zu tun, dessen geographische Verbreitung eher auf den
Süden weist.

Der Nachfolger Pümins war Abt Eddo (727—734), der Bischof von Straßburg

wurde (Aug. 24,5; 188,9). Früher betrachtete man ihn als Alemannen,
nun rechnet Franz Beyerle auf Grund verschiedener Nebenformen wie Adda,
Eddanus usw. mit angelsächsischer Herkunft84. Es wäre zunächst durchaus
verständlich, wenn sich ein Angelsachse im Norden Frankreichs dem Zuge
Pümins angeschlossen hätte. Aber diese Zuweisung ist nicht so sicher, da
wir es mit einem reich besetzten und variantenreichen Stamm zu tun
haben, wie Prof. R. Hotzenköcherle, Zürich, mitteilt85. Dazu kommt noch,
daß Dr. J. U. Hubschmied den Namen eher als gotisch ansieht: «Mir ist
nicht bekannt, daß auch angelsächsische Namen auf -a wie z. B. Beda in
lateinischen Dokumenten latinisiert würden zu Beda, Bedanis, Bedanen
oder Bedanus, Bedani, sondern nur Latinisierungen vom Typus Beda,
Bedae. Wenn sich also neben Eddo, Heddo auch die Latinisierungen Eddanus,

Aedanus finden, so scheint mir das darauf zu weisen, daß der Abt eigentlich
ein Gote war und Edda hieß, das in hochdeutscher-alemannischer

Umgebung alemannisiert wurde zu Eddo, latinisiert zu Eddanus. Vgl. burgun-
disch Gibica in den burgundischen Gesetzen, in hochdeutschen Quellen Gibico».

Der Drittälteste der Reichenauer Totenliste nennt sich Geba (Aug. 25,3),
der in dem Reichenauer Abte Geba abbas (Aug. 24,12) bzw. in dem Pfäferser

81 Jecker 165—168.
82 Frings Th., Grundlegung einer Geschichte der deutschen Sprache 1948
3,12.
83 Jecker 166.
84 Beyeble, Pirmin 138, 146.
85 Förstemann E., Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) 448.

19



Abte Gibba (Fab. 53,4) wiederkehrt. Ohne Zweifel ist Geba die ältere Form,
alle übrigen wie Cheba, Kepa, Gebe, Gebba datieren erst aus dem 9./10.
Jh.86. Nun erklärte schon Konrad Beyerle den Namen als westgotisch87.

Franz Beyerle gibt darin seinem Bruder Recht88. Dr. J. U. Hubschmied
bestätigt diese Zuweisung: «Die angelsächsische Entsprechung von
althochdeutschem Gebo, Gebbo ist Giofa, nicht Geba. Für Geba, Gebba kommt
doch wohl nur das Gotische in Frage. Was Keba betrifft, steht k- für älteres

g- im Oberdeutschen (Bayrisch-Alemannisch), das wegen -a nicht in Frage

kommt, und im (Spät)Langobardischen und Ostgotischen. Zahlreiche
Beispiele g- zu k- sind auch im Westgotischen bezeugt». Wenn auch hier wieder

der so fruchtbare Stamm Gib zur Vorsicht mahnt, so kann man doch die

Charakterisierung als Westgoten in Erwägung ziehen89.

Der erste Name der alten Reichenauer Totenliste lautet: Ebersind (Aug.

25,1). Edw. Schröder betrachtet indes Eparsuindus als die ursprüngliche
Schreibart und deutet diese als westgotisch. Zur Pü-minsbewegung stimmt
dann ja auch, daß in Niederaltaich westfränkisch-romanisehe Namen wie

Amandinus, Aostasius, Dulcissimus usw. zu finden sind90. Neuerdings wül

man in Ebersind einen Bajuvaren sehen91. Auch hielt man den Verfasser

der Lex Bajuvariorum für einen bajuvarischen Mönch92. Die Forschung ist
aber hier erst auf wenig gesichertem Boden.

Es ist immer schwierig, ja gewagt, aus einem einzelnen Namen

auf die Nationalität zu schließen. Noch schwieriger, wenn es sich

um eine Missionsbewegung handelt, die den Weg durch verschiedene

Territorien genommen hat. Deshalb hat man auch hier den

Fragepunkt auf ein nur zu enges Dilemma gesetzt. Mag auch das

westgotische Süd-Franzien und dessen Einflußgebiet in Mittel-
Franzien als die geistige und wohl auch irdische Heimat des hl.
Pirmin sein, so sind doch fränkische, angelsächsische und iroschottische

Einflüsse und Elemente, auf die Franz Beyerle nun wieder

hingewiesen hat, keineswegs ausgeschlossen.
Man hat schon hervorgehoben, daß mit der westgotisch-frän-

kischen Herkunft Pirmins für Rätien doch wenig oder gar nichts

86 Diese späteren Namensformen führt Perret an in ZSK 1950 S. 255.

Zur Verbreitung des Namens Archiv f. Urkundenforschung 1944 S. 27—28.
87 KAR 59, 1133—1134.
88 Beyerle, Pirmin 135, 138, 140, 146, 156.
89 Förstemann 1. e. 630f.
90 Lex Bajuvariorum ed. K. Beyerle 1926 S. LXVIIf.
91 Beyerle, Pirmin 138—140.
92 Batjerbeiss R. in Studien u. Mitteilungen OSB 1948 S. 73—76 und

Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 162.

20



erklärt werde, da hier langobardischer Einfluß vorwiegend sei83.

Tatsächlich ist der südliche Einfluß groß. Da die pirminische
Bewegung unmittelbar nur bis Murbach-Reichenau ging und nicht
eigentlich in den rätischen Landen Fuß fassen konnte, deshalb
sind die Einwirkungen nicht so sichtbar (vgl. die irische
Mönchsbewegung). Aber dennoch fehlen Belege dafür nicht, so die besprochenen

Zusammenhänge von Pfäfers und Reichenau, die
pirminische Einrichtung der Klosterbischöfe in Pfäfers und Disentis,
die Teilnahme von Pfäfers und Chur an der Synode von Attigny
762 und die literarischen Einflüsse des westgotischen Schrifttums
und der Urkunden-Formeln von Meaux-Murbach auf die tellonische
Schenkung von 76594. Ihr soll noch eine nähere Untersuchung
gewidmet sein.

4. Zur Tello-Urkunde von 765

Fritz Streicher stellte zuerst die These auf, daß die tellonische
Urkunde aus zwei Diplomen zusammengesetzt sei95. Schreiber dieser

Zeilen bemühte sich dann, aus dem gesamten Material des 8. Jh.
die Echtheit der einzelnen Ausdrücke und Formeln und die
Wirklichkeit der Zweiteilung zu erweisen. Dabei ergab sich bereits,
daß neben beiden Texten noch manche Wendung erst einer
späteren dritten Quelle (der sog. Urk. III) zuzuschreiben sei96. Diese

letzteren Verunechtungen und Zusätze erweiterten Elisabeth und
Bruno Meyer-Marthaler noch wesentlich, indem sie beträchtliche
Stücke wie die Victoridengenealogie und die sieben Höllenstrafen
als Zutaten ansahen, dafür aber nur eine Urkunde als echte Grundlage

des Ganzen annahmen97. Auch Enrico Besta zeigte, daß dem

Diplom nicht blinden Glauben zuzumessen sei98. Beide Anschauungen

vereinigte Franz Beyerle, der wieder zwei Schenkungen

93 Clavadetscheb O. P. im Bündnerischen Monatsblatt 1949 S. 298.
94 JHGG 1939 S. 26, 37, 76, 80, 84, 87.
95 Mitteüungen des österreichischen Instituts für Geschichtsforschung 51

(1937) 1—23.
96 JHGG 69 (1939) 1—138.
97 BUB 1 (1947) 13—23, dazu ZSK 1946 S. 161—189.
98 Rivista di storia dei diritto italiano Jahrg. 17—20 (1944—1947) 1—12.

21



Tellos annahm, eine kleine allgemeine (A) und eine große spezifizierte

(B), deren Texte dann später durch zahlreiche Verunechtun-
gen erweitert wurden99. Damit dürfte eine Abklärung erfolgt sein,
doch stehen immer noch Umfang und Sinn der beiden Urkunden
sowie Art und Zahl der Zusätze zur Diskussion. Solche Sichtungen
haben immer etwas Problematisches an sich, und schon die
verschiedenen bisherigen Interpretationen und Rekonstruktionen der
Tello-Urkunde mahnen zu großer Zurückhaltung.

Zunächst stellen wir einmal die gleichen oder ähnlichen Stellen
der Urkunde, die meist nur wenige Zeilen voneinander entfernt
sind, zusammen. Dabei dient uns der Text des Bündner Urkundenbuches

als Unterlage.

dignatus est descendere 14, 7

non meis meritis, sed sua dementia
14,8

perpendo infelicitatem meam nee
minus casum fragilitatis meae 14, 10

immensa pietate (Abi.) reminisci
14, 11

quod eleemonsynis possit, qui voluerint

peccata sua redimere 14, 14

ego indignus Tello vocatus episcopus
14, 15

cum ipse per prophetam dicit 14, 16

tres ecclesiae istius sanetae Mariae
seu s. Martini seu sancti Petri 14, 18

usw.

in hoc loco construetas esse seimus
14, 19

quorum nomina 14, 20

plurimorum servorum Dei 14, 21

construetum esse seimus 14, 22

dono et transfundo 14, 25

genitoris mei Victoris vel (viri)
illustris praesidis 15, 1

natus est coilocare 14, 9

non meis meritis ullis, sed sua
immensa pietate 14, 10

sicut meis et humanae fragilitatis
obvolutum peccatis... et incertae
vitae huius exitus 14, 11

reminisci benefia (Accus.) 14, 6

se upro peccatis meis multis abluen-
dis 14,24

ego indignus ac si peccator Tello
episcopus 14, 23

cum ipse propheta ait 14, 17

ecclesiam (monasterium) sanetae Mariae

seu s. Martini seu s. Petri
14, 25 usw.

in hoc loco constructa sunt 14, 20

quorum norma 14, 21

monasterium regularium 14, 22
construetas esse seimus 14, 19

cedo post obitum meum 15, 7

patris mei Victoris vel (viri) illustris

praesidis 15, 11

99 JHGG 1948 S. 1—50.

m



ego Tello peccator ordinatus episcopus

15, 7

quaecumque acquisivit per singula
strumenta de quocumque ingenio con-

quisita 15, 12

stabüis sit permanere 20, 24
hoc stabilimentum proponimus 20, 28

uti conscripta est permanere 20, 30

factum nostrum 21, 15

genitoris mei, quod ipse praecepit, ut
ita fieret mandatum, ut haec con-
scriptio proprietatis facultatum
nostrarum fieret 21, 15

sana mente et sospite corde 21, 19

redemptionis peccatorum nostrorum
21, 18. ut pro me et pro omnibus pa-
rentum meorum, qui superius con-
scripti sunt, ab altissimo iudice me-
reamur veniam de peccatis promereri
21,21
poenalium gehenna sine fine 22, 3

a cunctorum catholicorum fidelium
consortio extraneus 22, 6

ego indignus ac si peccator Tello

episcopus 14, 23

quam de proprietate de qualicunque
tractu vel conquisito ad nos nosse per-
venisse 21, 17

uti conscripta est permanere 20, 30

hoc stabilimentum redemptionis 21,18

in mea permaneant potestate 21, 2

factum istud 21, 24

patris mei praecepta, mea desideria
curavi adimplere 21, 20.

prompta voluntate et devota mente

22, 15

quantum de peccatis nostris et pa-
rentum nostrorum et fidelium nostrorum

divina pietas pro his clementer
iusserit indulgere 22, 23

sine fine cruciatio; omnium poena-
rum non erit finitio 22, 11

et ab ipso consortio, qui ülic diu
noctuque deserviunt 22, 12

Es ist durchaus möglich, daß der eine oder andere Passus an

sich nicht auf eine zweite Urkunde gedeutet werden muß, sondern

vielleicht nur Wiederholung war. Indes auf das Ganze gesehen,

fallen doch die zahlreichen Stellen mit dem gleichen oder ähnlichen

Inhalte auf. So viele Doppelungen finden wir doch kaum in ein

und derselben Urkunde. Es hegt hier wohl System, nicht Zufall

vor. Für zwei Urkunden sprechen ebenso sachliche Gründe, wie
die lange Zeugenreihe (s. u.). Nach Beyerle wären auch die verschiedenen

Motivierungen und die Scheidung zwischen der cessio post
obitum und der donatio auffällig100. Natürlich nannte man
überhaupt jede Schenkung der Merowinger- und Karolingerzeit Testa-

i»» Beyeble, Tello 10, 12ff., 15.

23



ment101. Streicher faßte die erste Urkunde als Sühneschenkung
von Victor auf, Beyerle schreibt sie auch Tello zu, doch hätte er
sie nicht als Diözesanbischof, sondern nur als Klosterbischof
verfaßt. Nach unseren früheren Ausführungen (Kap. I.) dürfte er eher
als Churer Oberhirte die Vergabung veranlaßt haben. Auf das
deuten ja auch die Zeugen hin, die alle von Chur und dessen
weiterer Umgebung stammen, nie aber von Ilanz oder Truns. Natürlich

schenkte Tello nicht in seiner Eigenschaft als Bischof, sondern
als Privatmann. Eine Sühneschenkung Victors kann die Urkunde
gleichwohl genannt werden, da eben die praecepta patris, von
denen wohl in beiden Urkunden die Rede war, vorhegen.

Der uns vorliegende Textus receptus, der also vor dem 13. Jh.
so zusammengekoppelt und stilisiert wurde, zeigt ein merkwürdiges

Bild. Er war nämlich für diplomatische Zwecke insofern
wenig geeignet, als von den beiden Urkunden A und B in sehr
unglücklicher Weise bald diese, bald jene Stelle zu einem Gesamttexte
nicht verwoben, sondern mehr nebeneinander gestellt wurde, so daß
man oft den Eindruck einer bunten Karnevalsjacke erhält. Es ist,
als ob ein unglücklicher Schreiber oder Schüler die beiden Diplome
nebeneinander hatte und Sinn und Text beider Quellen nicht
überschaute. Klammert man das Heterogene ein, so ergibt sich der
Sinn und Zusammenhang: cum dominus noster Jesus Christus
dignatus est descendere ad nos redimendos (qui me etiam.
dignatus est collocare), et ut perpendo infelicitatem meam nee
minus casum fragilitatis meae, pro peccatis meis vel parentum
meorum (dono et ad ipsam ecclesiam transfundo), hoc est avi mei
Jactati etc. Das adhuc dicente scriptura (15,4) ruft die weit früheren

Schriftstellen ins Gedächtnis (14,16). Man wird daher nicht
einfach als späteren Zusatz streichen dürfen, was nicht gerade in
den Zusammenhang hineinpaßt. Durch unglückliche Vermengung
zweier Vorlagen konnten alte und echte Textstellen einen nur
äußerlich merkwürdigen Klang erhalten.

Der primus parens (14,12) ist im ganzen Mittelalter sowohl in
der Liturgie wie Hagiographie immer als Adam verstanden worden.
Das zumal in einer bischöflichen Urkunde, in welcher man mit

101 Levison, Neues Archiv 27 S. 340.

24



Recht theologisch-biblische Gedanken erwartet. Eine Identifikation

mit dem clarissimus proavus der Victoriden kommt nicht in
Frage. Daher muß der Passus auch nicht als späterer Zusatz
gewertet werden. Im Gegenteil, er schlägt die Brücke zur korrelativen

Erwähnung der Inkarnation102.
Die Betonung der Sündenschuld empfand man «als stilwidrig

und daher verdächtig» und charakterisierte daher meis et.. peccatis

proximorum sowie (pro peccatis meis multis abluendis) vel
parentum meorum, hoc est usw. und ferner ut pro me et pro
omnibus parentum meorum... ab altissimo judice mereamus ve-
niam de peccatis promereri als spätere Zutaten103. Aber in den

Schenkungen selbst der karolingischen Familie des 8. Jh. begegnen
wir ähnlichen Stellen. So begründet Karl Martell 718 eine
Vergabung pro animae meae remedio vel abluendis peccatis meis
dono104. Die St. Galler Urkunden weisen nicht nur das stereotype

pro remedio animae meae, sondern auch das peccatis nostris ve-
niam promereri105. Selbst persönlich stilisierte Ausdrücke fehlen
nicht, wie z. B. in amore domini nostri Jesu Christi et remissione

peccatorum meorum, ut veniam delictis meis consequi merear zu
757 und cogitans pro peccato meo, ut apud Dominum veniam
consequi merear zu 763 sowie recordatus multitudinem peccatorum

ebenfalls zu 76310äa. Also ist im Tello-Text die Sündenschuld
weder mehr noch weniger als sonst in den Urkunden betont.

Auffallen könnte nur, daß auch die Genealogie eingeschoben ist:
hoc es avi mei etc. Aber auch in gleichzeitigen Urkunden St. Gallens
heißt es wenigstens: animae meae remedium vel patris adque gene-

102 Ausführliche Belege in der Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte
1951 S. 491—496. Dazu auch Beispiele aus Benediktionen des 10.—16. Jh.
in Fbanz A., Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter 1 (1909) 149, 383,

564; 2 (1909) 75, 77, 84. Für prima mater Eva siehe Habel E., Mittel-
lateinisches Glossar 1931 Sp. 236. Poeschel E. weist auch auf die diesbezügliche

Darstellung Christus-Adam am Churer Kreuzfuß des 11. Jh. hin.
Kunstdenkmäler des Kts. Graubünden 7 (1948) 156.

i»3 Beyeble, Tello S. 7, 33—34, 46.
164 Wampach C, Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Frühmittelalter

I 2 (1930) 67, dazu S. 39, 42, 95, 101.
105 Wabtmann I nr. 3, 5, 11, 26 usw.
los» Wartmann I nr. 21, 38, 39.

25



tricis zu 744 und animae meae remedium et filiorum meorum.
qui mihi adhuc vivente de hoc luce migraverunt zu 771106. In einer
Urkunde von 776 nennt die Arenga auch die Söhne und Enkel
des Donators107. Warum soll nicht umgekehrt Tello Vater und
Großvater sowie Neffen nennen? An eine Randglosse ist deshalb
kaum zu denken,weil ja immer avi mei, genitoris mei usw. steht.
Es müßte direkte Verunechtung vorhegen. Die angegebene Genealogie

kollidiert auch in keiner Weise mit den Victorideninschriften.
Sie weist sogar gerade das alte Hoheitsattribut viri illustris praesidis
auf, das durch die Inschriften des 8. Jh. gesichert ist, ein Attribut,
das entweder lebenden oder erst kurz vorher verstorbenen Personen
beigelegt wird108. Auch die Bezeichnung germanus und germana
weist auf die 2. Hälfte des 8. Jh. hin, da im 9. Jh. frater und soror
das Feld eroberten109. Genitor und genitrix statt pater und mater
finden sich in den St. Galler Urkunden für das 8./9. Jh. reichlich
belegt110. Sie kommen auch noch später vor111.

Übrigens noch eine wichtige Bemerkung! Wären diese Stellen
über das Sündenbewußtsein Victors und Tellos wirklich später
hineingebracht worden, so würden sie entschieden deutlicher und
für die Mordtat Victors klarer abgefaßt sein. Man bedenke doch,
daß von ca. 950 bis 1200 uns Victor eindeutig als nur allzu radikaler
Christenverfolger dargestellt wird, so in der Sequenz aus der
2. Hälfte des 10. Jh. (impius tyrannus atque nequissimus, cum
tyranndem pessimam undique extendisset in Domini christicolas
et trucidaret) und im Hymnus aus der 1. Hälfte des 11. Jh. (rabidus
tyrannus perfurens domini cultores atque fideles straverat ubique
ense cruento) sowie in der Passio S. Placidi des 12. Jh. (viciorum
pestibus suis nominis violator, noxios dimittebat, innocentes oppri-

106 Wabtmann I nr. 10, 62.
107 Wabtmann I nr. 81.
108 Inschriften in BUB I nr. 11 u. 12. Dazu Beyerle, Tello 31 mit

dem Hinweis auf die ähnliche Bezeichnung gloriosissimi.
109 Aebischeb P. in ZSG 1947 S. 199—201. Über avunculus S. 199.
110 Wabtmann I nr. 10, 12, 31, 45 usw., siehe auch nr. 302, 307, 310,

331, 332, 334. Dazu MGH Formulae merow. et karolini aevi ed. K. Zeumeb
1886 S. 200, 307, 322.

111 BUB I nr. 142 und 148 zu 976, 988.

26



mebat etc. alter Herodes)112. Offenbar handelt es sich hier um eine
frühere Überlieferung, die noch viel eher zu der negativen, aber
doch maßvollen Charakteristik der Vita S. Galli aus der ersten
Hälfte des 9. Jh. paßt113. Hier fügen sich eben die praecepta patris
ganz gut ein.

Die oben erwähnte Genealogie der Victoriden im Tello-Text führt
uns zur Erwähnung der Falcidia (praeter quartam).

Meyer-Marthaler bemerkt dazu:
«Der Falcidiapassus, in seiner zuletzt bekannten Gestalt sicher verstümmelt,

ist für Annahme eines engeren Verwandtenkreises (von Tello) nicht
beweiskräftig genug». Immerhin habe Tello seine große Vergabung «jedenfalls

im Hinblick auf ein Ausscheiden näherer Verwandten gemacht»114.

Beyerle spricht von einer «Umdeutung der falzidischen Quart zum Orte
Quarten am Walensee und dessen Zuweisung zum Fronhofe Flums», welche

beabsichtigt sei. Dementsprechend sieht er curti nostrae Flumini als
späteren Zusatz an116 Die Identifikation mit Quarten ist indes angesichts der
überlieferten Formen für diesen Ortsnamen nicht glaubhaft: 9. Jh. in
Quarto (Reichsguturbar); ca. 1220: in Quartin; 1249 in Quarto; ca. 1300

Quarten116.

Immer noch umstritten ist die Erwähnung der königlichen und
herzoglichen Gewalt (per regalium potestatem concessam aut doga-
lium presentiam commotam).

Neuerdings deutet man dogalium in dominicalium um, entstanden aus
docalium mit einem Abkürzungsstrich über dem o. Es hätte also eine Fehl-
lesung stattgefunden117. Univ.-Prof. Dr. Bernhard Bischoff, München,
äußerte sich über die paläographische Schwierigkeit: «dominicalium (-ga-
lium) erlaubt in dem Zeitraum vom VIII.—XII. Jh. nur die Kürzung:
dnicalium, und selbst diese wäre wenigstens vor dem XII. Jh. fast eine

Regelwidrigkeit, denn dns ist Nomen sacrum und darf eigentlich nicht für
einen menschlichen Herrn verwendet werden; man unterscheidet deshalb

sogar dns (der HERR) und dn domnus. Immerhin kommen Verstöße

gegen die Regel vor, die vom XII. Jh. an allgemeiner vernachläßigt wüd.

112 Disentiser Klostergeschichte I (1942) S. 254, 260. ZSG 1938 S. 265.
113 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 72—74.
114 Meyeb-Marthaler E., Rätien im frühen Mittelalter 1948 S. 54.
115 Beyerle, Tello 21, 44.
116 Mohb, Cod. dipl. I 292. Wegelin K., Regesten von Pfäfers 1850

nr. 66, 78, 115. Dazu ZSG 1939 S. 381—382. JHGG 1939 S. 60.
117 Beyeble, Tello 22—23.

27



dorn118 und ähnliches gibt es erst vom XIII. Jh. ab»118. Dann ist ja auch
inhaltlich die Nennung der dominicalium presentiam überflüssig, da sie
schon vorher in der königlichen Gewalt (regalium potestatem) genannt ist.
Viel naheliegender ist es, die möglichen Verletzer der Schenkungs-Urkunde
nicht nur unter den königlichen, sondern auch herzoglichen Würdenträgern
zu suchen. Der ganze Passus dürfte nur formellen Charakter haben119. Er
wül weder den Herzog von Alemannien noch irgend einen comes oder praeses
ausschließen. Daß die regalis potestas vielleicht das erstarkende fränkische
Königtum der Karolinger (Pippin III., König seit 751) im Auge hatte und
mit dieser Formel auch hereinbeziehen wollte, vermutete Otto P. Clava-
detscher neuerdings wieder120. Beyerle hingegen findet den Ausdruck
verdächtig und setzt den Passus erst auf das 11./12. Jh. an121. Ob mit Recht,
sei dahingestellt. Die königliche Macht, um die es sich hier handelt, wird
uns ja in dieser Zeit oft belegt. In einem Schutzbrief König Karls von 772
für einen Priester begegnet uns der terminus ebenfalls122. Er steht sogar in
der Formelsammlung Marculfs (lib. I. nr. 24)123. Seltener allerdings ist stets
der Ausdruck regalis sc. persona, der uns aber immerhin in den Konzilien
von Paris 829 und Aachen 836 begegnet124. Auch finden wü- einen regalis
als königlichen Notar in der Formula Arvernensis nr. 1, die wahrscheinlich
auf das 6./7. Jh. zurückgeht125. Einen regis missus erwähnt schon Marculfs
Sammlung (lib. I. nr. 20)126. Größere Schwierigkeiten hat ducalis dogalis,
da fast immer nur ducatus bzw. dux erscheint. Immerhin erwähnt das Con-
eilium Neuchingense von 772 wenigstens eine Zusammensetzung mit diesem
Worte auf: qui ducali libere dimissi sunt127. Und dann ist nicht zu vergessen,
daß solche individuellen Textgestaltungen wohl bei einer staatlichen Kanzlei,
nicht aber bei einer bischöflichen Privaturkunde auffällig sind.

Schon 1936 wies P. Germain Morin darauf hin, wie die sieben
Höllenstrafen des Tellotextes auf irländisch-pirminische Kreise des

118 Dazu paßt, daß Cappelli A., Lexicon Abbreviaturarum 1912 S. 107
erst zum 14. Jh. ein domUs dominicalis anführen kann.

ii» Meyeb-Marthaler E., Rätien im frühen Mittelalter 1948 S. 28—29.
Dazu Müller I. in JHGG 1939 S. 43—44. Eine Datierung auf Grund dieses
Passus ist aufzugeben.

120 Bündnerisches Monatsblatt 1947 S. 331.
121 Beyeble, Tello 22.
122 Wartmann I nr. 65.
123 MGH Formulae merow. et karolini aevi 1886 S. 58. Die genaue Datierung

von Markulfs Sammlung ist kontrovers. Siehe Beyeble F. in Deutsches

Archiv 9 (1951) 43f.
124 MGH Concilia aevi karolini 2(1908) S. 610—611, 705, 723.
125 Formulae 1. e. S. 28.
126 Formulae 1. c. S. 56.
127 Concilia aevi karolini 1(1906) S. 101.

28



8. Jh. zurückgehen128. Dafür ist insbesondere das dem hl. Isidor

von Sevilla (f636 zugeschriebene Liber de numeris bezeichnend,

eine handschriftlich sehr seltene Schrift, die aber gerade für das

Kloster Murbaeh im 8. Jh. bezeugt ist (Colmar Cod. 39 foi. 61—176

v.)129. Von Liber de numeris ist auch der angelsächsische Abt und

Bischof Aldhelm (t 707) angeregt, der in seinem Liber de Septe-

nario die biblischen Vorbilder der Siebenzahl, angefangen von den

sieben Säulen des Weisheitsbaues bis zu den sieben ersten Diakonen,

reichlich betont130. Daher lobte die karolingische Zeit so gerne
diese, mystische Zahl131. Es gelang nun Dr. Bernhard Bischoff,

Univ.-Prof. in München, eine noch nähere Quelle unseres Tello-

Textes im Münchener Codex latinus 22053 foi. 50 r v. ausfindig

zu machen. Sie lautet:

Tello: Codex latinus Monacensis

Septem damnationes mortis in DE VII DAMPNATIO PECCA-

stagno ignis super ipsum incumbant: TORUM Prima est a sanctis se-

prima damnatio: a sanctis separatio, paratio. Secunda a facie dei esyputsio.

secunda: a facie domini repulsio; Tertia in profundo inferni humüia-

tertia: in inferno demersio; quarta: tio. IIII. prohibitio uoluntatem. V.

operis eius retributio; quinta: sine Insera (wohl statt sera) penitentia.

poenitentia, quia nulla erit remissio; VI. Disperatio. VII. omnium poe-

sexta: sine fine cruciatio; septima: narum non erit remissio.

omnium poenarum non erit finitio.

Man sieht, die formellen wie die inhaltlichen Parallelstellen

weisen auf die gleiche Quelle hin. Zitieren wir noch die wohl
wahrscheinliche Ausgangsstelle beider, den Liber de numeris, der unter

der Zahl zwei im Codex von Colmar folgende Höllenbeschreibung

aufweist: in inferno peccatorum poenitentia sera, damnatio iusta,

poena sine intermissione, semper cruciatio, desperatio poenae fini-
endae. Deutlich führen die Verbindungslinien vom tellonischen

128 ZSG 19 (1939) 377ff.
139 1. c. 378. PL 83, 1293 druckt nur die Erklärungen bis zur Zahl 3 ab.

Wie Dr. Bernhard Bischoff, München, mitteilt, steht unsere Stelle auch

nicht im Pseudo-Isidor des Cod. lat. Mon. 14392.
130 PL 89, 161—238, besonders 161—167.
131 Curtius E. R., Europäische Literatur u. lateinisches Mittelalter 1948

S. 495, 501.

29



Texte mehr zum Münchener als zum Colmarer Codex hin (vgl.
in inferno peccatorum poenitentia sera, desperatio).

Nun stammt der Codex Latinus Monacensis 22053, in dem sich
auch das berühmte Wessobrunner Gebet findet, nach Schrift und
Inhalt aus dem Territorium von Reichenau und noch mehr von
Murbach. Der Verfasser benützte Isidors Etymologiae und das ihm
zugeschriebene Liber de numeris und verbreitete sich auch in
ähnlicher Weise über solche Themata. Die Handschrift ist zwischen
768 und 813 in einem südbayrischen Kloster entstanden, das mit
Murbach enge zusammenhing. Murbach war ja eine besondere
Quelle für Isidorhandschriffcen. Nicht umsonst entstand ja auch
dort die älteste deutsche Isidorübersetzung132. Also sind wir doch
wieder auf einem neuen Wege auf den pirminischen Kulturkreis
zurückgekommen. Es ist richtig, daß solche Zahlenreihen sich im
ganzen Mittelalter großer Beliebtheit erfreuten und daß diese
Sprüche gerne mündlich fortgepflanzt und oft frei verändert
wurden133. Da aber in unseren Gegenden und gerade für diese so frühe
Zeit uns keine solchen Belege bekannt sind, ist dieser Zusammenhang

mit Murbach-Reiehenau und der pirminischen Geistesrichtung
doch sehr auffällig. Vermutlich hätte man im 11./12. Jh. auch

diese Formel mehr in antiquarisch-literarischer Weise genauer
zitiert. Auf alle Fälle darf die von den neueren Editoren als späterer
Zusatz verdächtigte Stelle wieder zur Diskussion gezogen werden134.

Wenden wir uns der Zeugenreihe zu, die F. Beyerle neuerdings
wieder mit guten Gründen in zwei Gruppen teilt, wovon die erste
der Urkunde A, die zweite der Urkunde B zugewiesen wird. Die
zweite Serie der Namen beginnt wiederum mit einem curialis aus
Chur135. Daß hier Doppelspurigkeit herrscht, fiel ja auch wieder

132 Bauebreiss R. in Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 60
(1946) 426—432, 435 (Siebenzahl). Dazu ZSG 1939 S. 370—371.

133 Dazu Curtius S. 501—502, zur Siebenzahl S. 371, 373, 448, 503.
134 Beyerle, Tello S. 21—24, 47, Mbyeb in ZSK 1946 S. 167, 172.

Unser Passus trennt sichtlich den Satz: a cunctorum catholicorum fidelium
(et eorum), qui illie diu noctuque deserviunt und consortio extraneus appareat

und dürfte daher in seiner heutigen Stellung aus der unorganischen
Verkuppelung der beiden Urkunden zu erklären sein.

135 Beyerle, Tello 47—49.

30



0. Clavadetscher auf136. Wie die Übung, dem Namen auch die

Herkunftsbezeichnung beizulegen, auf italienischen Einfluß
zurückgeht, betonte im Sinne G. Caros erneut mit guten Belegen

Paul Aebischer137. Daß dieser Brauch in einer Urkunde von ca. 800

in Rätien erwiesen ist, macht auch die tellonische Stelle
glaubhafter138. Ob es sich nun hier aber einfach um Herkunftsbezeichnungen

oder um die Anfänge der Famihennamen handelt, berührt
die Echtheitsfrage nicht. Auch rechtsgeschichtlich ist nichts

dagegen einzuwenden, daß Amtsleute aus der Umgebung von Chur

figurieren. Constanti de Senegaune curialis testis und Orseceni de

Scanavico, also der eine von Sargans und der andere von Schanfigg,

gehörten nicht der eigentlichen geschlossenen Stadtbehörde, der

Curia, an, sondern erhielten vielmehr ihr Amt und ihren Namen

«aus ihrer vererbten, wichtigen Stellung als freie Großgrundbesitzer»,

die eben außerhalb der Stadt wohnten139.

F. Beyerle sieht zwar nicht die Namen der Zeugen, wohl aber

die Herkunftsbezeichnungen als Zusätze eines Glossators des 11./12.

Jh. an. Wir stünden also hier vor einer glatten Erfindung und

Fälschung. Es ist zunächst richtig, daß die Form Scanavico (Schanfigg)

für das 11./12. Jh. noch angängig wäre140. Aber die anderen

Namen sprechen alle für ein höheres Alter und daher für die Echtheit.

So erscheint Pogio Buchs im Reichsurbar des 9. Jh. noch

als Bougu, dann aber bis ins 12. Jh. stets als Pugo, Bugo, Pugu141.

Der Glossator des 11./12. Jh. hätte doch für Maile Meis die

deutsche Form Meilis mit s im Auslaut genommen, wie sie im Liber

136 Bündnerisches Monatsblatt 1948 S. 149. Anders E. und B. Meybr-
Marthaler in ZSK 1946 S. 166, 188, die freüich die Duplizität der Zeugenliste

doch als «bestechend» bezeichnen.
137 ZSG 1947 S. 176, 178—182.
138 BUB I nr. 28, dazu nr. 25. Ferner Wartmann II Anhang nr. 4 zu 826.
139 Killlas H., Zur Entstehung der Churer Stadtverfassung 1949 S. 137

bis 139, dazu S. 13—15.
140 Robbi J., Ils terms per ils noms dellas vschinaunchas 1916 S. 89

(Annalas Bd. 31).
141 Belege in JHGG 1939 S. 131, dazu Necrologium Curiense ed. Juvalt

1867 S. 112 u. Bündnerisches Monatsblatt 1948 S. 101, sowie Gmüb M.,
Urbare u. Rodel des Klosters Pfäfers 1910 S. 13.

31



viventium des 12. Jh. vorkommt142. Auch später ist 1209 und
1240 und nachher Meils bzw. Mayls gebräuchlich143. Der gleiche
Fall dürfte auch für Senegaune Sargans zutreffen, dessen Formen
für das 9.—13. Jh. immer Senegaunis, Sanegans usw. lauten144.
Ähnlich steht es mit Amede Ems, das zwar nicht ausschließlich,
aber doch meistens Formen mit -s zeigt145. Man bedenke eben, daß
seit der Trennung von Grafschaft und Bistum 806 die Germanisation

im Rheintale stark vordrang, weshalb ja auch im Reichsurbar
des 9. Jh. die vielen Formen mit -s auffallen. Das Kloster Disentis
selbst war vollends im 11./12. Jh. längst germanisiert.

Eine besondere Erwähnung verdient nur Tremine und Moldene. Tremine
ist Trimmis, das sich 800 bereits Tremune, im 10. Jh. Trimune nennt146.
Darauf beginnen Formen wie Tremunis, Trimuns usw.147. Wir haben also
hier bei Tello eine gleichsam archaeische Form vor uns. Dr. Andrea Schorta
äußerte sich darüber: «Die auffälligste Form der Zeugenliste im Tello-
testament ist wohl Tremine für Tremune. Aber sie braucht keineswegs
unecht zu sein. Flims heißt bei Tello Flemme. Wenn aber Flims aus Flumine
stammt, was bis heute niemand bezweifelt hat, dann ist erwiesen, daß im
Vorderrheintal die Entwicklung U>ü>i> (e) im 8. Jh. schon vollzogen war.
Die Urkundensprache aber hielt an einer etymologisierenden Schreibung
mit u fest, was Tremune in den Durrer-Urkunden erklärt148. Aber es hat
auch, wie R. von Planta zuerst in Helboks Regesten und später und
glänzender in seinem Disentiser Vortrag nachwies, unter deutschem Einfluß
eine Regression von ü zu u stattgefunden, die die Mundarten erfaßte und
sich gerade an den Ortsnamen gut ablesen läßt (cfr. Flums)149. Damit scheidet

142 Gmür S. 11. Meilis im Reiehsurbar, BUB I S. 384, bezieht sieh auf
Mals im Liechtenstein. Pöschel E., Die Kunstdenkmäler des Fürstentums
Liechtenstein 1950 S. 32. Zu Enmeilo im BUB I nr. 105 zu 949 siehe Schiess
T., Urk. zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft I nr. 42, 43. Über
deutsche Namensformen siehe Bündnerisches Monatsblatt 1948 S. 45.

143 Wegelin K., Die Regesten der Abtei Pfäfers 1850 nr. 59. Mohr Th. v.,
Codex diplomaticus 1 (1848) 331. Gmüb S. 16, 26, 28, 35.

144 BUB I S. 383, dazu Perret F., 1100 Jahre Pfarrei Sargans 1950
S. 49—50, und Histor. Biogr. Lexikon der Schweiz 6 (1931) 85.

146 Robbi S. 50.
146 BUB I nr. 25, 26, 29, 115, 119, Die Urbarien des Domkapitels ed.

C. v. Moos 1869 S. 6, 12, 18.
147 BUB T nr. 114 u. S. 291. Die Urbarien des Domkapitels S. 14. Gmür

S. 14.
148 BUB I nr. 25, 28.
149 Planta v. R., Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8.—10.

32



die Form Tremine als Beweis für die Erklärung der Herkunftsbezeichnungen
in der Zeugenliste als Zusätze aus». (Brief vom 12. Juli 1951.)

Moldene Muldain begegnet uns im Reichsurbar des 9. Jh. als Muldane.
Die späteren Formen heißen Muldene, Muldeins, Muldeno usw.150. Dr. An-
dreae Schorta äußerte sich zu den beiden frühesten Belegen Moldene bei
Tello und Muldane im Reichsurbar: «Heutiges Muldain setzt -ene voraus,
wodurch Moldene als durchaus echt erwiesen wird. Zu erklären bleibt somit
Muldane des Reichsurbars. Ich habe in bezug auf dessen Namenformen
gewisse Zweifel, d. h. ich halte sie teilweise für verstümmelt. Aber
angenommen, das Original habe wüklich Muldane gehabt, so bliebe nur a, nicht
aber das unbetonte u zu erklären, denn die Entwicklung von o zu u ist in
Ordnung, -ane aber könnte eine Verlegenheitsschreibung für an aus -ene
sein. Zwar hat Vaz heute n weder nach i noch nach ei mouüliert (vgl.
bain aus BENE, vom aus VINU, also nicht ban, von), aber das war im
8. Jh. zweifellos anders. Das zwischen Schamser-, Domleschger- und Ober-
engadiner -an eingekeilte -ain Gebiet von Surmeir ist sicher eme
Regressionszone. Das Tellotestament hat ja mit der Form Renio auch einen Beweis
dafür geliefert, daß auch in Sagogn Rein zu rein geworden war. Der
Vollständigkeit halber sei noch nachgetragen, daß Muldane nötigenfalls auch
eine rein graphische Analogieform nach Zurtone der gleichen Seite des
Urbars sein kann, wo a für den unbetonten, unartikulierten Laut e steht;
heute Zorten). Summa summarum: Moldene trägt durchaus den Habitus
einer echten Form aus einer gepflegteren Schreibstube, während Muldane
«vulgärem» Muldan besser entspricht. Beide können als echt angesehen
werden». (Brief vom 12. Juli 1951.)

Somit steht also die Echtheit aller Ortsbezeichnungen der
Zeugenliste fest. Das wird noch dadurch erhärtet, daß ja deren Formen
auch mit den nie bezweifelten Örtlichkeitsnamen des der Urkunde
zugrunde Hegenden Urbars deutlich übereinstimmen. Secanio

Sagens, Ruane Ruis, Bregelo Brigels, Taurontum Truns, Men-
dane Mundaun usw. entsprechen im allgemeinen in ihren Formen
dem 8. Jh. und könnten ebenso wenig erst dem 11./12. Jh. angehören151).

Wenn wir hier mehr für die traditionelle Erhaltung des telloni-
schen Textes eintreten, so sollen dadurch Verunechtungen, auf die

JA. in A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260. 1920
S. 66. Revue de Linguistique Romane 7 (1931) 94—98.

150 Alle Formen bei Robbi S. 16.
151 Hinweise im JHGG 1939 S. 118 u. Robbi 1. c. Register.

33
3 Sehr. Zschr. f. Gesch., 2,1



schon früher hingewiesen wurde, keineswegs ausgeschlossen sein182.

Und das zumal man um 1150—1160 in Disentis ja auch eine
Fälschung abfaßte163. Mit Beyerle scheint mir die Formel de certis
vel incertis aut praetextatis cognationibus und die Verfluchung
horum omnium peccata tota super ipsum veniant, verdächtig,
solange man nicht nähere Belege aus dem 8. Jh. oder weitere innere
Begründungen anführen kann. Aber trotz aller späteren Zutaten
oder Verunechtungen, die unsere Rechtshistoriker vermuten (Meyer,
Besta, Beyerle), bleibt doch die Schenkungsurkunde als solche in
ihren wesentlichen Teilen von allen als echt angesehen.

Wir fügen hier noch wenige Bemerkungen zu einigen Ausdrücken
des Tello-Testamentes hinzu, und zwar in Anknüpfung an den Text
des Bündner Urkundenbuches.

non meis meritis 14, 10 vgl. zu den schon in JHGG 1939 S. 26, 79
angegebenen Quellen noch Gregor d. Gr.: non suis meritis, sed obedientiae illius.
Gregorii M. Dialogi ed. Moricca 1924 S. 90 lib. II cap. 7.

vocatus episcopus 14, 15. Das vocatus bedeutet hier einfach wie bei den
Urkunden des Pirmin-Kreises (Heddo, Widegern) eine Demutsformel, wie
schon das non meis meritis verrät, das hier statt des später üblichen gratia
Dei steht. Auch die andern Ausdrücke wie peccator (14,23 u. 15,6) und
schon vorher noch me indignum et exiguum omnium servorum Dei (14,8)
stimmen hier überein. Diesen tellonischen Passus behandelte Pöschl A.,
Der vocatus episcopus der Karolingerzeit. Archiv für katb. Küchenrecht 97

(1917) 216, wozu bes. 11—15, 39—40 zu vergleichen ist. Man beachte auch
auf S. 8, daß die weitaus größte Mehrzahl der Fälle in das 8./9. Jh. datiert.

non mea ei tribuo, sed sua 14, 15, vgl. 1 Paralip. 29, 14: tua sunt omnia;
et quae de manu tua accepimus, dedimus tibi. Ferner Meß-Canon: de tuis
donis ac datis. Jungmann J. A., Missarum Sollemnia 2 (1948) 271—272.

quas construetas esse seimus 14, 20, dazu 14, 21. Vergl. Feuerstein H. in
der Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 46, wonach solche
Wendungen wohl formelhaft sind, aber «immerhin spricht aus ihnen ein
gewisses Neuheitserlebnis, sonst würden sie nicht nach 1000 verschwinden».

superius testimoniis confirmatis 15, 7. Beyerle, Tello 34, 49 sieht hier
einen Zusatz und konstruiert testimoniis confirmatus, was sicher sinngemäß
ist. Das Ganze kann aber auch Ablativus causae zu cedo sein. Man vgl.
Stellen wie his divinis perpetratis ammonitionibus trado, Wartmann nr.
228 zu 817.

162 JHGG 1939 S. 50—52, 72.
158 BUB I nr. 16.

34



5. Das tellonische Drei-Kirchen-Problem

Die heutige Forschung sieht in den tres ecclesiae der Tello-Ur-
kunde einen späteren Zusatz des 11./12. Jh., der das Dokument
an den unterdessen geänderten neuen Kirchenbefund adaptieren
wollte154.

Fragen wir uns zuerst, was wir unter der ecclesia der ersten
Urkunde zu verstehen haben. Das Kloster St. Gallen wird in der
zweiten Hälfte des 8. Jh. einfach nur ecclesia S. Gallonis genannt,
obwohl es damals sicher ein monasterium war und obwohl der hl.
Otmar (f 759) eine Gallusbasilika und eine Peterskirche erbaut
hatte155. Auch das 698 gegründete Kloster Echternach, das schon
mehrmals als monasterium figuriert, erscheint 718 bald als ecclesiae
sancti Petri et sancti Pauli, aber auch wiederum nur als
ecclesia156. Nach diesen Belegen darf man unter der ecclesia der
ersten tellonischen Urkunde mehrere Kirchen vermuten. Ecclesia
bedeutet eben vielfach nicht nur eine materielle Kirche, sondern
auch einen juristischen Verband wie ein Bistum oder ein Kloster157.

Nun soll also die Pluralität der Kirchen erst im 11./12. Jh.
hinzugekommen sein, um dem Stand der damaligen Kirchen gerecht
zu werden. Dagegen spricht Folgendes. Das Kloster stand nach
dem Sarazeneneinfall (um 940) unter dem Hauptpatronate des

hl. Martin. In den großen Schenkungsurkunden der Ottonen von
960 (Otto L), 976 (Otto II.) und 993 (Otto III.) erscheint der
Heilige von Tours schlechthin als der alleinige und einzige
Patron158. Auch die Urkunde des Papstes Honorius II. von 1127

164 Meyer-Marthaler in ZSK 1946 S. 177—179 und BUB I nr. 17 S. 14,
19, 21. Beyerle, Tello S. 25—26, 34, 50, wonach die Dreiheiligenkirche,
die aber ein monasterium war, durch drei Küchen ersetzt wurde.

166 Wartmann I (1863) nr. 73, 85, 99, 100, 103, 105, 115 zu den Jahren
775—788. Hecht J., Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebietes 1

(1928) 12—17.
156 Wampach C, Geschichte der Grundherrschaft Echternach im

Frühmittelalter I 2 (1930) 67.
167 BUB I nr. 49, 151, 188. Bezeichnend ist, daß die Papst-Urkunde von

1184 Disentis auch einer ecclesia gleichsetzt, obwohl damals sicher 3 Kirchen
waren. BUB I nr. 426.

168 Die Gründe für diesen Wechsel mögen folgende sein. Erstens war
St. Martin die schönste und größte Küche der karolingischen Periode ge-

35



spricht einfachhin vom monasterium beati Martini. Hinter diesen
fränkischen Heiligen müssen sich auch die Klosterpatrone stellen,
zählt doch die Urkunde Friedrichs I. von 1154 die Klosterheiligen
wie folgt auf: sancto Martino, Placido, Sigisberto, patronis Deser-
tinae159. Und so blieb es ja bis ins 19. Jh. hinein. Wenn also der
angebliche Glossator des 11./12. Jh. auf seine Zeit hätte Rücksicht

nehmen wollen, so hätte er doch zuerst die damalige Hauptkirche,

die Klosterkirche schlechthin, genannt160.
Ferner ist ja zu bedenken, daß gerade bei Tello die Muttergottes

noch besonders hervorgehoben ist: sanetae Mariae semper vir-
ginis matris domini nostri Jesu Christi161.

In den gleichzeitigen Urkunden kommt als gewöhnliche Formel einfach
ecclesia (monasterium) sanetae Mariae vor162. Betontere Formeln besitzen
das der Muttergottes geweihte Kloster Reichenau: sacrosancta basilica
sanetae Mariae semper vüginis oder sanetissimae et beatissimae virginis
Mariae, matris Domini163. Noch vollere Attribute tragen offensichtlich
ebenfalls der Muttergottes geweihte Bischofskirchen oder Klöster von
Konstanz, Freising usw.164. Unsere tellonische Ausdrucksweise finden wü- bereits
im Formular des Markulf: in honore sanetae ac semper vüginis Mariae,
genetricis Domini nostri Jesu Christi und noch deutlicher in einem Formular
der fränkischen Küche von Sens: in honore sanetae Mariae semper
virginis, genetricis Dei et domini nostri Jesu Christi165. Der Passus erinnert
an das Communicantes-Gebet im altchristlichen-frühmittelalterlichen
Kanon: gloriosae semper vüginis Mariae, genetricis Dei et domini nostri Jesu
Christi, in der die Begeisterung vom Konzü von Ephesus weiterklingt166.

wesen, so daß gerade sie zuerst restauriert wurde. Zweitens war ja St. Martin
einst in der frühesten Zeit der Patron der Siedlung gewesen. Dazu waren
Maria und Petrus zu allgemeine Titel ohne Lokalkolorit.

159 BUB I nr. 117, 143, 151, 283, 331.
160 Ähnlicher Fall der Überarbeitung und Änderung der Patrozinien bei

Böhmer-Mühlbacher, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern
1908 nr. 68 zu 752.

161 BUB I S. 14. JHGG 1948 S. 50.
162 Wartmann I nr. 7, 147, 154, 163 usw. MGH Formulae merow. et

karolini aevi 1886 S. 72, 199, 294, 305, 337, 400—401, 405, 547, alle zum
8. oder 9. Jh.

163 Formulae g. 342, 354—355, 360, 377, 725.
164 Formulae 283, 380, 515. Ein guter Beleg für Serris in BUB I nr. 61

zu 841: m honore beatae dei genitricis semperque virginis Mariae.
165 Formulae 70—71, 198.
166 Jungmann J. A., Missarum Sollemnia 2 (1948) 209—210.

36



Diese Betonung der Muttergottes als erste Schutzheüige fällt ganz aus dem
Rahmen unserer Disentiser Urkunden von 960—1200. Sie zeigt auf eine
frühere Zeit hin. Hier ergänzt glücklich die Patrozüiiumskunde, die uns
darauf hinweist, daß gerade die Churer Bischofsküche, dann die Klosterküchen

von Reichenau und Pfäfers der Muttergottes geweiht waren167.

Vom Tellotestamente gehen wir zur Passio Placidi des 12. Jh.
über. Sie kennt im ganzen 5 Kirchen im Gebiete der Klosterherrschaft168.

Zunächst in Ursern die ecclesia ad honorem Dei, von
der sie selbst zweifelt, daß der hl. Kolumban sie errichtet habe
(construxisse fertur). Dann spricht der Verfasser aber die Marienkirche

als die älteste Klosterkirche an, indem er betont, der hl.
Sigisbert habe sie zuerst erbaut (in honorem Dei et beatae Mariae
construxit Oratorium). Der fränkische Heilige habe dann auch eine
Kirche zu Ehren des hl. Martin errichtet, bei welcher er den hl.
Placidus begraben habe. Aber gerade hier hebt die Passio hervor,
daß die Martinskirche erst eine sekundäre Kirche gewesen sei, die
parallel zur früheren Marienkirche errichtet wurde (oraculum beati
Martini, quod ad latus basilicae genetricis fecerat). Aus all diesen
Angaben kann man schließen, daß um 1150 die Marienkirche noch
als sehr alte Kirche galt, die irgendwie mit einem epochalen
Einschnitt der Klostergeschichte zusammenhing. Daß dieses Gotteshaus

erst im 11./12. Jh. entstanden sei, läßt sich damit kaum
vereinbaren. Doch gibt uns die Passio noch höhere Anhaltspunkte. Sie
erzählt nämlich, wie ein rex Francorum, der kein anderer ist als
Otto I., welcher Disentis 965 besuchte, die Pferde in die Mauern
einer zerstörten Kirche einschließen Keß (infra muros ecclesiae).
Nun aber ist, wie oben ausgeführt, seit 960 der hl. Martin der
Patron der Kirche und des Klosters (Desertinensis ecclesiae, quae
in honore sancti Martini constructa est). Deshalb ist der Schluß
erlaubt, daß man nach dem Sarazeneneinfall zuerst che Martinskirche
wieder restaurierte. Die 965 noch nicht wiederhergestellte Kirche
ist offensichtlich die Marienkirche, denn die Peterskirche wäre
doch für die Pferde einer königlichen Begleitung zu klein gewesen.

167 JHGG 1931 S. 64—65.
168 Dazu JHGG 1931 S. 136—139. Die Passio Placidi in ZSK 1920

S. 252f. und ZSG 1938 S. 263f.

37



Als letzte Küche nennt die Passio noch die Plazikapelle und zwar mit
den Worten: extat basilica in honore sancti Placidi domino dedicata. Es

fällt auf, daß diese so kleine Kirche basilica genannt wird169. Man wüd
wohl erinnern dürfen, daß ja gerade das Wort basilica, romanisch baselgia,
in Rätien die allgemeine Bezeichnung für das Kirchengebäude ist170. Aber
auch abgesehen davon hat die Patroziniumskunde schon festgestellt, daß
das stolze Wort basilica ja gar keine hervorragende Kirche, etwa eine
Pfarrkirche sein muß171. Anderseits kann wiederum die bescheidene capella eine
alte Pfarrkirche bedeuten172. Die Passio verwendet ihre Ausdrücke in dieser
Hinsicht ziemlich unterschiedslos, nennt sie doch die Marienküche zuerst
oratorium, was sehr bescheiden ist, dann wieder basüica. Küchenrechtliche
oder kunstgeschichtliche Wertbestimmungen lagen ihr ferne. Man möchte
eher glauben, sie wollte möglichst große Abwechslung in ihre
Kirchenbezeichnungen bringen (ecclesia, oratorium, oraculum, basilica).

Alle diese Hinweise aus der Tello-Urkunde und der Passio

werden noch durch eine andere Überlegung ergänzt. Nehmen wir
an, es habe wirklich eine Dreiheiligenkirche zu Ehren Marias, St.

Martins und Petrus gegeben, dann wäre sie zweifellos identisch
mit der ältesten erhaltenen Kirche, der sog. Reliquienkirche mit
der merowingischen Krypta. Aber gerade dieses Gotteshaus aus
der 1. Hälfte des 8. Jh. weist man allgemein dem hl.Martin zu,
weil es um 800 durch die mehr nach Osten gerückte, aber sonst
in gleicher Richtung hegende größere Martinskirche II ersetzt
wurde. Auch enthielt sie wieder die Reliquien der Klosterpatrone.
Also kann doch wohl nicht auf sie die tellonische Formel im Sinne

einer Dreiheiligenkirche angewendet werden.

Mithin ergeben sich drei Patroziniums-Schiehten:

I. Die Martinskirche I in der 1. Hälfte des 8. Jh.
II. Die drei tellonischen Kirchen S. Maria, St. Martin, St. Peter

mit St. Maria als Hauptkirche.
III. Die drei Kirchen des 10.—12. Jh. mit St. Martin als Haupt¬

kirche.

169 Über ihre Verhältnisse Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kts.
Graubünden 5 (1943) 107—108.

170 Jud J. in JHGG 1919 S. 5, 10—11, 24—25.
171 Feubstein H., Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde vm

alemannischen Raum. Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 1949 S. 54.
172 Beck M., St. Alban in Uri. ZSG 1948 S. 274. Zu ecclesia capella

s. Hofer-Wild G., Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox 1949 S. 248.



Und nun gleich die Probe aufs Exempel! Stimmen diese Schichten,

dann muß jene Urkunde, die 751—759 von Wido von Lomello
für die Abtei Disentis erlassen wurde und die St. Martin, Sigisbert
und Placidus als Patrone aufweist, entweder der ältesten Schicht
oder dann der jüngsten angehören. Tatsächlich ist es eine spätere
Fälschung des 12. Jh.173. Umgekehrt dürfen wir nun auch auf
Tello schließen. Die dortige Hierarchie der Patrone stimmt weder
für die ganz alte noch für die spätere Zeit, sondern nur für die

dazwischenliegende Epoche. Schon die Urkunde A richtete sich
daher an die Hauptkirche St. Maria, mit der ein monasterium
verbunden war.

Fassen wir nochmals das Problem als Ganzes ins Auge. Hinter
den 765 erwähnten drei Kirchen möchte der moderne kritische
Geist, der überall eine dauernde genetische Entwicklung sieht, eine

längere Zeit des Werdens und Bauens vermuten. Darin steckt
insofern ein richtiger Kern, als eine kleine Klostergemeinde nicht
von heute auf morgen drei Kirchen errichtet. Aber hier ist
entscheidend, daß die damaligen Konvente sehr zahlreich waren und

zum allergrößten Teil aus Laienmönchen bestanden174. Dann dachte
diese frühmittelalterliche Epoche nicht so rechnerisch, sondern
errichtete einfach Kirche um Kirche, unabhängig, ob man sie
absolut nötig hatte oder nicht. Das elsässische Weißenburg erbaute
innerhalb eines guten Jahrhunderts 6 Kirchen um die Zeit des

7. Jh. Hersfeld legte 750—830 das Fundament für vier Kirchen175.

Wandregisil gründete im 7. Jh. in Jumieges drei Kirchen176. Abt
Angilbert von St. Riquier in Centula (f 814) baute 799/800 in
bewußter Erinnerung an die trinitarische Dreizahl drei Hauptkirchen
und drei Kapellen177. St. Vaast besaß um 800 ebenfalls 6 Kirchen
mit insgesamt 36 Altären. Im allgemeinen war es wirklich so, daß

173 BUB I nr. 16.
174 Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 266 mit ca. 160 Mönchen von

ca. 750—800. Schmitz-Räbeb, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947)
257—258.

175 Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 55.
176 Zimmebmann A., Kalendarium Benedictinum 2 (1934) 286.
177 Em-mann W., Centula. St. Riquier 1912 S. 9, 18—21.

39



im 7./8. Jh. die Klöster zwei oder meistens drei Kirchen besaßen178.

Die gleiche Einstellung findet sich auch in nicht großen Dörfern, wo
zwei Pfarreien und daher zwei Kirchen entstanden, obwohl das
absolut nicht nötig war. Hier spielte das Eigenkirchenrecht eine
große Rolle179. Darum finden wir auch oft frühmittelalterliche
Kirchen so nahe nebeneinander180.

178 Schmitz-Räbeb 2 (1948) 212—213.
179 PelegebL. im Archiv f. elsässische Kirchengeschichte 4 (1929) 91—92.
180 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Fürstentums Liechtenstein 1950

S. 33 und Kunstdenkmäler des Kts. Graubünden 3 (1940) 11.

40


	Zur rätisch-alemannischen Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts

