Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 2 (1952)

Heft: 1

Artikel: Zur ratisch-alemannischen Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-77817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-77817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- ZUR RATISCH-ALEMANNISCHEN
KIRCHENGESCHICHTE DES 8. JAHRHUNDERTS

Vox P. Iso MULLER

Abgekiirzte Literatur

Aug. = siehe LC.

BEYERLE, Pirmin = Franz Beyerle, Bischof Perminius und die Griindung
der Abteien Murbach und Reichenau. ZSG 1947, S. 129—173.

BevERLE, Tello = FraNz BEYERLE, Der Tellotext fiir Disentis von 765.
JHGG 1948, 8. 1—50.

BUB = Biindner Urkundenbuch, bearbeitet von E. MEYER- MARTHALEB. und
‘Franz PrrrET 1. 1947.

Fab. = siehe LC. .

JHGG = Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Grawu-
biinden. Chur 1878ff.

KAR = Die Kultur der Abtei Reichenau, herausgegeben von KONRAD
BevyrrLE 1925.

LC = Libri Confraternitatum ed. P. Preer in MGH Berlin 1884. Darin
Aug. = Reichenau S. 151—352.
Fab. = Pfifers S. 358—394.
Sang. = St. Gallen S. 9—144.

MGH = Monumenta Germanioe historica 1819fF.

Sang. = siehe LC.

WARTMANN = Urkunden der Abtei St. Gallen ed. H. WARTMANN 1 (1863),
2 (1868).

ZSG = Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 1921—1950.

ZSK = Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte. Stans 1906ff.

Die scharfsinnigen Studien, die Franz Beyerle iiber die mur-
bachisch-reichenauischen Ménchslisten und iiber die Schenkung des
Churer Bischofs Tello vertffentlicht hat, diirften in manchen we-
sentlichen Punkten richtig sein. Es eriibrigt sich aber noch, ver-
schiedene Fragen zu erdrtern, welche vor allem die Stellung und
Wirksamkeit der beiden Bischéfe Tello und Pirmin betreffen.

1 Schw. Zschr. f. Gesch., 2, 1



1. Bischof Tello und die Grimdung von Disentis

Wihrend die bisherige Forschung in dem Abtsbischof Ursizin
den Organisator des benediktinischen Disentis erblickte, wird er
jetzt nur als der «Nachfolger Tellos» gewertet. « Unbekannt ist der
Griinderabt» von Disentis, aber dafiir tritt nun Tello mehr in den
Vordergrund, der an der Einrichtung der Abtei «maBgeblich be-
teiligh war», und zwar als «Klosterbischof» und als «Eigenkirchen-
herr». « Wahrscheinlich ehe er den Churer Bischofsstuhl bestieg,
hat er das Kloster groBartig dotiert, indem er ihm sein ganzes
viiterliches Erbe abtrat. Spiter erfolgte dann eine Vergabung von
benannten Giitern und Leuten»?!.

Beginnen wir mit Ursizin! Es gibt nur eine wirklich zeitgenos-
sische Nachricht iiber St. Ursizin, das ist der Eintrag im Reichen-
auer Verbriiderungsbuch: Ursicinus episcopus (Aug. 60,3). Und
gerade dieser Eintrag steht auf einer Rasur! Wirklich tragisch!
Aber die Tragik ist gar nicht so schwerwiegend, denn es handelt
sich ja um die ganz gleiche Schrift, den gleichen Ductus und um
den gleichen Kolonnenrahmen. Mit dem VergroBerungsglase er-
kennt man auch, daB der Schreiber vorher bereits die beiden Buch-
staben Ur geschrieben hatte, jedoch in sehr schlechter Schrift (zu
groBes U, zu tief liegendes r), so daB er wieder neu und sorgfaltig
anfangen wollte. Auf Ursicinus folgen 93 Namen, dann Agnellus
mit 71. Beyerle bietet etwas verinderte Zahlen®. Man darf sich
jedoch fragen, ob z. B. Sigifrid wirklich als «Fremdkérper» gelten
muB, ist uns doch der Name im St. Galler Territorium des 8./9.
Jh. vielfach belegt und iiberhaupt nicht so selten®. Man bedenke,
daB die Disentiser Liste auch einen Subo aufweist. Wie dem auch
sein mag, auch wenn wir nur 87 Namen der ersten Liste annehmen,
so bleibt doch das Verhiltnis der beiden Gruppen etwa wie 9:7.

Wihrend man nun seit Pipers Ausgabe der Libri Confrater-
nitatum immer die erste Reihe als Liste der Verstorbenen und
die letztere als die der Lebenden ansprach, wird nun das Verhilt-

1 BeverLe, Tello S. 20, 26, 31.
2 BeyerLE, Tello S. 26.
3 FORSTEMANN E., Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 1324.

2



nis umgekehrt®. Ursicinus stinde an der Spitze der Lebenden,
Agnellus an der Spitze der Verstorbenen. Kann man das aus dem
Verhiltnis der Listen schlieBen? Durchgehen wir die Kolonnen
anderer Kloster! Schwarzach wurde 743 gegriindet und weist 5 ver-
storbene Abte mit 64 Monchen und den lebenden Abt Job mit
55 Mitgliedern auf (Aug. 200—204). Das Verhiltnis 64:55 ist der
Disentiser Proportion wirklich nicht fern. Niederaltaich, das um
740 seine Griindung datiert, weist drei Listen auf: die Ebersind-
liste von ca. 760 mit 68 Toten, die Wolfbertliste von ca. 790 mit
43 Toten und die Liste der Lebenden unter Abt Urolf (} 821)
mit 134 Monchen®. Das Verhiltnis der Defuncti zu den Viventes
wire demnach um 790/800 etwa wie 68:43, also der Disentiser
Entwicklung entsprechend (Aug. col. 98—104). Das Kloster St. Be-
nedikt in Leno (Brescia), das Konig Desiderius 758 ins Leben
rief, weist nach dem Reichenauer Codex 2 Abte mit 114 bzw. 101
Moénchen auf (col. 68—73). Nach Piper hiitten wir zuerst 114 ver- .
storbene Monche mit dem Griinderabt Domnus und dann 101
lebende mit dem Abt Hermoaldus. Nach Kehr verhiilt es sich um-
gekehrt®. Wie dem aber sei, der Fall beweist, daf sich die beiden
Listen die Waage halten kénnen. Ahnlich steht es bei Maurus-
miinster, wo um 800 die Viventes mit 30 und die Defuncti mit 35
figurieren (Aug. col. 314—3186).

Wie sehen also aus der ganzen Aufstellung, dal die Proportion
zwischen Lebenden und Verstorbenen je nach Umstéinden verschie-
den ist. Wenn ein Kloster mit einer zahlreichen Griindergruppe be-
ginnt und schon sofort zu groBer Bliite kommt, dann zdhlt es eben
auch bald eine ansehnlichere Zahl von Defuncti als ein anderes
Kloster mit anderer Entwicklung. Darum hatte die Reichenau
736—775 schon 95 Verstorbene, St. Peter in Salzburg unter der
Regierung Virgils (1 784) etwa 90. Das erkliirt sich nicht zuletzt
daraus, daB damals vielfach auch Leute von Jahren ins Kloster

* BEYERLE, Tello S. 26. DaB es sich nicht um eine Liste von 826 handelt,
sondern eher von 800—810, dariiber JHGG 1931 S. 14.

# Prof. F. Beyerle wies mich darauf, daB diese Listen zusammengehéren,
wie die internen Kongruenzen beweisen: Sedulius 98,3 = 104,20; Urolf
98,2 = 104,22.

¢ Kenr F., Lombardia Pontificia 1913 S. 342,

3



aufgenommen wurden?. Aber einen Kanon des klgsterlichen Le-
bensrhythmus gibt es eben nicht.

Wir miissen deshalb Griinde suchen, die aullerhalb dieses Zahlen-
verhéltnisses sind. Da sei zuerst erinnert, dall im Liber Confrater-
nitatum gerne bei einer Klosterliste der Griinder-Abt und Organi-
sator an der Spitze der Totenliste steht, so in Reichenau Pirmin,
in St. Gallen Otmar, in Lorsch Chrodegang (Aug. col. 215), in
Niederaltaich Eberswind (col. 110), in Metten Uto (col. 115). Des-
halb liegt es nahe, hier auch das gleiche System zu sehen, um so
mehr, als es sich um einen episcopus handelt.

Ferner tritt hier auch eine gewisse Tradition in die vorhandene
Liicke. Die Passio Placidi aus dem 12. Jh. berichtet vom Ursicinus
episcopus, der zusammen mit einem rex Francorum das Kloster
wiederherstellte (sollertissime monasterium restauravit) und viele
‘Monche unter seiner Regierung im Dienste des Klosters vereinigen
konnte (ad servicium domini fratres non paucos ibi congregavit).
Danach wire also Ursicinus mit dem Frankenkonig Pippin III.
(751—768) nach Disentis gekommen und hitte das Kloster wieder
restauriert. Man wird aber diese Erzéhlung nicht tale quale ver-
werten konnen, da offensichtlich auch eine spiitere Parallele mit-
wirkte, die Restauration des um 940 zerstorten Klosters durch
Abt Victor und Konig Otto 1., der Disentis nicht nur beschenkte
(960), sondern auch besuchte (965). Aber der Name des Bischofs
und die grofle Zahl seiner Ménche stimmt mit dem Verbriiderungs-
buche iiberein. Man wird zum mindesten annehmen miissen, dafl
Ursicinus episcopus mit einem groBlen Ereignis bzw. mit einer
neuen Epoche in der Disentiser Geschichte unzertrennbar verbun-
den ist. Vielleicht steckt auch hinter der Verbindung mit dem
frinkischen Konig ein historischer Kern®. Diese Tradition meldet
auch eine Eingabe der Disentiser von 1154 an Friedrich I. Barba-
rossa, die erzéhlt, dal Konig Pippin III. eine Schenkung des
Grafen Wido von Lomello an Disentis ausdriicklich bestitigt habe,

? Weiteres zur Frage in JHGG 1931 8. 15—186.

¥ Text bel RousseTr in ZSG 1938 8. 267. Zum friankischen Einfluf3
BeverLE, Tello 29—31, wonach Sigisbert und Placidus «Schiitzlinge und
Werkzeuge Karl Martells» waren. Das pafit wohl noch mehr auf Ursizin
und Pippin III.



und zwar unter Ursicin, der hier als Abt von Disentis und als
Bischof von Chur erscheint (Ursicino simul episcopo Curiae et
abbate Disertinae)® Es ist auch hier wenigstens eine gewisse Rolle
des Ursicinus in der Klostergeschichte als historischer Kern an-
zunehmen. Einfach die gesamte Uberlieferung abzulehnen, wire
doch zu einfach und zu miihelos1o,

Nachdem gerade im 8. Jh. so viele Klosterbischife nachzuweisen
sind, diirfte Ursicinus episcopus eher Klosterbischof als Oberhirte
einer Ditzese gewesen sein!!. Daf er Abt war, geht aus der Uber-
schrift der Disentiser Liste im Reichenauer Verbriiderungsbuche
hervor: Nomina fratrum. Die Libri Confraternitatum nennen hie
und da die bischéfliche und die dbtliche Wiirde ausdriicklich
(col. 205: episcopus et abbas), meist aber notieren sie nur den
hoheren Titel: episcopus (col. 24, 177, 273, 299).

Man konnte einwenden, dafl bei der Disentiser Liste zuerst der
Ordo abbatum stehen sollte, wie er dem Brauch der Dyptichen
entsprach und auch in Reichenau selbst befolgt wurde (col. 24).
Aber weil eben Ursicinus der #lteste und einzige verstorbene Bi-
schof bzw. Abt war, deshalb stand sein Name und nur der seinige
am Kopfe der Liste. Der gleiche Fall trifft auch bei Metten (col.
115) und Feuchtwangen (col. 128) zu, beides Griindungen der 2.
Halfte des 8. Jh.

Nicht nur das Zahlenverhiltnis, auch das «Fehlen von Tello
selber auf der Liste» wird als Argument gegen die These angefiihrt,
dafl im Reichenauer Buche unter der Disentiser Rubrik zuerst die
Defuncti und dann die Viventes aufgezihlt werden!2. Aber dieses
Fehlen miilte man doch zuerst belegen oder wahrscheinlich machen.
Man sollte es zunichst eher merkwiirdig finden, dafl Tello weder
unter den langen Reihen der Disentiser in Reichenau noch auch
in den sonstigen Kolonnen des Reichenauer und Pfiferser Liber
Confraternitatum, weder im sog. Testamentum Tellonis von 765 noch
in der Passio Placidi und in den alten Churer Bischofskatalogen und

® BUB 1. nr. 16 u. 331.
10 Uber ahnliche Verwendung von Tradition sieche BEYERLE, Pirmin
8. 153.

I Frank H., Die Klosterbischife des Frankenreiches 1932 S 147.
12 BeEYERLE, Tello 26. : ;



Nekrologien als Abt oder Moénch auftritt. Dieses argumentum ex
silentio miite mindestens gut erklért werden. In Reichenau begeg-
net er uns iibrigens nur als Graf (Victor comes, Tello comes Aug.
col. 465, 27), in der Vita S. Galli des 9. Jh. nur als Tello quidam
Curiensis ecclesiae praesul, was sicher nicht auf seine Abtswiirde
gedeutet werden kann, sondern eher das Gegenteil anzuzeigen
scheint13. Man konnte vielleicht noch daraus Tello die Abtswiirde
zuweisen, dafl er 762 bei der Synode von Attigny fiir die Abtei
unterschrieben hitte wie Bischof Chrodegang von Metz fiir Gorze,
Bischof Heddo von StraBburg fiir das Kloster Ettenheimmiinster,
Bischof Wolfram von Meaux fiir das Kloster S. Faron (des hl. Kreu-
zes) in Meaux!?. Man darf jedoch die Teilnahme an der Synode
nicht zu hoch bewerten. Es befanden sich ja bei dieser Versamm-
lung nur etwa 50 Bischofe und Abte, also ein ganz kleiner Teil
der damaligen frankischen Prilaten. Es fehlten u. a. die bayrischen
Bischofe und die Abte von nahen Klgstern (Gengenbach, Schwarz-
ach, Schuttern usw.). Fiir viele mag der Weg in die weit entfernten
Ardennen zu beschwerlich gewesen sein. Und dann handelte es
sich janicht um betont monastische Probleme, sondern um Fragen des
Glaubens und des Seelenheils (pro causa religionis ac salute ani-
marum). Und ferner «scheint die Gebetsverbriiderung zunéchst
nur fiir die Abte und Bischdfe personlich gegolten zu haben»15.
Erst in zweiter Linie sind die Priester (presbiteri eorum) und die
Mionche einbezogen's. Natiirlich mag die Synode allgemein die
Confraternititen gefordert haben. Was aber die Analogie mit an-
dern Bischofen, die dort waren, betrifft, so besagt sie natiirlich
nicht viel. Ein episcopus kann eben nur dann zugleich als abbas
angenommen werden, wenn dafiir noch andere Quellen als die von
Attigny dafiir einstehen. So sind z. B. Heddo (col. 24), Chrode-
gang (col. 261) und Wolfram (col. 273) durch das Reichenauer
Buch als solche belegt, nicht aber Tello.

SchlieBlich konnte man aus Tellos Schenkung von 766 Indizien
fiir seine Wiirde als Abtsbischof heraussuchen. Dort tritt er mehr-

13 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 80.

14 BryeErLE, Tello 26.

15 BAUERREISS R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 114.
¥ MQH Concilia aevi karolini 1 (1906) 72-—-73.

6



mals als episcopus auf, ohne daB irgendwie nahegelegt wire, dal
es sich um einen Klosterbischof handeln wiirde. Wenn er einmal
nur als Tello peccator im Texte figuriert, so ist das reine Abwechs-
lung in den Attributen!?. Ubrigens wollte man diese Wendung
pressen, so konnte man daraus auch einen Tello peccator presbyter
usw. machen, da solche Verbindungen auch nachweisbar sind’®.
Aber schon Chur als Ort der Beurkundung und die Zeugen aus
dessen Umgebung weisen eher auf einen Churer Dibzesanbischof
denn auf einen Klosterbischof hin. Weiter legt man Gewicht dar-
auf, daB Tello in der Urkunde alle, die gegen seine Bestimmungen
handeln, aus dem Gebete der Disentiser Monche ausschliet1?. Hier
handelt es sich aber nicht um eine juristisch bestimmte Confrater-
nitit, sondern einfach um eine freie Zuweisung bzw. Nichtzuwei-
sung der Gebetsfriichte im allgemeinen. Erst im Hochmittelalter
entwickelte sich der rechtliche Charakter der Verbriiderungen mehr.
Vorher war héchstens ein Anspruch auf gastliche Aufnahme oder
Hilfe in der Not miteinverstanden?. Sofern im Tello-Testamente
ein wirklicher eingeschriebener Wohltiter gemeint ist, so diirfte es
gich hier nur um die Streichung des Namens aus der Benefactores-
Liste und damit um den Ausschlufl aus der Gebetsgemeinschaft

Vgl. immerhin den episcopus ordinatus, d. h. der die canonica ordinatio hat,
in den Konzilsakten von 747, 794 usw. MGH Concilia aevi karolini 1(1906)
S. 47, 167 usw. und bes. Register S. 983 zu ordo, ordinatio. Dazu MGH
Formulae merow. et karolini aevi 1886 S. 553 Form. extravagantes II. nr. 2
zur 1. Halfte 9. Jh.

18 WaARTMANN I. nr. 114, 115, 116 usw. zu 787ff. Weitere Belege JHGG
1939 8. 79.

19 BryrrLe, Tello 31—32, 46—47.

20 Brrrakre U., Les Fraternités monastiques et leur réle juridique. Bru-
xelles 1920 S. 7, 11. Die Form. Merkeliana nr. 60, die 8./9. Jh. datiert, ver-
wendet wohl das Wort consortium, aber im Sinne eines frater de congre-
gatione, also eines eigentlichen Klostermitgliedes und setzt eine formelle
Verbriiderung voraus. MGH Formulae merowingici et karolini aevi 1886
S. 261. Dieses consortium fraternitatis in den Urkunden der LC S. 140—142.
DaB es sich aber bei Fremden um Gebete allein handelt, ebendort S. 136
bis 141. Vgl. auch in suo consortio sive in orationibus im Konzil von 794
und consortium sanctorum sacerdotum in Konzil von 829. MGH Concilia
aevi karolini 1(1906) S. 171; 2(1908) 624625. ‘

7



Fiir die Abtswiirde konnte ferner noch ein anderer Passus in
Frage kommen, der da lautet: in loco, qui dicitur Disertina mona-
sterium regularium constructum esse scimus, qua ego indignus acsi
peccator Tello episcopus possidere videor et impensis meis plus
quam debeo utor. Beyerle ersetzt qua durch quod und deutet es
auf monasterium, dhnlich wie vorher F. Streicher das qua auf De-
sertina bezogen hat und sieht dementsprechend Tello als Eigen-
kirchenherr an?. Damit aber wiire noch kein Grund vorhanden,
Tello als Abtgriinder zu betrachten. Der Eigenkirchenherr spielt
hier die Rolle eines weltlichen Stifters, mehr nicht. Ein Abt kann
auch das Kloster gar nicht besitzen, es gehért nach. mittelalterlicher
Anschauung Gott, den Heiligen und der Kirche, weshalb es in den
Urkunden einfach gewdhnlich heifit: cui praeesse dinoscitur (vide-
tur), nicht habere dinoscitur. Die Umformung des qua in ein quod
ist bei der eindeutigen Uberlieforung schwierig; eher kénnte man an
ein qua fiir quam denken. Man kann es aber auch mit E. Poeschel
und Meyer-Marthaler auf das folgende beziehen 22. Danach wire der
Sinn: Tello schenkt von seinen Giitern und Einkiinften dem Klo-
ster. Fir den Begriff «Giiter» setzte der Text einen verallgemei-
nernden Relativsatz ein, dhnlich wie spiter quaecumque acquisivit.
Anderst geformt wiirde der Satz lauten: possessiones, quascumgque
possidere videor, et impensa, quibus plus quam debeo utor, pro
peccatis ete. transfundo.

Dabei stellen wir uns noch die Frage, ob iiberhaupt Tello voller
Eigenkirchenherr sein konnte. Er schenkte ja nur Giiter von Sagens
bis Somvix, nicht aber das engere Klostergebiet, die Gegend ober-
halb des Russeinerfelsens. Sie war als wenig bebautes Land Eigen-
tum des Fiskals und konnte nur vom Prises oder der frinkischen
Regierung zugestanden werden. Doch durfte Tello als Mitglied der
regierenden Victoriden, als Sohn Victors, besonders aber auch
Vollender der klosterlichen Ausstattung gleichsam in obliquo als
Eigenkirchenherr gelten. Dafl n#mlich die Schenkung Tellos das
Kloster erst recht lebensfihig gemacht hat, darin stimmen ja alle
Forscher iiberein?. Eine gewisse Treuhinder-Rolle kam daher

- 21 BeyErLE, Tello S. 26, 34. ;
22 ZSK 1946 S. 167 und die dort zitierte Literatur.
* BrYERLE, Tello 31. MEYER-MARTHALER in ZSK 1946 S. 184. .

8



diesem groBen Forderer des monastischen Disentis, das erst im
Entstehen begriffen war; sicherlich zu?*. In diesem Sinne ist der
These Beyles zuzustimmen.

2. Disentis und Pfdifers

Woher kam nun der eigentliche ménchische Griinder von Disen-
tis? Wie schon die ersten Namen der Konventliste zeigen, handelt
es sich um romanische (Olini, Italici, Paulini, Justi usw.) und ger-
manische (Wago, Subo, Maginbert usw.) Namenstriger, was auf
ein germanisch-romanisches Rekrutierungsgebiet schliefen laBt.
Bei dem groBien EinfluB}, den Pfifers bis in das Gebiet von Ilanz
hatte (Fab. 140ff.), scheinen geistig-monastische Anregungen von
dieser Seite zu kommen. Beyerle weist nun darauf hin, dafl die
Konventlisten von Pfifers keinerlei Anhaltspunkte dafiir bieten 2.
Sehr richtig, denn es gibt ja gar keine fiir diese frithe Zeit. Wir
besitzen nur den Catalogus Abbatum defunctorum (Fab. 53) und
Méonchslisten von ca. 800 (Aug. col.56). Daher kann man auch von
diesem Standpunkte aus nichts dagegen einwenden. Dann ist frei-
lich nicht gesagt, dal rechtliche Zusammenhinge bestanden haben
miissen, etwa wie spiter bei den cluniazensischen und cisterzien-
sischen Filiationen. Es geniigten geistige und monastische Anre-
gungen, die nur durch eine Person iibertragen werden konnten.
Beyerle ist ja auch zur Uberzeugung gekommen, daB z. B. der
hl. Pirmin fiir Reichenau selbstindig rekrutierte. Seinerseits sandte
Reichenau, wie es scheint, nur den Abtsgriinder nach dem neuen
Niederaltaich 6.

Woher ist denn eigentlich Pfifers gegrindet worden? Neuestens
stellte man die Nachricht Hermann des Lahmen (1 1054), der Mur-
bach, Altaich und Pfifers als Griindungen der Reichenau zum
Jahre 731 meldet, in kritisches Licht?2?. Sicher ist das Datum nur

2¢ Die weiteren Fragen iiber das volle Eigenkirchenwesen in Rétien vor
806 stehen hier nicht zur Diskussion.

2% BryerLe, Tello 31.

2% BEYERLE, Pirmin S. 139—140.

27 PerrET F. in ZSK 1950 S. 254—256.



summarisch zu nehmen, aber irgend ein materieller Gehalt liegt
wohl der Meldung zu Grunde. Bei Niederaltaich ist es ja der Griin-
derabt Eberswind (Aug. 25,1 = 101,25)28, Bei Murbach verbindet
wenigstens der hl. Pirmin selbst?®. Will man der Uberlieferung
Hermanns gar keinen historischen festen Kern zubilligen, so miiBte
man schon gewichtigere Griinde als bisher haben. Denn Pfifers
mul} ungefihr aus der Zeit, die der Chronist des Bodenseeklosters
angibt, stammen, regierte doch schon 762 der dritte oder schon
vierte Abt (Fab. 53,3—11)30. Man sagt nun freilich, wenn Pfifers
von Reichenau aus gegriindet worden wiire, so miiite man im Liber
Viventium von Pfifers die dltesten Reichenauer Abte finden. Aber
man bedenke, dafl die Augia dives eben erst gegriindet war und
bald darauf auch Pfifers folgte. Dann romanisierte sich Pfifers so
schnell und griindlich, dal dies dem Andenken an die germanische
Veranlassung nicht gerade zustatten kam. Ubrigens, wie schon
oben bemerkt, konnte auch hier fiir Pfifers selbstindig rekrutiert
worden sein oder es konnte auch nur ein erster Abt geniigen, wie
bei Niederaltaich. Ausgeschlossen ist es nicht, daB gerade Abt
Gibba (Fab. 53,4) ein Monch von Reichenau war (Aug. 25,3) oder
vielleicht zuerst dort den Abtsstab fiihrte (Aug. 24,12)31. Auch Abt
Athalbertus abbas et episcopus kénnte von der Reichenau stammen
(Aug. 25,11 resp. 14 u. 15)32,

Bei dieser Diskussion sei darauf hingewiesen, dal man die Wohl-
titerlisten der Libri Confraternitatum nicht iiberschitzen darf. Im
St. Galler Verbriiderungsbuche sucht man verschiedene wichtige

% Zur Kontroverse siehe Studien und Mitteilungen OSB 1930 S. 441—445
und 1931 S. 103—109, ferner BeyERLE, Pirmin S. 139140, Auf S. 103
verwertet BEYERLE ebenfalls Tradition von Hermann.

2% BrEYERLE, Pirmin 134fF.

3¢ Liste bei PERRET S. 276.

3. BrYERLE, Pirmin S. 135, 138, 140, 153, 156. KAR 159. Zum Sprach-
charakter siehe unten.

32 Beildufig sei hier noch bemerkt, daB Reichenau auch an den Grenzen
Churriitiens das Kloster Benken griindete, wo 744 der Reichenauer Abt
Arnefried zugleich als Vorsteher erscheint. Ein Zeichen nicht nur fur die
Fruchtbarkeit der Reichenau in siidlicher Richtung, sondern auch fiir die
vielfiltigen Methoden der Neugriindungen. Kircer L., Geschichte der Pfarrei
Benken 1941 S. 10—11.

10




und dem Kloster sehr zugetane Personlichkeiten sowohl des welt-
lichen wie geistlichen Standes des 9./10. Jh. umsonst33. Anderseits
besagt die Nennung auch nicht alles. Herzog Theobald, der zwar
ein Freund der Reichenau war, aber doch an der Vertreibung des
Abtes Eddo 731/732 wesentlichen Anteil hatte, ist ja auch in das
Verzeichnis eingetragen3!. Wohltiterlisten wurden oft spit auf-
gesetzt und der feudal-mittelalterlichen Einstellung gemafl auf die
Fiirstendynastien ausgedehnt, ohne dafl besondere Griinde vor-
lagen. DaB Konig Bernhard von Italien ( 818) ein groBer Wohl-
titer des Bodensee-Klosters war, ist weder iiberliefert noch wahr-
scheinlich, und dennoch figuriert er in der Benefactores-Liste3®°.
Ahnliches gilt von der Fiirstenliste von Pfafers (Fab. 7,5{f. und
35,4). Im einzelnen ging es wie heute noch bei Gebetsempfehlungen
und MeBintentionen. Bitten, Gaben und Besuche geniigten oft
zum Eintrag 3.

Will man aber das Schweigen des Pfiiferser Buches iiber die
Abte von Reichenau um jeden Preis als beweisend anfithren, dann
konnte es auch als ein Zeichen des Unabhingigkeit-Geistes gedeutet
werden. Die kleinere Abtei mochte nicht ins Schlepptau der grofe-
ren kommen. Vielleicht nahm ebenso St. Gallen Victor und Tello
deshalb nicht ins Confraternititsbuch auf, weil man an der Stei-
nach seit dem Uberfall Victors wenig Sympathien fiir die riitische
Kapitale hatte.

Mit diesen Vorbehalten soll die geistreiche Idee von Fr. Perret,
wonach bei der Grindung von Pfifers réitische Kreise wesentlich
mitbeteiligt waren, nicht in Zweifel gezogen werden. Im Gegenteil!
Es bedeutet das eine gliickliche Erginzung der bisherigen For-
schung. Aber eine alemannisch-frinkische Mit-Initiative, die ja
selbst fiir das entferntere Disentis nach Ausweis seiner Monchs-
listen nicht fehlt, steht auch fiir Pfifers nicht aufler Diskussion.

Sicher entfaltete sich die Fabaria, nach den vielen Monachi und Bene-
factores zu schlieBen, sehr gliicklich. Immer noch erscheint daher die Grin-
dung des Klosters Miinster-Taufers durch die Abtei Pfifers sehr ‘n&helie-

33 LC 136-—141.
3¢ KAR 58.

35 KAR 1114.
3% KAR 295,

11



gend, auch wenn man keine Namenskongruenzen in den Listen der beiden
Kloster finden wiirde®’. Diese Ubereinstimmungen umfassen freilich nur
finf Namen, von denen zwei die verbreiteten ritischen Namen Vigilius und
Victor tragen, wie E. Poeschel einschrédnkend bemerkt®. Aber auch er gibt
zu, daB dafiir die andern Quintillus, Maiorinus und Marcellinus seltener
sind. Dazu ist zu bedenken, daB nicht irgendwelche ritische Namen zu-
sammenstimmen, sondern gerade diese der Profefordnung entsprachen?®.
So muBl um das Jahr 800 die Klostergriindung rechtlich abgeschlossen be-
trachtet werden®’. Daf@} es sich aber in Miinster nicht um ein Doppelkloster
handelt, darauf wies E. Poeschel mit Recht hin, fehlt doch tibrigens ein
Indizium darauf in allen diesbeziiglichen Aufzéhlungen?!.

3. Die Herkunft des hl. Pirmin

Von Pfifers fiihrt uns der Weg nach Reichenaw, das eine Stiftung
des hl. Pirmin ist. Nach Beyerle griindete der Heilige zuerst 726/27
Murbach und besiedelte es mit westfrankischen Ménchen, wihrend
er um 729 die Reichenau mit oberdeutschen Elementen bevél-
kerte?. Nach H. Biittner zog bei der Vertreibung Pirmins von
der Reichenau auch ein groBer Teil der westfrinkischen Begleiter
Pirmins fort und fand in Murbach Aufnahme. Die Listen giben
uns nur den endgiiltigen, nicht den anfinglichen Stand wieder4s.
Fur das Jahr 724 als Griindungsjahr der Reichenau sprechen ja
auch, wie der gleiche Forscher hinweist, iltere Quellen als Her-
mann, némlich die Annales Monasterienses des 9. (10.) Jh.%4.

37 Siehe Anfinge von Disentis. JHGG 1931 S. 70—T71.

% Kunstdenkmdler des Kts. Graubiinden 5 (1943) 293.

3 Vol. KAR 1119.

40 Dariiber auch MtUrLeEr I im Biindnerischen Monatsblatt 1942, S.
276-—284. DaB nicht Karl d. Gr. selbst Griinder ist, wird nun erhértet durch
die Ausfithrungen E. Ecrovrs, Der Standort des Monasteriums Ludwigs d.
Deutschen in Ziirich. 1949 S. 115—127. Dazu Forz R., Le Souvernir et la
Légende de Charlemagne. 1950 S. 349—351.

1 LC S. 144, 154—155 sowie BUB I nr. 46, unter welchen Frauen-
kléstern um 820—830 Kazis und Schiénnis bzw. besser Misteil zu verstehen
gind. MEYER-MARTHALER in Festgabe Nabholz 1944 S. 4, 17, 33.

42 BEYERLE, Pirmin S. 137f.

43 ZSK 1949 S. 16. .

* MGH Script 111 (1839) 153 zu 724: Sanctus Pirminius praefuit Augiae,
zu 727: Sanctus Pirminius ex Augia pulsus, Alsaciam venit. Zur Hs. Mittei-

12



Neuere Forschung sieht in St. Pirmin einen «schottischen Mis-
stonsbischof» (Zibermayr) oder rechnet doch mit «iroschottischer
Herkunft» (Beyerle) 5. Uber diese Thesen ist man insofern erstaunt,
als sich ja die Wissenschaft immer mehr von der fritheren Uber-
betonung der irischen Einwanderung entfernte und mehr den gei-
stigen und kulturellen Einfluf Irlands auf den fréinkischen Kon-
tinent feststellen konnte. Die Frinkisierung Luxeuils um die Mitte
des 7. Jh. und der Sieg der Benediktinerregel zu Ende des 7. Jh.
besagt schon allerhand. Eigentliche IrenklSster gab es sehr wenige
(siehe unten)%s. Hingegen hat die Forschung immer mehr die Be-
deutung der spanischen Westgoten erkannt. Daher iiberraschte es
weniger, daB zuerst 1920 der spanische Gelehrte J. Pérez und dann
1927 der schweizerische Historiker Gall Jecker aus dem Scarapsus,
dem Missionskatechismus Pirmins, wesigotisch-spantschen Hawupt-
einfluf zu erkennen glaubten und die siidfranzosisch-septimanische
Herkunft des Heiligen in Erwiigung zogen*’. Man suchte nun die
Argumente zu entkriften, indem man betonte: «Texte wie Caesa-
rius von Arles und Martin von Braga waren iiberall gingig»?®.

lungen des ésterr. Institutes fiir Geschichtsforschung 10 (1889) 75f. bes.
78f. «Eine Hand des 12. Jh. schreibt eine Ostertafel ab, die bis 835 reicht;
darin finden sich mitabgeschriebene chronikalische Notizen bis 828. Die
Fortsetzungen von 1065—1194 fehlen in der Handschrift. Offenbar haben
wir es mit einer Abschrift zu tun, die im 12. Jh. von einer dlteren Vorlage
gemacht wurde. Der Befund beweist eindeutig, da3 der erste Teil dem 9. Jh.
angehért oder allerspiitestens dem 10. Jh., wenn man ihn mit den sog.
Kleinen Annalen in Zusammenhang bringt». Mitt. Prof. Biittners vom 8.
Nov. 1951. _

45 Z1BERMAYR I, Noricum, Baiern w. Osterreich 1944 S. 195, 197, 207—208.
BrvyerLE, Pirmin 129, 131.

46 T,, GoUuGAUD wies in der Révue Bénédictine 1931 S. 206—302 nach,
da8 mehr als 25 Heilige zu Unrecht als «risch» angesehen wurden. Dazu
ZIMMERMANN A., Kalendarium Benedictinum 1 (1933) LIX. Neben andern
diesbeziiglichen Werken von Goucaup und von LEvisoN vgl. SCHMITZ-
RABER, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947) 57—61 und BUTTNER in
ZSK 1949 S. 14 sowie BaAuErrElss R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 97.
BAUERREISs zeigt auch S, 40f., 48f., daB sicher fiir Bayern nur Kilian und
Korbinian (miitterlicherseits) als Iren in Betracht kommen.

17 JrcreR P. Garrus, Die Heimat des hl. Pirmin 1927 (= Beitrdge zur
Geschichte des alten Monchtums und des Benediktinerordens, Heft 13).

8 BrvyeErRLE, Pirmin S. 131

13



Das ist in gewissem Sinne richtig, aber es weisen eben auch noch
andere Quellen in dieser Richtung, so die zahlreichen Zitate aus
Isidor von Sevilla (} 636), und zwar nicht nur diejenigen aus den
bekannten Etymologien, sondern auch von andern Werken (Sen-
tentiae, Norma vivendi, Synonyma). Dazu kommen noch Ildefons
und Julian von Toledo, die westgotisch-pseudocaesarianische Ho-
milie 17, das siidgallische Symbolum, die Beniitzung des west-
gotischen Rechtes (Zihlung der Blutsverwandtschaft). Die nahe
geistige Verbundenheit mit dem Bauernprediger Eligius von Lyon
(T 660) ist ebenfalls auffillig?®. Auch die handschriftliche Uber-
lieferung weist nach Siidfrankreich 5. Nicht zuletzt paBt es ja auch,
wenn das nach Beyerle westfrinkische Murbach sich als eine
Sammelstitte westgotisch-spanischer Literatur erweist5!. Alle diese
Umstédnde sprechen gegen die iroschottische Herkunft. Was noch
nicht erkldrt wurde, ist das Fehlen spanischer Einfliisse in den
Psalmenzitaten. Aber A. Allgeier, der darauf aufmerksam machte,
wollte damit nicht das Gesamtresultat Jeckers in Zweifel ziehen 52,
Das besagt also vorliufig auch fiir die iroschottische These nichts,
sondern legt einfach nahe, dal noch anderer (vielleicht allgemeiner)
Einflul mitgewirkt hat.

Wie kann iiberhaupt Pirmin iroschottischer Missionér sein, da
ihn doch die ,unverdichtige Urkunde‘ (Beyerle) des Bischofs
Widegern fiir Murbach 728 als typisch benediktinischen Kloster-
griinder bezeichnet’22? Auch deutet die reichenauische ProfeB-
formel auf Flavigny hin, so daB offenbar St. Pirmin diese von

% Zu Eligius u. Pirmin Studien u. Mitteilungen OSB 1929 S. 50—51 u.
ZSK 1949 S. 17.

50 Dazu LEAMANN P. in Studien u. Mitteilungen OSB 1929 S. 45—51,
bes. S. 47 iiber den Codex von Cheltenham des 9. Jh. und S. 49 iiber den
Codex von Einsiedeln aus dem Ende des 8. Jh.

31 Dariiber ZSG 1939 S. 371, 377—379. Studien u. Mitt. OSB 1946 S.
426—432,

52 Freiburger Di6zesan-Archiv NF. Bd. 29 S. 615—617, dazu miindliche
Mitteilung Prof. Allgeiers.

828 qui de suis peregrinis monachis ibidem instituerit et cenobio vel sancto
ordene (!) sub regula beati Benedicti etc. quem sub uno modo petitiones (1!}
vel una sancta institutione beati Benedicti quoadunavit. ScHOEPFLIN J. D.,
Alsatia Diplomatica 1 (1772) 11—12. Darauf wiesen schon hin Mélanges
Columbaniens 1951 8. 263.

14



dort her gebracht hat. Das Formular dieser burgundischen Abtei
gleicht nun aber wiederum dem des siidfranzosischen Albi. Vielleicht
lassen sich hier einmal noch viel deutlichere Einfliisse feststellen 5.

Ubrigens ist als Heimat Pirmins das westgotische Sidfrankreich
im weitesten Sinne zu nehmen, also das direkte, frither westgotische
Gebiet wie auch die angrenzende weite Kontaktzone. Der Ro-
manist W.v. Wartburg hat auf Grund gotischer Worter, die im
Franzosichen weiterlebten, die Grenzen dieses friilheren westgoti-
schen Reiches bis zur Loire nach Norden vorgeschoben, indes ohne
Tours und Orléans einzubeziehen?. Der geistige Einfluf drang
aber noch viel weiter ins Herz Frankreichs vor, zeigt doch das um
700 entstandene sog. Lektionar von Luxeuil, das eigentlich fiir
Langres verfaBt war, bemerkenswerte westgotische Einschlige®.

DaB Pirmin vor den hereinbrechenden sarazenischen Horden,
die 720 Narbonne eroberten, geflohen sei, bleibt selbst fiir Beyerle
eine sympathische Annahme?5. Einig gehen die Forscher heute,
wenn sie den Aufenthaltsort des Heiligen, das Castellum Melcis,
mit Meaux identifizieren. Dort befand sich ja auch ein altes
Kloster zu Ehren des hl. Kreuzes (St. Faron), das sich spiter mit
der Reichenau verbriiderte (Aug. 273)%. Wenn der hl. Primin nun
hier einige Jahre verblieb, konnte er natiirlich verschiedenste gei-
stige Einfliisse aufnehmen und seiner Gefolgschaft die verschie-
densten Elemente einverleiben. Die Murbacher Urkunde von 731/32
spricht ja nicht umsonst davon, daB der Abt peregrini monachi de
diversis provinciis vereinigt habe®. Auch wenn der hl. Pirmin

53 Die Formel von Albi ist bislang nur aus einem heute nicht mehr be-
kannten Codex zu belegen, den noch Marténe zitiert und ins 9. Jh. datiert.
Martine EpM., De antiqguis Monachorum ritibus 1690 S. 684. Zum Ganzen
sehr wichtig Frang H., Die Klosterbischife des Frankenreiches 1932 S. 169
bis 179 iiber die ProfeBurkunde der Abtei Reichenau.

54 Sache, Ort und Wort, Festgabe Jacob Jud 1943 S. 330—332. Karte 1 u. 5.

85 SanMoN P., Le Lectionnaire de Luzewil 1944 S. LII, LVIII, LXVI
bis LXIX. Dazu MoriN G. in der Revue Charlemagne 1911 S. 8 Anm. 1
fir Autun.

58 BrEYERLE, Pirmin 131.

57 BeyERLE, Pirmin 130, 137.

88 Weiteres ZSG 1939 S. 380.

52 PARDESSUS, Diplomata ad res Gallo-Francicas spectantia 2 (1849) nr. 550.
Zu peregrinus siehe unten, ' :

15



nur von der Gegend Mitlelfranziens gekommen wiire, geniigte es,
um Rhabanus Maurus’ Grabinschrift fiir den Heiligen zu recht-
fertigen: deseruit patriam, gentem simul atque propinquos, was
einfach heiflen will: er verlieB Sippe und Familie®. Die mittel-
frinkische Heimat wiirde natiirlich auch die Doppelsprachigkeit,
welche die alte Vita dem Heiligen nachrithmt, ebenfalls erkliren,
denn in diesen Gebieten war sie noch naheliegender als im Siiden!.

Im Norden Frankreichs bestanden damals iroschottische Konvente in
Rebais und Péronne®2. Die Insulaner wirkten bis Lorsch und Honau (bei
StraBburg). Neben ihnen betitigten sich die Angelsachsen, so unter Willi-
brord in Echternach (706) Ein Angelsachse kam sogar nach Reichenau®s.
Von dieser Seite diirfte auch die Idee des monachus peregrinus beeinfluBt
sein. St. Benedikt trat ja mehr fiir die Stabilitit ein, wihrend die Iroschot-
ten die aszetische Heimatlosigkeit betonten%4, Von ihnen iibernahmen die
Angelsachsen den Gedanken, den sie besonders auf ihre Romfahrten an-
wendeten®. Daher sprechen auch die Urkunden der Abtei Echternach
698-—714 von den monachi (fratres) peregrini®. Aber in dieser Zeit wird
der Gedanke bereits allgemein vertreten und der monachus peregrinus muf
gar nicht von so entfernter Gegend gekommen sein, sondern einfach seine
engere Heimat verlassen haben®”. Die Murbacher Urkunde um 731 /32 148t
auch die peregrini nicht de longinquis, sondern nur de variis provinciis
kommen, was den westfrinkischen Ménchsnamen, die F. Beyerle konsta-
tiert, entspricht. SchlieBlich ist die Idee doch biblisch (Hebr. 11,13; 1. Petr.

% KAR 51, JEckER 10. Wohl Anspielung auf Abraham. Gen. 12,1. Dazu
CaMPENHAUSEN H. v., Asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und friih-
mittelalterlichen Méonchtum 1930 S. 3f., 16f.

81 JeckER S. 10.

2 BEYERLE, Pirmin 138 (Rebais), Lexikon f. Theologie u. Kirche 8
(1936) 90 und KAR 776 (Péronne). Frank H., Die Klosterbischife des Fran-
kenreiches 1932 8. 29—32, 103—109 (Honau), Revue d’Histoire Ecclé-
siastique 1933 S. 268—270 (Lorsch und Honau). Der Ire Flaithemel in Mur-
bach und Reichenau KAR 1165.

62 KAR 1134,

64 CAMPENHAUSEN 8. 16. BrLaNkE F., Columban und Gallus 1940 S. 34—35,
221. Zum benediktinischen peregrinus Regula S. Benedicti cap. 53, 56, 61.

 Levison W., England and the Continent in the eighth Century 1946
S. 37—39. GoueAUD in Revue d’Histoire Ecclésiastique 1933, S. 253f.

886 WampacH C., Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Friihmittel-
alter I. 1 (1929) 21, 136—137 und 2 (1930) 11, 21, 42, 59.

7 So mit Berufung auf Pfister neuerdings wieder R. METZ in den Mé-
langes Columbaniens 1951 S. 231 betreff Murbacher Urkunden.

16




2,11; 3. Joh. 6) und wurde schon von St. Martin von Tours (4. Jh.) wie von
Paulin von Nola (5. Jh.) vertreten®. Daher auch der altliturgische terminus
technicus der huius saeculi asrumnosa peregrinatio®,

Man hat zwischen dem Wirken Pirmins und Bonifatius’® eine
Antithese sehen wollen. Bonifatius, der pipstliche Legat, errichtete
im Zusammenhang mit Rom die kirchliche Organisation und sah
in den Bischofssitzen die Angelpunkte der seelsorglichen Betreu-
ung. Pirmin ist in erster Linie aber Klostergriinder, der indes die
Seelsorge auch nicht verga8 (Scarapsus) und daher Kirchen er-
warb und Klosterbischife einsetzte. Doch habe er alles nur dank
seiner «inneren Berufung aus dem eigenen Gewissensauftrag» getan,
also mehr im Anschlusse und in Nachahmung des kl. Kolumban .
Diese Fragestellung: Kolumban oder Bonifatius, ist wohl zu eng.
Pirmin steht zwischen beiden Methoden. Er ist weniger planvoll als
Bonifatius, aber organisatorischer als Kolumban. Wie selbst Beyerle
ausfiihrt, liegt in den Klostergriindungen am Oberrhein Plan und
System. Gewill hatte Pirmin keinen Auftrag vom Papste, da die
entsprechenden Nachrichten zu unglaubhaft erscheinen?. Aber
seine benediktinische Art und duBere Schicksale machten ihn zum
Missionsbischof und Wandermissionir?2. Auch gab er seinen Kl5-
stern einen festeren Zusammenhalt als Kolumban, indem er aus
ihnen eine sog. Kongregation bildete, wihrend der groBe Ire sich
schlieBlich Bobbio zuwandte und nicht bei seinen Griindungen als
Haupt verblieb. Ahnliche Minner, die wie Pirmin nicht einfach
auf eine Richtung festgelegt werden kénnen, fehlen nicht?.

Nun zur Frage, woher Pirmin seine benediktinische Einstellung
hatte. In der Gegend von Narbonne entstand um 620—630 in

8 CAMPENHAUSEN S. 3ff

8 Manz G., Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins
11. Jh. 1941 nr. 711.

" BEYERLE, Pirmin 148f.

1 BEYERLE, Pirmin 130, 146.

2 Dazu CAMPENHAUSEN S. 22, der Pirmin als Missionér um der Vélker
willen, die zu bekehren sind, charakterisiert, ganz im Gegensa.tz zu dem iri-
schen Missionir um seiner selbst willen. ' '

3 ScEMITZ-RABER, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947) 717, iber
Willibrord. Dazu ScEIEFFER TH., Angelsachsen und Franken. ersba.den
1951 8. 30—37, iber Chrodegang {Pirmin-Bonifatius).

17

2 Schw. Zsehr. {. Gesch., 2, 1



Altaripa (Diozese Albi) ein Benediktinerkloster, das gewisse Be-
rithrungspunkte mit Monte Cassino aufwies?. Auch gab es in
Gallien um 700 bereits eine schone Anzahl von Klostern, die nach
der Regel des Heiligen von Nursia lebten. Und Lerin war in dieser
Zeit, schon lingst benediktinisch?. So wire es moglich, daBl iiber
diesen Weg die Anregung zum benediktinischen Leben gekommen
wére 7.

Man hat den Namen Pirmins, urspriinglich Perminius oder Pri-
menius, fiir irisch oder altkeltisch angesehen?. Wenigstens wird
er als «ein wohl nach iroschottischer Monchssitte gewdhlter Name»
gedeutet, dessen Sinn wire: «Der ans Ziel Fiihrende»?.

Irisch-keltische Namen erkennt man nun eindeutig an ihrem eigensprach-
lichen Charakter, so in St. Gallen Marcellus alias Moengal (Aug. 49,23), in
Hornbach-Reichenau Flaithemel alibi Notus (Aug. 16,20 und 31,29), sowie
endlich in Maurusmiinster Sambut (Aug. 316,4)?. Dieser Kategorie ist nun
unser Namen keineswegs anzuschlieBen, denn er klingt gar nicht irisch-
keltisch, sondern ganz romanisch. Prof. Dr. J. Pokorny, Ziirich, der Heraus-
geber des indogermanischen Woérterbuches, duBerte sich dazu: «Dal3 Per-
minius nicht keltisch sein kann, zeigt das P-, das, wenn keltisch, auf Qu- zu-
riickgehen miiBte, und so ein Name existiert nichty». (Brief vom 13. Dez.
1950.) Die zweite Kategorie von irischen Namen umfa@t alttestamentliche
oder allenfalls auch griechische Namen, so besonders in Rebais Adam,
Abraham, Daniel, Samson, dazu die hellenischen Sadraveus, Soarcile (Aug.
269f£.). Diese und #hnliche Namen wie Samuhel, Jonas, Job usw. finden wir
auch in Schwarzach (Aug. 200,4 und 203,23) und Neuweiler (Aug. 236,5
und 35)8. Da Pirmin weder ein alttestamentlicher noch auch ein ganz
griechischer Name ist, darf er wohl nicht hierher gezéhlt werden. Es bleibt
uns nur noch iibrig, die geographische Verbreitung dieser Bezeichnung zu

4 ScEMITZ-RABER 57, 79.

75 ScEMITZ-RABER 56—62.

6 Die Benediktinerregel ist im eigentlichen Spanien nicht vor dem
10. Jh. nachweisbar. ScamiTz-RABER 112, 206.

77 ZIBERMAYR 207.

8 BREYERLE, Pirmin 129.

79 {Tber Flaithemel KAR 1134, 1165. Dazu ComerLLUS, latine Faustus
PL 131 col. 1103.

80 BrpyerLE, Pirmin 150 wies wohl mit Recht auf diese alttestamentlich-
irischen Namen hin; indes ist doch zu beachten, daB auch nicht-irische
Personlichkeiten wie Bischéfe bei der Bischofsweihe und Laien bei der Taufe
solche Namen erhielten. BAuerRrEIss R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949}
150—-151.

18




ermitteln und daraus Schliisse zu ziehen. Aber der Name 148t sich nur zwei-
mal belegen, fiir einen Priester aus Ttalien, der im 5. Jh. nach Noriecum
floh, und fiir einen Bischof von Nuceria 598%1. Dag weist wirklich nicht auf
einen Iren als Tréger hin. Da also nur drei Pirmine nachweisbar sind und
alle drei Priester waren, moéchte Dr. J. U. Hubschmied, Kiisnacht-Ziirich,
einen Deutungsnamen vermuten. Das griechische Poimen, im Neuen Testa.-
mente Ephes. 4,11 gebraucht, stellt gleichsam eine dritte Bezeichnung fiir
Priester dar, neben derjenigen von pappas, welche die gotischen Missionére
der Donau aufwirts nach Siiddeutschland brachten und neben presbyteros,
das die angelséchsischen Missiondre nach dem Frankenreiche und nach
Norddeutschland brachten®?. Durch die Einwirkung von primus kam dann
die Form Priminius zustande. Pirminius ist vielleicht zu beurteilen wie fran-
zosisch : fromage von formage. Auch Angleichung an die vielen Wérter mit
per- mag eingewirkt haben. Prof. Hubschmied hlt also die bisherige Ab-
leitung von Ludwig Traube fiir richtig??.

Mag nun das Wort bedeuten was es will, auf alle Fille haben wir es mit
einem Sinn-Namen zu tun, dessen geographische Verbreitung eher auf den
Siiden weist.

Der Nachfolger Pirmins war Abt Eddo (727-—734), der Bischof von Stral3-
burg wurde (Aug. 24,5; 188,9). Friither betrachtete man ihn als Alemannen,
nun rechnet Franz Beyerle auf Grund verschiedener Nebenformen wie Addas,
Eddanus usw. mit angelsichsischer Herkunft®¢. Es wire zunichst durchaus
versténdlich, wenn sich ein Angelsachse im Norden Frankreichs dem Zuge
Pirmins angeschlossen hiéitte. Aber diese Zuweisung ist nicht so sicher, da
wir es mit einem reich besetzten und variantenreichen Stamm zu tun
haben, wie Prof. R. Hotzenkécherle, Ziirich, mitteilt®s. Dazu kommt noch,
daB Dr. J. U. Hubschmied den Namen eher als gotisch ansieht: «Mir ist
nicht bekannt, da auch angelsiichsische Namen auf -a wie z. B. Beda in
lateinischen Dokumenten latinisiert wiirden zu Beda, Bedanis, Bedanen
oder Bedanus, Bedani, sondern nur Latinisierungen vom Typus Beda,
Bedae. Wenn sich also neben Eddo, Heddo auch die Latinisierungen Edda-
nus, Aedanus finden, so scheint mir das darauf zu weisen, da der Abt eigent-
lich ein Gote war und Edda hieB, das in hochdeutscher-alemannischer Um-
gebung alemannisiert wurde zu Eddo, latinisiert zu Eddanus. Vgl. burgun-
disch Gibica in den burgundischen Gesetzen, in hochdeutschen Quellen Gibicoy.

Der Drittélteste der Reichenauer Totenliste nennt sich Geba (Aug. 25,3),
der in dem Reichenauer Abte Geba abbas (Aug. 24,12) bzw. in dem Pfiferser

81 JECcKER 165—168.

% Frines TH., Grundlegung einer Geschichte der deutschen Sprache 1948
8. 8.12.

83 JECcKER 1686.

8¢ BrYERLE, Pirmin 138, 146.

8 FORSTEMANN E., Altdeutsches Namenbuch 1 (1900) 448.

19



Abte Gibba (Fab. 53,4) wiederkehrt. Ohne Zweifel ist Geba die dltere Form,
alle iibrigen wie Cheba, Kepa, Gebe, Gebba datieren erst aus dem 9./10.
Jh.88, Nun erklirte schon Konrad Beyerle den Namen als westgotisch®’.
Franz Beyerle gibt darin seinem Bruder Recht?®s. Dr. J. U. Hubschmied be-
stitigt diese Zuweisung: «Die angelsiichsische Entsprechung von althoch-
deutschem Gebo, Gebbo ist Giofa, nicht Geba. Fir Geba, Gebba kommt
doch wohl nur das Gotische in Frage. Was Keba betrifft, steht k- fiir dlteres
g- im Oberdeutschen (Bayrisch-Alemannisch), das wegen -a nicht in Frage
kommt, und im (Spét)Langobardischen und Ostgotischen. Zahlreiche Bei-
spiele g- zu k- sind auch im Westgotischen bezeugt». Wenn auch hier wieder
der so fruchtbare Stamm Gib zur Vorsicht mahnt, so kann man doch die
Charakterisierung als Westgoten in Erwigung ziehen®.

Der erste Name der alten Reichenauer Totenliste lautet: Ebersind (Aug.
25,1). Edw. Schroder betrachtet indes Eparsuindus als die urspriingliche
Schreibart und deutet diese als westgotisch. Zur Pirminsbewegung stimmt
dann ja auch, daB in Niederaltaich westfrinkisch-romanische Namen wie
Amandinus, Aostasius, Dulecissimus usw. zu finden sind®. Neuerdings will
man in Ebersind einen Bajuvaren sehen®’. Auch hielt man den Verfasser
der Lex Bajuvariorum fiir einen bajuvarischen Mdonch®2. Die Forschung ist
aber hier erst auf wenig gesichertem Boden.

Es ist immer schwierig, ja gewagt, aus einem einzelnen Namen
auf die Nationalitit zu schlieBen. Noch schwieriger, wenn es sich
um eine Missionsbewegung handelt, die den Weg durch verschie-
dene Territorien genommen hat. Deshalb hat man auch hier den
Fragepunkt auf ein nur zu enges Dilemma gesetzt. Mag auch das
westgotische Siid-Franzien und dessen EinfluBgebiet in Mittel-
Franzien als die geistige und wohl auch irdische Heimat des hl. Pir-
min sein, so sind doch frinkische, angelsichsische und iroschot-
tische Einfliisse und Elemente, auf die Franz Beyerle nun wieder
hingewiesen hat, keineswegs ausgeschlossen.

Man hat schon hervorgehoben, daf mit der westgotisch-frin-
klschen Herkunft Pirmins fiir Rditien doch wemg oder gar nichts

a8 D1ese spateren Namensformen fithrt PErrET an in ZSK 1950 S. 255.
Zur Verbreitung des Namens Archiv f. Urkundenforschung 1944 8. 27—28.

87 KAR 59, 1133—1134.

88 BrYERLE, Pirmin 135, 138, 140, 146, 156.

8 FORSTEMANN 1. c. 630f.

9 Tex Bajuvariorum ed. K. Beverre 1926 S. LXVIIf.

1 BryeErLE, Pirmin 138—140.

»2 BAuErrEISS R. in Studien u. Mitteilungen OSB 1948 8. 73-—76 und
Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 162.

20



erklirt werde, da hier langobardischer Einflul vorwiegend sei®:.
Tatsichlich ist der siidliche Einflufl groB. Da die pirminische Be-
wegung unmittelbar nur bis Murbach-Reichenau ging und nicht
eigentlich in den ritischen Landen Fuf fassen konnte, deshalb
sind die Einwirkungen nicht so sichtbar (vgl. die irische Monchs-
bewegung). Aber dennoch fehlen Belege dafiir nicht, so die bespro-
chenen Zusammenhiinge von Pfifers und Reichenau, die pirmi-
nische Einrichtung der Klosterbischofe in Pfifers und Disentis,
die Teilnahme von Pfifers und Chur an der Synode von Attigny
762 und die literarischen Einfliisse des westgotischen Schrifttums
und der Urkunden-Formeln von Meaux-Murbach auf die tellonische
Schenkung von 765%. Thr soll noch eine nihere Untersuchung ge-
widmet sein.

4. Zur Tello-Urkunde von 765

Fritz Streicher stellte zuerst die These auf, dall die tellonische
Urkunde aus zwei Diplomen zusammengesetzt sei®®. Schreiber dieser
Zeilen bemiihte sich dann, aus dem gesamten Material des 8. Jh.
die Echtheit der einzelnen Ausdriicke und Formeln und die Wirk-
lichkeit der Zweiteilung zu erweisen. Dabei ergab sich bereits,
daBl neben beiden Texten noch manche Wendung erst einer spi-
teren dritten Quelle (der sog. Urk. ITI) zuzuschreiben sei®. Diese
letzteren Verunechtungen und Zusitze erweiterten Elisabeth und
Bruno Meyer-Marthaler noch wesentlich, indem sie betrichtliche
Stiicke wie die Victoridengenealogie und die sieben Hollenstrafen
als Zutaten ansahen, dafiir aber nur eine Urkunde als echte Grund-
lage des Ganzen annahmen®. Auch Enrico Besta zeigte, dall dem
Diplom nicht blinden Glauben zuzumessen sei®. Beide Anschau-
ungen vereinigte Franz Beyerle, der wieder zwei Schenkungen

9 CrLAVADETSCHER O. P. im Biindnerischen Monatsblatt 1949 S. 298.

 JHGG 1939 S. 26, 37, 76, 80, 84, 87.

9% Mitteilungen des ésterreichischen Instituts fir Geschichtsforschung 51
(1937) 1—23. -

% JHGG 69 (1939) 1—138. ,

% BUB 1 (1947) 13—23, dazu ZSK 1946 S. 161—189.

" Rivista di storia del diritto italiano Jahrg. 17—20 (1944—1947) 1—12.

21



Tellos annahm, eine kleine allgemeine (A) und eine groBe spezifi-
zierte (B), deren Texte dann spiter durch zahlreiche Verunechtun-
gen erweitert wurden®. Damit diirfte eine Abklidrung erfolgt sein,
doch stehen immer noch Umfang und Sinn der beiden Urkunden
sowie Art und Zahl der Zusitze zur Diskussion. Solche Sichtungen
haben immer etwas Problematisches an sich, und schon die ver-
schiedenen bisherigen Interpretationen und Rekonstruktionen der
Tello-Urkunde mahnen zu groBer Zuriickhaltung.

Zunichst stellen wir einmal die gleichen oder dhnlichen Stellen
der Urkunde, die meist nur wenige Zeilen voneinander entfernt
sind, zusammen. Dabei dient uns der Text des Biindner Urkunden-

buches als Unterlage.

dignatus est descendere 14, 7
non meis meritis, sed sua clementia
14, 8

perpendo infelicitatem meam nec mi-
nus casum fragilitatis meae 14, 10

immensa pietate (Abl.) reminisci
14, 11

quod eleemonsynis possit, qui volue-
rint peccata sua redimere 14, 14

ego indignus Tello vocatus episcopus
14, 15

cum ipse per prophetam dicit 14, 16

tres ecclesiae istius sanctae Mariae
seu s. Martini seu sanctt Petrs 14, 18
usw.

wn hoc loco constructas esse scimus
14, 19

quorum nomina 14, 20
plurimorum servorum Dei 14, 21
constructum esse scimus 14, 22

dono et transfundo 14, 25
genitoris mei Victoris vel (wviry) il-
lustris praesidis 15, 1

¥ JHGG 1948 S. 1-—50.

dignatus est collocare 14, 9
non mers meritts ullis, sed sua im-
mensa pietate 14, 10

sicut meis et humanae fragilitatis ob-
volutum peccatis. .. et incertae vi-
tae huius exitus 14, 11

remanisci benefia (Accus.) 14, 6

se upro peccatts meis multis abluen-
dis 14, 24

ego indignus ac si peccator Tello epis-
copus 14, 23

cum ipse propheta ait 14, 17

ecclesiam (monasterium) sanctae Ma-
rige sew s. Martini sew s. Petri
14, 25 usw.

i hoc loco constructa sunt 14, 20

quorum norma 14, 21
monasterium regularium 14, 22
constructas esse scimus 14, 19

cedo post obitum meum 15, 7
patris met Victoris vel (wviri) illus-
tris praesidis 15, 11



ego Tello peccator ordinatus episco-
pus 15,7

quaecumque acquisivit per singula
strumenta de guocumque ingenio con-
quisita 15, 12

stabilis sit permanere 20, 24
hoe stabilimentum proponimus 20, 28

uti conscripta est permanere 20, 30
factum nostrum 21, 15

genitoris mei, quod ipse praecepit, ut
ita fieret mandatum, ut haec con-
seriptio proprietatis facultatum nos-
trarum fieret 21, 15

sana mente et sospite corde 21, 19

redemptionis peccatorum nostrorum
21, 18. ut pro me et pro omnibus pa-
renfum meorum, qui superius con-
scripti sunt, ab altissimo iudice me-
reamur veniam de peccatis promereri
21, 21

poenalium gehenna sine fine 22, 3

a cunctorum catholicorum fidelium
consortio extraneus 22, 6

ego indignus ac si peccator Tello epis-
copus 14, 23

quam de proprietate de qualicunque
tractu vel conquisito ad nos nosse per-
venisse 21, 17

uti conscripta est permanere 20, 30
hoe stabilimentum redemptionis 21,18

in mea permaneant potestate 21, 2
factum istud 21, 24

patris mei praecepta, mea desideria
curavi adimplere 21, 20.

prompta voluntate et devota mente
22, 15

quantum de peccatis nostris et pa-
rentum nostrorum et fidelium nostro-
rum divina pietas pro his clementer
iusserit indulgere 22, 23

sine fime cruciatio; omnium poena-
rum non erit finitio 22, 11

et ab ipso consortio, qui illic diu noc-
tuque deserviunt 22,12

Es ist durchaus méglich, daB der eine oder andere Passus an

sich nicht auf eine zweite Urkunde gedeutet werden muB, sondern
vielleicht nur Wiederholung war. Indes auf das Ganze gesehen,
fallen doch die zahlreichen Stellen mit dem gleichen oder &hnlichen
Inhalte auf. So viele Doppelungen finden wir doch kaum in ein
und derselben Urkunde. Es liegt hier wohl System, nicht Zufall
vor, Fiir zwei Urkunden sprechen ebenso sachliche Griinde, wie
die lange Zeugenreihe (s. u.). Nach Beyerle wiiren auch die verschie-
denen Motivierungen und die Scheidung zwischen der cessio post
obitum und der donatio auffillig1. Natiirlich nannte man iiber-
haupt jede Schenkung der Merowinger- und Karolingerzeit Testa-

10 BrverLg, Tello 10, 12ff., 15.

23



ment %, Streicher faBte die erste Urkunde als Siihneschenkung
von Victor auf, Beyerle schreibt sie auch Tello zu, doch hitte er
sie nicht als Ditzesanbischof, sondern nur als Klosterbischof ver-
faBt. Nach unseren fritheren Ausfiihrungen (Kap. 1.) diirfte er eher
als Churer Oberhirte die Vergabung veranlaBt haben. Auf das
deuten ja auch die Zeugen hin, die alle von Chur und dessen wei-
terer Umgebung stammen, nie aber von Ilanz oder Truns. Natiir-
lich schenkte Tello nicht in seiner Eigenschaft als Bischof, sondern
als Privatmann. Eine Siihneschenkung Victors kann die Urkunde
gleichwohl genannt werden, da eben die praecepta patris, von
denen wohl in beiden Urkunden die Rede war, vorliegen.

Der uns vorliegende Textus receptus, der also vor dem 13. Jh.
so zusammengekoppelt und stilisiert wurde, zeigt ein merkwiir-
diges Bild. Er war ndmlich fiir diplomatische Zwecke insofern
wenig geeignet, als von den beiden Urkunden A und B in sehr un-
gliicklicher Weise bald diese, bald jene Stelle zu einem Gesamttexte
nicht verwoben, sondern mehr nebeneinander gestellt wurde, so daB
man oft den Eindruck einer bunten Karnevalsjacke erhiilt. Es ist,
als ob ein ungliicklicher Schreiber oder Schiiler die beiden Diplome
nebeneinander hatte und Sinn und Text beider Quellen nicht
tiberschaute. Klammert man das Heterogene ein, so ergibt sich der
Sinn und Zusammenhang: cum dominus noster Jesus Christus
dignatus est descendere ad nos redimendos (qui me etiam. ..
dignatus est collocare), et ut perpendo infelicitatem meam nec
minus casum fragilitatis meae, pro peccatis meis vel parentum
meorum (dono et ad ipsam ecclesiam transfundo), hoc est avi mei
Jactati ete. Das adhuc dicente scriptura (15,4) ruft die weit frithe-
ren Schriftstellen ins Gedichtnis (14,16). Man wird daher nicht
einfach als spiteren Zusatz streichen diirfen, was nicht gerade in
“den Zusammenhang hineinpaBt. Durch ungliickliche Vermengung
zweier Vorlagen konnten alte und echte Textstellen einen nur
duBerlich merkwiirdigen Klang erhalten.
- Der primus parens (14,12) ist im ganzen Mittelalter sowohl in
der Liturgie wie Hagiographie immer als Adam verstanden worden.
Das zumal in einer bischéflichen Urkunde, in welcher man mit

100 T.evison, Neues Archiv 27 S. 340.

24




Recht theologisch-biblische Gedanken erwartet. Eine Identifika-
tion mit dem clarissimus proavus der Victoriden kommt nicht in
Frage. Daher mufl der Passus auch nicht als spiterer Zusatz ge-
wertet werden. Im Gegenteil, er schligt die Briicke zur korrela-
tiven Erwihnung der Inkarnation12,

Die Betonung der Sindenschuld empfand man «als stilwidrig
und daber verdichtig» und charakterisierte daher meis et. . . pecca-
tis proximorum sowie (pro peccatis meis multis abluendis) vel
parentum meorum, hoc est usw. und ferner ut pro me et pro
omnibus parentum meorum... ab altissimo judice mereamus ve-
niam de peccatis promereri als spitere Zutatenl®®. Aber in den
Schenkungen selbst der karolingischen Familie des 8. Jh. begegnen
wir #hnlichen Stellen. So begriindet Karl Martell 718 eine Ver-
gabung pro animae meae remedio vel abluendis pececatis meis
dono%. Die St. Galler Urkunden weisen nicht nur das stereotype
pro remedio animae meae, sondern auch das peccatis nostris ve-
niam promereril®. Selbst personlich stilisierte Ausdriicke fehlen
nicht, wie z. B. in amore domini nostri Jesu Christi et remissione
peccatorum meorum, ut veniam delictis meis consequi merear zu
757 und cogitans pro peccato meo, ut apud Dominum veniam
consequi merear zu 763 sowie recordatus multitudinem peccato-
rum ebenfalls zu 7631052 Algo ist im Tello-Text die Siindenschuld
weder mehr noch weniger als sonst in den Urkunden betont.

Auffallen kénnte nur, daf auch die Genealogie eingeschoben ist:
hoc es avi mei etc. Aber auch in gleichzeitigen Urkunden St. Gallens
heiBt es wenigstens: animae meae remedium vel patris adque gene-

. 102 Ausfiihrliche Belege in der Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte
1951 8. 491-—496. Dazu auch Beispiele aus Benediktionen des 10.—16. Jh.
i Frawnz A., Die kirchlichenn Benediktionen tm Mittelalter 1 (1909) 149, 383,
564; 2 (1909) 75, 77, 84. Fir prima mater = Eva siehe HABEL E., Mittel-
lateinisches Glossar 1931 Sp. 236. PorscHEL E. weist auch auf die diesbeziig-
liche Darstellung Christus-Adam am Churer KreuzfuB des 11. Jh. hin.’
Kunstdenkmiiler des Kts. Graubinden 7 (1948) 156.

103 BeYERLE, Tello S. 7, 33—34, 46.

10¢ ' WampacH C., Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Frihmit-
telalter I 2 (1930) 67, dazu S. 39, 42, 95, 101.

105 WARTMANN I nr. 3, 5, 11, 26 usw.

1062 WarTManNyw I nr. 21, 38, 39.

2b



tricis zu 744 und animae meae remedium et filiorum meorum. ..
qui mihi adhuc vivente de hoc luce migraverunt zu 7711%, In einer
Urkunde von 776 nennt die Arenga auch die S6hne und Enkel
des Donators1%?. Warum soll nicht umgekehrt Tello Vater und
GroBlvater sowie Neffen nennen? An eine Randglosse ist deshalb
kaum zu denken,weil ja immer avi mei, genitoris mei usw. steht.
Es miilte direkte Verunechtung vorliegen. Die angegebene Genea-
logie kollidiert auch in keiner Weise mit den Victorideninschriften.
Sie weist sogar gerade das alte Hoheitsattribut viri illustris praesidis
auf, das durch die Inschriften des 8. Jh. gesichert ist, ein Attribut,
das entweder lebenden oder erst kurz vorher verstorbenen Personen
beigelegt wird1%. Auch die Bezeichnung germanus und germana
weist auf die 2. Hilfte des 8. Jh. hin, da im 9. Jh. frater und soror
das Feld eroberten1%. Genitor und genitrix statt pater und mater
finden sich in den St. Galler Urkunden fiir das 8./9. Jh. reichlich
belegt1?. Sie kommen auch noch spiter vor!l,

Ubrigens noch eine wichtige Bemerkung! Wiiren diese Stellen
tiber das SiindenbewuBtsein Victors und Tellos wirklich spiter
hineingebracht worden, so wiirden sie entschieden deutlicher und
fiir die Mordtat Victors klarer abgefaBt sein. Man bedenke doch,
daB von ca. 950 bis 1200 uns Victor eindeutig als nur allzu radikaler
Christenverfolger dargestellt wird, so in der Sequenz aus der
2, Hélfte des 10.Jh. (impius tyrannus atque nequissimus, cum
tyranndem pessimam undique extendisset in Domini christicolas
et trucidaret) und im Hymnus aus der 1. Hiilfte des 11. Jh. (rabidus
tyrannus perfurens domini cultores atque fideles straverat ubique
ense cruento) sowie in der Passio S. Placidi des 12. Jh. (viciorum
pestibus suis nominis violator, noxios dimittebat, innocentes oppri-

108 'WarTMANN I nr. 10, 62.

107 WARTMANN I nr. 81.

108 Inschriften in BUB 1 nr. 11 u. 12. Dazu BrEvrrLE, Tello 31 mit
dem Hinweis auf die dhnliche Bezeichnung gloriosissimi.

109 AgBISCHER P. in ZSG 1947 S. 199—201. Uber avunculus S. 199,

110 WarTMANN I nr. 10, 12, 31, 45 usw., siehe auch nr. 302, 307, 310,
331, 332, 334. Dazu MGH Formulae merow. et karolini aevi ed. K. ZEUMER
1886 S. 200, 307, 322.

11 BUB I nr. 142 und 148 zu 976, 988.

26




mebat etc. alter Herodes)!12. Offenbar handelt es sich hier um eine
frithere Uberlieferung, die noch viel eher zu der negativen, aber
doch maBvollen Charakteristik der Vita S. Galli aus der ersten
Halfte des 9. Jh. pal3t 113, Hier fiigen sich eben die praecepta patris
ganz gut ein.

Die oben erwihnte Genealogie der Victoriden im Tello-Text fiithrt
uns zur Erwihnung der Falcidia (praeter quartam).

Meyer-Marthaler bemerkt dazu:

«Der Falcidiapassus, in seiner zuletzt bekannten Gestalt sicher verstiim-
melt, ist fiir Annahme eines engeren Verwandtenkreises (von Tello) nicht
beweiskriftig genug». Immerhin habe Tello seine grofle Vergabung «jeden-
falls im Hinblick auf ein Ausscheiden niherer Verwandten gemacht»4,
Beyerle spricht von einer «Umdeutung der falzidischen Quart zum Orte
‘Quarten am Walensee und dessen Zuweisung zum Fronhofe Flums», welche
beabsichtigt sei. Dementsprechend sieht er curti nostrae Flumini als spé-
teren Zusatz an''® Die Identifikation mit Quarten ist indes angesichts der
tiberlieferten Formen fiir diesen Ortsnamen nicht glaubhaft: 9. Jh. in
Quarto (Reichsguturbar); ca. 1220: in Quartin; 1249 in Quarto; ca. 1300
Quarten!16,

Immer noch umstritten ist die Erwdhnung der koniglichen und
herzoglichen Gewalt (per regalium potestatem concessam aut doga-
limm presentiam commotam).

Neuerdings deutet man dogalium in dominicalium um, entstanden aus
docalium mit einem Abkiirzungsstrich iiber dem o. Es hétte also eine Fehl-
lesung stattgefunden!!?’. Univ.-Prof. Dr. Bernhard Bischoff, Miinchen,
dulerte sich iber die palidographische Schwierigkeit: «dominicalium (-ga-
lium) erlaubt in dem Zeitraum vom VIII.—XII. Jh. nur die Kirzung:
dnicalium, und selbst diese wire wenigstens vor dem XII. Jh. fast eine
Regelwidrigkeit, denn dns ist Nomen sacrum und darf eigentlich nicht fiir
einen menschlichen Herrn verwendet werden; man unterscheidet deshalb
sogar dns (der HERR) und dn = domnus. Immerhin kommen VerstéBe
gegen die Regel vor, die vomn XII. Jh. an allgemeiner vernachliBigt wird.

112 Disentiser Klostergeschichie 1 (1942) S. 254, 260. ZSG 1938 S. 265.

13 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 72—74.

4 MevVER-MARTHALER E., Rditien im friihen Mittelalter 1948 S. 54.

15 Bruyrrie, Tello 21, 44.

18 MoHR, Cod. dipl. I 292. WeceLIN K., Regesten wvon Pfifers 1850
nr. 66, 78, 115. Dazu ZSG 1939 S. 381—382. JHGG 1939 S. 60.

17 BryErRLE, Tello 22—23.

27



dom!® und #hnliches gibt es erst vom XIIL. Jh. ab»%. Dann ist ja auch
mmhaltlich die Nennung der dominicalium presentiam iiberfliissig, da sie
schon vorher in der koniglichen Gewalt (regalium potestatem) genannt ist.
Viel naheliegender ist es, die méglichen Verletzer der Schenkungs-Urkunde
nicht nur unter den kéniglichen, sondern auch herzéglichen Wiirdentriagern
zu suchen. Der ganze Passus diirfte nur formellen Charakter haben!®, Er
will weder den Herzog von Alemannien noch irgend einen comes oder praeses
ausschliefen. DaB die regalis potestas vielleicht das erstarkende friankische
Konigtum der Karolinger (Pippin III., Kénig seit 751) im Auge hatte und
mit dieser Formel auch hereinbeziehen wollte, vermutete Otto P. Clava-
detscher neuerdings wieder!??. Beyerle hingegen findet den Ausdruck ver-
déchtig und setzt den Passus erst auf das 11./12. Jh. an!?!, Ob mit Recht,
sel dahingestellt. Die kénigliche Macht, um die es sich hier handelt, wird
uns ja in dieser Zeit oft belegt. In einem Schutzbrief Konig Karls von 772
fir einen Priester begegnet uns der terminus ebenfalls1??, Er steht sogar in
der Formelsammlung Marculfs (lib. I. nr. 24)123, Seltener allerdings ist stets
der Ausdruck regalis sc. persona, der uns aber immerhin in den Konzilien
von Paris 829 und Aachen 836 begegnet!?!. Auch finden wir einen regalis
als koniglichen Notar in der Formula Arvernensis nr. 1, die wahrscheinlich
auf das 6./7. Jh. zuriickgeht!?. Einen regis missus erwihnt schon Marculfs
Sammlung (lib. I. nr. 20)1%8, GréBere Schwierigkeiten hat ducalis = dogalis,
da fast immer nur ducatus bzw. dux erscheint. Immerhin erwihnt das Con-
cilium Neuchingense von 772 wenigstens eine Zusammensetzung mit diesem
Worte auf: qui ducali libere dimissi sunt!?”. Und dann ist nicht zu vergessen,
daB solche individuellen Textgestaltungen wohl bei einer staatlichen Kanzlei,
nicht aber bei einer bischoflichen Privaturkunde auffillig sind.

Schon 1936 wies P. Germain Morin darauf hin, wie die sieben
Héllenstrafen des Tellotextes auf irlindisch-pirminische Kreise des

18 PDazu paBt, daB CappELLI A., Lexicon Abbreviaturarum 1912 S. 107
erst zum 14. Jh. ein dom!® = dominicalis anfithren kann.

19 MeYER-MARTHALER E., Rditien im frithen Mittelalter 1948 S. 28-—29.
Dazu MULLER I. in JHGG 1939 8. 43—44. Eine Datierung auf Grund dieses
Passus ist aufzugeben.

120 Biindnerisches Monatsblatt 1947 S. 331.

121 BryerrLe, Tello 22.

122 Wartmann I nr. 65.

128 MGH Formulae merow. et karolini aevi 1886 S. 58. Die genaue Datie-
rung von Markulfs Sammlung ist kontrovers. Siehe BeverLe F. in Deut-
sches Archiv 9 (1951) 43f.

128 MGH Concilia aevi karolini 2(1908) S. 610—611, 705, 723.
125 Formulae 1. c. S. 28.

126 Formulae 1. c. S. 56. _

137 Concilia aevi karolini 1(1906) S. 101.

28



8. Jh. zuriickgehen!2s, Dafiir ist insbesondere das dem hl. Isidor
von Sevilla (1636 ) zugeschriebene Liber de numeris bezeichnend,
eine handschriftlich sehr seltene Schrift, die aber gerade fiir das
Kloster Murbach im 8. Jh. bezeugt ist (Colmar Cod. 39 fol. 61—176
v.)122, Von Liber de numeris ist auch der angelsichsische Abt und
Bischof Aldhelm (f 707) angeregt, der in seinem Liber de Septe-
nario die biblischen Vorbilder der Siebenzahl, angefangen von den
sieben Siulen des Weisheitsbaues bis zu den sieben ersten Diakonen,
reichlich betont!3°, Daher lobte die karolingische Zeit so gerne
diese. mystische Zahl1%!, Es gelang nun Dr. Bernhard Bischoff,
Univ.-Prof. in Miinchen, eine noch nihere Quelle unseres Tello-
Textes im Miinchener Codex latinus 22053 fol. 50 v v. ausfindig
zu machen. Sie lautet:

Tello:

Septem damnationes mortis in
stagno ignis super ipsum incumbant:
prima damnatio: a sanctis separatio,
gsecunda: a facie domini repulsio;
tertia: #n inferno demersio; quarta:
operis eius retributio; quinta: sine
poenitentia, quia nulla erit remissio;
sexta: sine fine cruciatio; septima:

Codex latinus Monacensis

DE VII DAMPNATIO PECCA-
TORUM (!). Prima est a sanctis se-
paratio. Secunda a facie dei expulsio.
Tertia sn profundo énferni humilia-
tio. ITII. prohibitio uoluntatem. V.
Insera (wohl statt sera) penifentia.
VI. Disperatio. VII. omnium poe-
narum non erit remissio.

omnium poenarum non erit finitio.

Man sieht, die formellen wie die inhaltlichen Parallelstellen
weisen auf die gleiche Quelle hin. Zitieren wir noch die wohl wahr-
scheinliche Ausgangsstelle beider, den Liber de numeris, der unter
der Zahl zwei im Codex von Colmar folgende Hollenbeschreibung
aufweist: in inferno peccatorum poenitentia sera, damnatio iusta,
poena sine intermissione, semper cruciatio, desperatio poenae fini-
endae. Deutlich fithren die Verbindungslinien vom tellonischen

128 ZSG 19 (1939) 37711

122 | . 378. PL 83, 1293 druckt nur die Erklarungen bis zur Zahl 3 ab.
Wie Dr. Bernhard Bischoff, Miinchen, mitteilt, steht unsere Stelle auch
nicht im Pseudo-Isidor des Cod. lat. Mon. 14392.

130 PL, 89, 181—238, besonders 161—167.

11 Currrus E. R., Buropiische Literatur w. lateinisches Mittelalter 1948
§. 495, 501. ' ‘

29



Texte mehr zum Miinchener als zum Colmarer Codex hin (vgl.
in inferno peccatorum poenitentia sera, desperatio).

Nun stammt der Codex Latinus Monacensis 22053, in dem sich
auch das berithmte Wessobrunner Gebet findet, nach Schrift und
Inhalt aus dem Territorium von Reichenau und noch mehr von
Murbach. Der Verfasser beniitzte Isidors Etymologiae und das ihm
zugeschriebene Liber de numeris und verbreitete sich auch in &hn-
licher Weise iiber solche Themata. Die Handschrift ist zwischen
768 und 813 in einem siidbayrischen Kloster entstanden, das mit
Murbach enge zusammenhing. Murbach war ja eine besondere
Quelle fiir Isidorhandschriften. Nicht umsonst entstand ja auch
dort die dlteste deutsche Isidoriibersetzung®2. Also sind wir doch
wieder auf einem neuen Wege auf den pirminischen Kulturkreis
zuriickgekommen. Es ist richtig, daB solche Zahlenreihen sich im
ganzen Mittelalter groBler Beliebtheit erfreuten und daB diese
Spriiche gerne miindlich fortgepflanzt und oft frei verindert wur-
den’33. Da aber in unseren Gegenden und gerade fiir diese so friihe
Zeit uns keine solchen Belege bekannt sind, ist dieser Zusammen-
hang mit Murbach-Reichenau und der pirminischen Geistesrich-
tung doch sehr auffillig. Vermutlich hitte man im 11. /12. Jh. auch
diese Formel mehr in antiquarisch-literarischer Weise genauer Zzi-
tiert. Auf alle Fille darf die von den neueren Editoren als spéaterer
Zusatz verdichtigte Stelle wieder zur Diskussion gezogen werden 13,

Wenden wir uns der Zeugenreihe zu, die F. Beyerle neuerdings
wieder mit guten Griinden in zwei Gruppen teilt, wovon die erste
der Urkunde A, die zweite der Urkunde B zugewiesen wird. Die
zweite Serie der Namen beginnt wiederum mit einem curialis aus
Chur%5. Dafl hier Doppelspurigkeit herrscht, fiel ja auch wieder

132 Baurrreiss R. in Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 60
(1946) 426-—432, 435 (Siebenzahl). Dazu ZSG 1939 S. 370—371.

133 Dazu CurTiUs 8. 501—502, zur Siebenzahl S. 371, 373, 448, 503.

13 BEYERLE, Tello S. 21—24, 47, MEYER in ZSK 1946 S. 167, 172.
Unser Passus trennt sichtlich den Satz: a cunctorum catholicorum fidelium
(et eorum), qui illic diu noctuque deserviunt und consortio extraneus appa-
reat und diirfte daher in seiner heutigen Stellung aus der unorganischen
Verkoppelung der beiden Urkunden zu erkliren sein.

185 BEYERLE, Tello 47—49.

30



0. Clavadetscher auf!®., Wie die Ubung, dem Namen auch die
Herkunftsbezeichnung beizulegen, auf italienischen EinfluB zu-
riickgeht, betonte im Sinne G.Caros erneut mit guten Belegen
Paul Aebischer3?. Dal dieser Brauch in einer Urkunde von ca. 800
in Rétien erwiesen ist, macht auch die tellonische Stelle glaub-
hafter138, Ob es sich nun hier aber einfach um Herkunftsbezeich-
nungen oder um die Anfinge der Familiennamen handelt, beriihrt
die Echtheitsfrage nicht. Auch rechtsgeschichtlich ist nichts da-
gegen einzuwenden, daB Amtsleute ans der Umgebung von Chur
figurieren. Constanti de Senegaune curialis testis und Orseceni de
Scanavico, also der eine von Sargans und der andere von Schanfigg,
~gehorten nicht der eigentlichen geschlossenen Stadtbehorde, der
Curia, an, sondern erhielten vielmehr ihr Amt und ihren Namen
«aus ihrer vererbten, wichtigen Stellung als freie GroBgrundbe-
sitzer», die eben auBerhalb der Stadt wohnten!3,

F. Beyerle sieht zwar nicht die Namen der Zeugen, wohl aber
die Herkunftsbezeichnungen als Zusitze eines Glossators des 11./12.
Jh. an. Wir stiinden also hier vor einer glatten Erfindung und
Filschung. Es ist zuniichst richtig, daf die Form Scanavico (Schan-
figg) fiir das 11./12. Jh. noch angingig wire4. Aber die anderen
Namen sprechen alle fiir ein hoheres Alter und daher fiir die Echt-
heit. So erscheint Pogio = Buchs im Reichsurbar des 9. Jh. noch
als Bougu, dann aber bis ins 12. Jh. stets als Pugo, Bugo, Pugu®*.
Der Glossator des 11./12.Jh. hitte doch fiir Maile = Mels die
deutsche Form Meilis mit s im Auslaut genommen, wie sie im Liber

138 Biindnerisches Monatsblatt 1948 S. 149. Anders E. und B. MEYER-
MARTHALER in ZSK 1946 S. 166, 188, die freilich die Duplizitét der Zeugen-
liste doch als ¢bestechend» bezeichnen.

137 ZSG 1947 8. 176, 178—182,

138 BUB I nr. 28, dazu nr. 25. Ferner Wartmann IT Anhang nr. 4 zu 826.

139 Kyrrias H., Zur Entstechung der Churer Stadtverfassung 1949 S. 137
bis 139, dazu S. 13—15.

140 RoBsr J., Ils terms per ils noms dellas vschinaunchas 1916 5. 89
{Annalas Bd. 31).

141 Belege in JHGG 1939 S. 131, dazu Necrologium Curiense ed. JUVALT
1867 8. 112 u. Biindnerisches Monatsblatt 1948 S. 101, sowie GMUr M.,
Urbare u. Ridel des Klosters Pfdifers 1910 S. 13.

31



viventium des 12.Jh. vorkommt42, Auch spater ist 1209 und
1240 und nachher Meils bzw. Mayls gebriuchlich!43, Der gleiche
Fall diirfte auch fiir Senegaune = Sargans zutreffen, dessen Formen
fir das 9.—13. Jh. immer Senegaunis, Sanegans usw. lauten1,
Ahnlich steht es mit Amede = Ems, das zwar nicht ausschlieBlich,
aber doch meistens Formen mit -s zeigt145. Man bedenke eben, daB
seit der Trennung von Grafschaft und Bistum 806 die Germanisa-
tion im Rheintale stark vordrang, weshalb ja auch im Reichsurbar
des 9. Jh. die vielen Formen mit -s auffallen. Das Kloster Disentis
selbst war vollends im 11./12. Jh. lingst germanisiert.

Eine besondere Erwihnung verdient nur Tremine und Moldene. Tremine
ist Trimrnis, das sich 800 bereits Tremune, im 10. Jh. Trimune nennt48,
Darauf beginnen Formen wie Tremunis, Trimuns usw.14?. Wir haben also
hier bei Tello eine gleichsam archaeische Form vor uns. Dr. Andrea Schorta
dulerte sich dariiber: «Die auffilligste Form der Zeugenliste im Tello-
testament ist wohl Tremine fiir Tremune. Aber sie braucht keineswegs un-
echt zu sein. Flims heif3t bei Tello Flemme. Wenn aber Flims aus Flumine
stammt, was bis heute niemand bezweifelt hat, dann ist erwiesen, daB im
Vorderrheintal die Entwicklung U>1i>i> (e) im 8. Jh. schon vollzogen war.
Die Urkundensprache aber hielt an einer etymologisierenden Schreibung
mit u fest, was Tremune in den Durrer-Urkunden erklirt18, Aber es hat
auch, wie R. von Planta zuerst in Helboks Regesten und spédter und glén-
zender in seinem Disentiser Vortrag nachwies, unter deutschem EinfluB
eine Regression von ii zu u stattgefunden, die die Mundarten erfaBte und
sich gerade an den Ortsnamen gut ablesen 148t (cfr. Flums)#®. Damit scheidet

142 GMUR 8. 11. Meilis imm Reichsurbar, BUB I S. 384, bezieht sich auf
Mils im Liechtenstein. Péscurer E., Die Kunstdenkmdler des Fiirstentums
Liechtenstein 1950 8. 32. Zu Enmeilo im BUB I nr. 105 zu 949 siehe SCHIESS
T., Urk. zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft 1 nr. 42, 43. Uber
deutsche Namensformen siehe Biindnerisches Monatsblatt 1948 S. 45.

13 WeerrniN K., Die Regesten der Abtei Pfifers 1850 nr. 59. Monr TH. v.,
Codex diplomaticus 1 (1848) 331. GMUr S. 16, 26, 28, 35.

144 BUB T S. 383, dazu Perrer F., 1100 Jahre Pfarrei Sargans 1950
3. 49—50, und Histor. Biogr. Lexikon der Schwel? 6 (1931) 85.

145 Rossr S. 50.

1“8 BUB I nr. 25, 26, 29, 115, 119, Die Urbarien des Domkapitels ed.
C. v. Moor 1869 S. 6, 12, 18.

W BUB 1 nr. 114 u. 8. 291. Die Urbarien des Domkapitels S. 14. GMUr
S. 14,

48 BUB I nr. 25, 28.

14 Pranrta v. R., Die Sprache der réitoromanischen Urkunden des 8§.—-10.

32



die Form Tremine als Beweis fiir die Erklirung der Herkunftsbezeichnungen
in der Zeugenliste als Zusétze aus». (Brief vom 12. Juli 1951.)

Moldene = Muldain begegnet uns im Reichsurbar des 9. Jh. als Muldane.
Die spéateren Formen heilen Muldene, Muldeins, Muldeno usw.15°, Dr. An-
dreae Schorta #uBerte sich zu den beiden frithesten Belegen Moldene bei
Tello und Muldane im Reichsurbar: «Heutiges Muldain setzt -ene voraus,
wodurch Moldene als durchaus echt erwiesen wird. Zu erkldren bleibt somit
Muldane des Reichsurbars. Ich habe in bezug auf dessen Namenformen
gewisse Zweifel, d. h. ich halte sie teilweise fiir verstiimmelt. Aber ange-
nommen, das Original habe wirklich Muldane gehabt, so bliebe nur a, nicht
aber das unbetonte u zu erkliren, denn die Entwicklung von o zu u ist in
Ordnung. -ane aber koénnte eine Verlegenheitsschreibung fiir afi aus -ene
gein. Zwar hat Vaz heute n weder nach 7 noch nach ei mouilliert (vgl.
bain aus BENE, voin aus VINU, also nicht bai, voii), aber das war im
8. Jh. zweifellos anders. Das zwischen Schamser-, Domleschger- und Ober-
engadiner -afi eingekeilte -ain Gebiet von Surmeir ist sicher eine Regres-
sionszone. Das Tellotestament hat ja mit der Form Renio auch einen Beweis
dafiir geliefert, daB auch in Sagogn Rein zu reifi geworden war. Der Voll-
sténdigkeit halber sei noch nachgetragen, daB Muldane nétigenfalls auch
eine rein graphische Analogieform nach Zurtane der gleichen Seite des
Urbars sein kann, wo a fiir den unbetonten, unartikulierten Laut o steht;
heute Zoérten). Summa summarum: Moldene trigt durchaus den Habitus
einer echten Form aus einer gepflegteren Schreibstube, wihrend Muldane
«vulgéirem» Muldéfi besser entspricht. Beide kénnen als echt angesehen
werden». (Brief vom 12. Juli 1951.)

Somit steht also die Echtheit aller Ortsbezeichnungen der Zeu-
genliste fest. Das wird noch dadurch erhirtet, dal ja deren Formen
auch mit den nie bezweifelten Ortlichkeitsnamen des der Urkunde
zugrunde liegenden Urbars deutlich iibereinstimmen. Secanio =
Sagens, Ruane = Ruis, Bregelo=Brigels, Taurontum =Truns, Men-
dane = Mundaun usw. entsprechen im allgemeinen in ihren Formen
dem 8. Jh. und kénnten ebenso wenig erst dem 11./12. Jh. angehd-
renlsl),

Wenn wir hier mehr fiir die traditionelle Erhaltung des telloni-
schen Textes eintreten, so sollen dadurch Verunechtungen, auf die

Jh. in A. HELBOK, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260. 1920
S. 66. Revue de Linguistique Romane 7 (1931) 94—98.

150 Alle Formen bei Ross1 S. 16.

151 Hinweise im JHGG 1939 S. 118 u. Rossr L. c. Register.

33

8 8chw. Zschr. f. Gesch., 2,1



schon frither hingewiesen wurde, keineswegs ausgeschlossen sein 152,
Und das zumal man um 1150—1160 in Disentis ja auch eine Fal-
schung abfalte3. Mit Beyerle scheint mir die Formel de certis
vel incertis aut praetextatis cognationibus und die Verfluchung
horum omnium peccata tota super ipsum veniant, verdichtig, so-
lange man nicht nihere Belege aus dem 8. Jh. oder weitere innere
Begriindungen anfithren kann. Aber trotz aller spéiteren Zutaten
oder Verunechtungen, die unsere Rechtshistoriker vermuten (Meyer,
Besta, Beyerle), bleibt doch die Schenkungsurkunde als solche in
ihren wesentlichen Teilen von allen als echt angesehen.

~ Wir fiigen hier noch wenige Bemerkungen zu einigen Ausdriicken
des Tello-Testamentes hinzu, und zwar in Ankniipfung an den Text
des Biindner Urkundenbuches.

non meis meritis 14, 10 vgl. zu den schon in JHGG 1939 8. 26, 79 ange-
gebenen Quellen noch Gregor d. Gr.: non suis meritis, sed obedientiae illius.
Gregorii M. Dialogi ed. Moricca 1924 S. 90 lib. II cap. 7.

vocatus episcopus 14, 15. Das vocatus bedeutet hier einfach wie bei den
Urkunden des Pirmin-Kreises (Heddo, Widegern) eine Demutsformel, wie
schon das non meis meritis verréat, das hier statt des spéter iiblichen gratia
Dei steht. Auch die andern Ausdriicke wie peccator (14,23 u. 15,6) und
schon vorher noch me indignum et exiguum omnium servorum Dei (14,8)
stimmen hier {iberein. Diesen tellonischen Passus behandelte Poschl A.,
Der vocatus episcopus der Karolingerzeit. Archiv fiir kath. Kirchenrecht 97
(1917) 216, wozu bes. 11—15, 39—40 zu vergleichen ist. Man beachte auch
auf S. 8, daBl die weitaus groBte Mehrzahl der Félle in das 8./9. Jh. datiert.

non mea ei tribuo, sed sua 14, 15, vgl. 1 Paralip. 29, 14: tua sunt omnia;
et quae de manu tua accepimus, dedimus tibi. Ferner Mef3-Canon: de tuis
donis ac datis. Jungmann J. A., Missarum Sollemnia 2 (1948) 271—272.

quas constructas esse scimus 14, 20, dazu 14, 21. Vergl. Feuerstein H. in
der Zeitschrift fur die Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 46, wonach solche
Wendungen wohl formelhaft sind, aber «immerhin spricht aus ihnen ein
gewisses Neuheitserlebnis, sonst wiirden sie nicht nach 1000 verschwindens».

superius testimoniis confirmatis 15, 7. Beyerle, Tello 34, 49 sieht hier
einen Zusatz und konstruiert testimoniis confirmatus, was sicher sinngem&f3
ist. Das Ganze kann aber auch Ablativus causae zu cedo sein. Man vgl.
Stellen wie his divinis perpetratis ammonitionibus trado, Wartmann nr.
228 zu 817.

152 JHGG 1939 S. 50—52, 72.
13 BUB T nr. 16.



8. Das tellonische Drei-Kirchen-Problem

Die heutige Forschung sieht in den tres ecclesiae der Tello-Ur-
kunde einen spiteren Zusatz des 11./12. Jh., der das Dokument
an den unterdessen geiinderten neuen Kirchenbefund adaptieren
wollte 154

Fragen wir uns zuerst, was wir unter der ecclesia der ersten
Urkunde zu verstehen haben. Das Kloster St. Gallen wird in der
zweiten Hilfte des 8. Jh. einfach nur ecclesia S. Gallonis genannt,
obwohl es damals sicher ein monasterium war und obwohl der hl.
Otmar (f759) eine Gallusbasilika und eine Peterskirche erbaut
hatte®®. Auch das 698 gegriindete Kloster Echternach, das schon
mehrmals als monasterium figuriert, erscheint 718 bald als ecclesiae
sancti Petri et sancti Pauli, aber auch wiederum nur als eccle-
sia 1%, Nach diesen Belegen darf man unter der ecclesia der
ersten tellonischen Urkunde mehrere Kirchen vermuten. Ecclesia
bedeutet eben vielfach nicht nur eine materielle Kirche, sondern
auch einen juristischen Verband wie ein Bistum oder ein Kloster 157,

Nun soll also die Pluralitit der Kirchen erst im 11./12. Jh. hin-
zugekommen sein, um dem Stand der damaligen Kirchen gerecht
zu werden. Dagegen spricht Folgendes. Das Kloster stand nach
dem Sarazeneneinfall (um 940) unter dem Hauptpatronate des
hl. Martin. In den groBen Schenkungsurkunden der Ottonen von
960 (Otto 1.), 976 (Otto II.) und 993 (Otto III.) erscheint der
Heilige von Tours schlechthin als der alleinige und einzige Pa-
tron!%8, Auch die Urkunde des Papstes Honorius II. von 1127

184 MEYER-MARTHALER in ZSK 1946 S. 177—179 und BUB I nr. 17 8. 14,
19, 21. BeyerrE, Tello S. 25—26, 34, 50, wonach die Dreiheiligenkirche,
die aber ein monasterium war, durch drei Kirchen ersetzt wurde.

155 WaARTMANN I (1863) nr. 73, 85, 99, 100, 103, 105, 115 zu den Jahren
775—788. Hmcmr J., Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebietes 1
(1928) 12—17.

158 WampacH C., Geschichte der Grundherrschaft Hchternach im Friih-
mittelalter T 2 (1930) 67.

157 BUB I nr. 49, 151, 188. Bezeichnend ist, dal die Papst-Urkunde von
1184 Disentis auch einer ecclesia gleichsetzt, obwohl damals sicher 3 Kirchen
waren. BUB I nr. 426.

158 Die Grinde fir diesen Wechsel mégen folgende sein. Erstens war
St. Martin die schonste und gréBte Kirche der karolingischen Periode ge-

36



spricht einfachhin vom monasterium beati Martini. Hinter diesen
frinkischen Heiligen miissen sich auch die Klosterpatrone stellen,
zdhlt doch die Urkunde Friedrichs I. von 1154 die Klosterheiligen
wie folgt auf: sancto Martino, Placido, Sigisberto, patronis Deser-
tinae!®. Und so blieb es ja bis ins 19. Jh. hinein. Wenn also der
angebliche Glossator des 11./12. Jh. auf seine Zeit hitte Riick-
sicht nehmen wollen, so hiitte er doch zuerst die damalige Haupt-
kirche, die Klosterkirche schlechthin, genannt 160,

Ferner ist ja zu bedenken, daf gerade bei Tello die Muttergottes
noch besonders hervorgehoben ist: sanctae Mariae semper vir-
ginis matris domini nostri Jesu Christils!,

In den gleichzeitigen Urkunden kommt als gewéhnliche Formel einfach
ecclesia (monasterium) sanctae Mariae vorls2, Betontere Formeln besitzen
das der Muttergottes geweihte Kloster Reichenau: sacrosancta basilica
sanctae Mariae semper virginis oder sanctissimae et beatissimae virginis
Mariae, matris Dominil63, Noch vollere Attribute tragen offensichtlich
ebenfalls der Muttergottes geweihte Bischofskirchen oder Klsster von Kon-
stanz, Freising usw.1%4, Unsere tellonische Ausdrucksweise finden wir bereits
im Formular des Markulf: in honore sanctae ac semper virginis Mariae,
genetricis Domini nostri Jesu Christi und noch deutlicher in einem Formular
der frénkischen Kirche von Sens: in honore sanctae Mariae semper vir-
ginis, genetricis Dei et domini nostri Jesu Christil®5, Der Passus erinnert
an das Communicantes-Gebet im altchristlichen-frithmittelalterlichen Ka.-
non: gloriosae semper virginis Mariae, genetricis Dei et domini nostri Jesu
Christi, in der die Begeisterung vom Konzil von Ephesus weiterklingt 66,

wesen, so dal} gerade sie zuerst restauriert wurde. Zweitens war ja St. Martin
einst in der friithesten Zeit der Patron der Siedlung gewesen. Dazu waren
Maria und Petrus zu allgemeine Titel ohne Lokalkolorit.

1% BUB I or. 117, 143, 151, 283, 331.

160 Ahnlicher Fall der Uberarbeitung und Anderung der Patrozinien bei
BoaMER-MUBLBACHER, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern
1908 nr. 68 zu 752.

161 BUB I 8. 14. JHGG 1948 S. 50.

162 WaARTMANN I nr. 7, 147, 154, 163 usw. MGH Formulae merow. et
karolint aevi 1886 S. 72, 199, 294, 305, 337, 400—401, 405, 547, alle zum
8. oder 9. Jh.

163 Formulae S. 342, 354—355, 360, 377, 725.

164 Formulae 283, 380, 515. Ein guter Beleg fiir Serris in BUB I nr. 61
zu 841: in honore beatae dei genitricis semperque virginis Mariae.

165 Formulae 70—71, 198.

168 JuneMANN J. A., Missarum Sollemnia 2 (1948) 209—210.

36



Diese Betonung der Muttergottes als erste Schutzheilige fallt ganz aus dem
Rahmen unserer Disentiser Urkunden von 960—1200. Sie zeigt auf eine
frithere Zeit hin. Hier erginzt gliicklich die Patroziniumskunde, die uns
darauf hinweist, daB gerade die Churer Bischofskirche, dann die Kloster-
kirchen von Reichenau und Pfifers der Muttergottes geweiht warenl%?,

Vom Tellotestamente gehen wir zur Passio Placidi des 12. Jh.
iiber. Sie kennt im ganzen 5 Kirchen im Gebiete der Klosterherr-
schaft1%8. Zunichst in Ursern die ecclesia ad honorem Dei, von
der sie selbst zweifelt, daB der hl. Kolumban sie errichtet habe
(construxisse fertur). Dann spricht der Verfasser aber die Marien-
kirche als die #lteste Klosterkirche an, indem er betont, der hl.
Sigisbert habe sie zuerst erbaut (in honorem Dei et beatae Mariae
construxit oratorium). Der frinkische Heilige habe dann auch eine
Kirche zu Ehren des hl. Martin errichtet, bei welcher er den hl.
Placidus begraben habe. Aber gerade hier hebt die Passio hervor,
daB die Martinskirche erst eine sekundire Kirche gewesen sei, die
parallel zur friiheren Marienkirche errichtet wurde (oraculum beati
Martini, quod ad latus basilicae genetricis fecerat). Aus all diesen
Angaben kann man schlieBen, daB um 1150 die Marienkirche noch
als sehr alte Kirche galt, die irgendwie mit einem epochalen Ein-
schnitt der Klostergeschichte zusammenhing. Da8 dieses Gottes-
haus erst im 11./12. Jh. entstanden sei, 148t sich damit kaum ver-
einbaren. Doch gibt uns die Passio noch hohere Anhaltspunkte. Sie
erzihlt ndmlich, wie ein rex Francorum, der kein anderer ist als
Otto I., welcher Disentis 965 besuchte, die Pferde in die Mauern
einer zerstérten Kirche einschlieBen lieB (infra muros ecclesiae).
Nun aber ist, wie oben ausgefithrt, seit 960 der hl. Martin der
Patron der Kirche und des Klosters (Desertinensis ecclesiae, quae
in honore sancti Martini constructa est). Deshalb ist der SchluB er-
laubt, daB man nach dem Sarazeneneinfall zuerst die Martinskirche
wieder restaurierte. Die 965 noch nicht wiederhergestellte Kirche
st offensichtlich die Marienkirche, denn die Peterskirche wiire
doch fiir die Pferde einer kéniglichen Begleitung zu klein gewesen.

- 187 JHGG 1931 S. 64—65.

168 Dazu JHGG 1931 S. 136—139. Die Passio Placidi in ZSK 1920
S. 252f, und ZSG 1938 S. "63f

31



Als letzte Kirche nennt die Passio noch die Plazikapelle und zwar mit
den Worten: extat basilica in honore sancti Placidi domino dedicata. Es
fallt auf, daB diese so kleine Kirche basilica genannt wird!%®. Man wird
wohl erinnern diirfen, dafl ja gerade das Wort basilica, romanisch baselgia,
in Rétien die allgemeine Bezeichnung fiir das Kirchengebéude ist1??. Aber
auch abgesehen davon hat die Patroziniumskunde schon festgestellt, dal
das stolze Wort basilica ja gar keine hervorragende Kirche, etwa eine Pfarr-
kirche sein muB3171, Anderseits kann wiederum die bescheidene capella eine
alte Pfarrkirche bedeuten!??. Die Passio verwendet ihre Ausdriicke in dieser
Hinsicht ziemlich unterschiedslos, nennt sie doch die Marienkirche zuerst
oratorium, was sehr bescheiden ist, dann wieder basilica. Kirchenrechtliche
oder kunstgeschichtliche Wertbestimmungen lagen ihr ferne. Man mdchte
eher glauben, sie wollte moglichst groBe Abwechslung in ihre Kirchenbe-
zeichnungen bringen (ecclesia, oratorium, oraculum, basilica).

Alle diese Hinweise aus der Tello-Urkunde und der Passio
werden noch durch eine andere Uberlegung ergéinzt. Nehmen wir
an, es habe wirklich eine Dreiheiligenkirche zu Ehren Marias, St.
Martins und Petrus gegeben, dann wire sie zweifellos identisch
mit der dltesten erhaltenen Kirche, der sog. Reliquienkirche mit
der merowingischen Krypta. Aber gerade dieses Gotteshaus aus
der 1. Halfte des 8. Jh. weist man allgemein dem hl.Martin zu,
weil es um 800 durch die mehr nach Osten geriickte, aber sonst
in gleicher Richtung liegende groBere Martinskirche II ersetzt
wurde. Auch enthielt sie wieder die Reliquien der Klosterpatrone.
Also kann doch wohl nicht auf sie die tellonische Formel im Sinne
einer Dreiheiligenkirche angewendet werden.

Mithin ergeben sich drei Patroziniums-Schichten:

I. Die Martinskirche I in der 1. Hilfte des 8. Jh.
I1. Die drei tellonischen Kirchen S. Maria, St. Martin, St. Peter
mit St. Maria als Hauptkirche.
IIT. Die drei Kirchen des 10.—12. Jh. mit St. Martin als Haupt-
kirche.
169 (Uber ihre Verhiltnisse PorscHEL K., Die Kunstdenkmdler des Kts.
Graubiinden 5 (1943) 107—108.
170 Jup J. in JHGG 1919 8. 5, 10—11, 24—25.
171 FruRsTEIN H., Zur dltesten Missions- und Patroziniumskunde m
alemannischen Raum. Zeitschrift fir die Geschichte des Oberrheins 1949 S. 54.

172 Brcr M., St. Alban in Uri. ZSG 1948 S. 274. Zu ecclesia = capella
8. HorEr-WiLDp G., Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox 1949 S, 248.

38



Und nun gleich die Probe aufs Exempel! Stimmen diese Schich-
ten, dann muf} jene Urkunde, die 751-—759 von Wido von Lomello
fiir die Abtei Disentis erlassen wurde und die St. Martin, Sigisbert
und Placidus als Patrone aufweist, entweder der &dltesten Schicht
oder dann der jingsten angehéren. Tatsichlich ist es eine spiitere
Filschung des 12. Jh.1. Umgekehrt diirfen wir nun auch auf
Tello schlieBen. Die dortige Hierarchie der Patrone stimmt weder
fiir die ganz alte noch fiir die spiitere Zeit, sondern nur fiir die
dazwischenliegende Epoche. Schon die Urkunde A richtete sich
daher an die Hauptkirche St. Maria, mit der ein monasterium ver-
bunden war.

Fassen wir nochmals das Problem als Ganzes ins Auge. Hinter
den 765 erwihnten drei Kirchen mochte der moderne kritische
Geist, der iiberall eine dauernde genetische Entwicklung sieht, eine
lingere Zeit des Werdens und Bauens vermuten. Darin steckt
insofern ein richtiger Kern, als eine kleine Klostergemeinde nicht
von heute auf morgen drei Kirchen errichtet. Aber hier ist ent-
scheidend, daB die damaligen Konvente sehr zahlreich waren und
zum allergréBten Teil aus Laienmonchen bestanden'”. Dann dachte
diese friithmittelalterliche Epoche nicht so rechnerisch, sondern er-
richtete einfach Kirche um Kirche, unabhingig, ob man sie ab-
solut notig hatte oder nicht. Das elsiissische Weilenburg erbaute
innerhalb eines guten Jahrhunderts 6 Kirchen um die Zeit des
7. Jh. Hersfeld legte 750—830 das Fundament fiir vier Kirchen?,
Wandregisil griindete im 7. Jh. in Jumiéges drei Kirchen?. Abt
Angilbert von St. Riquier in Centula (} 814) baute 799/800 in be-
wuBlter Erinnerung an die trinitarische Dreizahl drei Hauptkirchen
und drei Kapellen!”?. St. Vaast besall um 800 ebenfalls 6 Kirchen
mit insgesamt 36 Altiren. Tm allgemeinen war es wirklich so, daB3

1732 BUB I nr. 16.

174 Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 266 mit ca. 160 Ménchen von
ca. 750-—800. ScEMITZ-RABER, Geschichte des Benediktinerordens 1 (1947)
257—258.

175 Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 55.

176 ZimMERMANN A., Kalendarium Benedictinum 2 (1934) 286.

177 ExFMANN W., Centula. St. Riquier 1912 8. 9, 18-—21.

39



im 7./8. Jh. die Kloster zwei oder meistens drei Kirchen besaBen 78,
Die gleiche Einstellung findet sich auch in nicht groBen Dorfern, wo
zwei Pfarreien und daher zwei Kirchen entstanden, obwohl das
absolut nicht nétig war. Hier spielte das Eigenkirchenrecht eine
groBe Rolle’. Darum finden wir auch oft friihmittelalterliche
Kirchen so nahe nebeneinander18°,

178 ScemrTz-RABER 2 (1948) 212—213.

1% PrLEGER L. im Archiv f. elsiissische Kirchengeschichte 4 (1929) 91—92.

180 PomscHEL E., Die Kunstdenkmdler des Fiirstentums Liechtenstein 1950
S. 33 und Kunstdenkmiiler des Kts. Graubiinden 3 (1940) 11.



	Zur rätisch-alemannischen Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts

