
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 1 (1951)

Heft: 4

Buchbesprechung: Jacob Burckhardt. Deutung und Berufung des abendländischen
Menschen [Heinrich Knittermeyer]

Autor: Wernle, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


das sich für den beschriebenen Zeitraum oder die einzelnen Persönlichkeiten

ergibt, wird aber davon nicht berührt, (auch wenn es nicht anginge, daneben
andere Strömungen oder Gestalten zu übersehen).

Solche kritische Aspekte dürfen daher die Wertschätzung dieser Arbeit
nicht beeinträchtigen. Sie ergänzt in mancher Hinsicht die bedeutenden
Werke vonPaulWernle undRichardFeller und ordnet einen großenund wichtigen

Stoff um zentrale Begriffe der Aufklärung.

Wädenswil Eduard Fueter

Heinrich Knittermeyer, Jacob Burckhardt. Deutung und Berufung des

abendländischen Menschen. S. Hirzel Verlag Zürich 1949, 292 S.

Knittermeyers «Burckhardt» ist vor allem als Ausdruck der Zeit zu
nehmen. Der euphorische Stil der Dreißigerjahre, für den B. selber zum
«Mythos» geworden war, ist der existenzialistisch-christlichen «Betroffenheit»

gewichen. Ob aber damit der Mensch auch innerlich gewandelt ist, ob er
nicht gerade Sophrosyne, «gesunden Sinn», von B. zu lernen hätte, das

ist die Frage.
K. spricht im Namen der «Wir», die «nicht einfach mehr gläubige Christen

sind», aber «noch um den Anspruch der christlichen Verkündigung an uns
wissen», und die auch sonst noch vielfach ihre Forderungen erheben. «Kann
der heutige Mensch die Situation in solcher Schwebe belassen?». Heute ist
«eine in der Schwebe lassende Frage nicht mehr tragbar» (278). Der oberste

Richtpunkt ist eine «dem von sich aus redenden Menschen» (286)
verschlossene Theologie, die «den dialektischen Charakter der Begegnung
zwischen Gott und Mensch auszulegen» vermag (277). Statt aber von dieser

Voraussetzung aus zu einer Abgrenzung gegen B. zu kommen, sucht der

Vertreter der Wir den illusionslosen Seher zu sich herüberzuziehen, indem

er über seine zurückhaltenden Formulierungen hinausgeht und «in einer

etwas freieren, doch nicht einmal vom Wortlaut B.'s sich völlig lösenden

Form» die in seinen Worten «oft nur leise erst anklingenden Voraussetzungen

einer Antwort» aufsucht (270).
Es fehlt zwar nicht an Selbstwarnungen: «Es wird indessen nicht

gelingen, B. durch eine sein Selbstverständnis übertreffende Interpretation
zum Theologen oder auch nur zum Transzendentalphüosophen umzumodeln»

(104). «Es ist nicht die Absicht, den Fragenden und Suchenden in einen

insgeheim Gläubigen umzudeuten» (282). Dennoch wird B. «christlich
interpretiert». «B. gibt diese christliche Interpretation nicht. Aber die konkrete

Bitte, die er äußert, ruft — möchte man sagen — die christliche Interpretation

herbei» (282). B. erseheint demnach als «ein Erzieher» zur «offen

oder unausgesprochen christlich verstandenen Humanitas» (287), zum
«christlichen Humanismus» (280ff. Seite 263 steht übrigens: «In allen
Ismen verrät sich die gleiche Hybris»). K. ringt mit B. wie Jakob mit dem

Engel, aber nicht um von ihm gesegnet zu werden, sondern um ihn zu

647



segnen. Man könnte auch denken: diese Wh- werden ihres erweiterten
Christentums erst recht froh und gewiß, wenn es ihnen gelingt, den illustren
Gast in ihre «Gemeinde» einzuführen.

Warum muß es zu dieser Deutung kommen? «Die Philosophie. hört
gerade deshalb auf B., weil er als einer der Ersten der blinden Selbstgerechtigkeit

des 19. Jahrhunderts den Star gestochen hat» (270). Er hat die
Zusammenhänge erkannt, «bevor die Katastrophe sie uns unübersehbar vor
Augen stellte» (274). «Er hat den Blick frei gemacht für eine geschichtliche
Betrachtung, die der Illusionen sich entschlägt, mit denen der fortschritts-
gläubige Mensch sich über die wirklichen Nöte und Aufgaben der Zeit
hinwegsetzt» (286). Dieser fortschrittsgläubige Mensch ist der an die «Dämonen
des Selbst» «ausgelieferte Mensch» (286, 270), der Mensch der «Selbstbefreiung»,

die zum Zusammenbruch verurteilt ist (261). Der gemeinsame
Gegensatz gegen den Optimismus des 19. Jahrhunderts führt K. zu B. und
läßt ihn auf die Gemeinsamkeit auch des Standorts schließen. «Der Gegensatz

ist doch eindeutig» (280). Aber Gegensätze sind nie eindeutig. K.
kennt nur die beiden Möglichkeiten, die er wohl an sich selber erfahren hat:
Selbstbefreiung oder Christentum. Aber die gepriesene und gesuchte
«Wirklichkeit» ist mannigfaltiger. K. kommt in der Begegnung mit dem Andern
nicht über den eigenen Erfahrungsbereich hinaus. Wir Schweizer sind für
ihn «Deutsche und Franzosen und auch Italiener», die in einem politischen
und kulturellen Gefüge zusammenwirken (12). Er faßt Islam und Buddhismus,

China und Japan unter dem Oberbegriff «Wege zur Humanitas»
zusammen (287)!

Die beiden Lager, die er so scharf trennt, können auch in ihrem gemeinsamen

Gegensatz zu B. gesehen werden. Was sie verbindet, ist die Frage
nach dem — so oder so verstandenen, so oder so erworbenen, selbstgeschaffenen

oder durch Gottes Gnade geschenkten — Heil des Einzelmenschen. B.'s
Anliegen ist gerade das Stillwerden des Einzelnen (des «armen Tropfs gegenüber

den Mächten der äußeren Welt») vor dem Objektiven, das er bisweilen
«das Allgemeine», bisweilen «das Schicksal», meist aber überhaupt nicht
nennt, das Stillwerden, das nur durch Verzicht, durch Askese erkauft wird.
Diese Haltung bringt ihn zwar den ethischen Inhalten des Christentums
nahe, entfernt ihn aber zugleich von seiner zentralen Heilsfrage. Wir glauben
nicht, daß das anders gewesen wäre, wenn ihm statt Schopenhauer und
statt «der ihm nicht zugänglichen orthodoxen und der nicht ernst genommenen

liberalen» die dialektische Theologie begegnet wäre (277).
Indessen können wü- uns unsere Standorte nicht beliebig wählen, herüber

und hinüber aber wirkt Erweiterung, Ergänzung, Vertiefung unserer Teil-
sichten, Berichtigung unserer Einseitigkeiten. Bedingung ist nur die Offenheit

des Geistes für das Anliegen des Andern. Richtiger, als ihn im ganzen
zu sich herüberzuziehen und im einzelnen zu bemängeln, scheint es mir,
ihn in semer Andersartigkeit zu belassen und gerade dadurch für sich
fruchtbar zu machen. In diesem Sinn scheint mir das bewegte, von Sorgen

648



überschattete und auch an schwachen Hoffnungen sich aufrichtende Buch,
das auf weite Strecken hin B.'s Gedanken vornehm, abgewogen und zuverlässig

wiedergibt, doch an der reifsten Frucht seines Geistes vorbeizuführen.
Der betrachtende Geist, der aus der Einsicht in die «große Hinfälligkeit
und Unsicherheit alles Irdischen» seine Distanz mit freiwillig dargebrachten
Opfern bezahlt hat, sieht aus der Ferne die Not tiefer als mancher, der heute
unmittelbar darin verstrickt ist. Aber er läßt vieles in der Schwebe, worauf
die Ungeduld der gezwungenermaßen Leidenden eine Antwort haben zu
müssen glaubt. Vielleicht wissen wir einen andern Mund, der uns diese

Antwort gibt. Dann mögen wü- sie annehmen und uns von B. trennen
oder über ihn hinausgehen, so, wie es uns jener andere gebietet. Aber wir
können nicht seine Antwort B. in den Mund legen, da dieser, wie wenige,
das gesagt hat, was nur ihm zu sagen aufgegeben war.

Basel Hans Wernle

649


	Jacob Burckhardt. Deutung und Berufung des abendländischen Menschen [Heinrich Knittermeyer]

