Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte
Band: 1(1951)
Heft: 4

Buchbesprechung: Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklarung [Hans
Hubschmid]

Autor: Fueter, Eduard

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

la Vénérable Compagnie, & Genéve, et de Wolfgang Meyer, archidiacre
de I’église de Béle, qui condamnérent ouvertement I'exécution de Charles I€r,
montre bien quelle dette le clergé réformé de la premiére moitié du 17°
siécle avait contractée & I’égard des deux Stuart. Les autorités genevoises,
par raison d’Etat, durent blamer Diodati et interdire toute propagande
royaliste, la ville ayant toujours besoin de ’appui de 1’Angleterre dont le
Lord Protecteur, qui venait de renverser la monarchie, allait reprendre
la politique traditionnelle des rois & I’égard de la Confédération et de Genéve
en particulier. ;

Signalons, pour terminer, quelques petites erreurs de transcription qui
déforment malheureusement certains textes francais cités par M. Schnee-
wind: p. 33, dans la lettre de Béze, il faut lire ce luy seroit et non celuy
seroit; de sort(e) que au lieu de se sort que; p. 73: quelque fente pour fence;
p- 121: se défendre au lieu de de défendre, etec.

Genéve S. Stelling- Michaud

Haxs HusscaMip, Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklirung.
Eine Untersuchung tuiber Optimismus und Fortschrittsglauben bei
Johann Jakob Scheuchzer, Johann Heinrich Tschudi, Johann Jakob
Bodmer und Isaak Iselin. Buchdruckerei Dr. J. Weil}, Affoltern a. A.
1950. VIIT+272 S.

Hubschmids Erstlingsschrift geht von der Uberzeugung J. Huizinga’s
1933 aus: «Die moderne Kultur, um deren Bestehen wir nun kiémpfen,
nahm ihren Ausgangspunkt im 18. Jahrhundert». Zu dieser grundlegenden
These der europiischen Kulturgeschichte, — die nur teilweise richtig
ist und im ganzen besser durch die Periodisierung der Frihaufklérung im
17. Jahrhundert ersetzt wiirde, denn die groflen Akzente setzten Descartes,
Grotius, Leibniz, Newton, Vico usf. — liefert Hubschmid einen kenntnis-
reichen Beitrag im Rahmen der schweizerischen Geistesgeschichte.

Methodisch richtig wihlt er vier «Aufkldrer» aus, die gleichzeitig ver-
schiedene Stadien von der Friih- zur Spétaufklirung entsprechen, aber
alle der protestantischen, deutschsprachigen Eidgenossenschaft angehéren
(in diesem Sinne wire der Titel zu nehmen!). In vergleichenden Einzelana-
lysen des Schrifttums zeichnet Hubschmid vor allem die optimistische,
diesseitige Welthaltung und die Wurzeln des Fortschrittglaubens, sowie
des Rationalismus aus den Perspektiven eines gebildeten Historikers.

Bei Scheuchzer wird mit anschaulichen Belegen auf seine «theologia na-
turalis», auf seine echte innere Frémmigkeit und seinen Patriotismus hin-
gewiesen. Mit Recht ist aber auch von einer gewissen Zwiespiltigkeit in-
folge des Erbes biblischer Vorstellungen oder orthodoxer Dogmen die Rede,
die seiner seelischen Haltung und aufklirerischen, hauptséchlich leibniziani-
schen (nicht spinozistischen!) Uberzeugungen widersprechen. So wenn er

645



Hiob zustimmt, der den menschlichen Kérper einen «Madensack» nennt,
hernach aber die Vollkommenheit der Schépfung und die «Mechanik des
menschlichen Organismus» nicht genug als Sinnbild goéttlicher Weisheit
lobpreisen kann. Zu solcher Widerspriichlichkeit kann gelegentlich auch
die Naturforschung, die sonst der tiefste Quell des Optimismus ist, AnlaB
geben. Typisch ist dafiir das Jugenderlebnis der Versteinerungen, die er
als unverdéchtig Zeugen der Sundflut ansieht, wodurch ihm ein «entsetz-
liches» Geschehen und ein rdchender, unbarmherziger Gott, die «tremenda
maiestas», vor Augen gestellt wird. Die Korrekturen, die Hubschmid an
dem mit Benediktinerflei3, aber nicht mit gerade gleicher Zuverlassigkeit
entworfenen Darstellung von Paul Hazard in seinem Werke «La crise de la
conscience européenne» anbringt, sind nur allzu berechtigt. (Hat Hazard
Scheuchzers Schriften, deren «entfesselte, aggressive Vernunft» er betont,
je gelesen?)

Bei Tschudi treten uns die sittlichen Sorgen eines Landpfarrers entgegen,
aber auch seine erstaunlichen Gewissensbisse, die aus dem Zusammenprall
calvinistischer Priadestinationslehre im Spiegel eines ehrlich strebenden, aber
allzu einfachen Gemiites mit dem Aufkldrungsdenken entstehen. So fragt
er sich etwa, ob man sich Gottes Wille oder Vorsehung durch Anwendung
neuer naturwissenschaftlicher Erkenntnisse, z. B. zur Gesunderhaltung und
Lebensverlangerung, entziehen diirfe.

Bei der Schilderung von Johann Jakob Bodmer erkennt man von neuem,
welche andere Welt die zlircherischen Gelehrten, die die Poesie Miltons und
die Schénheiten mittelalterlicher deutscher Dichtungen entdeckten, von der
franzosischen Aufkléirung schied — wie sich auch Rousseau und Iselin pola-
risieren muBten, trotz des letztern Verehrung. In dem wichtigen Kapitel
«Bodmer und die Religion» (S. 110ff.) wird an dessen Verteidigung der
Engel gegen Voltaire erinnert und nachdriicklich festgehalten, daB es
Bodmer nun weniger um Religion, als um die Moral ging. «Die Moral ver-
selbstéindigte sich schlieBlich. Sie verzichtete auf die Stiitze des Glaubens.
Bodmer verkiindete stellenweise ihre Autonomie: Die Tugend ist sich selber
Preis genug» (S. 116). DaBl in der deutschen Schweiz eigentlich nie eine
«Sékularisierung der Sittlichkeit» eintrat, wird in der Darstellung Isaak
Iseling deutlich, die manche gute Akzente setzt, aber gegen das umfassende
neue Werk von Imhof natirlich einen schweren Stand hat.

Insgesamt ist es ein wirkliches Verdienst, in sorgfaltigen Formulierungen
einige der Hauptvorstellungen des schweizerischen 18. Jahrhunderts dies-
seits von Aare und Reull nuanciert oder vertieft zu haben. Die Auswahl der
Personlichkeiten brachte es natiirlich mit sich, daf3 meistens mehr Ausstrah-
lungen gréBerer Denker und internationaler Zusammenhénge als originale
Denkformen vorlagen. Daher ist zu bedauern, da z. B. Wilhelm Diltheys
Werk oder Aufsiitze weder im Text noch in der Bibliographie Spuren hinter-
lassen haben: sie hitten unzweifelhaft manche Analysen tiefer gefiihrt und
stirker in die europiische Geistesgeschichte eingefiigt. Das typische Bild,

646




das sich fiir den beschriebenen Zeitraum oder die einzelnen Personlichkeiten
ergibt, wird aber davon nicht beriihrt, (auch wenn es nicht anginge, daneben
andere Stromungen oder Gestalten zu iibersehen).

Solche kritische Aspekte diirfen daher die Wertschitzung dieser Arbeit
nicht beeintrichtigen. Sie erginzt in mancher Hinsicht die bedeutenden
Werke von Paul Wernle und Richard Feller und ordnet einen gro8enund wich-
tigen Stoff um zentrale Begriffe der Aufklérung.

Wéidenswil FHduard Fueter

HemwricHE KNITTERMEYER, Jacob Burckhardt. Deutung und Berufung des
abendlindischen Menschen. 8. Hirzel Verlag Ziirich 1949, 292 S.

Knittermeyers « Burckhardt» ist vor allem als Ausdruck der Zeit zu neh-
men. Der euphorische Stil der DreiBigerjahre, fir den B. selber zum My-
thos» geworden war, ist der existenzialistisch-christlichen «Betroffenheit»
gewichen. Ob aber damit der Mensch auch innerlich gewandelt ist, ob er
nicht gerade Sophrosyne, «gesunden Sinn», von B. zu lernen hétte, das
ist die Frage.

K. spricht im Namen der «Wir», die «nicht einfach mehr gliubige Christen
sind», aber «noch um den Anspruch der christlichen Verkiindigung an uns
wissen», und die auch sonst noch vielfach ihre Forderungen erheben. «Kann
der heutige Mensch die Situation in solcher Schwebe belassen?». Heute ist
«eine in der Schwebe lassende Frage nicht mehr tragbar» (278). Der ober-
gte Richtpunkt ist eine «dem von sich aus redenden Menschen» (286) ver-
schlossene Theologie, die «den dialektischen Charakter der Begegnung zwi-
schen Gott und Mensch auszulegen» vermag (277). Statt aber von dieser
Voraussetzung aus zu einer Abgrenzung gegen B. zu kommen, sucht der
Vertreter der Wir den illusionslosen Seher zu sich heriiberzuziehen, indem
er iiber seine zuriickhaltenden Formulierungen hinausgeht und «in einer
etwas freieren, doch nicht einmal vom Wortlaut B.’s sich véllig lésenden
Form» die in seinen Worten «oft nur leise erst anklingenden Voraussetzun-
gen einer Antwort» aufsucht (270).

Es fehlt zwar nicht an Selbstwarnungen: «Es wird indessen nicht ge-
lingen, B. durch eine sein Selbstversténdnis iibertreffende Interpretation
zum Theologen oder auch nur zum Transzendentalphilosophen umzumodeln»
(104). «Es ist nicht die Absicht, den Fragenden und Suchenden in einen
insgeheim Glaubigen umzudeuten» (282). Dennoch wird B. «christlich inter-
pretiert». «B. gibt diese christliche Interpretation nicht. Aber die konkrete
Bitte, die er duBert, ruft — mdchte man sagen — die christliche Interpre-
tation herbei» (282). B. erscheint demnach als «ein Erzieher» zur «offen
oder unausgesprochen christlich verstandenen Humanitasy (287), zum
«christlichen Humanismus» (280ff. Seite 263 steht iibrigens: «In allen
Ismen verrit sich die gleiche Hybris»). K. ringt mit B. wie Jakob mit dem
Engel, aber nicht um von ihm gesegnet zu werden, sondern um ihn zu

647



	Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklärung [Hans Hubschmid]

