
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 1 (1951)

Heft: 4

Buchbesprechung: Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklärung [Hans
Hubschmid]

Autor: Fueter, Eduard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


la Venerable Compagnie, ä Geneve, et de Wolfgang Meyer, archidiacre
de l'eglise de Bäle, qui condamnörent ouvertement l'execution de Charles Ier,
montre bien quelle dette le clerge reforme de la premiere moitie du 17e

siecle avait contractee ä l'egard des deux Stuart. Les autorites genevoises,

par raison d'Etat, durent blämer Diodati et interdire toute propagande
royaliste, la ville ayant toujours besoin de l'appui de l'Angleterre dont le
Lord Protecteur, qui venait de renverser la monarchie, allait reprendre
la politique traditionnelle des rois ä l'egard de la Confederation et de Geneve
en particulier.

Signaions, pour terminer, quelques petites erreurs de transcription qui
deforment malheureusement certains textes francais cites par M. Schneewind:

p. 33, dans la lettre de Beze, il faut lire ce luy seroit et non celuy
seroit; de sort(e) que au lieu de se sort que; p. 73: quelque fente pour fence;

p. 121: se difendre au lieu de de difendre, etc.

Geneve S. Stelling-Michaud

Hans Hubschmid, Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklärung.
Eine Untersuchung über Optimismus und Fortschrittsglauben bei
Johann Jakob Scheuchzer, Johann Heinrich Tschudi, Johann Jakob
Bodmer und Isaak Iselin. Buchdruckerei Dr. J. Weiß, Affoltern a. A.
1950. VIII+ 272 S.

Hubschmids Erstlingsschrift geht von der Überzeugung J. Huizinga's
1933 aus: «Die moderne Kultur, um deren Bestehen wir nun kämpfen,
nahm ihren Ausgangspunkt im 18. Jahrhundert». Zu dieser grundlegenden
These der europäischen Kulturgeschichte, — die nur teilweise richtig
ist und im ganzen besser durch die Periodisierung der Frühaufklärung im
17. Jahrhundert ersetzt würde, denn die großen Akzente setzten Descartes,
Grotius, Leibniz, Newton, Vico usf. — liefert Hubschmid einen kenntnisreichen

Beitrag im Rahmen der schweizerischen Geistesgeschichte.
Methodisch richtig wählt er vier «Aufklärer» aus, die gleichzeitig

verschiedene Stadien von der Früh- zur Spätaufklärung entsprechen, aber
alle der protestantischen, deutschsprachigen Eidgenossenschaft angehören
(in diesem Sinne wäre der Titel zu nehmen!). In vergleichenden Einzelanalysen

des Schrifttums zeichnet Hubschmid vor allem die optimistische,
diesseitige Welthaltung und die Wurzeln des Fortschrittglaubens, sowie
des Rationalismus aus den Perspektiven eines gebildeten Historikers.

Bei Scheuchzer wird mit anschaulichen Belegen auf seine «theologia
naturalis», auf seine echte innere Frömmigkeit und seinen Patriotismus
hingewiesen. Mit Recht ist aber auch von einer gewissen Zwiespältigkeit
infolge des Erbes biblischer Vorstellungen oder orthodoxer Dogmen die Rede,
die semer seelischen Haltung und aufklärerischen, hauptsächlich leibniziani-
schen (nicht spinozistischen!) Überzeugungen widersprechen. So weniger

645



Hiob zustimmt, der den menschlichen Körper einen «Madensack» nennt,
hernach aber die Vollkommenheit der Schöpfung und die «Mechanik des
menschlichen Organismus» nicht genug als Sinnbild göttlicher Weisheit
lobpreisen kann. Zu solcher Widersprüehlichkeit kann gelegentlich auch
die Naturforschung, die sonst der tiefste Quell des Optimismus ist, Anlaß
geben. Typisch ist dafür das Jugenderlebnis der Versteinerungen, die er
als unverdächtig Zeugen der Sündflut ansieht, wodurch ihm ein «entsetzliches»

Geschehen und ein rächender, unbarmherziger Gott, die «tremenda
maiestas», vor Augen gestellt wird. Die Korrekturen, die Hubschmid an
dem mit Benediktinerfieiß, aber nicht mit gerade gleicher Zuverlässigkeit
entworfenen Darstellung von Paul Hazard in seinem Werke «La crise de la
conscience europeenne» anbringt, sind nur allzu berechtigt. (Hat Hazard
Scheuchzers Schriften, deren «entfesselte, aggressive Vernunft» er betont,
je gelesen?)

Bei Tschudi treten uns die sittlichen Sorgen eines Landpfarrers entgegen,
aber auch seine erstaunlichen Gewissensbisse, die aus dem Zusammenprall
calvinistischer Prädestinationslehre im Spiegel eines ehrlich strebenden, aber
allzu einfachen Gemütes mit dem Aufklärungsdenken entstehen. So fragt
er sich etwa, ob man sich Gottes Wille oder Vorsehung durch Anwendung
neuer naturwissenschaftlicher Erkenntnisse, z. B. zur Gesunderhaltung und
Lebensverlängerung, entziehen dürfe.

Bei der Schilderung von Johann Jakob Bodmer erkennt man von neuem,
welche andere Welt die zürcherischen Gelehrten, die die Poesie Miltons und
die Schönheiten mittelalterlicher deutscher Dichtungen entdeckten, von der
französischen Aufklärung schied — wie sich auch Rousseau und Iselin
polarisieren mußten, trotz des letztern Verehrung. In dem wichtigen Kapitel
«Bodmer und die Religion» (S. llOff.) wird an dessen Verteidigung der
Engel gegen Voltaire erinnert und nachdrücklich festgehalten, daß es
Bodmer nun weniger um Religion, als um die Moral ging. «Die Moral
verselbständigte sich schließlich. Sie verzichtete auf die Stütze des Glaubens.
Bodmer verkündete stellenweise ihre Autonomie: Die Tugend ist sich selber
Preis genug» (S. 116). Daß in der deutschen Schweiz eigentlich nie eine
«Säkularisierung der Sittlichkeit» eintrat, wird in der Darstellung Isaak
Iselins deutlich, die manche gute Akzente setzt, aber gegen das umfassende
neue Werk von Imhof natürlich einen schweren Stand hat.

Insgesamt ist es ein wirkliches Verdienst, in sorgfältigen Formulierungen
emige der Hauptvorstellungen des schweizerischen 18. Jahrhunderts diesseits

von Aare und Reuß nuanciert oder vertieft zu haben. Die Auswahl der
Persönlichkeiten brachte es natürlich mit sich, daß meistens mehr Ausstrahlungen

größerer Denker und internationaler Zusammenhänge als originale
Denkformen vorlagen. Daher ist zu bedauern, daß z. B. Wilhelm Diltheys
Werk oder Aufsätze weder im Text noch in der Bibliographie Spuren hinterlassen

haben: sie hätten unzweifelhaft manche Analysen tiefer geführt und
stärker in die europäische Geistesgeschichte eingefügt. Das typische Bild,

646



das sich für den beschriebenen Zeitraum oder die einzelnen Persönlichkeiten

ergibt, wird aber davon nicht berührt, (auch wenn es nicht anginge, daneben
andere Strömungen oder Gestalten zu übersehen).

Solche kritische Aspekte dürfen daher die Wertschätzung dieser Arbeit
nicht beeinträchtigen. Sie ergänzt in mancher Hinsicht die bedeutenden
Werke vonPaulWernle undRichardFeller und ordnet einen großenund wichtigen

Stoff um zentrale Begriffe der Aufklärung.

Wädenswil Eduard Fueter

Heinrich Knittermeyer, Jacob Burckhardt. Deutung und Berufung des

abendländischen Menschen. S. Hirzel Verlag Zürich 1949, 292 S.

Knittermeyers «Burckhardt» ist vor allem als Ausdruck der Zeit zu
nehmen. Der euphorische Stil der Dreißigerjahre, für den B. selber zum
«Mythos» geworden war, ist der existenzialistisch-christlichen «Betroffenheit»

gewichen. Ob aber damit der Mensch auch innerlich gewandelt ist, ob er
nicht gerade Sophrosyne, «gesunden Sinn», von B. zu lernen hätte, das

ist die Frage.
K. spricht im Namen der «Wir», die «nicht einfach mehr gläubige Christen

sind», aber «noch um den Anspruch der christlichen Verkündigung an uns
wissen», und die auch sonst noch vielfach ihre Forderungen erheben. «Kann
der heutige Mensch die Situation in solcher Schwebe belassen?». Heute ist
«eine in der Schwebe lassende Frage nicht mehr tragbar» (278). Der oberste

Richtpunkt ist eine «dem von sich aus redenden Menschen» (286)
verschlossene Theologie, die «den dialektischen Charakter der Begegnung
zwischen Gott und Mensch auszulegen» vermag (277). Statt aber von dieser

Voraussetzung aus zu einer Abgrenzung gegen B. zu kommen, sucht der

Vertreter der Wir den illusionslosen Seher zu sich herüberzuziehen, indem

er über seine zurückhaltenden Formulierungen hinausgeht und «in einer

etwas freieren, doch nicht einmal vom Wortlaut B.'s sich völlig lösenden

Form» die in seinen Worten «oft nur leise erst anklingenden Voraussetzungen

einer Antwort» aufsucht (270).
Es fehlt zwar nicht an Selbstwarnungen: «Es wird indessen nicht

gelingen, B. durch eine sein Selbstverständnis übertreffende Interpretation
zum Theologen oder auch nur zum Transzendentalphüosophen umzumodeln»

(104). «Es ist nicht die Absicht, den Fragenden und Suchenden in einen

insgeheim Gläubigen umzudeuten» (282). Dennoch wird B. «christlich
interpretiert». «B. gibt diese christliche Interpretation nicht. Aber die konkrete

Bitte, die er äußert, ruft — möchte man sagen — die christliche Interpretation

herbei» (282). B. erseheint demnach als «ein Erzieher» zur «offen

oder unausgesprochen christlich verstandenen Humanitas» (287), zum
«christlichen Humanismus» (280ff. Seite 263 steht übrigens: «In allen
Ismen verrät sich die gleiche Hybris»). K. ringt mit B. wie Jakob mit dem

Engel, aber nicht um von ihm gesegnet zu werden, sondern um ihn zu

647


	Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Aufklärung [Hans Hubschmid]

