Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 1(1951)

Heft: 3

Artikel: Primus parens : ein sakraler Begriff in den mittelalterlichen Urkunden
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-77723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-77723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PRIMUS PARENS
EIN SAKRALER BEGRIFF IN DEN
MITTELALTERLICHEN URKUNDEN

Von Iso MULLER

Als Paul Th. Hoffmann sein Buch «Der mittelalterliche Mensch, gesehen
aus der Welt und Mitwelt Notkers des Deutschen» (1922) herausgab, da
gestand er am Schlusse seines Werkes, daf3 er einige Tage im Kloster Beuron
den «Geist des Benediktinertums» kennenzulernen versuchte, um so die Gei-
steswelt des Frithmittelalters begreifen zu kénnen. Wenn das Werk nicht
in allen Teilen entsprach, so kam das nur daher, da der Verfasser in so
kurzer Zeit niemals die tiefere Bedeutung der mittelalterlichen Geisteshal-
tung ergriinden konnte. In &hnlicher Weise mufl, wer den in manchen
Urkunden vorkommenden Begriff primus parens entrdtseln will, sich in die
heutige Liturgie der katholischen Kirche einleben, weil uns dort der Aus-
druck primus parens und seine synonymen Begriffe wie protoparens, proto-
plastes usw. an die dutzendmal begegnen. Sogar téglich bittet der Priester
beim Anlegen der Stola vor der hl. Messe um die Unsterblichkeit, die er
durch die Erbsiinde Adams verloren hat (in praevaricatione primi parentis).

Skizzieren wir nun kurz die Geschichte des Begriffes. Zuerst entwickelte
St. Paulus den Gedanken, daf auf den ersten siindigen Menschen, auf
Adam, der zweite erlésende Mensch, Christus, folgte (1 Kor. 15, 22, 45—49;
Roém. 5, 12—21). Daher kennen die Kirchenviter und Kirchenschrift-
steller des 2./3. Jh. diese termini sacri ganz genau, wie Irenaeus, Origines
und Cyprian beweisen!. Bei Hilarius von Poitiers (} 367) begegnen wir
lingeren Ausfithrungen tiber dieses Thema, das bereits auch der spanische
Dichter Prudentius (} nach 405) in seinen Carmina besingt?. Am meisten
aber beschiftigt sich der doctor gratiae, der hl. Augustinus (t 430), mit
dieser groBen Gegeniiberstellung: Hie Adam — Hie Christus. Im Kampfe
gegen die Pelagianer muBite er die Erbsiinde und deren Tilgung durch die
Gnade grundsédtzlich erértern®. Daher finden wir im 4./5. Jh. iiberhaupt
bei einer ganzen langen Reihe von Gelehrten, angefangen von Johannes
Cassian bis Maximus von Turin, diesen Gegenstand reichlich umschrieben,
die einen als Freunde der augustinischen Auffassung, die andern als An-

! IRENAEUS, ddversus haereses lib. V. c. 21; Origines in Numeros Homilia IV.; Cyprian,
Liber de habitu virginum c¢. 33.

¢ HILARI Ep. Opera 1916, S. 4 —17, 214, 234 (CSEL =Corpus Scriptorum Eececl. Latin.
65). Manz ., Ausdruckformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins 11. Jh. 1941 nr.
682 (Prudentius). Dazu auch Luciferi Calaritani Opuscula 1886, S. 204 (CSEL 14).

8 Epistolae 187 u. 202, ed. Goldbacher 1911, S. 107 —109, 306 — 309 (CSEL 57). De civi-
tate Dei Lib. 13, c. 23, Lib. 14. ¢. 15 (=CSEL 40), Bd. 1 (1899), 650 —52, Bd. 2 (1900), 35.
De peccato originali ed. 1902, S. 190 —194 (=CSEL 42). De nuptiis et concupiscentia,
Lib. 2 c. 45 —47 ebenda S. 298 —303. Contra Faustum Lib. 24 ed. 1891, 8. 723 (CSEL 25).

491



hénger des gemilderten Pelagianismus. Dieser Kampf spielte sich besonders
im nahen Siidfrankreich ab, das dann auch im Konzil von Orange 529 die
Verwerfung des Semipelagianismus sah?.

Es kann uns daher nicht iiberrsachen, wenn auch die groBen Kirchen-
viiter und Pépste wie Leo 1. (1 461) und Gregor I. (f 604) in ihren spiter so
bekannten Predigten den Unterschied zwischen dem ersten und zweiten Adam
hervorheben®. Ihnen schlieen wir den Erzbischof von Toledo, Eugenius (T 657)
an®. Aber weitaus am meisten wirkte jener tief empfundene Hymnus des Ve-
nantius Forntunatus, den er 569 dichtete, als eine Kreuzreliquie von Konstan-
tinopel nach Poitiers geschenkt wurde. In diesem Pangue lingua gloriosi
proelium certaminis erinnert der Dichter an den Ungliicksbaum im Para-
diese: De parentis protoplasti fraude. Der Hymnus erfreute sich der gréBten
Verbreitung und hat sich bis heute in der Liturgie erhalten’. Und nun beginnt
der Siegeszug dieses Gedankens in der gesamten Liturgie, zuerst im Sacramen-
tarium Leonianum (ca. 600), dann im Sacramentarium Gelasianum (7./8.
Jh.), und endlich im Sacramentarium Gregorianum (8. Jh.). Da3 auch im
ratischen Gebiete diese liturgischen Gedanken nachwirkten, davon erzihlt
der Cod. Sang. 348, entstanden um 800 in Chur, der ebenfalls das Verbre-
chen des Adam (facinus protoplasti) und die Heilstat Christi am Kreuze
in Verbindung brachte. Den primus parens finden wir wieder in den Benedik-
tionen von Freising, die wohl im 7. Jh. in Autun entstanden sind, dann im
Missale Gallicanum vetus des 7./8. Jh. und besonders vielfach im sog.
Missale von Bobbio aus dem Anfang des 8. Jh., dessen Entstehung Ober-
italien oder Siidfrankreich gewesen zu sein scheint. SchlieBlich erwihnen
wir noch, um von verschiedenen anderen Quellen zu schweigen, den Liber
mozarabicus Sacramentorum aus dem 10. Jh., der zweimal vom primus
parens spricht. Dazu kommen all die liturgischen Quellen, die in dieser
frithmittelalterlichen Zeit bis zum 11. Jh. vom parens protoplastus, vom
primoplastus homo, protoparens usw. reden8. Mehr als die Zitate dieses
oder jenes Schriftstellers besagen solche Erwihnungen, daB der Begriff in
der Kirche sehr lebendig war und keineswegs nur in der gelehrten Theologie
eine Rolle spielte. Darum erscheint auch bereits im 9. Jh. jenes Gebet beim
Anziehen vor der Messe, das von der stola immortalitatis spricht, die in
praevaricatione primi parentis verloren wurde®. Diese Oration erhielt sich
durch die folgenden Jahrhunderte und wird heute noch vom Bischof und

4 In dem CSEL folgende: Cassian, Claudianus, Mamertus, Commodianus, Cyprian Gal-
lus, Evagrii Altercatio, Faustus Reiensis, Filastri Ep. Brixiensis, Gaudentius Ep. Brixiensis.
Dazu Monumenta Germaniae Auctores Antiquissimi, Bd. VI, VIII. Avitus von Vienne und
Sidonius Appollinaris von Lyon. Wahrend fast alle immer vom primoplastus sprechen,
braucht Apollinaris Sidonius primus parens.

¢ PL 54, 378, Sermo 69. PL 76, 1082, XL, Hom. 2 in Le¢ 18, 31 —44; in parente primo.

¢ MGH Auct. antiquissimi XIV 295.

" Analecta Hymnica 50 (1907) 71.

# Alle liturg. Quellen bei Manz nr. 682, 8. 344 —347.

® JUNGMANN J. A., Missarum Solemnia 1 (1948) 355.

492



mit etwelcher Anderung, jedoch immer noch mit dem primus parens, von
jedem Priester gebetet!?.

Daher finden wir unseren Begriff hiufig in der Literatur des 7.—10. Jh.
In der um 670 geschriebenen Schrift de locis sanctis beschreibt Abt Adam-
nanus von Jona (t 704) ausdriicklich das Grab Adams als dasjenige des
primus parens!l. Auch der angelsichsische Abt Aldhelm (f 709) identifi-
ziert selbstverstindlich an vielen Stellen den protoplastus mit Adam?'2.
Im Liber Pontificalis der Kirchen von Ravenna aus dem 9. Jh. begegnen
wir der gleichen Wendung??. In den Viten der Heiligen lesen wir den gleichen
Gedanken und dieselben Worte, angefangen von der Vita des Abtes Athala
in Bobbio aus dem 7. Jh. iiber die Vita des Bischofs Solemnis von Chartres
aus dem 8./9. Jh. bis zu den Biographien der Bischéfe Amandus von Milo,
Remigius von Reims und Barbatus von Benevent, die im 9. Jh. verfal3t
wurden, und endlich noch bis zu der Vita des fréinkischen Abtes Sigirannus
im 10. Jh.14, Besondere Erwihnung verdient nur die Vita des hl. Bischofs
Audomar (St. Omer) von Thérouanne, im 9. Jh. geschrieben, welche in der
Einleitung die ganze Heilsgeschichte entwickelt, angefangen vom Schopfer-
gott, der seinen Sohn auf die Erde sandte, um die Menschen, die der Teufel
durch Verfithrung Adams (primus homo) gefesselt hatte, zu befreien (dig-
natus est eripere)!s.

Aber auch fiir unsere Gegenden gibt es Belege, predigte doch der Al.
Gallus auch von der Siinde Adams, die ihn aus dem Paradies vertrieben
hat®. Der Al. Pirmin (T 753) erwdhnte in seiner Missionspredigt, dem
Scarapsus, die Entfernung des ersten Menschen aus seinem ersten Glicke
ebenfalls und bringt auch Christus als Retter des ersten Menschen in Er-
innerung!?. Die Lebensbeschreibung des hl. Meinrad aus dem 9./10. Jh.
betont, daB die Mérder des Eremiten von jenem getduscht worden sind,
welcher schon die ersten Menschen (protoplastos) aus dem Paradiese ver-
stoBen hat®.

Aber Heiligenleben sind keine Urkunden, wird man entgegnen konnen.
Nun aber erwihnt schon eine Urkunde von Murbach 735/737 wenigstens
die Inkarnation!®. Eine frithmittelalterliche Urkunde aus italienischem Ge-
biete hebt ausdriicklich Adam hervor, durch den wir die Stinde ererbt

10 MARTENE ED., De antiquis ecclesiae ritibus 1 (1763) 127 —128. Mit Bezug auf ein Pon-
tificale von Cambrai des 13. Jh. und einem 1528 gedruckten Missale von Narbonne. Freundl.
Mitt. Dr. P. Ephrem Omlin, Engelberg.

11 Ttiners Hierosolymitana ed. P, Geyer 1898, 8. 260 (= CSEL 38).

12 MGH Auctores Antiquissimi XV (1919) 682 mit vielen Stellen.

13 MGH Scriptores Rerum Langobardicarum et Italicarum 1878, 8. 317.

1 Sjehe MGH S8 rer. merov. 3, 266; 4, 199, 607; 5, 465 —466, 479 —480; 7, 321; dazu
MGH S8 rer. Langobard. et italic. 1878, 8. 557.

15 MGH SS rer. merov. 5 (1910) 731.

1 MGH SS rer. merov. 4 (1902) 303, Vita S. Galli des 9. Jh., cap. 25.

17 Jecker G., Die Heimat des hl. Pirmins. 1927, S. 36, 40, 45.

13 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 650.

1» PARDESSUS J. M., Diplomatae etc. ad res Gallo-Francicas spectantia 2 (1849) 355.

493



haben®. Zwei kénigliche burgundische Urkunden vom 12. Dezember 937
beginnen fast spekulativ mit der Schilderung des Paradieses, in welchem
der primus homo nach dem Bilde und Gleichnis Gottes erschaffen war,
eine Ordnung, die indes durch Stolz zerstort wurde, und die Adam allein
nicht wieder erreichen konnte?!. All das fithrt noch viel weiter aus eine Ur-
kunde des Bischofs Aymon von Sitten aus dem Jahre 1052, die insbesondere
den Ursprung des Todes mit der Siinde des primus homo und des primus
parens verbindet und die Inkarnation aus der J ungfrau Maria feierlichst
erwidhnt. Sein eigenes SchuldbewuBtsein akzentuiert der Bischof in einer
auffillig deutlichen Art?2, Auch noch in spéteren Urkunden des 13./14. Jh.
tritt uns der Protoplastus noch entgegen 23,

Kehren wir von den Urkunden nochmals zu den literarischen Werken
dieser Zeit zuriick. Wir finden unseren protoplastus im Liber benedictionum
des St. Galler Monches Ekkehard (t ca. 1060), wir begegnen dem Adam
primus (homo primus) und dem Adam secundus (novissimus) auch in den
Streitschriften, die im 11./12. Jh. zwischen den kaiserlichen und papst-
lichen Parteien gewechselt wurden®t. Der Al. Bernhard (f 1153) erwihnt
ihn selbstredend auch?. Und das Thema war ja akut, behauptete doch
Abelard ( 1142), daB wir von Adam nur eine Strafe, keine Schuld ererbt
haben, was das Konzil von Sens 1140 verneinte?$. Die Frage nach der Erb-
siinde beschiftigte auch die folgenden J ahrhunderte, wie kirchliche Ent-
scheidungen 1341 gegen die Armenier, 1459 gegen Zaninus de Solcia zeigen.
Ja die Diskussion belebte erst recht wieder die lutherische Kirchenbewe-
gung, gegen welche das Trienter Konzil Stellung nahm. Noch 1854 betonte
Papst Pius IX. gegen moderne Strémungen die culpa primi parentis®’. Der
Ausdruck war durch die liturgischen Texte und das kirchliche Schrifttum so
lebendig und klar, daB man in dem erst 1931 eingefiihrten Feste der Mater-
nitas Beatae Virginis Mariae diesen Begriff ohne weiteres in dem neuen
Laudeshymnus verwenden konnte.

Wollte man diese kurze Skizze noch weiter ausbauen, man miilte fast
eine ganze Geschichte der Theologie schreiben. Aber aus den angefiihrten

% ut de illis peccatis, quae de Adam protoplasto subtraximus, aliquantum apud deum
abicere possimus. Archiv fiir Urkundenforschung 14 (1935) 41 —42. o

# Condito ad imaginem et similitudinem suam primo homini creator omnium Deus
coniugem adhibere voluit, ut, quia angelicum ordinem de celis propter superbiam eiectum
solus Adam suplere nequiverat, cum Aeva sibi adlata coniuge filios filiasque gignendo in
infinitum multiplicata prole decimum ordinem etc. Schiaparelli L., I diplomi di Ugo e
di Lotario 1924, S, 139 —140, 143.

# Chartes Sédunoises nr. 4 (= Mémoires et Documents de la Suisse Romande 18 (1863)
340 —341.

® Zitate bei DUCANGE, Glossarium medii aevi V. 491, zu 1290 und 1395.

* Berr J., Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909, 8. 422. MGH Libelli de Lite II.
35, 219, IIL. 65, 297.

% PL 183, 265.

i Enchiridion Symbolorum ed. Denzinger-Bannwart 1922, nr. 376.

* L c. nr. 536, 787, 1642, 3031.

494



Zitaten ergibt sich mit Sicherheit, daf3 in den kirchlich-geistlichen Kreisen des
Mittelalters unter dem primus parens nur Adam verstanden werden konnte.

Nun besitzen wir auch die Voraussetzungen, um eine umstrittene Stelle
der Schenkung des Churer Bischofs Tello von 765 richtig deuten zu kénnen.
In einer bischéflichen Urkunde des Friithmittelalters ist ohne Zweifel unter
dem primus parens Adam zu verstehen. Die Interpretation wird noch ein-
deutiger, wenn man bedenkt, wie gerade vorher die Menschwerdung Christi
feierlich genannt ist, so dafl wir nun den heilsgeschichtlichen Léngsschnitt,
wie er in der mittelalterlichen Literatur so oft vorkommt, vollkommen vor
uns haben: cum dominus deus noster Jesus Christus dignatus est descen-
dere de sinu patris ad nos redimendos. Daf3 dabei Tello der eigenen Siinden
und auch derjenigen seiner Sippe allgemein gedenkt, fiigt sich vortrefflich
in den Gedankengang ein: sicut meis et humanae fragilitatis obvolutum
peccatis proximorum meorum, quod per primum parentem nostrum datum
est. Das Ganze ergibt eine eindrucksvolle Klimax: peccatis meis — peccatis
proximorum — per primum parentem. Logisch schlieBt die Urkunde von
der Erbsiinde auf die Siindhaftigkeit der Familienmitglieder und schlief3-
lich des Bischofs selbst. Der Begriff proximi bedeutet schon im Klassischen
und dann auch im Mittellatein die Sippengenossen, also den Gegensatz zu
den alieni, den Fremden?®. Bei der GréBe der Schenkung wire es ja wirklich
befremdend gewesen, wenn er nicht auch seiner Familienangehérigen ge-
dacht hitte. Dall es sich aber hier um Adam und die Erbstinde handelt,
ergibt sich auch aus der Verwendung des quod. Wiirde es sich nur um die
personlichen Siinden Tellos und seiner Familie handeln, hétte man peccata,
quae datae sunt erwartet. Das allgemeine quod datum est zeigt die univer-
selle Siindenhaftigkeit des Menschengeschlechtes an.

Aus diesen Ausfiithrungen folgt, daB wir dieses quod per primum paren-
tem nostrum datum est nicht als spétere Verunechtung verdéchtigen
miissen?®. Auch sind wir nicht gendtigt, das sicut meis et humanae fragili-
tatis obvolutum peccatis proximorum meorum als nachtriglichen Zusatz
zu betrachten??. Die vielen beigebrachten Belege erlauben es uns auch nicht
anzunehmen, da man im Mittelalter den primus parens nicht mehr ver-
standen und daf man ihn von Anfang oder spéter mit dem clarissimus
proavus, dem ersten wichtigen Victoriden des 6. Jh., identifiziert habe®!.

3 HAREL E., Mitlellateinisches Glossar 1931, Sp. 319. DUCANGE, Glossarium Latiniatis 6
(1886) 549.

% MEYER-MARTHALER U. FRANZ PERRET, Biindner Urkundenbuch 1 (1947) 14.

3 BEYERLE FRANZ im Jahresbericht der histor.-antiquarischen Gesellschaft von Grau-
biinden 1948, S. 33. DaB zwischen Christus und dem primus parens ein Passus einer zweiten
Urkunde eingeschoben ist, betont Beyerle mit Streicher, wenn auch iber dessen Umfang
nicht vollstindige Einigkeit herrscht. Siehe Jahresbericht der hist.-antigquar. Ges. v. Grbd.
1939, S 26.

3 WICHHORN A., Episcopatus Curienstis 1797 Cod. probat. S. 1. Thm folgend MEYER-
MARTHALER in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1946, S. 175, wonach die Tra-
dition vor dem 13. Jh. auf die Tello-Urkunde verunechtend gewirkt habe. Anders POESCHEL
B., Kunstdenkmdler von Graubiinden 5 (1943) 6, wonach der Tello-Text mit dem primus

495



Schon die Bibel legte klar dar, daB der unmittelbare Vater eben novissimus
oder proximus parens hief32, Diese Deutung kam bezeichnender Weise
erst Ende des 18. Jh. auf, in einer Zeit, die mehr fiir subjektive Religiositiit
als fur die alte objektive Liturgie eingenommen war und die im Sinne der
Aufklirung dem Geiste des Mittelalters ferne stand.33

EIN VORSTOSS ZUR WIEDERGEWINNUNG DER
GRAFSCHAFT BORMIO 1866

Von Hans HirLrer

Landammann Arnold Otto Aepli von St. Gallen (1816—1897) hinterlie
in seinen zum gréBten Teil in der Stadtbibliothek «Vadiana» in St. Gallen
liegenden Papieren viele interessante Mitteilungen zur Zeitgeschichte, die
in n#ichster Zeit weiter ausgewertet werden sollen. Zahlreich waren auch
Aeplis Beziehungen zu bedeutenden Zeitgenossen; so finden sich Briefe von
G. J. Baumgartner, Simeon Bavier, J. J. Blumer, Gaston Carlin, B. F. Curti,
Jakob Dubs, Alfred Escher, Joachim Heer, K. A. von Hohenzollern, Charles
Lardy, Fernand du Martheray, Alfred van Muyden, P. C. von Planta, Ar-
nold Roth, J. J. von Tschudi, D. Wirth-Sand u. a. m. Die entsprechenden
Briefe Aeplis sind leider erst teilweise aufgefunden. Bisher ist aus dem Nach-
laB erschienen: «Korrespondenz zwischen Arnold Otto Aepli und Karl
Anton von Hohenzollern 1864—1884, herausgegeben von Dr. Johannes
Dierauer. Mit Beilage: Aeplis Aufzeichnungen iiber die Ausfertigung der
Reisepiisse fiir den Prinzen Karl von Hohenzollern. St. Gallen 1904». «Briefe
von Johann Jakob Blumer an Arnold Otto Aepli (1845—1848)» [Auswahl].
In: St. Gallische Analekten Heft IX: «Aus der Sonderbundszeit IV», her-
ausgegeben von Johannes Dierauer, St. Gallen 1899. Die noch nicht ver-
werteten Manuskripte beriihren die verschiedensten Gebiete — bedingt durch
die vielseitige Tétigkeit Aeplis in Kanton und Bund, im In- und Ausland.

Nachdem Aepli in unteren Gerichtsstellen beschiftigt gewesen war,
wurde er 1849 Kantonsrichter und Sténderat, 1851 Regierungsrat, nach
dem Ausscheiden aus der Regierung 1873 Nationalrat und Kantonsge-
richtsprésident (im Bundesgericht saB er 1849—1866) und 1883 Gesandter

parens auf den Vater Tellos, den Praeses Victor, ausgedeutet worden wire, wie das bei
der Passio Placidi des 12. Jh. bereits ersichtlich wire.

32 Isaias 41,4; Matthaeus 13,30; 1 Cor. 15,45. Dazu Lexicon Taciteum ed. Gerber und
Greef 1903, S. 1189, » :

3 Vor 1797 148t sich belang diese Deutung nicht feststellen. Bundis Klosterchronik
ed. Decurtine 1888, 8. 25, die behauptet, Tello habe «dess H. Martirers Placidi Leben
selbst beschrieben», kann namlich auch auf die Passio Placidi bezogen werden und nicht
auf das Testament Tellos, welches die Passio iibrigens sichtlich nicht im Einzelnen kennt.
Niheres dariiber wird eine neue Edition der Passio bringen.

496



	Primus parens : ein sakraler Begriff in den mittelalterlichen Urkunden

