
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Primus parens : ein sakraler Begriff in den mittelalterlichen Urkunden

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRIMUS PARENS
EIN SAKRALER BEGRIFF IN DEN
MITTELALTERLICHEN URKUNDEN

Von Iso MÜLLER

Als Paul Th. Hofftnann sein Buch «Der mittelalterliche Mensch, gesehen
aus der Welt und Mitwelt Notkers des Deutschen» (1922) herausgab, da
gestand er am Schlüsse seines Werkes, daß er einige Tage im Kloster Beuron
den «Geist des Benediktinertums» kennenzulernen versuchte, um so die
Geisteswelt des Frühmittelalters begreifen zu können. Wenn das Werk nicht
in allen Teüen entsprach, so kam das nur daher, daß der Verfasser in so
kurzer Zeit niemals die tiefere Bedeutung der mittelalterlichen Geisteshaltung

ergründen konnte. In ähnlicher Weise muß, wer den in manchen
Urkunden vorkommenden Begriff primus parens enträtseln will, sich in die
heutige Liturgie der katholischen Küche einleben, weü uns dort der
Ausdruck primus parens und seine synonymen Begriffe wie protoparens, proto-
plastes usw. an die dutzendmal begegnen. Sogar täglich bittet der Priester
beim Anlegen der Stola vor der hl. Messe um die Unsterblichkeit, die er
durch die Erbsünde Adams verloren hat (in praevaricatione primi parentis).

Skizzieren wü nun kurz die Geschichte des Begriffes. Zuerst entwickelte
St. Paulus den Gedanken, daß auf den ersten sündigen Menschen, auf
Adam, der zweite erlösende Mensch, Christus, folgte (1 Kor. 15, 22, 45—49;
Röm. 5, 12—21). Daher kennen die Kirchenväter und Kirchenschriftsteller

des 2./3. Jh. diese termini sacri ganz genau, wie Irenaeus, Origines
und Cyprian beweisen1. Bei HUarius von Poitiers (f 367) begegnen wir
längeren Ausführungen über dieses Thema, das bereits auch der spanische
Dichter Prudentius (f nach 405) in seinen Carmina besingt2. Am meisten
aber beschäftigt sich der doctor gratiae, der hl. Augustinus (f 430), mit
dieser großen Gegenüberstellung: Hie Adam — Hie Christus. Im Kampfe
gegen die Pelagianer mußte er die Erbsünde und deren Tilgung durch die
Gnade grundsätzlich erörtern3. Daher finden wir im 4./5. Jh. überhaupt
bei einer ganzen langen Reihe von Gelehrten, angefangen von Johannes
Cassian bis Maximus von Turin, diesen Gegenstand reichlich umschrieben,
die einen als Freunde der augustinischen Auffassung, die andern als An-

1 Irenaeus, Adversus haereses lib. V. c. 21; Origines in Numeros Homilia IV.; Cyprian,
Liber de habitu virginum c. 33.

2 Hilarii Ep. Opera 1916, S. 4-7, 214, 234 (CSEL Corpus Scriptorum Eccl. Latin.
65). Manz G., Ausdruckformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins 11. Jh. 1941 nr.
682 (Prudentius). Dazu auch Luciferi Calaritani Opuscula 1886, S. 204 (CSEL 14).

3 Epistolae 187 u. 202, ed. Goldbacher 1911, S. 107-109, 306-309 (CSEL 57). De civitate

Dei Lib. 13, c. 23, Lib. 14. c. 15 (=CSEL 40), Bd. 1 (1899), 650-52, Bd. 2 (1900), 35.
De peccato originali ed. 1902, S. 190-194 (=CSEL 42). De nuptiis et concupiscentia
Lib. 2 c. 45 -47 ebenda S. 298 -303. Contra Faustan Lib. 24 ed. 1891, S. 723 (CSEL 25).

491



hänger des gemüderten Pelagianismus. Dieser Kampf spielte sich besonders
im nahen Südfrankreich ab, das dann auch im Konzü von Orange 529 die
Verwerfung des Semipelagianismus sah4.

Es kann uns daher nicht überrsachen, wenn auch die großen Kirchenväter

und Päpste wie Leo I. (f 461) und Gregor I. (f 604) in ihren später so
bekannten Predigten den Unterschied zwischen dem ersten und zweiten Adam
hervorheben5. Ihnen schließen wir den Erzbischofvon Toledo, Eugenius (f 657)
an6. Aber weitaus am meisten wirkte jener tiefempfundene Hymnus des Ve-
nantius Forntunatus, den er 569 dichtete, als eine Kreuzreliquie von Konstantinopel

nach Poitiers geschenkt wurde. In diesem Pangue lingua gloriosi
proelium certaminis erinnert der Dichter an den Unglücksbaum im Paradiese

: De parentis protoplasti fraude. Der Hymnus erfreute sich der größten
Verbreitung und hat sich bis heute in der Liturgie erhalten7. Und nun beginnt
der Siegeszug dieses Gedankens in der gesamten Liturgie, zuerst im Sacramentarium

Leonianum (ca. 600), dann im Sacramentarium Gelasianum (7./8.
Jh.), und endlich im Sacramentarium Gregorianum (8. Jh.). Daß auch im
rätischen Gebiete diese liturgischen Gedanken nachwirkten, davon erzählt
der Cod. Sang. 348, entstanden um 800 in Chur, der ebenfalls das Verbrechen

des Adam (facinus protoplasti) und die Heüstat Christi am Kreuze
in Verbindung brachte. Den primus parens finden wir wieder in den Benediktionen

von Freising, die wohl im 7. Jh. in Autun entstanden sind, dann im
Missale Gallicanum vetus des 7./8. Jh. und besonders vielfach im sog.
Missale von Bobbio aus dem Anfang des 8. Jh., dessen Entstehung Ober-
italien oder Südfrankreich gewesen zu sein scheint. Schließlich erwähnen
wir noch, um von verschiedenen anderen Quellen zu schweigen, den Liber
mozarabicus Sacramentorum aus dem 10. Jh., der zweimal vom primus
parens spricht. Dazu kommen all die liturgischen Quellen, die in dieser
frühmittelalterlichen Zeit bis zum 11. Jh. vom parens protoplastus, vom
primoplastus homo, protoparens usw. reden8. Mehr als die Zitate dieses
oder jenes Schriftstellers besagen solche Erwähnungen, daß der Begriff in
der Küche sehr lebendig war und keineswegs nur in der gelehrten Theologie
eine Rolle spielte. Darum erscheint auch bereits im 9. Jh. jenes Gebet beim
Anziehen vor der Messe, das von der stola immortalitatis spricht, die in
praevaricatione primi parentis verloren wurde9. Diese Oration erhielt sich
durch die folgenden Jahrhunderte und wird heute noch vom Bischof und

1 In dem CSEL folgende: Cassian, Claudianus, Mamertus, Commodianus, Cyprian Gallus,

Evagrii Altercatio, Faustus Reiensis, Filastri Ep. Brixiensis, Gaudentius Bp. Brixiensis.
Dazu Monumenta Germaniae Auetores Antiquissimi, Bd. VI, VIII. Avitus von Vienne und
Sidonius Appollinaris von Lyon. Wahrend fast alle immer vom primoplastus sprechen,
braucht ApoUinaris Sidonius primus parens.

' PL 54, 378, Sermo 69. PL 76, 1082, XL Hom. 2 in Lc 18, 31 -44; in parente primo.
3 MGH Auct. antiquissimi XIV 295.
' Analecta Hymnica 50 (1907) 71.
8 Alle liturg. Quellen bei Manz nr. 682, S. 344-347.
* Jungmann J. A., Missarum Solemnia 1 (1948) 355.

492



mit etwelcher Änderung, jedoch immer noch mit dem primus parens, von
jedem Priester gebetet10.

Daher finden wir unseren Begriff häufig in der Literatur des 7.—10. Jh.
In der um 670 geschriebenen Schrift de locis sanctis beschreibt Abt Adam-

nanus von Jona (f 704) ausdrücklich das Grab Adams als dasjenige des

primus parens11. Auch der angelsächsische Abt Aldhelm (f 709) identifiziert

selbstverständlich an vielen Stellen den protoplastus mit Adam12.

Im Liber Pontificalis der Kirchen von Ravenna aus dem 9. Jh. begegnen

wir der gleichen Wendung13. In den Viten der Heiligen lesen wir den gleichen
Gedanken und dieselben Worte, angefangen von der Vita des Abtes Athala
in Bobbio aus dem 7. Jh. über die Vita des Bischofs Solemnis von Chartres

aus dem 8./9. Jh. bis zu den Biographien der Bischöfe Amandus von Milo,
Remigius von Reims und Barbatus von Benevent, die im 9. Jh. verfaßt
wurden, und endlich noch bis zu der Vita des fränkischen Abtes Sigirannus
im 10. Jh.14. Besondere Erwähnung verdient nur die Vita des hl. Bischofs

Audomar (St. Omer) von Therouanne, im 9. Jh. geschrieben, welche in der

Einleitung die ganze Heüsgeschichte entwickelt, angefangen vom Schöpfergott,

der seinen Sohn auf die Erde sandte, um die Menschen, die der Teufel
durch Verführung Adams (primus homo) gefesselt hatte, zu befreien (dig-
natus est eripere)15.

Aber auch für unsere Gegenden gibt es Belege, predigte doch der hl.

Gallus auch von der Sünde Adams, die ihn aus dem Paradies vertrieben
hat16. Der hl. Pirmin (f 753) erwähnte in seiner Missionspredigt, dem

Scarapsus, die Entfernung des ersten Menschen aus seinem ersten Glücke
ebenfalls und bringt auch Christus als Retter des ersten Mensehen in
Erinnerung17. Die Lebensbeschreibung des hl. Meinrad aus dem 9./10. Jh.

betont, daß die Mörder des Eremiten von jenem getäuscht worden sind,
welcher schon die ersten Menschen (protoplastos) aus dem Paradiese
verstoßen hat18.

Aber Heiligenleben sind keine Urkunden, wird man entgegnen können.

Nun aber erwähnt schon eine Urkunde von Murbach 735/737 wenigstens
die Inkarnation19. Eine frühmittelalterliche Urkunde aus italienischem
Gebiete hebt ausdrücklich Adam hervor, durch den wü die Sünde ererbt

13 Martene Ed., De antiquis ecclesiae ritibus 1 (1763) 127 -128. Mit Bezug auf ein Pon-

tiücale von Cambrai des 13. Jh. und einem 1528 gedruckten Missale von Narbonne. Freundl.

Mitt. Dr. P. Ephrem Omlin, Engelberg.
11 Itinera Hierosolymitana ed. P. Geyer 1898, S. 260 CSEL 38).
18 MGH Auetores Antiquissimi XV (1919) 682 mit vielen Stellen.
13 MGH Scriptores Rerum Langobardicarum et Italiearum 1878, S. 317.

" Siehe MGH SS rer. merov. 3, 266; 4, 199, 607; 5, 465-466, 479-480; 7, 321; dazu

MGH SS rer. Langobard. et italie. 1878, S. 557.
13 MGH SS rer. merov. 5 (1910) 731.
13 MGH SS rer. merov. 4 (1902) 303, Vita S. Galli des 9. Jh., cap. 25.

" Jecker G., Die Heimat des hl. Pirmins. 1927, S. 36, 40, 45.
18 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 650.

" Pardessus J. M., Diplomata etc. ad res Gällo-Francicas speetantia 2 (1849) 355.

493



haben20. Zwei königliche burgundische Urkunden vom 12. Dezember 937
beginnen fast spekulativ mit der Schilderung des Paradieses, in welchem
der primus homo nach dem BUde und Gleichnis Gottes erschaffen war,eine Ordnung, die indes durch Stolz zerstört wurde, und die Adam allein
nicht wieder erreichen konnte21. Ah das führt noch viel weiter aus eine
Urkunde des Bischofs Aymon von Sitten aus dem Jahre 1052, die insbesondere
den Ursprung des Todes mit der Sünde des primus homo und des primus
parens verbindet und die Inkarnation aus der Jungfrau Maria feierlichst
erwähnt. Sein eigenes Schuldbewußtsein akzentuiert der Bischof in einer
auffällig deutlichen Art22. Auch noch in späteren Urkunden des 13./14. Jh.tritt uns der Protoplastus noch entgegen23.

Kehren wü von den Urkunden nochmals zu den literarischen Werken
dieser Zeit zurück. Wir finden unseren protoplastus im Liber benedictionum
des St. Galler Mönches Ekkehard (t ca. 1060), wü begegnen dem Adam
primus (homo primus) und dem Adam secundus (novissimus) auch in den
Streitschriften, die im 11./12. Jh. zwischen den kaiserlichen und päpstlichen

Parteien gewechselt wurden24. Der hl. Bernhard (t 1153) erwähnt
ihn selbstredend auch25. Und das Thema war ja akut, behauptete doch
Abelard (t 1142), daß wü von Adam nur eine Strafe, kerne Schuld ererbt
haben, was das Konzil von Sens 1140 verneinte26. Die Frage nach der
Erbsünde beschäftigte auch die folgenden Jahrhunderte, wie küchliche
Entscheidungen 1341 gegen die Armenier, 1459 gegen Zaninus de Solcia zeigen.
Ja die Diskussion belebte erst recht wieder die lutherische Küchenbewegung,

gegen welche das Trienter Konzil Stellung nahm. Noch 1854 betonte
Papst Pius IX. gegen moderne Strömungen die culpa primi parentis27. Der
Ausdruck war durch die liturgischen Texte und das küchliche Schrifttum so
lebendig und klar, daß man in dem erst 1931 eingeführten Feste der Mater-
nitas Beatae Vüginis Mariae diesen Begriff ohne weiteres in dem neuen
Laudeshymnus verwenden konnte.

Wollte man diese kurze Skizze noch weiter ausbauen, man müßte fast
eine ganze Geschichte der Theologie schreiben. Aber aus den angeführten

23 ut de Ulis peccatis, quae de Adam protoplasto subtraximus, aliquantum apud deum
abicere possimus. Archiv für Urkundenforschung 14 (1935) 41-42.

31 Condito ad imaginem et similitudinem suam primo homini Creator omnium Dens
coniugem adhibere voluit, ut, quia angelicum ordinem de celis propter superbiam eiectum
solus Adam suplere nequiverat, cum Aeva sibi adlata coniuge filios filiasque gignendo ininfmitum multiplicata prole decimum ordinem etc. Schiaparelli L., I diplomi di Ugo edi Lotario 1924, S. 139-140, 143.

23 Chartes Sedunoises nr. 4 Memoires et Documents de la Suisse Romande 18 (1863)
340 —341.

Zitate bei Ducange, Glossarium medii aevi V. 491, zu 1290 und 1395." Egli J., Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909, S. 422. MGH Libelli de Lite II35, 219, III. 65, 297.
33 PL 183, 265.
23 Enchiridion Symbolorum ed. Denzinger-Bannwart 1922, nr. 376." 1. c. nr. 536, 787, 1642, 3031.

494



Zitaten ergibt sich mit Sicherheit, daß in den kirchlich-geistlichen Kreisen des
Mittelalters unter dem primus parens nur Adam verstanden werden konnte.

Nun besitzen wü auch die Voraussetzungen, um eine umstrittene Stelle
der Schenkung des Churer Bischofs Tello von 765 richtig deuten zu können.
In einer bischöflichen Urkunde des Frühmittelalters ist ohne Zweifel unter
dem primus parens Adam zu verstehen. Die Interpretation wüd noch
eindeutiger, wenn man bedenkt, wie gerade vorher die Menschwerdung Christi
feierlich genannt ist, so daß wü nun den heüsgeschichtlichen Längsschnitt,
wie er in der nüttelalterlichen Literatur so oft vorkommt, vollkommen vor
uns haben: cum dominus deus noster Jesus Christus dignatus est descen-
dere de sinu patris ad nos redimendos. Daß dabei Tello der eigenen Sünden
und auch derjenigen seiner Sippe allgemein gedenkt, fügt sich vortrefflich
in den Gedankengang ein: sicut meis et humanae fragüitatis obvolutum
peccatis proximorum meorum, quod per primum parentem nostrum datum
est. Das Ganze ergibt eine eindrucksvolle Klimax: peccatis meis — peccatis
proximorum — per primum parentem. Logisch schließt die Urkunde von
der Erbsünde auf die Sündhaftigkeit der Familienmitglieder und schließlich

des Bischofs selbst. Der Begriff proximi bedeutet schon im Klassischen
und dann auch im Mittellatein die Sippengenossen, also den Gegensatz zu
den alieni, den Fremden28. Bei der Größe der Schenkung wäre es ja wüklich
befremdend gewesen, wenn er nicht auch seiner Familienangehörigen
gedacht hätte. Daß es sich aber hier um Adam und die Erbsünde handelt,
ergibt sich auch aus der Verwendung des quod. Würde es sich nur um die
persönlichen Sünden Tellos und semer Familie handeln, hätte man peccata,
quae datae sunt erwartet. Das allgemeine quod datum est zeigt die universelle

Sündenhaftigkeit des Menschengeschlechtes an.
Aus diesen Ausführungen folgt, daß wü dieses quod per primum parentem

nostrum datum est nicht als spätere Verunechtung verdächtigen
müssen29. Auch sind wü nicht genötigt, das sicut meis et humanae fragüitatis

obvolutum peccatis proximorum meorum als nachträglichen Zusatz
zu betrachten30. Die vielen beigebrachten Belege erlauben es uns auch nicht
anzunehmen, daß man im Mittelalter den primus parens nicht mehr
verstanden und daß man ihn von Anfang oder später mit dem clarissimus
proavus, dem ersten wichtigen Victoriden des 6. Jh., identifiziert habe31.

23 Habel E., Mittellateinisches Glossar 1931, Sp. 319. Ducange, Glossarium Latiniatis 6
(1886) 549.

23 Meyer-Marthaler n. Franz Perret, Bündner Urkundenbuch 1 (1947) 14.
30 Beyerle Franz im Jahresbericht der histor.-antiquarischen Gesellschaft von

Graubünden 1948, S. 33. Daß zwischen Christus und dem primus parens ein Passus einer zweiten
Urkunde eingeschoben ist, betont Beyerle mit Streicher, wenn auch über dessen Umfang
nicht vollständige Einigkeit herrscht. Siehe Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. v. Grbd.
1939, S 26.

31 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797 Cod. probat. S. 1. Ihm folgend Meyer-
Marthaler in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1946, S. 175, wonach die
Tradition vor dem 13. Jh. auf die Tello-Urkunde veruneehtend gewirkt habe. Anders Poeschel
E., Kunstdenkmäler von Graubünden 5 (1943) 6, wonach der Tello-Text mit dem primus

495



Schon die Bibel legte klar dar, daß der unmittelbare Vater eben novissimus
oder proximus parens hieß32. Diese Deutung kam bezeichnender Weise
erst Ende des 18. Jh. auf, in einer Zeit, die mehr für subjektive Religiosität
als für die alte objektive Liturgie eingenommen war und die im Sinne der
Aufklärung dem Geiste des Mittelalters ferne stand.33

EIN VORSTOSS ZUR WIEDERGEWINNUNG DER
GRAFSCHAFT BORMIO 1866

Von Hans Hiixbb

Landammann Arnold Otto Aepli von St. Gallen (1816—1897) hinterließ
in seinen zum größten Teü in der Stadtbibliothek «Vadiana» in St. Gallen
liegenden Papieren viele interessante Mitteilungen zur Zeitgeschichte, die
in nächster Zeit weiter ausgewertet werden sollen. Zahlreich waren auch
Aeplis Beziehungen zu bedeutenden Zeitgenossen; so finden sich Briefe von
G. J. Baumgartner, Simeon Bavier, J. J. Blumer, Gaston Carlin, B. F. Curti,
Jakob Dubs, Alfred Escher, Joachim Heer, K. A. von Hohenzollern, Charles
Lardy, Fernand du Martheray, Alfred van Muyden, P. C. von Planta,
Arnold Roth, J. J. von Tschudi, D. Wirth-Sand u. a. m. Die entsprechenden
Briefe Aeplis sind leider erst teüweise aufgefunden. Bisher ist aus dem Nachlaß

erschienen: «Korrespondenz zwischen Arnold Otto Aepli und Karl
Anton von Hohenzollern 1864—1884, herausgegeben von Dr. Johannes
Dierauer. Mit Behage: Aeplis Aufzeichnungen über die Ausfertigung der
Reisepässe für den Prinzen Karl von Hohenzollern. St. Gallen 1904». «Briefe
von Johann Jakob Blumer an Arnold Otto Aepli (1845—1848)» [Auswahl].
In: St. Gallische Analekten Heft IX: «Aus der Sonderbundszeit IV»,
herausgegeben von Johannes Dierauer, St. Gallen 1899. Die noch nicht
verwerteten Manuskripte berühren die verschiedensten Gebiete — bedingt durch
die vielseitige Tätigkeit Aeplis in Kanton und Bund, im In- und Ausland.

Nachdem Aepli in unteren Gerichtsstellen beschäftigt gewesen war,
wurde er 1849 Kantonsrichter und Ständerat, 1851 Regierungsrat, nach
dem Ausscheiden aus der Regierung 1873 Nationalrat und
Kantonsgerichtspräsident (im Bundesgericht saß er 1849—1866) und 1883 Gesandter

parens auf den Vater Tellos, den Praeses Victor, ausgedeutet worden wäre, wie das bei
der Passio Placidi des 12. Jh. bereits ersichtlich wäre.

32 Isaias 41,4; Matthaeus 13,30; 1 Cor. 15,45. Dazu Lexicon Tactteum ed. Gerber und
Greef 1903, S. 1189.

33 Vor 1797 läßt sich belang diese Deutung nicht feststellen. Bundis Klosterchronik
ed. Decurtins 1888, S. 25, die behauptet, Tello habe «dess H. Martirers Placidi Leben
selbst beschrieben», kann nämlich auch auf die Passio Placidi bezogen werden und nicht
auf das Testament Tellos, welches die Passio übrigens sichtlich nicht im Einzelnen kennt.
Näheres darüber wird eine neue Edition der Passio bringen.

496


	Primus parens : ein sakraler Begriff in den mittelalterlichen Urkunden

