
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Die deutsche Reichsgründung von 1871 im Urteil schweizerischer
Zeitgenossen

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE DEUTSCHE REICHSGRÜNDUNG VON 1871

IM URTEIL
SCHWEIZERISCHER ZEITGENOSSEN*

Von Eduard Vischer

Gegenwartsbezogenheit bei historischen Fragestellungen und
Studien beflügelt das Schaffen des Forschers und gewährleistet
seinen Resultaten zugleich das Interesse der historisch interessierten

Mitwelt. Noch leichter aber als jede andere historische Erkenntnis

verfällt, was für den Tag geschaffen, auch dem Tage. So scheint
es mir mit den Studien zu gehen, die — besonders seit 1933 — der
Geschichte der deutsch-schweizerischen Beziehungen gewidmet
wurden. Sie erscheinen überholt durch die seitherige Verschiebung
aUer Perspektiven. Und selbst die Fixpunkte, an denen wir diese
Beziehungen zu orientieren pflegen, um sie darstellen zu können,
beginnen als solche ihren Rang zu verheren, mindestens ihre
Bedeutung zu ändern. «Die völlige Veränderung der weltpohtischen
Verhältnisse», so schrieb mir jüngst ein deutscher Historiker der
älteren Generation im Bhck auf eine frühere Fassung der hier
vorhegenden Studie, «die Zerstörung Europas, wie sie durch die
Katastrophen der beiden Weltkriege bewirkt wurden, lassen vieles, was
man im 19. Jahrhundert und darüber hinaus für wichtig hielt, als
Episoden minderen Ranges erscheinen. Sie haben nur noch Bedeutung

als Ursachen zum Niedergang Europas» Alfred Weber schrieb
ein Buch über den «Abschied von der bisherigen Geschichte». Und
Max Silberschmidt hat diesen Abschied in verschiedenen Essais
der letzten Jahre eindrücklich reahsiert.

* Vortrag, gehalten am 10. Nov. 1950 in der Antiquarischen Gesellschaft

in Zürich, am 11. Nov. im Historischen Zirkel Basel. Eine frühere
Fassung, die stärker auf die deutsch-schweizerischen Beziehungen abstellte
und außer den hier behandelten Männern noch Eugene Rambert einbezog,
diente im Herbst 1948 zu Vorträgen an der Akademie Comburg (bei
Schwäbisch Hall).

452



SoUte unter derart veränderten Verhältnissen eine Themastellung

wie die unsere nicht überholt sein? so mag man zweifelnd
fragen. Wir glauben doch nicht.

Die gegenwärtige Lage macht in der Tat eine Geschichte der
deutsch-schweizerischen Beziehungen weniger dringlich. Aber die
wesentlichen Wendepunkte dieser Geschichte enthalten so viele
Ansatzpunkte zu Fragestellungen von historischer Dignität, daß
wir sie unbekümmert um solche Zweifel auch heute noch ins Licht
rücken dürfen. Und wenn einzelne dieser Wende- und Fixpunkte
wirkhch nichts als Symptome des Niederganges sein soUten, so
sind sie gerade als solche historisch keineswegs irrelevant. Immerhin
möchten wir dem eindeutigen Begriffe des Niederganges denjenigen

der Krise vorziehen, der beide Ausgänge offen behält. Wie
Schweizer zu einer solchen Krise und ihrer Lösung Stellung bezogen,
sei heute ins Licht gerückt; wie sie in ihren schweizerischen
Interessen davon affiziert wurden, aber sei für einmal übergangen.

Wenn wir in solchem Sinne bei der deutschen Reichsgründung
von 1871 etwas länger zu verweilen gedenken, so sei also die Frage
beantwortet, welches Licht von der Schweiz aus auf diesen geschichtlichen

Wendepunkt als einer universellen Krise fäUt. Die deutsche
Reichsgründung wird in den vorzulegenden Urteilen in einem
größeren Zusammenhange erscheinen, als Krise nicht nur des

pohtischen, sondern — direkt oder indirekt — auch des geistigen
Schicksals des Jahrhunderts. Es sind Urteile, die wir zunächst
in ihrem biographischen Zusammenhange wiedergeben, die aber
ein gewisses Gewicht auch losgelöst von diesem behalten dürften;
als Zeitstimmen sind sie alle wichtig, einzelne scheinen darüber hinaus

etwas von dem höheren Wert einer gültigen Wesenserkenntnis
beanspruchen zu können. Dabei wird man es billigen, wenn wir
bei dem wenig Bekannten länger verweilen als bei dem
Altvertrauten und allgemein Zugänghchen. Ein Werturteil hegt in
solcher Gewichtsverteilung nicht.

B. G. Niebuhr hat bekannthch einmal geurteilt, nur
selbsterlebtes Geschehen sei im Grunde adäquat darstellbar1. Ohne die

1 B. G. Niebuhr, Geschichte des Zeitalters der Revolution, 1845, S. 39. —
L. Ranke hat namentlich in den vierziger Jahren die neueste Geschichte
zum Gegenstande seiner Vorlesungen gemacht. So las er im Sommersemester

453



Gültigkeit oder Bedeutung dieses Satzes hier zu erörtern, bemerken
wir, daß zeitgeschichthche Reflexion und Darstellung in der uns
hier interessierenden Zeit weitverbreitet war. Die Autoren waren
Menschen, in deren Dasein sich vita activa und contemplativa ver-
schwisterte2. Uns scheint, die «Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte» Philipp Anton v. Segessers seien auch heute noch der
Lektüre wert, und auch die «Zeitgeschichtlichen Studien und
Überblicke» Heinrich Geizers, seine Versuche, die «Signatur» eines

geschichthchen Momentes zu umreißen, verdienten die völhge
Vergessenheit nicht, in die sie gefallen sind. Weniger stark gestaltet
ist, was Bluntschli seinen Tagebüchern, J. Burckhardt seinen Briefen
anvertraut haben. Damit ist der Quellenbestand annähernd
umrissen, der unseren Ausführungen als direktes Material zugrundehegt.

Wenn wir die Situation von 1871 ins Auge fassen, so sei nun
aber zunächst doch ein schweizerischer Aspekt dieser Lage
berührt. Nicht nur nämlich ist der Einschnitt, den jenes Jahr in der
Geschichte der deutsch-schweizerischen Beziehungen markiert,
trotzdem die vorübergehende Distanzierung von deutschem Wesen
sich bekannthch bis zum Stichwort «Deutschenhaß» akzentuierte,
nicht besondere tief, im Gegenteil, gerade damals schien sich eine
neue Gemeinsamkeit zu eröffnen, die die beiden heterogenen Staatswesen

in einem wichtigen Punkte wenigstens verbände, in
demjenigen der kulturpohtischen Ideologie. Diese Gemeinsamkeit ließ

1845 über «Geschichte unserer Zeit seit 1815» (M. Lenz, Geschichte der
Universität Berlin II, 2, S. 153 +Anm. 1, Halle 1918).

2 Daß diese vita activa sich bei einzelnen Schweizern geradezu im Dienste
der deutschen Einigung abspielen konnte, ohne daß sie deshalb ihrer Heimat
untreu geworden wären, ist ein weiterer Beleg dafür, daß die Epoche der
Reichsgründung innerhalb der Geschichte der deutsch-schweizerischen
Beziehungen in der Tat einen weniger tiefen Einschnitt darstellt, als wir
zunächst anzunehmen geneigt sind. Daß dem so ist, hat die verdienstliche
Studie von Edith-Anita Picard (Die deutsche Einigung im Lichte der
schweizerischen Öffentlichkeit 1866—1871, Schweizer Studien zur
Geschichtswissenschaft XX, k, 1940), seither bestätigt durch diejenige von H. U.
Rentsch (Bismarck im Urteü der schweizerischen Presse 1862—1898,
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 20, 1945) dargetan. E.-A. Picard
handelt im 3. Hauptabschnitt ihrer Abhandlung u. a. auch über Bluntschli,
Burckhardt und v. Segesser. Wh haben darauf verzichtet, uns im einzelnen
mit ihren Ergebnissen auseinanderzusetzen.

454



da, wo sie empfunden wurde, den neuen deutschen Staat nicht nur
hinnehmen, sondern geradezu freudig bejahen. Nicht vergebhch —
zunächst wenigstens — hoffte man, in Bismarck bei der Weiterverfolgung

alter Ziele des schweizerischen Radikahsmus einen starken

Bundesgenossen zu finden. Derartige Hoffnungen wurden an
hochoffizieller Stelle zum Ausdruck gebracht. So sah der Präsident des

schweizerischen Ständerates — es war der bekannte aargauische
Staatsmann Augustin Keller — in der Rede, die er am 1. Juh 1872

zur Sessionseröffnung hielt, Zukunft und Fortschritt eindeutig
durch die neue deutsche Macht vertreten. «Und im Vorkampfe des

Volkes», so rief er in seiner pathetischen Rhetorik wörthch aus,
«steht der verjüngte Reichsadler Barbarossas mit den alten Raben

vom neuen Kyffhäuser diesseits und jenseits der Alpen». Schon

ein Jahr vorher hatte derselbe Redner davon gesprochen, daß nun
«unter den Fittichen des neuen Reichsadlers die deutsche Wissenschaft

ihre Römerschlachten für die Freiheit des Geistes und der

Vernunft ewiges Recht schlage; dem Vatikan aber seien die Strebeziele

nach den Tagen von Canossa aus den hoffnungsvollen Bhcken

gerückt»3.
Hier knüpfen wir zum Verständnis des folgenden vielleicht am

besten an. Keller steht an der Scheide der Zeiten. Er ist der

hervorragendste schweizerische Repräsentant jener Bewegung, die den

Geist einer christhchen Aufklärung zum Gemeingeist der neuen
Gesellschaft des 19. Jahrhunderts zu machen bestrebt war, und
für den der Staat durch seine Kirchendiener, seine Lehrer und
seine Pohzei der Gesellschaft solchen Gemeingeist vermitteln sollte.
Es sollte sich bald zeigen, daß Bismarck ein unechter Bundesgenosse

dieser Bewegung war. Bald aber sollte auch die Bewegung
als solche scheitern, und es sollte auf die oder jene Weise den
verschiedenen Geistesfamilien ihr Recht zurückgegeben und gelassen
werden. Auf den gesellschaftlichen Gesamtorganismus einheitlichen
Geistes wurde verzichtet. Die Kirchen emanzipierten sich mehr
und mehr von der staatlichen Bevormundung. Was Keller wollte,
mußte sich mehr und mehr auf die mit von ihm begründete
altkatholische Kirchengemeinschaft und deren Umkreis zurückziehen.

3 Arnold Keller, Augustin Keller 1805—1883. Aarau 1922, S. 434, 416.

455



Wenn der Staat doch auf der Bahn der Einheit fortschritt, so war
es weniger auf geistigem als auf ökonomischem und administrativem

Gebiete. In den Untergründen der Gesellschaft allerdings
war schon längst jene andere Bewegung auf dem Wege, die diese
seit Piatos Tagen immer wieder aufgenommene Idee unter neuen
Vorzeichen zu der ihren machte und von der Gestaltung der
ökonomischen Verhältnisse aus zu einer Staatsvision vorstieß, die neben
dieser Ökonomie überhaupt keinen Platz mehr für den Geist, für
eine überwelthche Bindung, mehr hatte, die nunmehr im Osten
Wirklichkeit gewonnen hat und als warnendes Menetekel vor uns
steht.

Mit Vertretern der radikalen Kulturpohtik Augustin Kellers
werden wie es im folgenden nicht zu tun haben. Anderseits aber
hebt sich keiner von den Männern, von denen wir hier handeln
möchten, in dem Sinne von Augustin KeUer ab, daß ihm das
Schicksal des Geistes in der menschlichen Gesellschaft gleichgültig
geworden wäre, keiner sah etwa die deutsche Reichsgründung nur
von ihrer machtpolitischen Seite an, betrachtete sie als eine Sache,
in der die Staatsräson das erste und das letzte Wort haben müsse.
Ohne den Anspruch zu erheben, damit die Möghchkeiten zu
erschöpfen, möchte ich im folgenden, wie bereits angedeutet, von
Bluntschli und Geizer handeln, auf J. Burckhardt ein paar Lichter
fallen lassen und mit Segesser schheßen.

Johann Caspar Bluntschli hat in seinen geistigen Zielen am
ehesten einiges mit Augustin Keller gemein, so sehr er in seiner
schweizerischen Zeit sein Gegner war und in seiner deutschen
Lebensphase jedenfalls dessen geistespolitische Methoden
ablehnte4.

Johann Caspar Bluntschh — er lebte von 1808 bis 1881 — war
ein politischer Mensch durch und durch. Bot ihm die Heimat
keine pohtischen Wirkungsmöghchkeiten mehr, so zog er sich doch
keineswegs in seine Wissenschaft zurück oder verzehrte sich in
ermüdenden Kleinkämpfen, vielmehr suchte er nun diese
Wirkungsmöghchkeiten anderwärts, gesonnen, auf anderem und größe-

4 Über Bluntschli hat zuletzt Hans Fritzsche gehandelt (in: Schweizer
Juristen der letzten 100 Jahre, Zürich 1945, S. 135—168, mit einigen
Literaturangaben). Der Nachlaß ist m. W. bis jetzt nicht verarbeitet worden,

456



rem Felde zu verwirklichen, was er hier vergebhch erstrebt hatte.
Die letzten persönlichen Ziele hat er dabei weder hier noch dort
erreicht. Er gelangte weder zum zürcherischen Bürgermeisteramte
noch wurde er badischer Minister. Daß derselbe Mann diesen beiden
Ämtern nachjagen, derselbe aufs tiefste erst in die schweizerische,
dann in die deutsche Pohtik verflochten und auch während dieser
zweiten Lebenshälfte noch intensiv an den Rechtskodifikationen
seiner zürcherischen und schweizerischen Heimat mitwirken wie
an der nationalpolitischen Diskussion, wie sie die Ereignisse von
1866—71 nahelegten, beteiligt sein konnte, ist uns heute eine kaum
möghche Vorstellung5. Bluntschli selber scheint das Problematische

dieser Doppelstelhmg nicht empfunden zu haben. Die
Erwägungen, die im folgenden bei Geizer anzustellen sein werden,
werden z. T. auch auf ihn Anwendung finden können.

Der Geist des väterlichen Hauses hatte Bluntschli früh dem
Neuen aufgeschlossen. Liberal war er ohne Bruch zeit seines Lebens.
Aber die Bildung bei Savigny, Ranke und Niebuhr, später die
merkwürdige Bindung an die Geisteswelt der Brüder Rohmer, endlich

die pohtischen Konstellationen seiner zürcherischen und
gesamtschweizerischen Heimat heßen ihn nicht auf der äußersten
Linken seinen Standort einnehmen, vielmehr war ihm die
Herrschaft einer Elite der Verständigsten, die sich auf das Zutrauen
des Volkes stützen können, von früh auf der erstrebenswerte
Zustand. Auf dem Boden des schweizerischen Staatensystems der
vierziger Jahre hatte er zwischen den Radikalen auf der Linken
und den Ultramontanen auf der Rechten unausgesetzt vermitteln
wohen, war aber durch den Gang der Dinge wie durch den Zug
seines pohtischen Ehrgeizes weiter nach rechts zu stehen gekommen

als seinem Wesen wie auch den Möglichkeiten des Erfolges
5 Bluntschlis Denkwürdigkeiten (Denkwürdiges aus meinem Leben. Bd. 1,

Die schweizerische Periode 1808—1848, Bd. 2, Die deutsche Periode I:
München 1848—1861, Bd. 3, Die deutsche Periode II: Heidelberg 1861
bis 1881, Nördlingen 1884) belegen seine Entwicklung und seine
Bestrebungen in mannigfacher Weise, geben aber gerade für die uns hier beschäftigende

Problematik zu wenig aus. Der reiche Bluntschli-Nachlaß in der
Zürcher Zentralbibliothek, der neben vielen Briefen an Bluntschli diejenigen
von B. selbst an seinen Vater aus der Münchner Zeit enthält, konnte für
diese Studie nicht vollständig durchgesehen werden.

457



entsprach. Er scheiterte. Doch er nahm seine pohtische Tätigkeit
wieder auf in München, mit mehr Glück und Erfolg aber — seit
dem Jahre 1860 — in Heidelberg, wo er die Professur des
Staatsrechtes erhalten hatte und als Vertreter der Universität in der
badischen 1. Kammer zu wirken berufen war. Der Liberale
Bluntschh fühlte sich, wie er es oftmals ausgesprochen hat, vom
Strome der Zeit getragen, der «Zeitgeist» war ihm «die von Gott
vorgesehene und geordnete Bewegung des Geistes der Menschheit»6.

In dem partikularistischen und stark kathohschen München

hatte ihm, der für die «Deutsche Frage» schon frühzeitig die
kleindeutsch-preußische Lösung verfocht, nicht dauernd wohl werden

können. Anders in Heidelberg, in jenem Baden, wo unter
Großherzog Friedrich L, dem Schwiegersohne König Wilhelms
von Preußen, eben das Ministerium Roggenbach zur Macht
gekommen war, das aus Baden einen Musterstaat, der sich auf eine
liberale Elite stützte, machen wollte, gleichzeitig aber aUe

kleindeutsch-bundesstaatlichen Bestrebungen unterstützte. Bluntschh
wirkte in der Kammer, an deutschen AbgeordnetenVersammlungen,

im deutschen ZoUparlament von 1867, wie auch publizistisch
in vorderster Linie hiefür, und er ließ sich die Gegnerschaft, die
ihm, wie es dem von ihm auch jetzt gewählten Standorte
entsprach, von zwei Seiten erwuchs, von den demokratischen und den
ultramontanen Großdeutschen, nicht verdrießen.

Der Pohtiker in dem Juristen Bluntschli glaubte nicht an die
absolute Geltung bestehender Rechtsnormen: Die übermächtige
Zeitentwicklung schreitet legitimerweise darüber hinweg. Solche
Lehre hatte die schweizerische Entwicklung der vierziger Jahre
nahelegen können. Wie dem sei, es war Bluntschlis Meinung, die
er allen legitimistischen Erwägungen, die gegen Cavours Pohtik
wie später gegen Bismarck, den Zertrümmerer des deutschen
Bundesrechtes, vorgebracht wurden, entgegensetzte. So hatte er, bei
allen Einwänden, die er ab und zu gegen Bismarck machte, diesen
«antediluvianischen Mann», in dem sich ihm «eine seltsame
Verbindung lauterster Offenheit und tiefster Verschlagenheit»7 zeigte,
doch viel Verständnis für ihn, zumal da Preußens Beruf zur deut-

6 Denkwürdiges II, S. 179.
7 Denkw. III, 218 (Wiedergabe eines Gespräches mit Bennigsen).

458



sehen Einigung zum Inhalt seiner politischen Grundüberzeugimg
geworden war. Österreich stellte für ihn ein Stück Mittelalter dar;
es zu unterstützen, ging wider die Strömung der Weltgeschichte,
Preußens Mission dagegen war ihm notwendig die liberale8.

Bluntschh spricht in seinen Denkwürdigkeiten häufig in
prägnanten Formulierungen von dem tief unpolitischen Wesen der
Deutschen. In Heidelberg hielt er deshalb nicht nur Vorlesungen
über allgemeines Staatsrecht, sondern auch über «Pohtik»9. Wir
mögen Bluntschli weitgehend recht geben, wenn er in einem Briefe,
den er im Sommer 1866 an den schweizerischen Bundesrat Dubs

richtete, ausführte: «Sie haben keine VorsteUung davon, in welchem
Grade die Deutschen unpolitisch sind; sie treiben Juristerei,
kritisieren über alles und jedes, sind voll von moralischen Erwägungen;
aber vom Staat haben sie noch keine Vorstellung, und die Pohtik
ist ihnen im Herzensgrunde verhaßt, weil die liebe Gemütlichkeit'

bei Bier und Sang dabei aufhört. Dennoch muß die Nation
zum Staate erzogen werden, die philisterhafte Sicherheit des

Urteils, die gelehrte Schulweisheit der Professoren, die Schwätzerei
der Kammern, das macht keinen Staat»10. Wenn er aber mit
besonderem Nachdrucke rügt, daß «die Deutschen morahsche Kritik
üben und noch sehr wenig geübt sind, pohtisch zu denken»11,

wenn er in dem eben zitierten Brief an Bundesrat Dubs weiter
ausführt: «Nur die harte Schule zunächst des Krieges, dann der Taten,
wird allmählich eine Änderung bewirken und neue Generationen
bilden. Geschieht das nicht, dann hat die deutsche Nation ihre

pohtische Existenz und Zukunft verloren, und ist und wird nur,
wie die Hellenen der späteren Zeit, ein Seminar für Lehrer und
Hofmeister: dann kann sie in Wissenschaft, Religion, Kunst usf.

noch für die Welt etwas leisten, aber pohtisch ist es aus»12, so

stutzen wir. Bluntschlis politische Erziehung mündet offenbar ein

in die Bismareksche Realpohtik. Offensichtlich hat Bluntschh die

hier bestehenden Spannungen nicht gesehen, hat er die Antinomie

8 Denkw. III, 145.
9 Denkw. III, 22f.
10 Denkw. III, 164 (der ganze Wortlaut des Briefes an Dubs S. 160—164).
11 Denkw. III, 142.
12 Wie Anm. 10.

459



zwischen Pohtik und Moral, die sich in Wirklichkeit nicht von
selbst versteht, zu rasch hingenommen, die Notwendigkeit einer
tieferen Reflexion über Politische Ethik, über Macht, Staatsraison,
Legitimität usw. mindestens damals verkannt und hat so zu seinem
Teile einer Entwicklung Vorschub geleistet, die wir auch heute
noch nicht hinter uns haben.

Indessen: Wir vernehmen hier keineswegs Bluntschlis letztes
Wort. Bluntschh freute sich am Bau des neuen Reiches: 1870 war
sein pohtischer Ehrgeiz befriedigt. Er dankte Gott dafür und
konnte sagen: «Ich hatte das Größte erlebt!»13. Doch dem Manne,
der als prominentes Mitghed der Loge, als Führer des
Protestantenvereins, als prononzierter Feind der päpstlichen Infalhbihtät,
dem es unzweifelhaft erschien, daß «Napoleon III. mit Heeresmacht

ausführen sollte, was in der Peterskirche beschlossen worden:
die erneuerte päpstliche Weltherrschaft über die Geister»14, diesem
Manne also, der für die geistige Erneuerung, wie er sie verstand,
gestritten hat, konnte Bismarcks Schöpfung als solche nicht
genügen. Hören wir nicht den Schweizer reden, der seine nächste
politische Heimat in seiner Gemeinde, dann in seinem kantonalen
Staatswesen hat, wenn Bluntschh im Jahre 1867 notiert:
«Dringender sind die Reformen im Innern, in Gemeinde, Kreis, Provinz.
Die Entwicklung des deutschen Staates kann nur von innen heraus
kommen. Der Krieg kann die Bahn eröffnen, aber das Werk nicht
bauen. Mit dem Degen kann man ein Land erobern, nicht ein Volk
regieren»15? Und ist es nicht auch ein schweizerischer Beitrag
an seine Wahlheimat, daß bis ins hohe Alter auch die Heidelberger
Kommunalpohtik ihn stark beansprucht hat? Wenn Bluntschli
die Vernachlässigung der großen geistigen Interessen in der
Reichsverfassung rügt16 oder er am Neujahrstag 1871 meint, die eiserne
Periode gehöre Bismarck, die folgende Periode werde die der
geistigen Entwicklung sein: «Die läßt sich heute nur vorbereiten,
nicht erreichen»17, wenn er endlich trotz seiner betont antikleri-

13 Denkw. III, 268 (1870).
14 Denkw. III, 259.
15 Denkw. III, 216.
16 Denkw. III, 268 (in einer Kammerrede im Dez. 1870).
17 Denkw. III, 270.

460



kalen Haltung die Bismarcksche Kulturkampfpohtik mit Sorgen
und Bedenken verfolgt hat, so zeigt all das weiter, daß Bluntschh
doch nie zum kritiklosen Bewunderer geworden ist. Seiner
vermittelnden Tendenz ist er endlich darin treu gebheben, daß er
in seinem Alter der Kriegsrechts- und der Völkerrechtswissenschaft
seine besten Kräfte gewidmet hat.

Was sich in Bluntschlis Vorbehalten andeutungsweise findet,
ist der Grund- und Hauptton in Geizers Leben und Streben. Im
Gegensatze zu Bluntschli war es Geizer beschieden, in den
entscheidenden Jahren an hervorragender Stehe zu wirken. Als nämlich

Großherzog Friedrich I. von Baden einen persönlichen
Vertrauten für heikle pohtische Missionen suchte, fiel die Wahl, wie
Bluntschh in seinen Denkwürdigkeiten ausführt18, nicht auf ihn,
sondern auf seinen schweizerischen Landsmann Heinrich Geizer.

Im Jahre 1866 wurde die persönhche Stellung durch die
Verleihung des Staatsratstitels vollends in die offizielle Sphäre erhoben,
immerhin so, daß der Träger dieses Amtes in Basel wohnen blieb,
nur von Fall zu Fall dem Karlsruher Hofe zur Verfügung stand.

Heinrich Geizer lebte von 1813—188919. In Schaffhausen, seiner

18 Über die persönlichen Beziehungen Geizers zu Großherzog Friedrich
von Baden seit 1860, die durch den mit Geizer von Berlin her befreundeten
Freüierrn von Roggenbach vermittelt waren, orientiert Curtuts, A.D.B. 49,
S. 281. Ebenda lesen wir, daß Bethmann-Hohweg gleich nach seiner

Ernennung zum Kultusminister G. für eine leitende Stellung in seinem
Ministerium habe gewinnen wollen. «G. hat damals mehrere Monate in Berlin
gearbeitet und bei Ausführung einer Denkschrift über den Jesuitenorden
in Preußen 1849—1859 sich zugleich Klarheit darüber verschafft, ob er sich

zu einer regelmäßigen Beamtentätigkeit entschheßen könne. Das Ergebnis
dieser Prüfung fiel verneinend aus und G. empfing zugleich, schon in diesen

Honigmonden der neuen Ära, so entschiedene Eindrücke von dem Unge-
nügen der vorhandenen Kräfte für die zu lösenden Aufgaben, daß er keine
Neigung fühlte, seine Zukunft diesem Schiffe anzuvertrauen, vielmehr gern
in seine Baseler Muße und Freiheit zurückkehrte». — Vgl. Bluntschli,
Denkwürdiges III, S. 167.

19 Über Geizer: Friedrich Curtius, Heinrich Geizer, Gotha 1892, 57 S.

und A.D.B. 49, 1904. Über den Historiker vgl. die Bemerkungen von R.
Feller, Die Schweiz. Geschichtschreibung im 19. Jh., Zeh. 1938, S. 75—78.

— Eine neuere biographische Würdigung fehlt. Sie müßte außer den
Publikationen Geizers und dem archivalischen Material in Karlsruhe und Berlin
und wohl auch in Rom, von dem durch F. Ctjrtitts [Denkwürdigkeiten des

461



Vaterstadt, verbrachte er die Kindheit, von einem Geiste
lebendigster, warmer Frömmigkeit, die wohl pietistische Wurzeln und
Zusammenhänge hatte, umgeben und selbst in sie als die
selbstverständliche Luft des Lebens hineinwachsend. Dort besuchte er
die Schulen. Gönner, die seine hohe Begabung erkannten, ermöglichten

ihm das Studium. Theologische und historische Studien
waren es, die er in Zürich — er ist in der Matrikel als einer der
ersten Studierenden der neugegründeten Hochschule verzeichnet—,
in Jena, Halle und Göttingen mit durchaus selbständigen Frage-
stehungen betrieb. Mit 23 Jahren hatte er beide Studien zum
Abschlüsse gebracht. Und schon steht er auch als originale Gestalt
da und läßt in rascher Folge seine Schriften erscheinen: Eine
Schweizergeschichte in zwei Bänden und die bekannten «Straußischen

Zerwürfnisse» auf historischem Gebiete, eine christliche
Ethik für Gebildete «Die Religion im Leben», eine «Geschichte der
neueren deutschen Nationalliteratur» (1841)20. Innert fünf Jahren,

Fürsten... Hohenlohe, 2 Bde., Stg. u. Berl. 1907) und H. Oncken (s.u.)
einige Proben bekannt geworden sind, auch die Briefe heranziehen. Briefe
Geizers haben wir bis jetzt in Aarau (Staatsarchiv, an Rauchenstein), Basel
(Staatsarchiv, an A. Heusler I und II), Schaffhausen, (Staatsarchiv, an W.
Härder; in Privatbesitz, an Frau Marg. Reibold) und in der Zentralbibliothek

Zürich (an Bluntschli und J. J. Hottinger) festgestellt. Im Nachlaß
von F. Curtius haben sich nach einer frdl. Mitteilung von Herrn Prof. E. R.
Curtius keine Briefe von Geizer erhalten. — Geizers schriftlicher Nachlaß
wird privat aufbewahrt, ist aber bis jetzt nicht allgemein zugänglich. —
Erst unmittelbar vor der Drucklegung dieser Studie wurde mir die
ausgezeichnete Arbeit von Karl Wall, Heinrich Geizer als Diplomat im Neuenburger

Konflikt Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 49,
1950, S. 203—226) bekannt, die sich auf Geizers Berichte im Sarasinarchiv
(St. A. B., Priv. Arch. 212, L 42) stützt. Sie ist laut der Vorbemerkung
«einer größeren unveröffentlichten Darstellung des Lebens und Wirkens
H. G.s» entnommen.

20 H. G., Die drei letzten Jahrhunderte der Schweizergeschichte; mit besonderer

Berücksichtigung der geistigen und religiösen Zustände und der
Sittengeschichte, 2 Bde., Aarau und Thun 1838 und 1839. — Die zwei ersten
Jahrhunderte der Schweizergeschichte. Von der Stiftung der Bünde bis zur
Reformation, Basel 1840. — Die Straußischen Zerwürfnisse in Zürich von 1839.
Zur Geschichte des Protestantismus. Eine historische Denkschrift. Hamburg
und Gotha 1843. — Die Religion im Leben oder die christliche Ethik. Reden
an Gebildete. Zürich 1839, 1845, 1854, 1863. — Die neuere Deutsche National-

462



von 1838 bis 1843, sind diese fünf Bücher erschienen; sie haben

zum Teil mehrere Auflagen erlebt. Eine zweite Reihe von Schriften,
die Geizer dieser ersten einst an die Seite zu stehen hoffte, von
denen er einmal geradezu sagen konnte, sie seien gleichsam als

«Seelen ohne Leib» schon vorhanden21, kam nicht zustande. Das

Jahr 1851 sah seinen «Martin Luther»22 herauskommen, im nächsten

Jahre erschienen noch die «Protestantischen Briefe aus

Südfrankreich und Italien»23, in den nun folgenden 18 Jahren,

von 1852 bis 1870, redigierte er die «Protestantischen Monatsblätter

für innere Zeitgeschichte», in denen er in den Meinungskampf

der Zeit eingriff. Dort sind auch seine «Zeitgeschichthchen
Studien und Überbhcke» zu lesen, neben dem Luther-Buch die

einzigen Fragmente jener neueren europäischen Geschichte, deren

methodologische und quellenkundhche Grundlagen Geizer schon

weitgehend bereitgestellt hatte, jenes Werkes, das dazu hätte

beitragen sollen, die Gegenwart aus der Vergangenheit zu deuten.

Aber so wenig wie dieses kam auch irgend ein anderes größeres Werk
mehr zustande, und so mag Geizers früher Ausspruch von der

inneren Einheit seiner Arbeiten, die alle nur die Teile oder Bände

einer einzigen Schrift seien24, nicht ohne Gewicht sein, wenn wir
aus den Fragmenten das Ganze zu vergegenwärtigen suchen.

Schon in diesen ersten fünf Büchern, die alle vor der Vollendung
des 30. Lebensjahres ihres Autors erschienen, steht Geizer scheinbar

als ein Fertiger da. Es sind alles zugleich irgendwie Manifeste,

Kampfschriften, wissenschafthch gediegen, doch nicht eigenthche
Wissenschaft. Geizers Gestalt hat etwas Prophetisches. Numine
afflatus war er, das zu sagen darf wohl gewagt werden, aus dem

Innersten versuchte er, auf das Äußere zu wirken.

Literatur nach ihren ethischen und religiösen Gesichtspunkten. Zur inneren
Geschichte des deutschen Protestantismus. 2 Bde., Leipzig 1841 (2. Aufl. 1847 und

1849). — Einige kleinere Schriften dieser wie der späteren Jahre bleiben

hier unerwähnt.
21 An Andreas Heusler, Ciarens 17. Oktober 1842 (St. A. B.,Priv. Arch.

328, E 52).
22 H. G., Dr. Martin Luther, in geschichtlichen Umrissen, Gotha 1851,

140 S., 4°.
23 Bei S. Höhr in Zürich erschienen; 2. Aufl. 1868.
24 An Andreas Heusler, Zürich 26. Jan. 1843.

463



Wo andere in den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts
Fortschritt und Aufschwung sahen, erbhckte er nichts als Zerfall.
«Was Organismus gewesen war oder sein sollte, sank zum Stoffe
herab»25, schrieb er damals einmal. Resignierter Pessimist wurde
er deshalb nicht, so wenig als Reaktionär. In einem ganz bestimmten
Sinne hatte auch er an der fortschreitenden Entwicklung teil. In
die Vergangenheit versenkte er sich nur, um die Gegenwart besser
erkennen und ihr sinngemäß helfen zu können. «Die providen-
tielle Schrift der Vergangenheit zu enträtseln», bezeichnete er
einmal als Aufgabe des Geschichtschreibers26. Ethik und Geschichte
standen für ihn in innigem Zusammenhang.

Geizer war überzeugt, «daß der Verfall.. .auf dem geistigen
Gebiete notwendig dem Verfalle von Staat und Kirche vorangehen
mußte»27. Vom Geiste her mußte auch der Neuaufbau erfolgen.
Es galt, «mitten in der Auflösung einen Damm zu bilden»28.
«Hilfe von innen»29, geistige Wiedergeburt tat vor allem not. So
sprach er sich schon im Jahre 1839 aus, ganz entsprechend viele
Jahre später, im Bhck auf Itahen, daß es für das Glück, für die
Freiheit eines Volkes nicht hinreichend sei, die pohtische Einheit
und Unabhängigkeit zu gewinnen, wenn die Quellen verstopft
sind, aus denen die höheren Überzeugungen stammen, die dem
Leben allein Würde und Wert verleihen30, daß vielmehr die
Wiedergeburt von innen kommen müsse, durch religiöse Vertiefung,
durch sittliche Reinigung, durch geistige Befreiung31.

Das Bewußtsein der tiefen Krise des Zeitalters erfüllte ihn von
frühauf. Gleich bei deren Erscheinen — 1838 — muß er sich in
die Niebuhr 'sehen Lebensnachrichten mit ihren kulturkritischen
Äußerungen vertieft haben. Und auf dem Wege über die Bekanntschaft

mit C. Chr. J. Bunsen gewann er bald auch einen sehr
25 H. G., Die drei letzten Jahrhunderte der Schweizergeschichte, 1838, S. 295.
26 Vgl. H. G., Dr. Martin Luther, Gotha 1851, S. 136.
27 H. G., Die drei letzten Jahrhunderte..., S. 5, 11.
28 H. G., Die drei letzten Jahrhunderte. S. 195.
29 H. G., Die Religion im Leben, 4. Aufl., Zeh. 1863, Vorwort von 1839,

S. XXVII.
30 H. G., Protestant. Briefe, Vorwort von 1868, S. XXVII.
31 H. G., Protestant. Briefe, 2. Aufl., Zeh. 1868, S. 317 (Brief vom

2. Juni 1851).

464



persönlichen Kontakt zu der Welt dieses Geschichtsdenkers.
Tocqueville schätzte er, er lernte ihn später auch persönhch kennen.
Schwere Krankheit trug zu seiner Reifung bei.

Nach einigen öffenthchen Äußerungen könnte man glauben,
Geizer habe sich in ungebrochener Weise zu den «Besseren»

gerechnet, die den andern den Spiegel hinhalten, die von hoher
Warte gegen den Zerfall wettern dürfen. Seine Briefe indessen
erweisen ihn als einen, der in der eigenen Seele «den schmerzlichen

Zwiespalt zwischen Denken und Glauben kosten mußte», der «ein

unser Dasein trennendes Auseinanderhegen von Geist und Gemüt
lange in sich trug»32. Diese Problematik des jungen Menschen
wurde in immer neuer Form zur Lebensproblematik Geizers, die

Einheit, den Frieden, um den er für sich selber rang, die wünschte
er in jedem Betracht (weltanschauhch, pohtisch, sozial) auch
seinem Zeitalter zu erringen.

Schon in den «Straußischen Zerwürfnissen» (1843) sprach er
mit unverhohlener Zustimmung davon, daß manche Theologen
darauf hinwiesen, «daß der christliche Glaube sein letztes, im
vollsten Sinne erlösendes und versöhnendes Wort für die
Auffassungsweise unserer Zeit noch nicht gesprochen habe»33. Und
was er schon in der ersten Auflage seiner Literaturgeschichte
angedeutet hatte, kommt auch in einem der Briefe aus dem Jahre 1851

in aller Deuthchkeit zum Ausdruck, der Glaube «an die Möglichkeit

einer höheren Versöhnung zwischen Wissenschaft und
Rehgion, einer Versöhnung, die aber aus dem freiesten Gewährenlassen
beider Lebensgebiete in ihrer vollen Eigentümlichkeit hervorgehen
muß»34.

Schon in den frühesten Äußerungen spricht Geizer von Deutschland

als von seinem geistigen Vaterlande. Später sollte er wie ein
Deutscher zu Deutschen sprechen, auch in pohtischen Fragen,
ohne deshalb sich nicht mehr zugleich als guter Schaffhauser und
Basler, ja, auch als Schweizer zu fühlen. Geistiges Vaterland war
ihm Deutschland, weil es ihm seine entscheidenden Bildungserlebnisse

gegeben hatte, dann aber auch, weil er Deutschland eine be-

32 An Heusler, Bern 20./22. Dez. 1838.
33 H. G., Die Straußischen Zerwürfnisse..., S. 101.
34 H. G., Prot. Briefe, 2. A., Zeh. 1868, S. 283 (im Mai 1851).

465
7 Schw. Zachr. f. Gesch. 1,3



sondere providentielle Mission zugewiesen glaubte, die ihn der
Aufschwung des hterarischen und politischen Lebens seit 1750
ahnen heß, die Mission, die Reformation, bei deren Deutung er
sich weithin Leopold von Ranke anschloß, fortzuführen und sich
und der Welt den Frieden zwischen Wissen und Glauben, den
inneren Frieden, zu bringen35.

Von Bern, in dessen patrizischen Kreisen der junge Gelehrte
im Jahre 1837 seine ersten Vorlesungen über die drei letzten
Jahrhunderte der Schweizergeschichte und über christliche Ethik
gehalten hatte, kam Geizer als Privatdozent und bald als Professor
der Geschichte nach Basel, wo er den Kreisen um Andreas Heusler,
in denen er auch seine Gattin gewann, nahe stand. Stadtstaatlicher

baslerischer Konservativismus mit seiner Weltoffenheit, mit
seinen Vermittlungsbemühungen zwischen den extremen
Parteibestrebungen aber hob sich, wie jüngst auch Werner Kaegi wieder
gezeigt hat, von allem merkhch ab, was anderwärts als konservativ
gilt; die Anekdote weiß zu melden, im Gespräch mit durchreisenden
preußischen Junkern seien sich Heusler und seine pohtischen
Freunde ganz klar darüber geworden, daß sie solchem Doktrinarismus

gegenüber ja die reinsten Jakobiner seien36. Aus diesem
konservativen Basel, wo der junge Geizer, der sich als Konservativer
von jeher von einem K. L. v. Haller distanziert hatte, der auch
«das unrettbar Verlorene und Antiquierte wieder in die Wirklichkeit

zurücknötigen»37 wollte, auf großes Verständnis gestoßen war,
35 Max Lenz wirft Geizer vor, er habe Frieden stiften wollen, wo nur

Kampf die Losung sein konnte (Geschichte der. Universität Berlin II, 2,
S. 57f., Halle 1918). Wir möchten weniger schnell urteilen, sondern hier
einzig Geizers Einstellung, Zeitdeutung und Bestrebungen aufzeigen.
Darüber sind wir ausführlicher geworden, als uns selbst lieb ist, haben uns
namentlich fast allzuweit von dem eigentlichen Thema dieser Studie
entfernen müssen. Ob Geizer die Aufgabe der Zeit objektiv richtig diagnostizierte,

lassen wir dahingestellt, was er postulierte, war jedenfalls nicht eine
Laune, sondern ein durch ein langes Leben immer neu vorgebrachtes innerstes

Anliegen.
36 Vgl. E. V., Rudolf Rauchenstein und Andreas Heusler Quellen zur

aarg. Geschichte II, 2, Aarau 1951), S. 176, wo auf Heinrich Gelzer
(II), Kleine Schriften..., 1907, S. 399, Anm. 1, verwiesen ist. Ferner W.
Kaegi, Jakob Burckhardt. Eine Biographie. Bd. 2, Basel 1950, S. 377—400.

37 H. G., Die drei letzten Jahrhunderte. S. 294.

466



wurde er in den hoffnungsvollen Anfängen Friedrich Wilhelms IV.
nach Berhn berufen. Lange hatte er sich gegen diese Verpflanzung,

wie er es nannte, gesträubt. Das objektiv Bedenkliche, das
nach unserem Empfinden darin hegen mußte, wenn er sich «mit
Wort und Schrift in den Dienst Preußens» stellte — so umschrieb
der Kultusminister Eichhorn seinen Antrag38 —, scheint er indes

nur vorübergehend empfunden zu haben39. Mit dem Herzen
gehörte er weiterhin seinem Basel40, er legte Wert darauf, daß ihm
sein schaffhausisches Bürgerrecht nicht verloren gehe41, und in
entscheidenden Augenbhcken zögerte er nicht, selbst unter
Gefährdung seiner Stellung die Informationen, zu denen er in Berhn
Zutritt hatte, seinem schweizerischen Vaterlande zugutekommen
zu lassen42 oder zwischen seinen beiden Vaterländern, wie im
Neuenburger Konflikt, zu vermitteln. Trotzdem bleibt unverkenn-
dar, daß seine nationalpohtische Stellung etwas Ungeklärtes,
vielleicht nie ganz zu Klärendes, enthält. Aherdings müssen wir dabei
bedenken, daß Gelzer — wie ja auch Bluntschh — einer Zeit
angehören, wo Europa noch weit stärker unmittelbare Realität hatte
als später, ein Europa des Geistes und der Bildung, das noch nicht
nationalstaatlich zerklüftet war, und das lange dazu brauchte,

38 Gelzer an Heusler, Berhn 6. Juni 1843.
39 Bluntschli gegenüber hat sich Gelzer über den langen «heißen Kampf»

geäußert, den es ihm kostete, ehe er sich zu der Berliner Stehung entschließen
konnte. «Wh wurzeln, so vieles uns auch in der Heimat zuwider sein mag,
doch zu tief im heimatlichen Boden, fühlen uns zu sehr durch geheiligte
Pflichten dem Vaterlande verbunden, um uns so leicht zu einer Verpflanzung

in ein neues Erdreich zu verstehen». Noch größere Beruhigung aber
als die äußeren Gründe, die zu seiner Rechtfertigung angeführt werden
können, verschafft ihm das Wissen, bei dem er auf unbedingte
Übereinstimmung mit Bluntschli rechnet, «daß schweizerische und deutsche
Geschichte — auf geistigem wie auf politischem Gebiete — nicht getrennt
werden können noch dürfen; mit einem Worte: daß ich auch in Berlin mit
den höchsten Interessen der Heimat noch so enge verbunden sein kann als
in Basel oder Zürich» (Gelzer an Bluntschli, Paris 6. Nov. 1843, Zentralbibl.

Zürich).
40 An A. Heusler, Berlin 21. Febr. 1845: «... ohne zu wiederholen, daß

mein Herz unverändert der alten Heimat und dem lieben Basel angehört».
41 Gelzer an W. Härder, Basel 1. Juli 1844 (St. A. Schaffhausen).
42 An A. Heusler, Berlin 9. Dez. 1847.

467



wohl letzthch bis zum 1. Weltkrieg, diese Zerklüftung, auch als
sie faktisch längst da war, geistig zu reahsieren.

In Berhn, wo Gelzer pubhzistisch tätig war, namenthch aber
als persönhcher Ordinarius vor ansehnhcher Zuhörerschaft über
neuere europäische Geschichte las, gewann er, wie vorher in Rom,
London und Paris, die tiefsten Einbhcke in den Geisteskampf der
Gegenwart. Nach dem, was wir bis jetzt wissen, darf man wohl
sagen, daß er sich dort treu gebheben sei. Und in der Zeit der
pohtischen und konfessionahstischen Reaktion nach 1848, die er
ohne festes Amt ganz in Basel verlebte, distanzierte er sich in
Wort und Schrift vollends von den konservativen Tendenzen und
wuchs immer stärker zu einem offenen Erkennen der geistigen,
pohtischen und sozialen43 Nöte und Aufgaben des Jahrhunderts
heran. Er blieb der tiefreligiöse Mensch, der er war, und aus
geradezu mystischer Gottesverbundenheit, die auf eine Überwindung

aller konfessionellen und dogmatischen Schranken hintendierte,

deutete er die «Signatur» des Zeitalters, die providentiehe
Aufgabe der Nationen, das Gebot der Stunde. — Was für Gelzer
hier sichtbar wird, gilt auch für andere Schweizer, die auf der
größeren deutschen Bühne Stellung und Wirksamkeit fanden, für
Bluntschh, für Daniel Schenkel, für eine gewisse Epoche seines
Lebens auch für Jacob Burckhardt, nur scheinbar ist ihre
Richtungsänderung, sie entfalteten nur, was in ihnen angelegt war,
was aber im verschiedenen Miheu einen verschiedenen Sinn bekam.

Mit seinem Glauben an die Mission des deutschen Geistes in
der modernen Welt, an die Mission Preußens als des vornehmsten
Trägers solchen Geistes44 hängt sicher irgendwie auch Gelzers Ein-

43 Gelzer waren die sozialen Fragen sehr früh in ihrer großen Bedeutung

aufgegangen. In Schottland galten seine Nachforschungen und
Studien namentlich den kirchlichen, politischen und sozialen Gegensätzen (an
A. H., Edinburg 31. Aug. 1843), mit den gleichen Stichworten umreißt er
die «ernstesten Gespräche über die wichtigsten Fragen der Zeit», die er kurz
darnach in Paris zu führen Gelegenheit hatte (an A. H., Paris, den 22.
Nov. 1843). Ja, schon im Frühjahr 1840 hatte er es am Schlüsse seiner Basler
Vorlesung über die Französische Revolution ausgesprochen, daß die nächste
Revolution eine soziale sein werde (Zur Erinnerung an Karl Steffensen,
Basel 1890, S. X).

44 Vgl. an A. H, Ciarens 18. Okt. 1842, ferner Dresden 23. Apr. 1843,

468



treten für ein neues deutsches Reich, für deutsche Einigung und
Einheit unter preußischer Führung zusammen. Wie es aber kam,
daß Gelzer diese Sache so sehr zu der seinen machte, wie, daß er sich
wie ein geborener Deutscher auf den Geist von 1813, auf Stein, auf
Arndt, auf die Königin Luise berufen konnte, das ist bei der
heutigen QueUenlage kaum schlüssig auszumachen. Jenaer burschen-
schafthche Überlieferungen, denen er schon in seiner Studienzeit
nahetrat, mögen einen ersten Grund dazu gelegt haben, ebenso

wird mit Friedrich Curtius an eine durchaus rehgiös-bibhsche
Grundlage seines «Glaubens an das ewige Recht der Nationen auf
ein selbständiges pohtisches Dasein», an die alttestamenthche
Idee «der Persönlichkeit des Volkes und des Berufes des Volkes»,
mit dem Gott Besonderes vorhat, zu denken sein45. Gelzer würde
damit auch in solcher Hinsicht in die Nachbarschaft Rankes —
die Nationen als Gedanken Gottes — rücken. Im Berlin der
späteren Vierzigerjähre muß sich die Wendung vollzogen haben. —•

Später wurde ihm auch die Behebung der krankhaften Spannungen,
unter denen man in Mitteleuropa ratlos seufzte, wichtig, und er
meinte, eine lebensfähige Organisation Mitteleuropas sei ohne eine

Lösung der sog. deutschen Frage nicht vorstehbar46. Genaueres
werden vieheicht einmal Geizers Briefe, Tagebücher und
Denkschriften erkennen lassen, ein reiches, bisher fast ganz ungehobenes
und ungenütztes Material.

Im März des Jahres 1848 betrat Gelzer zum ersten Male aktiv
diese Bahn. Damals richtete er an die preußische Regierung ein
später veröffenthchtes Schreiben, worin er Preußen riet, durch
rasche Initiative den Weg zur pohtischen Einigung Deutschlands
zu betreten, sei es mit, sei es ohne die Beistimmung Österreichs47.

In dem Versagen Friedrich Wilhelms IV., dem er persönlich nahe-

wo er anführt, Schehing habe ihm bei einer Unterredung in München aufs
wärmste geraten, sich für Berlin zu entscheiden, «denn dort sei jetzt der Ort,
wo alle geistigen Kräfte und Bestrebungen unserer Zeit am konzentriertesten

zusammen- und gegeneinanderwirkten».
45 F. Curtius, Heinrich Gelzer, Gotha 1892, S. 6f.
46 H. G., Bunsen als Staatsmann und Schriftsteller (Abdruck aus den

Protestantischen Monatsblättern für innere Zeitgeschichte), Gotha 1861, S. 10.
47 Vgl. Nekrolog der Allgemeinen Schweizer Zeitung vom 17. Aug. 1889.

Wh vermochten nicht festzustellen, wo dieses Sehreiben publiziert ist.

469



stand, sah er echte Tragik48. Auch als er wieder in Basel lebte,
seit 1852 also, bildete die deutsche Frage für ihn ein Kardinalproblem.

Als Angehöriger der deutschen Kulturnation wie als
Protestant nahm er weiter am deutschen Schicksal so tiefen Anteil
wie ein geborener Deutscher. Er suchte die deutsche Frage in ihrer
europäischen wie in ihrer geistigen Tragweite ganz zu erfassen.
In diesem Sinne schrieb er zu Beginn des Jahres 1870: «Als Stein
im großen Entscheidungsjahre 1813 in Prag seine Denkschrift
über die deutsche Verfassung entwarf, gebrauchte er den
feierlichen Ausdruck: ,Es ist von der größten irdischen Angelegenheit
die Rede'. Deutschlands pohtische Erstarkung und geistige
Erhebung im Herzen des neuen Europa erschien ihm als die ,größte
irdische Angelegenheit', und damit ist das wahre Losungswort
für alle ausgesprochen, die mit Stein an dem Glauben festhalten,
die deutsche Nation sei noch zu Besserem und Höherem bestimmt
als zu Waffenruhm und Handelsgewinn»49.

Bismarck hatte Gelzer zuerst 1857, als er in Berhn mit Erfolg
zwischen Friedrich Wilhelm IV. und seinem schweizerischen Vaterlande

in der Neuenburgerfrage vermittelte50, kennen und in seiner
überragenden Bedeutung schätzen gelernt. Indes, ein Bewunderer
Bismarcks kann Gelzer nicht genannt werden. Offene kritische
Urteile finden sich in den amtlichen Papieren, die Hermann Oncken
im Jahre 1927 herausgegeben hat51. Bemerkenswert ist, daß er
sich — in der Beurteilung dieser Frage abweichend sowohl von
Bluntschh wie von Segesser — zu Beginn des preußischen
Verfassungskonfliktes — 1862 — in einem eingehenden, ungemein
offenherzigen Schreiben an König Wilhelm gewandt und ihn vor
einer Pohtik gewarnt hat, die das schhchte Rechtsgefühl verletze
und das geheihgte Band zwischen Fürst und Volk zu zerreißen
drohe52. Im Jahre 1865 konfrontierte Gelzer in einem historisch-

48 Prot. Monatsblätter für innere Zeitgeschichte 1865, I, S. 267ff.
49 a. a. O., 1870 (Bd. 35), Vorwort.
50 Vgl. Edgar Bonjour, Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit im Neuen-

burgerkonflikt 1856/7, Bern 1930.
61 Großherzog Friedrich I. von Baden und die deutsche Politik von 1854

bis 1871. Briefwechsel, Denkschriften, Tagebücher. Hg. von Hermann Oncken
(Deutsche Geschichtsquellen des 19. Jahrhunderts, Bd. 22 und 23).

52 Auszugsweise wiedergegebenbeiF. Curtius, Heinrich Gelzer, 1892, S. 16ff.

470



pohtischen Aufsatze seiner «Monatsblätter» den Freiherrn vom Stein

mit dem Fürsten Metternich. Im Anschluß an Steins Äußerungen

spricht er von der kalt berechnenden Art Metternichs, von dessen

Hoffnung, «durch aherlei diplomatische Künste das Problem der

Regeneration Europas zu lösen». Und er führt aus, daß Stein und
Metternich geradezu zwei Klassen von Staatsmännern verträten.
«Die eine Klasse faßt die Menschen bei ihrer bessern, die andere

bei ihrer schwächeren und schlechteren Seite; die eine glaubt an
die Macht des Guten und an die Unzerstörbarkeit des Geistes, die

andere mißtraut den besten Regungen zum Guten und fürchtet
sich vor den Tiefen und Kräften des Geistes wie vor Gespenstern.
Von den einen geht ein belebendes Feuer aus, woran ganze
Generationen sich erwärmen, von den andern ein erschlaffender
Gluthauch, der die Seele vertrocknet und die Sinne entfesselt»53. In
solchen Äußerungen scheint mir der Seitenbhck auf Bismarck um so

weniger zu verkennen zu sein, als sich Gelzer im Unterschiede zu
so vielen anderen auch nach 1866 jedenfalls öffentlich nie positiv
über Bismarck äußert, in der Frage des Kulturkampfes sogar in
ausgesprochenem Gegensatze zu ihm stand.

Im Gegensatze zu Bluntschh war Gelzer kein Mann der
Parlamente oder der Partei- und Volksversammlungen54. Sein Eingreifen
in die Gestaltung der Wirklichkeit ging aus der Stille der Medita-

53 Prot. Monatsblätter 1865, I, S. 28.
54 Über das Verhältnis des großen Einzelnen zur Masse äußerte sich Gelzer

in einem Brief aus Berlin an A. Heusler vom 30. Aug. 1847: «Indessen weiß

ich ja zu meinem Tröste, daß Du doch längst dahin resigniert hast: Dich
nicht auf Menschen zu verlassen, sondern sie für die arme gebrechliche

Composition von Gut und Schlecht, von Trotz und Verzagtheit, von Mut
und Feigheit zu nehmen, die sie der großen Mehrzahl nach gewöhnlich sind,

wenn Gott nicht in einzelnen großen Momenten den himmlischen Funken
in ihnen anfacht und etwas Anderes aus ihnen macht als sie nach Fleisch

und Blut eigentlich sind. Alle meine Erfahrungen bestärken mich in dem

(mit dem Evangelium sehr wohl vereinbaren) Satze: daß die Masse der

Menschen, im feinen und groben Rocke, 'mmer in kritischen Zeiten ein
bloßer Teig ist, der von großen Gott-ge- n Individuen (zur Zucht oder

zur Besserung und Rettung) geknetet „formt wird, wenn die rechte
Stunde sehlägt. — Doch genug! B ^ies greift mir immer zu tief ins

Herz; und am Ende muß doch jeder bei sich selber anfangen: Hie Rhodus,
hie saltus!»

471



tion hervor. Er war ein Mann des Gesprächs, der persönhchen
Einwirkung. Wenn er seit 1866 in vielfachen diplomatischen
Missionen nach Berhn, München usw. — sowie seit 1870 mehrfach
nach Rom — in voller Übereinstimmung mit seinem fürstlichen
Freunde die bismarckisehe Lösung der deutschen Frage verfolgte
und förderte, so deshalb, weil diese — wie wir sahen — in Karlsruhe,
früher als im übrigen Süddeutschland, als der einzige Weg zur
deutschen Einheit, diesem alten Traume Geizers, erkannt worden war. Gelzer

war dabei kein gewöhnhcher Diplomat, so gewandt und sachlich
er auch zu verhandeln wußte. Etwas wie ein seelsorgerhches
Element spricht aus manchen der Aktenstücke an, die wir durch
Hermann Oncken kennen, ein Appell an das Innerste, Beste seiner
Verhandlungspartner. Wenn er sich so stark auf diese Bahn
einließ, so bheb er sich doch immer bewußt, daß die deutsche Einigung

nicht an sich wertvoll sein könne; daß sie, rein äußerlich-
politisch verstanden, des Einsatzes der Edelsten nicht wert wäre.
Was ihn seit den vierziger Jahren bewegt hat, wofür er fast zwanzig

Jahre hindurch in seinen «Monatsblättern» sich eingesetzt hat,
— die Regeneration, die Pahngenese Deutschlands, ja Europas,
dieser Gedanke verläßt ihn auch jetzt, in den Jahren gegen 1870,
nie. Ja, er stand nie dringlicher vor ihm als gerade jetzt. Bevor
wir weiter gehen, mögen einige Zitate belegen, in welchem Sinne
einzig ihm die deutsche Einigung wertvoll war.

1867: «Die mit dem Jahre 1866 begonnene Umgestaltung Deutschlands
wird nur unter der einen Bedingung sich behaupten und voüenden,
wenn sie im Dienste großer sittlicher und Cultur-Interessen steht»55.

«Deutsehland politisch geeinigt und militärisch mächtig zu sehen,
ist gewiß etwas Großes. Aber es ist noch nicht das Größte, was
unserer Nation und ihren Führern, wenn sie edel denken und fühlen,
als höchster Kampfpreis winkt. Politische und militärische Einigung
ist ein Mittel, ein unendlich wichtiges; aber es fragt sich: für welchen
Zweck

Nur, wenn dieses Ziel rein und groß ist, würdig des Genius unserer
Nation, — nur dann wird das Jahr 1866 sich würdig an 1813 als
seine fruchtbare Fortsetzung schließen.

Dienen wü mit der Einigung Deutschlands nur selbstischen
Absichten und keinen höheren Zielen, so wird die Vorsehung uns fallen

55 Prot. Monatsblätter, Bd. 30, II, S. Ulf. (14. Juli 1867).

472



lassen und verwerfen, wenn es anders wahr ist, daß es eine ewige
Gerechtigkeit gibt in der Weltgeschichte.

Wollen wir uns dem Ziele nähern, so bedürfen wir nach den

Siegen der Waffen ganz vorzüglich noch die Siege des Geistes und
der Gesinnung; das sind jene «moralischen Eroberungen», auf welche
König Wilhelm schon bei seinem Regierungsantritt vor neun Jahren
mit so großem Nachdruck hingewiesen. — Moralische Eroberungen
haben nach dem Umschwünge von 1866 eine ganz unberechenbare
Bedeutung; auf diese Eroberungen wird es in letzter Instanz
ankommen, zur Entscheidung, ob ein dauerndes oder vorübergehendes
Werk gegründet worden»56.

«Seit dem Reformationszeitalter ist dem deutschen Ernste die pro-
videntielle Aufgabe gestellt, der denkenden Welt den inneren Frieden
wieder zu erringen — den Frieden zwischen Religion und Wissenschaft,

zwischen Herzensglauben und Vernunftwahrheit, zwischen
Kirche und Staat; denn das Gewissen der Menschheit kann und darf
nicht, zu unsäglicher Zerrüttung aller sittlichen Fugen der
Gesellschaft, auf die Dauer zerspalten und zerrissen bleiben durch
unversöhnliche Widersprüche»51.

1868: «Blickt man auf die ungelösten Fragen, die man am Arno und Tiber,
an der Seine und an der Donau, an der Themse und Newa mit
hinübergenommen ins neue Jahr, so tritt mit überwältigendem
Ernste der Gedanke an uns heran: Wie Vieles und Großes hängt jetzt
davon ab, ob am Mittelpunkte der deutschen Angelegenheiten die ganze
Erhabenheit der übernommenen Aufgabe klar erkannt und rein empfunden

werde, ob dort die engherzigen Gesichtspunkte und die
kleinlichen Interessen weit zurücktreten vor dem großen Gedanken des

weltgeschichtlichen Berufes Preußens für Deutschland und Deutschlands

für Europa! Niemals war es wichtiger als gegenwärtig, daß
Steins großes Vorbüd uns vor Augen schwebe, dessen Name schon
als eine Losung wirkt. In Tagen und Jahren, als der Boden unter

56 Prot. Monatsblätter 30, II, S. 207ff. (Gedenkblätter zum 18. Okt. 1867).
— Im Anschluß an die Ausführungen im Hist. Zirkel Basel machte ein

Mitglied darauf aufmerksam, auf welche Weise Gelzer hier den Begriff der
«moralischen Eroberungen» WUhelms I. umwerte. Er tut es nämlich
stillschweigend und läßt so eine gewisse Zweideutigkeit bestehen. Hier könnte
in der Tat ein Ansatzpunkt zu kritischen Erwägungen in bezug auf Geizers
Positionen und Bestrebungen und deren Motive, die an sich einer
Notwendigkeit entsprächen, liegen. Wenn wir für einmal davon absehen, so tun
wir das unter Verweis auf Anm. 35, des weitern gestützt auf quellenkundliche

Erwägungen, die hier nicht näher ausgeführt werden können (vgl.
immerhin Anm. 19).

57 a. a. O. (Gedenkblätter zum 31. Okt. 1867).

473



ihm wankte, schöpfte er die heldenmütige Kraft zum Ausharren und
zum Widerstand in der unerschütterlichen Überzeugung, daß am
letzten Ende die Macht der Liebe stärker sei als der finstere Kains-
Sinn, daß die aufbauenden und einigenden, nicht die zerstörenden und
zersplitternden Geister sich als die siegende Macht in der Geschichte
bewähren — oder, um mit Thoemas Carlyle zu reden, ,daß die Welt
von Gott und nicht vom Teufel regiert werde'»58.

1870: Die Frage, ob sich das deutsche Volk als «Reformationsvolk» be¬

währen werde, bewegte Gelzer auch zu Beginn des Jahres 1870. Am
29. Januar 1870 schloß er den letzten Eröffnungsartikel seiner
«Monatsblätter» folgendermaßen:

«Eins ist unzweifelhaft: ein Volk, das seinen geschichtlichen Beruf
verkennt, ist dem Gericht verfallen». Wer den ungeheuren Ernst
dieses providentiellen Gesetzes verstehen will, der denke an den Fall
des Judentums. Es sind nun gerade 18 Jahrhunderte verflossen, seit
Titus in Jerusalem einzog»59.

Gelzer trug die lebendige Hoffnung weiter in sich, das deutsche
Volk sei ein weiteres Mal zu einer reformatorischen Rolle berufen,
es habe den Weg zu bahnen zu einer « Union», die sich ihm als das
«Durchdringen zu einem positiven Bewußtsein der in dem
historischen Christus gegebenen Glaubensgemeinschaft» darstellte. «Er
hoffte auf einen allmählichen Sieg des lebendigen persönlichen
Glaubens über alle Schulmeinungen bei Protestanten sowohl als
bei Kathohken, auf die endhche Offenbarung der im Verborgenen
immer vorhandenen Gemeinschaft zwischen allen denen, die das
Vaterunser beten und welche in dem Bewußtsein der Gotteskind-
schaft Bruderliebe üben»60. Solche Hoffnung stand in weiten
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen, sie ging anderseits aus Geizers

ganzer innerer Lebensgeschichte hervor und beruhte auf einer
persönhchen Glaubensgewißheit und Glaubensinnigkeit, der, wie
Friedrich Curtius, dessen Würdigung wir hier weitgehend folgen,
versichert, der Zweifel fremd war. Wie in seiner Diplomatie, so
war ihm in solchen Dingen die persönliche Einwirkung von Mensch
zu Mensch das Wichtigste, der Appell an das Gewissen, Erziehung
im weitesten Sinne.

So auch der kathohschen Kirche gegenüber, die um 1870 wieder

58 a. a. O. Bd. 31, I, (31. Jan. 1868).
59 a. O. Bd. 35, I, S. IXff. (29. Jan. 1870).
60 Curtius, H. Gelzer, 1892, S. 37.

474



stark ins Bhckfeld trat. Er verwarf ahe Konkordatspolitik und
datierte von der Verwerfung des badischen Konkordates im Jahre
1860 geradezu eine neue Epoche. Ebensowenig wie das Paktieren
hielt er aber das Diktieren für das Richtige. Die Pohzeimaßnahmen
der Kulturkampfzeit sah Gelzer, der Rom wie wenige kannte, von
Anfang an für verfehlt an, konnte aber seine Gesichtspunkte bei
Bismarck nicht durchsetzen. Er konnte sagen, ihm sei «der jesuiten-
fresserische Liberahsmus ebenso verhaßt wie der Jesuitismus
selbst»61.

Schon Friedrich Curtius hat diese Haltung in Verbindung
gebracht mit der Ablehnung der Staatsahmacht, die Gelzer schon

in seinen frühesten Schriften bekundete62. Völlige Freigebung der

Kirche indes lag ihm fern, und so sah Gelzer, der einst Wessenberg

persönhch nahegetreten war63 und an den Sieg seiner geistigen

Haltung im Kathohzismus manche Hoffnung geknüpft hatte, doch

auch wiederum manche typisch josefinische Maßnahmen (Forderung

der staathchen Maturität, des Universitätsstudiums der kath.
Geisthchen), wie sie auch ein Augustin Keller vertrat, für richtig
und erlaubt an.

Gelzer hat nach 1870 nur noch wenig publiziert. Soweit

Äußerungen von ihm bekannt geworden sind, zeigen sie, daß er auch

nach der Herstellung des Kaiserreiches, an dessen Zustandekommen

er durch seine Münchner Mission vom November 1870

mitbeteiligt war, nach dem ausschaute, was dieses Kaiserreich erst
in einem tieferen Sinne rechtfertigen würde, der geistigen
Regeneration, von der wir hörten, dann der Erfüllung jener Friedensmission,

nicht nur zwischen den geistigen Extremen, sondern
zwischen den Klassen und endhch zwischen den Völkern. Gelzer war,
wie Curtius versichert, «auch im Hinbhck auf den Verkehr der

Völker von der Überzeugung geleitet, daß die ,Urlüge von der

Notwendigkeit einer atheistischen Trennung von Moral und Pohtik
bis aufs Blut zu bekämpfen sei', daß auch in der äußeren Pohtik

61 CuRTrus, a. a. O., S. 33.
62 Curtius, a.a.O., S. 33; H. G., Die Religion im Leben, 4. Aufl.,

S. 250, 252.
63 An A. Heusler, Dresden, 23. März 1843; H. G., Bunsen als Staatsmann.

Gotha 1861, S. 5.

475



Gewissen und Macht zusammengehen sollen und daß es gehngen
muß, auf der Grundlage der Gerechtigkeit eine Vereinigung der
europäischen Staaten herzustellen»64. Auch diesen Frieden der
Völker konnte Gelzer nur im Zusammenhang mit einer tiefgehenden
rehgiösen Erweckung für möghch halten.

Curtius überhefert ein Wort des alternden Mannes. In tiefer
Niedergeschlagenheit konnte er klagen: «Am meisten drückt mich
der Anbhck des sinkenden Zeitalters, seiner Unempfänghchkeit
für Ideen». Indessen, daß sein Leben einem Zeitalter der Krisen
angehöre, hatte er längst eingesehen. Gerne zitierte Gelzer ein
Wort Niebuhrs von den «Abgründen des Zeitalters», die es ins
Auge zu fassen gelte, seit jugendhchen Jahren gerne ein anderes:
«Ahe Schmerzen dieses Zeitalters führen uns der Wahrheit
entgegen, wenn wir nur wollen». Geizers Ziele waren im Jahre 1871
offensichtlich nicht erreicht, sie lagen vor ihm. In seinen letzten
Jahren suchte er nach dem erlösenden prophetischen Worte, das
seiner Zeit den Weg freimachen sohte, ohne es mehr zu finden65.

Für Gelzer konnte im 19. Jahrhundert Sieg nur heißen, was der
Krise, wie sie Tocqueville und viele andere sahen, ein Ende machte.
Er glaubte die deutsche Nation zu dieser Mission berufen, Zweifel
an diesem Berufe, wenn auch nicht Verzweiflung, hatten sich
seiner mehr und mehr bemächtigt. Weit früher als Gelzer war
sein Basler Mitbürger Jacob Burckhardt an solchem Berufe der
deutschen Nation irre geworden.65* Zu den Verneinungen, die seine
Werdezeit kennzeichnen, gegenüber Kirche, Philosophie, Pohtik,
gehört auch das Nein, mit dem er sich von den deutschen Bestre-

64 Curtius, a. a. O., S. 41, 43.
65 H. S., Biographische Würdigung in der Beilage zur Allgemeinen

Zeitung 1890, Nr. 110 vom 10. Mai.
65a Es entspricht unserem Vorsatze, über das allgemein Zugängliche und

Vertraute uns kürzer zu fassen als über das Verborgenere, wenn wir Jacob
Burckhardt hier nur wenige Zeilen widmen. Die Vergröberung, die man
dabei in Kauf nehmen muß, scheint uns hier um so eher erlaubt, als man
jetzt — wenigstens für den jungen Burckhardt — bei Werner Kaegi (Jacob
Burckhardt. Eine Biographie. Bd. 2, Basel 1950) dessen Auseinandersetzung
mit Deutschland, aber auch mit manchen andern der hier angetönten
Fragen in aller Differenziertheit und bis in die feinsten Verästelungen
verfolgen kann.

476



bungen, vom Deutschtum überhaupt, distanzierte. Diese Loslösung
von einem Traume der Jugend — wenige Schweizer haben sich so

positiv, ja zärtlich über Deutschland geäußert wie Jacob Burckhardt

— vollzog er nach einiger Vorbereitung um das Jahr 1848

endgültig. Seither steht er deutschem Wesen und deutscher
Entwicklung als kühler Beobachter gegenüber. Er äußert sich dazu

knapp registrierend, ohne jedes Werturteil in den Nachträgen zum
Krisenkapitel seiner «Weltgeschichthchen Betrachtungen», seine

Kommentare gab er am Biertisch und im Freundesbriefe, er sah

sich nicht dazu berufen, als Beteiligter öffentlich dazu Stehung zu
nehmen. Seine Liebe wie seine Pflichterfühung im Dienste
alteuropäischer Bildung gehörte dem kleinen Kreise. Diese kleinen
Kreise aber wurden jetzt «mit Eklat gesprengt»66. Das Pascalsche

Wort von dem Menschen, dem nichts peinlicher ist, als auf sich
selbst zu stehen, wurde jetzt zu dem Diktum gesteigert, wer nicht
zu einem Dreißigmilhonenvolk gehöre, schreie: «Hilf Herr, wir
versinken»67. Jacob Burckhardt sah in der deutschen Einigung,
dieser Revolution von oben, als was er sie auffaßte, nichts anderes

als einen weiteren Schritt auf dem Wege zur Massenkultur. Er
malte sich die Folgen aus, sah die Zukunft unter den Perspektiven,
die heute teilweise Wirkhchkeit geworden sind. Aber es ist die

Diagnose des kühlen, skeptischen, weithin unbeteihgten Zuschauers.
Gerade auch darin haben die Urteile über gesellschaftliche,
wirtschaftliche, pohtische Phänomene in den Preen-Briefen und
anderswo, auf die zuerst Hermann Bächtold aufmerksam gemacht
hat, etwas tief Erschreckendes68. Soviel Einsicht sie bekunden, es

sind die Einsichten eines aristokratischen Individualisten. Nicht,
was diese Urteile aussagen, sondern, was ihnen fehlt, zeigt, daß der

apohtische Jacob Burckhardt seinen gelehrten Kollegen im neuen
Deutschland drüben gar nicht so ferne steht, wie es nach seinen

66 An Preen, 3. Juli 1870 (Kaphan, S. 327).
67 An S. Vögelin, Montag nach Bettag 1866 (Kaphan, S. 290), vgl.

Pascal, Pensees, ed. Brunschwicq, Nr. 131.
68 Hermann Bächtold, Jakob Burckhardt und das öffentliche Wesen

seiner Zeit (Meinecke-Festschrift von 1922, jetzt: H. B., Gesammelte Schriften,

hg. von E.V., Aarau 1939, S. 266ff.); Der Geist des modernen
Wirtschaftslebens im Urteil Jakob Burckhardts (Schweizerische Monatshefte —
1923, jetzt: Ges. Sehr., S. 300ff.).

477



anderweitigen ironischen Auseinandersetzungen mit den viri eru-
ditissimi scheinen könnte. Mit ihnen gehört er zu denen, die das
gesellschaftliche Hauptproblem des 19. Jahrhunderts, auf das Alfred
Weber den Finger so stark gelegt hat, im Grunde übersahen, und,
soweit sie Symptome des Mißverhältnisses feststellten, doch nichts
zu deren Behebung beizutragen hatten.

Oder sah Burckhardt doch tiefer, als seine Einzelurteile uns
haben vermuten lassen? Sah er nicht vom Geiste her, der hinter
allem wirkt, wirken muß, die Dinge, und war er so in seiner
Grundeinstellung dem Manne gar nicht so ferne, von dem wir eben hörten

Wir schheßen mit einem allbekannten Satze aus dem Brief an
Preen vom 3. Juh 1870. «Wenn der deutsche Geist», schrieb Burckhardt

damals, «noch einmal aus seinen innersten und eigensten
Kräften gegen diese große Vergewaltigung reagiert, wenn er ihr
eine neue Kunst, Poesie und Rehgion entgegenzustellen imstande
ist, dann sind wir gerettet, wo nicht, nicht. Ich sage: Rehgion,
denn ohne ein überwelthches Wollen, das den ganzen Macht- und
Geldrummel aufwiegt, geht es nicht»69.

Wie anders Ph. A. von Segesser™] Als Luzerner Bürger rang er
um die richtige Ordnung seiner Heimat und stand ihr schließhch
als Schultheiß vor, als eidgenössischer Parlamentarier warnte er
vor dem, was er für die Schweiz für verderblich hielt, als
Zeitgeschichtsschreiber bezog er zu den europäischen und weltpolitischen

Fragen öffentlich Stellung. Nur nebenbei sei bemerkt, daß
seine «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte»71 bis heute ihre

69 An Preen, 3. Juh 1870 (Kaphan, S. 327).
70 Die nachstehenden Ausführungen über Ph. A. v. S. sind auf Grund

der Eindrücke geschrieben, die seine Schriften hinterlassen haben. Über
v. S. zuletzt J. Strebel (in: Schweizer Juristen der letzten 100 Jahre, Zürich
1945, S. 169—196) und Werner Ganz (in dieser Zeitschrift 1951, S. 245 bis
274; beide mit Literaturangaben.) G.s Arbeit kam nur erst zu Gesicht, als die
vorliegende schon gesetzt war. Die unvollendet liegen gebliebene Biographie
von KasparMüller (Bd. 1: Luzern 1917, Bd. 2: Luz. 1924) reicht nur bis 1860.
v. S.s Briefe werden von E. F. J. Müller gesammelt und zur Edition
vorbereitet.

71 Die «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte» erschienen von 1859
bis 1875 als Einzelhefte in Luzern, 1877 gesammelt in einem stattlichen
Band von 663 Seiten in Bern Band 1 der «Sammlung Kleiner Schriften»).

478



Frische behalten haben, durch sie wie durch seine historischen
Werke im eigenthchen Sinne des Wortes verdiente er, zu den

großen Geschichtschreibern deutscher Zunge gezählt zu werden.
Dem Deutschtum aber gehört er trotz seiner deutschen Studienjahre

nicht an, er war Luzerner und Europäer. Und darin
unterscheidet er sich von Bluntschh, Gelzer, Burckhardt nicht nur,
sondern von der Mehrzahl seiner schweizerischen Zeitgenossen
überhaupt. Es kann kein Zweifel sein, daß es primär die rehgiöse
Verbundenheit ist, die viele Deutschschweizer so fest an den
deutschen Geist band, sie zeitweihg oder dauernd an die deutsche
Mission glauben ließ, konfessionelle Verbundenheit im Sinne des

HeidelbergerKatechismus oder aber Glaubensgemeinschaft schlechthin

ohne konfessionellen Akzent seit dem Auftreten des Pietismus.

Diese Bindung fehlt Segesser. Im Unterschiede aber zu einem
Friedrich Hurter72, der, in deutscher Überheferung speziell
reformierten Herkommens aufgewachsen, als Konvertit sich in der

Folge Österreich zuwandte, im Unterschiede auch zu manchen

Innerschweizern, die im Metternichschen Beharrungssystem eine
dauernde Gewähr für die kathohschen Interessen sehen zu können
glaubten, hat Segesser diese bekannthch im Frankreich des second

empire am besten aufgehoben geglaubt. Das war nicht eine Laune
oder unerklärhche Singularität, wie man schon gemeint hat73.
Vielmehr brachte Segesser aus der luzernischen Vergangenheit
eine Prädisposition für französisches Wesen mit. Vor allem aber

war der Katholik Segesser konservativ und antirevolutionär nicht
in einem kurzschlüssigen Sinne. Die Volkssouveränität, die an die
Stehe der fürstlichen oder patrizischen Souveränität getreten war,
verneinte er nicht, wohl aber die Revolution (und den Radikalismus),

die die alten Werte negierte und umstürzte. Die direkte
Demokratie in der Heimat, die demokratisch unterbaute plebiszi-
täre Monarchie im europäischen Großstaat — darin sah er die
Staatsformen der Zukunft, unter Ablehnung aller Zwischenlösungen

wie repräsentative Demokratie oder Konstitutionahsmus; er

glaubte, diese neuen Staatsformen seien berufen, die alten Werte,

72 Über Hurter: G. Wolpf (Zs. f. schw. Gs. 1929).
73 Vgl. E. A. Picard, a. a. O., S. 281ff.

479



namenthch die christhchen Grundlagen der Gesellschaft, zu
verteidigen.

Wenn Segesser in der souveränen Art, die ihn auszeichnet,
zeitgeschichtliche Dinge beurteilte, so sah er sich so wenig dazu
befugt, im moralischen Sinne über Menschen zu richten wie im
Urteilen über die Vergangenheit, ohne deshalb wie Bluntschh Moral
und Politik zu trennen. Solches Richten steht nach Segesser Gott
ahein zu. Der Historiker hat mit den Wirkungen menschhchen
Handelns zu tun, nicht mit diesem selbst74. Seine Erörterungen
über das, was heute «Schuldfrage» genannt wird, wie diejenigen
über die Soziologie des alternden Alleinherrschers75, sind bis zum
heutigen Tage aher Berücksichtigung wert, gerade wenn wir die
vom Zwielicht umwitterten deutschen Fragen gerecht beurteilen
wollen.

Die deutsche Reichsgründung maß Segesser an seinen Idealen
und stellte sie zugleich in die säkularen Zusammenhänge hinein.
Dabei ist zu beachten, daß die deutschen Dinge in seinen Betrachtungen

zunächst durchaus keine zentrale Stelle eingenommen
haben. Weit wichtiger war ihm nicht nur Frankreich, sondern
auch die orientahsche Frage, Itahen, der Eintritt Amerikas in die
Weltpolitik. Wo die deutschen Fragen in seinen Gesichtskreis
eintreten, gibt er deutlich zu erkennen, daß auch für ihn der status
quo unhaltbar war. Anderseits bejahte er die Nationahtätenpohtik
Napoleons III. Nur einen Moment lang — 1859 — glaubte er an
die Möglichkeit, Bayern zu einem süddeutschen Staat zweiter
Ordnung zu erheben, Sardinien ähnlich, das eben in Oberitahen
zu solcher Stellung aufgestiegen war. Seit 1862 aber stand für ihn,
wieder in Analogie zu Itahen, der Beruf Preußens zur Sammlung
aller Deutschen fest76. Was aber 1871 herausgekommen war, stellte
für ihn eine Zwitterlösung par excellence ohne irgendwelche
originale Züge dar, ironisch stellte er fest, das einzig Neue daran
dürfte das Hausmeiertum des Reichskanzlers darstellen. Und nicht
ohne Geist bemerkt er das «Sonderbare», «daß die Fürsten mit den

74 Studien und Glossen, S. 119ff.; 510; 484; 34, 35, 147f.
75 Studien und Glossen, S. 471f.; Kl. Sehr. II, S. 457.
76 Studien und Glossen, S. 45; 179.

480



hberalen, die Demokraten mit den despotischen Aspirationen der
bismarckischen Pohtik sympathisieren»77.

Segessers Ironie aber soll uns nicht weiter kümmern, um so
weniger, als sie durch sein immerhin umstrittenes Ideal mitbedingt
ist. Wichtiger sind zwei Punkte, in denen er das deutsche Reich
die Freiheit der Völker und Menschen bedrohen sieht. Die deutsche
Macht hob nach Segesser das europäische Gleichgewicht auf, einen
der Grundpfeüer der Freiheit und der Zivilisation der europäischen
Völker in den letzten Jahrhunderten. Segesser zeigt nun, was
dieses europäische Gleichgewicht im Laufe der Jahrhunderte
bedeutet hat, weist auf die Weltherrschaft der Römer hin und
umreißt deren Charakter; der neuen Herrschaft der Deutschen
verspricht er weit kürzere Dauer, «weil sie, umgeben von zivilisierten
Völkern, die sie weder zu assimilieren noch zu zertreten vermögen,
auf der Idee des absoluten Staates fußend, die menschhche Freiheit

in ihrem unveräußerhchsten Gebiete bedrohen»78.
Denn darin gipfelt nun Segessers Kritik, und hier ergibt sich

eine unausgesprochene Antithese zu unserem Ausgangspunkt, zu
Augustin Keller als dem Protagonisten des kulturpohtisch
orientierten schweizerischen Radikalismus: Der neue Staat ist auf dem
Wege, absoluter Staat zu werden.

Dabei handelt es sich für Segesser nicht so sehr um den
Regierungsabsolutismus im Sinne des 17. Jahrhunderts als um das, was
wir heute als Totalitärismus, als totalen Staat, bezeichnen. Die
so verstandene Absolutheit der neuen Staatsgewalt wurde ihm
besonders evident anläßhch des von ihr geführten Kulturkampfes.
Segesser sieht in der dem «Kulturkampf» gewidmeten Studie von
1875 — spätere Äußerungen liegen leider nicht vor — diese
kulturpolitische Aktion als ein von Bismarck virtuos gehandhabtes
Kampfinstrument der preußischen Staatsraison, das geeignet sei, alle
gleichstrebenden Kräfte im In- und Ausland — Segesser weist
ausdrücklich auf die Schweiz hin — mitzureißen, ja geradezu die
revolutionären Kräfte in den Dienst Preußens zu stehen, die eigentlich

auf die Zerstörung auch des Thrones, nicht nur des Altares,

77 Studien und Glossen, S. 559 (Der Kulturkampf, 1875).
78 Studien und Glossen, S. 662f.

481
8 Schw. Zschr. f. Gesch., 1, 3



tendieren. Er hat den Eindruck, daß Deutschland «in seinem
Innern die tiefern Grundlagen der monarchischen und konservativen

Ordnung gründhcher zerstöre als dieses durch revolutionäre
Parteien hätte geschehen können»79.

Wir würden m. E. Segesser Unrecht tun, würden wir uns etwa
deshalb weigern, seinen Argumentationen noch etwas zu folgen,
weil wir uns ihn als Ultramontanen im Sinne der Parteibezeichnung

abgestempelt vorstellten. Gewiß erscheint ihm der Geist
vornehmlich im Gewände seiner Kirche. Aber auch als Kathohk
urteilte er so sehr aus dem Kerne seiner festgegründeten Persönlichkeit,

daß wenig fehlte, daß seine eben zitierte Schrift der Indizierung

verfiel.
Segesser, der durch das Erleben der pohtischen und geistigen

Kämpfe seiner luzernischen und schweizerischen Heimat für solche

Dinge hellhörig geworden war, glaubte sehen zu können, worauf der
deutsche Kulturkampf seinem innersten Wesen nach eigenthch
hinauslaufe. Er glaubt geradezu, das «widerchristhche Element»
seiner Zeit habe «in dem Majordomus des neuen Weltreiches
seinen umgekehrten Konstantin gefunden»80. Er schreibt: «... Wie
die antike, heidnische Kultur versank, als das Christentum die
äußere Macht des Staates in dem römischen Weltreich für sich

gewann, so müßte auch die christhche Kultur ihr Ende finden,
wenn es den antichristhchen Prinzipien der modernen Kultur
gelänge, in einem neuen weltbeherrschenden Reiche die absolute
Staatsgewalt sich dauernd anzueignen»81. Und weiter: «Ahe christlichen

Konfessionen erkennen ein höchstes Gesetz, das nicht das
des Staates ist, möglicherweise diesem entgegenstehen kann, alle
messen die innere Berechtigung der Staatsgesetze an dem Maß-
stabe des götthchen Gesetzes und wenn sie auch individuell einem
mit dem göttlichen Gesetze in Widerspruch stehenden Staatsgesetze

gehorchen, so geschieht es nicht in Anerkennung seiner
inneren Berechtigung, sondern gemäß der Pflicht des Gehorsams
gegenüber aller Obrigkeit. Die Idee des modernen absoluten Staates

79 Studien und Glossen S. VIII (Einleitung von 1876).
80 Studien und Glossen, S. 608 (Kulturkampf).
81 Studien und Glossen, S. 621.

482



steht daher im Gegensatz nicht nur zum Kathohzismus, sondern
zu allen positiv christlichen Konfessionen»82. Endlich: «Erst die
Subhmierung des Staatsbegriffes und die praktische Anwendung
desselben in der Gegenwart, die Ausdehnung der Staatsgewalt
auf das Gewissen seiner Bürger, auf die Freiheit nicht ihrer
Handlungen, sondern ihrer Überzeugungen... hat die Inkompatibilität
von Staat und Kirche auf dem gleichen Räume zutage gefördert,
und sie ist nur deshalb gegenüber der kathohschen Kirche
prägnanter hervorgetreten, weil in der Organisation dieser Kirche
einerseits die größte Widerstandskraft der christlichen Idee gegeben
ist, und sie andererseits auch ein äußerhch erreichbares Angriffsobjekt

bildet, bei welchem, da es selbst dogmatische Natur hat,
mit der Form auch das Wesen erreicht wird»83.

Unter dem Deckmantel des Kulturkampfes sah Segesser sich
die absolute Staatsgewalt über alle Gebiete und alle Lebensbeziehungen

des Individuums ausdehnen84. Segesser sah voraus, daß
der geistige Zwang, gegen die Kirche erfolgreich, recht bald auch
gegen Vereine und Presse sich auswirken werde.

An dieser Stehe bekommt der Preis der Menschenrechte, den
Segesser in der Abhandlung von 1864 niedergelegt hat, sein vohes
Gewicht. In der Anerkennung solcher unveräußerhcher und
unverjährbarer Menschenrechte lag «ein formeher Protest gegen die
Idee der unbedingten Souveränität des Staates». Segesser meint,
daß dieser Protest in seinen Tagen vor allem von den Kirchen
ausgehen müßte und bedauert, «daß nicht alle organisierten Reli-
gionsgesehschafben diesen Protest mit gleicher Energie erheben»85.

Wo über so scharfgeprägte Urteile und Meinungen zu berichten
war, durfte sich wohl der Berichterstatter mit dem Referat
begnügen, durfte er auf eine Erörterung dieser Meinungsäußerungen
und auf ein eignes Urteil füglich zunächst verzichten. Auf die
Herkunft des totalen Staates fiel ein Streifhcht, vom Fortschreiten

82 Studien und Glossen, S. 622.
83 Studien und Glossen, S. 624.
84 Vgl. Studien und Glossen, S. 641f.
85 Studien und Glossen, S. 264 (Die päpstliche Enzyklika vom 8. Dezember
1864 und der Syllabus, von 1865).

483



auf dem Wege zur Massenkultur war die Rede, von der Vernach-

läßigung, ja, dem Verfehlen der wahren Mission des deutschen
Geistes war eingehend zu berichten, während die spezifisch
schweizerischen Anliegen mit Absicht beiseitegelassen wurden. Es sind

Urteile, die aus dem Zentrum der von uns behchteten schweizerischen

Zeitgenossen jener deutschen Entwicklungen geflossen sind.

Wir hoffen, mit ihrer Wiedergabe nicht nur einige biographische
Beiträge geleistet zu haben, sondern auch auf das Objekt, dem die
Urteile gelten, in neuer Weise die Aufmerksamkeit gelenkt zu
haben. Die Distanz mit ihrer Veränderung der Perspektiven läßt
zwar manches gemäßer sehen, anderes vermag wohl in der Tat nur
der Bhck des innerlich beteiligten Zeitgenossen zu erfassen und
den Nachgeborenen sehen zu lehren.

484


	Die deutsche Reichsgründung von 1871 im Urteil schweizerischer Zeitgenossen

