
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Geschichte

Band: 1 (1951)

Heft: 2

Artikel: Philipp Anton von Segesser als Politiker : eine Studie

Autor: Ganz, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILIPP ANTON VON SEGESSER ALS POLITIKER
EINE STUDIE1

Von Werner Ganz

Die Geschichte unseres Landes ist reich an Persönhchkeiten,
die zu einem entscheidenden Einfluß auf die Gestaltung unserer
Eidgenossenschaft gelangten. Das 19. Jahrhundert im besondern
kennt eine ganze Reihe eigenwüliger Gestalten, die das pohtische
und wirtschaftliche Leben unserer Schweiz tiefgehend beeinflußten
und damit zum heutigen Charakter Wesentliches beitrugen. Neben
den rein praktisch orientierten Politikern stehen immer wieder
jene, die versuchen, die allgemeine Entwicklung mit den ewigen
Werten geistigen Lebens zu erfüllen und ihr damit einen allgemein
gültigen Sinn zu geben. Selbst das 19. Jahrhundert, dessen
praktische Orientierung nicht zu leugnen ist, kennt solche Persönhchkeiten.

Unter ihnen nimmt Philipp Anton von Segesser eine besondere

SteUung ein. Er ist zwar für viele Schweizer eine wenig
bekannte Gestalt, und die Nennung seines Namens zaubert uns nicht
ein bestimmtes Kapitel aus unserer Landesgeschichte vor Augen,
wie wir das etwa bei Alfred Escher, Jonas Furrer oder Jakob
Stämpfli erleben. Ein Grund für diese Tatsache hegt darin, daß
Segesser auf eidgenössischem Boden den Führer der Opposition
darsteUte und damit kein weithin erfolgreiches politisches Programm
vertrat. Dazu kommt, daß die GesamtdarsteUungen unserer
schweizerischen Entwicklung im 19. Jahrhundert von protestantischer
Seite stammen; Segesser war aber Kathohk.

1 Die vorliegende Studie hat meine Antrittsvorlesung, die ich als Privatdozent

an der Universität Zürich im Sommer 1940 hielt, zur Grundlage;
spätere Beschäftigung mit Segesser führte zu mannigfaltiger Erweiterung
und Vertiefung.

245



So sind wir nicht überrascht, daß die meisten liberalen
Politiker der Mitte des 19. Jahrhunderts ihren Biographen gefunden
haben, über Segesser aber keine voUständige DarsteUung besteht
und auch Einzelstudien über ihn wenig zahlreich sind2. Damit mag
wohl zum TeU erklärt werden, warum das Bild dieses großen
katholischen Politikers bis heute noch wenig geklärt erscheint und er
selbst für unsere Überlieferung noch keine Selbstverständlichkeit
geworden ist. Dies ist immerhin insofern erstaunhch, als Segesser
selbst — wie keiner seiner Zeitgenossen — das Bedürfnis empfand,
seiner Zeit in einer stattlichen Reihe von Aufsätzen und größeren
Schriften Einblick in sein Denken und Handeln zu geben. Beiträge
zu seiner Biographie geben im besondern drei Publikationen: die
«Beiträge zur Geschichte des Sonderbundskrieges», die «45 Jahre
im Luzernischen Staatsdienste» und seine «Erinnerungen»; ferner
enthält die Einleitung zu der «Sammlung kleiner Schriften» viele
Erinnerungen an sein politisches Leben3.

Wertvolle Beiträge zur allgemeinen und schweizerischen
Entwicklung im 19. Jahrhundert bieten die Aufsätze, die Segesser in
der «Sammlung kleiner Schriften» vereinigte. Der erste Band
beschäftigt sich mit allgemeinen Problemen und Ereignissen des

2 Die wesentlichsten Arbeiten über Segesser als Politiker: O. Alig, Philipp

Anton von Segesser. Große Schweizer, Zeh. 1938. — A. Beck, Kirche
und Staat in den Schriften Ph. A. von Segessers. Ingenbohl 1927. — Fritz
Fleiner, Ausgewählte Reden und Schriften. Zeh. 1941. — E. F. J. Müller,
Der schweizerische Föderalismus in der Idee Philipp Anton von Segessers.
SA. Freiburg 1938. — K. Müller, Philipp Anton von Segesser. 2 Bde.
Luzern 1917 und 1924. — Theodor Stirntmann, Zur Staatsauffassung
Philipp Anton von Segessers und ihre geistigen Quellen. Immensee 1942. —
Jacob Strebel, Philipp Anton von Segesser. Schweizer Juristen der letzten
hundert Jahre. Zeh. 1945.

3 Beiträge zur Geschichte des inneren Krieges in der Schweiz, im November
1847, von einem Luzernischen Miliz-Offizier. Basel 1848. Die Schrift wurde
1879 durch Segesser der Sammlung Kleiner Schriften, Band 2, einverleibt
als Anhang und unter dem Titel «Beiträge zur Geschichte des Sonderbundskrieges»;

das Vorwort ist bemerkenswert. — Fünfundvierzig Jahre im
Luzerner Staatsdienst. Erinnerungen und Akten aus dem kantonalen Leben 1841
bis 1887. Bern 1887. — Erinnerungen. SA. aus den «Katholischen Schweizer-
Blättern». Luzern 1891. — Sammlung Kleiner Schriften, Band 3, S. V bis
XXXX. Bern 1879.

246



Abendlandes. Fragen, die Staat und kathohsche Kirche berühren,
stehen im Vordergrund, dann folgen Betrachtungen zu den großen
Ereignissen zwischen 1860 und 1870. Der zweite Band enthält
Nekrologe Segessers auf Zeitgenossen, die ihm nahegestanden
hatten; der Freimut in der Charakterisierung ist bemerkenswert.
Der dritte Band umfaßt sämtliche Reden, ungefähr sechzig, die
er während seiner Zugehörigkeit zum Nationalrat gehalten hat;
sie bieten einen vorzüglichen Einblick in die wesenthchen
Probleme, die damals an die Bundesversammlung herantraten, und
zeigen zugleich die SteUungnahme Segessers4.

Eine weitere QueUe zum Verständnis dieses Luzerner Pohtikers
stehen seine Korrespondenzen dar. Leider sind sie der Öffentlichkeit

noch wenig zugänglich; eine rasche Herausgabe ist schon
deshalb wünschenswert, weü damit die entscheidende Grundlage für
eine GesamtdarsteUung gegeben würde5. Die Briefe sind um so

wertvoUer, als sie — soweit sie mir bekannt sind — nur wenig
Persönlich-Nebensächliches enthalten; sie sind immer Auseinandersetzung

mit der Zeit.
Gestützt auf das heute zugänghche Material möchte ich

versuchen, zwei Fragen zu beantworten, nämlich: Welches sind die
Grundelemente im Leben Segessers und wie weit sind diese Spiegel
der Zeit? und zum zweiten: Welches sind die Grundzüge seiner

geistigen Haltung und wie weit treten diese in seiner pohtischen
Tätigkeit in Erscheinung?

Bei der Beantwortung der ersten Frage dürfen wir nie ver-

4 Band 1: Studien und Glossen zur Tagesgeschichte 1859—1875. Bern
1877. — Band 2: Monographien, Recensionen, Nekrologe 1847—1877. Bern
1879. — Band 3: Reden im schweizerischen Nationalrathe und staatsrechtliche

Abhandlungen. Bern 1879.
5 Bis heute veröffentlicht: Eduard His, Briefwechsel zwischen Philipp

Anton von Segesser und Andreas Heusler-Ryhiner. Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde. Band 31, Basel 1932. — Heinrich
Walther, Zurück zu Philipp Anton von Segesser. Monatsschrift des schweizerischen

Studentenvereines, 1939, Nr. 8: Briefe Philipp Anton von Segessers

an Anton Wapf. — Unveröffentlicht sind mir bekannt: Zentralbibliothek
Zürich: Die Briefe an Jakob Dubs, Salomon Vögelin, Gerold Meyer von
Knonau. — Stadt- und Hochschulbibliothek Bern: Die Briefe an August
von Gonzenbach.

247



gessen, daß Segesser, aus aUen Voraussetzungen seines Lebens heraus,

immer in gewaltigen Spannungen lebte, die ihn gelegentlich
in einen derartigen Widerspruch zu den bestehenden praktischen
Verhältnissen brachten, daß von eigentlich tragischen Perioden in
seinem Leben gesprochen werden kann; Zeiten, in denen sich ein
starker Hang zu Verbitterung und Verzweiflung bemerkbar machte.
Man muß sich dieser Tatsache immer bewußt bleiben, wenn man
seine Briefe best; es scheint mir nichts verfehlter, als einzelne
SteUen herauszugreifen und aus ihnen, losgelöst von Zusammenhang

und Hintergrund, das Denken Segessers ableiten zu woUen.
Diesen Zeiten stehen solche des Erfolges gegenüber. Gerade der

Abschluß seines Lebens wirkt versöhnend, in aUererster Linie
deshalb, weil es dem gewaltigen Kämpfer noch vergönnt war, in Luzern
den Sieg der Konservativen zu erleben und sich in den eidgenössischen

Zusammenhängen die Achtung jener zu erwerben, mit
denen er sich durch Jahrzehnte hindurch so erbittert auseinandergesetzt

hatte.
Diese Spannungen setzen schon mit der Jugendzeit ein. In

gesellschaftlicher Hinsicht gehörte Segesser zur alten Luzerner
Aristokratie, die mit Stolz auf ihre gewaltigen politischen Leistungen
in den vergangenen Jahrhunderten zurückblickte. Geht doch die
Tradition der eigenen Familie bis in die Mitte des 13. Jahrhunderts

zurück! Für Segesser ist diese Tradition ein Lebenselement;
ihre voUständige Mißachtung durch die französische Revolution
Und durch den politischen Liberalismus des beginnenden 19.
Jahrhunderts war für Segesser unannehmbar. Aber auch wenn er vom
Werte dieser aristokratischen Tradition voU erfüUt war, so hinderte
ihn seine geistige Aufgeschlossenheit doch daran, sie bedingungslos
zu verteidigen. Was die Aristokratie vor allem aus der Vergangenheit

herübernehmen und in der Gegenwart verteidigen mußte, das
war strengste PflichterfüUung; dagegen war sich Segesser darüber
klar, daß man im 19. Jahrhundert keinen Anspruch mehr auf
politische Sonderrechte erheben durfte. Darum geriet er häufig in
Gegensatz zur offizieUen konservativen Pohtik seiner Luzerner
Standesgenossen. Er lebte in einer eigenartigen ZwischensteUung
zwischen dem überlieferten konservativen Denken und mannigfachen

neuen pohtischen Auffassungen, wie sie nach 1830 in

248



der Eidgenossenschaft, aber auch in Luzern in Erscheinung
traten.

Es darf auch daran erinnert werden, daß Segesser häufig, zum
TeU gerade wegen seiner persönlichen EinsteUung der Zeit gegenüber,

in sehr beschränkten ökonomischen Verhältnissen lebte.

Seine starke Verbundenheit mit den wirtschaftlichen Auffassungen

vergangener Zeiten verbot es ihm, an der Entfaltung der
Wirtschaft im 19. Jahrhundert aktiven Anteü zu nehmen. Im Unterschied

zu verschiedenen führenden liberalen Pohtikern distanzierte

er sich ausdrücklich von den Gewinnen der modernen Wirtschaft;
sie lagen seinem Denken fern. So lebte er, ohne eigentliches
Berufseinkommen, lange in der Hauptsache von den Renten seines Landgutes,

des «Holzhofes» im Amte Sursee. Wir begreifen deshalb,

daß viele Urteile des Momentes unter dem Einfluß materieller

Sorge gefäUt wurden und nur unter Berücksichtigung dieser
Tatsache richtig verstanden werden können.

Eine der wesentlichsten Spannungen ergab sich aber sicher aus

dem Umstände, daß Segesser die geistigen Grundlagen des

Konservativismus des beginnenden 19. Jahrhunderts nicht restlos

anerkennen konnte. Selbstverständlich steht er auf dem Boden der

katholischen Kirche, und doch bewahrt er sich in den großen

Auseinandersetzungen in und um die katholische Kirche in der Mitte
des 19. Jahrhunderts eine bemerkenswerte Selbständigkeit. Die

Berufung der Jesuiten nach Luzern im Jahre 1844 lehnte er ab,

die Aufrechterhaltung des Kirchenstaates war für ihn nicht eine

zwingende Notwendigkeit, und gegen die Unfehlbarkeitserklärung
des Papstes hegte er große Bedenken6. Damit geriet er wiederum

in Gegensatz zu den landläufigen Auffassungen eines großen Teiles

seiner pohtischen und kirchlichen Gesinnungsgenossen; auf der

andern Seite aber mußte er sich immer wieder den Vorwurf ge-
faUen lassen, zu den konsequentesten und unerbittlichsten Gegnern
des neuen Bundesstaates zu gehören.

Damit woUte ich nur kurz auf die eigenartige Situation
hinweisen, in der sich Segesser zeit seines Lebens befand. Daß er

wenige dauernde Freundschaften gewann, ist begreifhch; das Ge-

6 Vgl. hiezu im besondern den Aufsatz: «Am Vorabend des Conciliumsi.
Kleine Schriften Band 1, S. 390ff.

249



fühl der Einsamkeit findet deshalb in seinen Briefen immer wieder
Ausdruck.

Zu diesen persönlichen Voraussetzungen geseUen sich noch
politische, die gerade in Luzern voUer Überraschungen und Unklarheiten

sind und die Spannungen in Segesser noch wesentlich
erhöhen müssen. So ist das Resultat der 1830er Bewegung in Luzern
ein ausgesprochen merkwürdiges. Wohl wird das konservative
Regiment, wie es sich 1815 unter dem Einfluß der Reaktion nochmals
durchgesetzt hatte, im Jahre 1830 gestürzt. Aber an seine SteUe
tritt nicht, wie in manch anderem Kanton, eine ausgesprochen
hberale Herrschaft. Eine solche eindeutige Lösung wäre wohl auch
aus der historischen Entwicklung des Standes Luzern heraus nicht
möglich gewesen. Wir erleben dagegen die Freilegung zweier,
einander entgegengesetzter Kräfte: der hberalen und der klerikal-
ochlokratischen. Die erste stand vornehmlich unter der Führung
des gemäßigten Liberalen Casimir Pfyffer und des sehr populären
Radikalen Robert Steiger. Diese Gruppe verlangte, im Gegensatz
zur Aristokratie, die 1815 nochmals zur Herrschaft gelangt war,
die demokratische Durchbildung des Standes Luzern und zugleich
die Beseitigung des bedeutenden Einflusses der katholischen Kirche
auf den Staat.

Die zweite Gruppe untersteUte sich zwar ganz der kathohschen
Kirche, zielte aber auf Massenwirkung ab und bekam dadurch
etwas Unberechenbares und Scharfes. Ihre Führer waren Jakob
Leu von Ebersol, dessen Ermordung viel zur Vergiftung der
pohtischen Atmosphäre beitrug, und Konstantin Siegwart-MüUer, ein
Nichtluzerner und ursprünglich Liberaler7.

Pfyffer charakterisiert diese unheilvoUe Entwicklung folgendermaßen:

«In seltsamer Mischung waren die Bürger von Stadt und
Land in den sich gegenüberstehenden Parteien verteilt; drei
verschiedenartige Elemente machten sich geltend, nämlich das der
Aristokratie, das des Liberahsmus und das der Ochlokratie.
Zwischen ersterem und letzterem, die sich in Bälde verbrüderten und

7 Über die Zeit kurz vor dem Sonderbundskrieg äußert sich Segesser
namentlich in seinen Erinnerungen. Seine starke Zurückhaltung Siegwart
gegenüber tritt dabei stark in Erscheinung, ebenso im Nachruf auf diesen,
Kleine Schriften, Band 2, S. 448ff.

250



mit einem religiösen Nimbus umgaben, hegt für das zweite die

Gefahr, erdrückt zu werden». Segesser konnte sich keiner der drei
Richtungen unbedingt verschreiben, den Aristokraten zum
mindesten von dem Momente an nicht mehr, da sie sich der großen
Masse zuwandten; denn diese Form der Pohtik widerstrebte seinem

Wesen, seiner Erziehung und seiner Tradition. Aber auch nach
1848 waren die Verhältnisse für Segesser lange keineswegs leicht:
Im Kanton Luzern waren die Liberalen wieder zur Herrschaft
gelangt und behaupteten diese bis zum Jahre 1871. Segesser war
deshalb gezwungen, im Großen Rate als Führer der Opposition
zu wirken, und, wenn er auch von 1863 bis 1867 Regierungsrat
war, so hatte er auch in dieser Zeit die Interessen der Opposition
zu wahren. In den eidgenössischen Zusammenhängen aber war es

sehr schwer, die dem neuen Bundesstaate entgegengesetzten Kräfte
unter eine einheitliche Leitung und ein einigermaßen einheitliches

Programm zu bringen; vor aUem führten die Bemühungen, die
konservativen Protestanten und Kathohken in den wichtigen
Bundesfragen zu einer gemeinsamen Front zusammenzuführen, auf
die Dauer nicht zum Ziele8.

Die Wirksamkeit Segessers in der Öffentlichkeit wurde deshalb

oft zum Leidensweg, der manchmal Opfer verlangte, die die Kräfte
des Pohtikers zu übersteigen schienen. Im Kanton Luzern läßt
sich die öffenthche Wirksamkeit Segessers aus folgenden Daten
ableiten: 1841 bis 1848 war er zweiter Staatsschreiber, 1845 bis 1860

und wiederum 1863 bis 1888 gehörte er dem Großen Rate an; 1871

beim Siege der Konservativen kehrte er zudem in den Regierungsrat

zurück und präsidierte diesen als Schultheiß noch dreimal.
In der Eidgenossenschaft wirkte Segesser während vierzig Jahren
als Nationalrat, von der Entstehung des Bundesstaates bis zum
Tode. Diese Tätigkeit war häufig sehr mühsam9, denn Segesser

8 Beiträge zu diesen Beziehungen mit ihrer ganzen Problematik gibt
neuerdings: Peter Rinderknecht, Der Eidgenössische Verein 1875—1913.

Zürcher Beiträge zur Geschichtswissenschaft. Band 3, Zürich 1949.
9 Vgl. die Darstellung in der Einleitung zu den Kleinen Schriften, Band 3,

ferner die Erinnerungen; hier werden allerdings die eidgenössischen
Verhältnisse nur kurz gestreift, aber dennoch festgestellt, daß die «Studien und
Glossen zur Tagesgeschichte und einige Reden im Nationalrat mir eine
geachtete literarische und politische Stellung verschafft haben». S. 87.

251



war der Führer einer sehr kleinen Oppositionsgruppe, für die der
sieghafte Liberalismus nicht viel übrig hatte. Dazu waren die
scharfe Logik, die beißende Ironie und die in eine vollendete
Rhetorik eingehüllte Schlagfertigkeit Segessers gefürchtet. Immerhin

darf nicht vergessen werden, daß sich die ursprünglichen
Gegensätzlichkeiten aUmähhch milderten; man begann, berechtigte
Bedürfnisse der Innerschweiz anzuerkennen; zudem mußte sich
die Auflockerung der Siegerpartei im Verlaufe der Jahre für die
Opposition günstig auswirken. Dieses Wandels werden wir uns
einigermaßen bewußt, wenn wir uns einerseits an die Bitterkeit
erinnern, mit der Segesser gelegentlich die ersten Jahre seiner
Wirksamkeit in Bern schildert, und andrerseits an die Rechtfertigung

denken, die ihm am Ende seines Lebens von liberaler Seite
durch die Grabrede, die ihm Bundesrat Welti hielt, zuteil wurde10.
Er schreibt in der Einleitung zu seinen Reden über seine ersten
Eindrücke aus Bern: «Man behandelte uns (die Opposition) mit
großer Geringschätzung, so ungefähr wie die elsaß-lothringischen
Deputierten bei ihrem ersten Erscheinen im Reichstag zu Berhn
behandelt wurden. Wir waren unser sieben oder acht in einer
Versammlung von 111 Mitgliedern. Wir hatten wie unsere Wähler
die Bundesverfassung verworfen und standen daher in prinzipieller
Opposition... Die Sprache, welche in der ersten Bundesversammlung

geführt wurde und die Behandlung, welche die Oppositionsdeputierten

erfuhren, waren auch wenig geeignet, diesen Eindruck zu
mildern. Ein Vorsitzender des Nationalrates entblödete sich nicht,
vom Präsidentenstuhle herab in der Schlußrede einer Session uns
als eingefleischte Feinde des Vaterlandes' zu bezeichnen und uns
dem Hasse unserer Kollegen mit den Worten zu empfehlen: Sie
sind Euere Feinde, und Ihr werdet Euch stets erinnern, daß sie
Euere Feinde sind»11.

Man kann sich mit Recht die Frage vorlegen, ob die Tatsache,
Führer der Opposition zu sein, schon den Anspruch auf besondere
Bedeutung in sich trägt. AUein, wir müssen bei Segesser auf jene
besondern Umstände hinweisen, die ihn wirklich zum bedeutenden,

10 Hans Weber, Bundesrat Emil Welti. Aarau 1903. Anhang S. 117ff.
11 Kleine Schriften, Band 3, S. IX.

252



ja hervorragenden Führer der Opposition gemacht haben. Vor
allem steht fest, daß er zum unentwegten Verfechter des einen

Staatsprinzipes geworden ist, das aus der geschichtlichen Entwicklung

heraus Anspruch auf Anerkennung erheben durfte: des

föderalistischen oder konservativen. Dieses Prinzip, wie er es sah, wurde

in der vollen Wahrung der eigenen Unabhängigkeit auch den

eigenen Kreisen gegenüber behauptet. Zum zweiten bheb er nie
in der Tagespolitik stecken, sondern er hatte das tiefe Bedürfnis,
das eigene Handeln und das seiner Gegner an den Grundgesetzen
der christlichen Religion zu messen und im besondern die großen

politischen Entwicklungen seiner Zeit im europäischen Zusammenhang

und aus dem eigenen gewaltigen historischen Wissen heraus zu
erfassen und zu werten. Damit ist schon auf etwas Drittes
hingewiesen: auf die für schweizerische Verhältnisse einzigartige
Kombination von Politiker und Wissenschafter. Die Beweise für die

großen Leistungen auf dem Gebiete der historischen Forschung

liegen in den Werken Segessers, dann aber auch in den zahlreichen
akademischen Ehrungen, die ihm zuteü wurden. Unter seinen

Werken nehmen die «Rechtsgeschichte der Stadt und Repubhk
Luzern», die umfassende DarsteUung von «Ludwig Pfyffer und
seine Zeit», ferner «Die Beziehungen der Schweizer zu Matthias
Corvinus» einen besondern Platz ein12; ebenso bemerkenswert ist
seine Mitarbeit an der Herausgabe der Eidgenössischen Abschiede,

von denen er namentlich die vier ersten Bände betreute. Unter
den akademischen Ehrungen verweise ich in erster Linie auf den

Ehrendoktor, der ihm von der iuristischen Fakultät der Universität

Basel verhehen wurde, dann seine Ernennung zum ordentlichen

Mitglied des Gelehrtenausschusses des Germanischen

Museums in Nürnberg. Hieher gehört auch der Ruf der Universität
Graz an Segesser, sich ihr als Professor für deutsche Rechtsgeschichte

zu verpflichten.

12 Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern. 4 Bände. Luzern
1851—1858. — Ludwig Pfyffer und seine Zeit; ein Stück französischer und
schweizerischer Geschichte im sechszehnten Jahrhwidert. 4 Bände. Bern
1880—1882. — Die Beziehungen der Schweizer au Mathias Corvinus, König
von Ungarn in den Jahren 1476—1490. Luzern 1860.

13 Fritz Fleiner, Ausgewählte Schriften und Reden. S. 361.

253



Unter den UrteUen, die spätere Wissenschafter über Um gefäUt
haben, erwähne ich nur jenes von Fritz Fleiner; er schreibt: «In
der rechtsgeschichtlichen Forschung der Schweiz ist Segesser einer
der führenden Geister, ein Bahnbrecher geworden, und seine
pohtischen Schriften zeigen ihren Verfasser, wie man sich auch zu
den von ihm vertretenen Grundanschauungen stellen mag, als einen
der glänzendsten Vertreter der Rankeschen Schule»13. Diese enge
Verbindung von Politik und Wissenschaft war eine entscheidende
Voraussetzung für die Tatsache, daß Segesser die Pohtik immer
als eine Auseinandersetzung von Ideen betrachtete und damit als
einen Kampf mit weltanschaulichem Hintergrund. Hierin mag
auch ein Grund zur ausgeprägten Selbständigkeit dieses Luzerners
hegen.

Diese Selbständigkeit läßt sich in den 1840er Jahren zum ersten
Male beobachten, als sich jene klerikal-ochlokratische Bewegung
durchgesetzt hatte, die ich oben erwähnte14, und damit die
Möglichkeit einer militärischen Auseinandersetzung innerhalb der
Eidgenossenschaft immer deuthcher in die Nähe gerückt wurde. Es
ist nun bemerkenswert, daß Segesser die Erhaltung der bestehenden
Verhältnisse und namentlich die Erhaltung der Selbständigkeit
der einzelnen Kantone nicht in der Berufung der Jesuiten oder
in der Anlehnung an das Ausland und im besondern an das Haus
Habsburg sah, sondern im Zusammenschluß aUer konservativen
Elemente der Eidgenossenschaft überhaupt, seien sie nun katholisch

oder protestantisch. Wir wissen heute, daß eine solche Politik
damals nicht möglich war; trotzdem müssen wir zugeben, daß
gewisse Möglichkeiten in dieser Richtung bestanden. So war Basel-
Stadt im Jahre 1833 Mitglied des Sarnerbundes und nicht des
Siebnerkonkordates geworden, und 1839 hatte Zürich seinen
Straußenhandel erlebt, der den Konservativen noch einmal die
Herrschaft gebracht hatte. Wir begreifen deshalb durchaus die
Bemühungen Segessers, durch zahlreiche Korrespondenzen mit den
führenden konservativen Köpfen in den protestantischen
Kantonen in Beziehungen zu kommen und zugleich durch seine
Mitarbeit an konservativen Blättern in diesen Kantonen für seine

14 Siehe oben S. 4 ff.

254



Ideen zu werben. Wir kennen die näheren Beziehungen zu Georg
von Wyß, Johann Kaspar Bluntschh und dem Staatsarchivar
Gerold Meyer von Knonau in Zürich und im besondern zu Andreas
Heusler-Ryhiner, dem Vater des großen Rechtshistorikers, in
Basel15. Sie waren alle bezeichnenderweise Mitglieder der erst vor
wenigen Jahren gegründeten Allgemeinen Geschichtforschenden
GeseUschaft; Segesser war für das Jahr 1851 ihr Präsident. Nicht
vergessen darf man in diesem Zusammenhang August von Gonzen-
bach, eidgenössischer Staatsschreiber von 1833 bis 1847, daraufhin
konservativer Pohtiker in Bern. Die zahlreichen Briefe Segessers

an ihn sind erst vor kurzer Zeit aus Berner Privatbesitz an die
Berner Stadt- und Hochschulbibhothek übergegangen16.

In den 1840er Jahren waren die Beziehungen mit Basel besonders

ausgeprägt, weü es Andreas Heusler, dem damahgen
Professor für eidgenössisches Staatsrecht an der Universität Basel,
gelungen war, Segesser zur Mitarbeit an der «Basler Zeitung», dem
Organ der Konservativen, heranzuziehen. Dabei wollen wir nicht
unerwähnt lassen, daß sich zur gleichen Zeit auch Jakob Burckhardt

der Zeitung zur Verfügung gesteht hatte; denn er zeichnete
in den Jahren 1844 und 1845 als Redaktor des Blattes17. So ergab
sich eine interessante Zusammenarbeit verschiedenster Persönlichkeiten,

die nicht nur in ihrer politischen EinsteUung übereinstimmten,

sondern auch höchste Kultur und Bildung in sich vereinigten.
Wie wenig inneren Anteil Segesser in jenen Jahren an der

Luzerner Politik unter der Führung Siegwart-MüUers hatte, zeigt die

folgende Äußerung, die im besondern auch die SteUung dem
Sonderbunde gegenüber klarlegt: «Der Sonderbund war in seiner

ganzen Anlage ein politischer Mißgriff, einmal weil er keinen erheblichen

praktischen Nutzen haben konnte, zweitens und vorzüglich

deswegen, weil er die konservativen Elemente in den äußern
Kantonen isolierte, drittens endlich, weh er den Gegnern den

15 Siehe oben Anmerkung 5.
16 Briefsammlung August von Gonzenbach. Universitätsbibliothek Bern

Mis. Hist. Helv. XLI.
17 Emil Dürr, Jacob Burckhardt als politischer Publizist. Zürich 1937.

Seine Ablehnung von Constantin Siegwart-Müller und Joseph Leu lag
durchaus im Sinne Segessers.

255



erwünschten quasi-legalen Vorwand an die Hand gab, den längst
gehegten Plan zur Vernichtung der 500jährigen Freiheit der ältesten

Stände der Eidgenossenschaft mit Kraft und Anklang im
Volke ins Werk zu setzen»18.

Hier wird auch jener eine wesentliche Grundsatz Segessers für
die Gestaltung der Eidgenossenschaft angedeutet, nämlich der
Föderahsmus, der allein die wahre Grundlage des Staates sein
kann, weil er aUein, gestützt auf die Tradition, im einzelnen Bürger
die Liebe und damit das Interesse an der Heimat wachhalten und
das Land vor der seelenlosen Maschinerie der Masse bewahren
kann. Im angestammten Boden allein aber kann auch die in der
Vergangenheit erworbene und gehütete Bildung und Kultur zu
ihrer restlosen Auswirkung gelangen, das heißt, Segesser ist ebenso
sehr aus allgemein kultureUen wie aus besondern pohtischen
Überlegungen heraus Föderalist.

So steht denn Segesser beim Abschluß des Sonderbundskrieges,
den er im persönlichen Gefolge des Generales von Salis-Sogho
mitgemacht und dessen vernichtenden Ausgang er hatte kommen
sehen, an einem eigenartigen Wendepunkt. Einmal steht er zu
weiten Kreisen der eigenen Heimat im Gegensatz, und zwar in
einem Gegensatz, der sich durch seine kritische Schrift «Beiträge
zur Geschichte des Sonderbundskrieges» nur verschärfen konnte;
denn hier wurde die unzulängliche Heerführung durch Salis
schonungslos dargelegt: «Nach wenigen Tagen Dienst nahm ich mit
Schrecken wahr, wie wenig der General von Salis sich zu einem
Kommando eignete. Ein geistreicher Gesellschafter und angenehmer

Erzähler, dilettantisch bewandert in den verschiedensten
Gebieten angenehmen Wissens, trefflicher Reiter, imposante
kriegerische Gestalt, hatte er auch nicht die Spur eines Begriffes von
der Bewegung größerer Truppenkörper oder der Anwendung
kombinierter Waffen. Alles war bei ihm Reiterangriff, aber wir hatten
eben keine Reiter. Seine angelegenthchste Sorge war eine
Reitschule für die Stabsoffiziere und kindische Befestigungsarbeiten
rings um die Kantonsgrenze»19. Ob aUerdings das weitere Urteil

18 Beiträge zur Geschichte des inneren Krieges, S. 13.
19 Erinnerungen, S. 67. Weitere Äußerungen über Salis finden sich auch

in den Beiträgen und in den «45 Jahre im Luzerner Staatsdienst». — Die An-

256



in dieser Schrift auch gilt: «Daß der mittelmäßigste französische
General (am 23. November an der Emme) über den gefeierten
Dufour gesiegt hätte», das wollen wir hier nicht entscheiden. Dieses
negative Urteü über den eidgenössischen General steht keineswegs
aUein; Segesser steht auch später immer im Gegensatz zu ihm.

Die Schwierigkeit für Segesser besteht nun nicht nur darin,
daß er zu vielen Gesinnungsgenossen seines eigenen Kantons in
Widerspruch gerät, sondern zugleich dem neuen Bundesstaate
schärfste Opposition ansagen muß, weil er eben in der einsetzenden
Zentralisierung die schwersten Gefahren für die historisch gewordene

Eidgenossenschaft und seinen Stand Luzern erblicken muß.
Bundesrat Welti hat in seiner Gedächtnisrede auf Segesser im

Jahre 1888 diese eigenartige Stellung und die Konsequenzen, die
sich für Segesser ergaben, in folgender Weise geschildert: «Den
Dahingeschiedenen hat in seiner Jugend ein schweres Geschick
betroffen und viele Jahre seiner Jugend verbittert. Der Glaube an
die Existenz seines engeren Vaterlandes wurde in ihm im Keime
vernichtet. Der Geburtstag der neuen Eidgenossenschaft war für
ihn, wie er glaubte, der Todestag des Kantons Luzern. Diesen Gram
hat er durch sein ganzes Leben hindurch mit sich getragen»20.

Hier hegt auch der Schlüssel zum Verständnis vieler harter,
und wie wir glauben, allzu harter Urteile über Zeitgenossen und
zeitgenössische Ereignisse, wie sie namentlich im Briefwechsel mit
Andreas Heusler gefäUt werden. «Für mich hat die Schweiz nur
Interesse, weil der Kanton Luzern — dieser ist mein Vaterland —
in ihr hegt. Existiert der Kanton Luzern nicht mehr als freies,
souveränes Glied in der Eidgenossenschaft, so ist mir dieselbe so
gleichgültig als die große oder kleine Tartarei. Kann ich als
Luzerner nicht mehr ein freier Mann sein, so wiU ich heber ein Untertan

des Königs von Frankreich oder des Kaisers von Österreich
oder selbst des Großsultans sein als ein Untertan der Tagsatzung,
der Schweiz oder irgendeiner republikanischen Behörde», oder
1852: «Bezüglich der aUgemeinen Apathie in der Politik sehe ich

merkung über Dufour in den Erinnerungen, S. 71. Doch finden sich z. B.
auch in den Briefen an Andreas Heusler durchaus ablehnende Äußerungen
über Dufour.

20 Hans Weber, Bundesrat Emil Welti, S. 118.

257
6 Schw. Zgchr. t. Gesch- 1, 2



sie selber mit Ihnen als ein Zeichen verzweifelten Zustandes an
und komme damit auf meinen Satz zurück, daß, wenn je einmal
die Schweiz ihrem Untergang entgegengeht, sie jetzt dazu voU-
kommen reif ist. Denn ich sehe nirgends mehr republikanische
Gesinnung und republikanische Tugend. In der Tat scheint es

mir, es fehle zur Monarchie nichts mehr als der Monarch, und wenn
man heute oder morgen im Hotel d'Erlach einen Fürsten sitzen
sähe, so würde man keinen Unterschied vermerken und sich
wahrscheinlich deswegen nicht einmal mehr erhitzen, wenn er gehörige
Phrasen zu machen verstünde. Der Geist der Selbständigkeit hat
so sehr der Servüität und der aUgemeinen Umgestaltung der
Begriffe Platz gemacht, daß ich eine energische Erhebung des Volkes
im alten Schweizersinn für etwas Unmögliches halte. Man lebt in
einer Welt falscher Begriffe; wir sind bereits eine Monarchie, es

fehlt nur der Monarch, und ich bin überzeugt, daß das Schweizervolk

gegenwärtig einen Monarchen leichter ertragen würde als

die wahre Freiheit»21.
Die Ablehnung der neuen Eidgenossenschaft findet in den 1850er

Jahren auch in einem Briefe an August von Gonzenbach scharfen
und klaren Ausdruck: «Der Staat umfaßt alles, was sich momentan

auf seinem Gebiete findet, mit seinen Polizei- und Finanzarmen

um so gieriger und gemütloser, weil die innere Zusammengehörigkeit,

die spontane Gesamtwirkung, welche durch den
Patriotismus, die Gebundenheit des Individuums mit Leib und Gut
an Boden, Familie, Gemeinde, Vaterland aufgehoben und in das

Weltbürgertum aufgelöst ist»22. Noch später faßt Segesser seine

Abneigung gegen den neuen Bund dem Zürcher Salomon Vögehn
gegenüber in folgender Weise zusammen: «Der Bund selbst steUt
die Negation aUes Positiven in Haus, Gemeinde, Kanton dar, und
seine eigenste, innerste Tendenz ist, aUes Bestehende in den Ur-
schlamm seines Wesens aufzulösen... Ich muß gestehen, daß ich
durch viel Erfahrung in den eidgenössischen Dingen ein wahrer
Bruder Schopenhauer geworden bin»23.

21 Brief an Andreas Heusler vom 16. November 1852.
ib. Brief vom 9. Februar 1848.

22 ib. Brief vom 6. August 1862.
28 ib. Brief vom 10. April 1881.

258



Wir begreifen deshalb, daß Segesser immer wieder in seinen
wissenschaftlichen Studien Erholung und Trost suchte, ohne sie
dort aUerdings immer zu finden. Man kann sich fragen, warum er
unter solchen Voraussetzungen den Ruf der Universität Graz nicht
annahm, um damit aUen Widerwärtigkeiten des pohtischen Lebens
zu entgehen? AUein, es ist das ausgesprochene Pflichtgefühl, das
ihm verbietet, sein engeres Vaterland in einem Momente größter
Gefahr zu verlassen.

Man muß aber zur Erklärung der Tatsache, daß dieser große
Pessimist auf die tätige Anteilnahme am pohtischen Leben nicht
verzichtete, noch auf eine andere SteUe in Weltis Gedächtnisrede
hinweisen; er sagte nämlich: «In der Zeit, als seine Jugendideale
hinsanken unter den Schicksalsschlägen im Jahre 1847, wurde er
gebändigt und gezwungen, aber nicht gebrochen»24. Das dürfen
wir wohl so auslegen, daß Segesser zwar eine schwere Zukunft vor
sich sah, aber den WiUen zum Kampfe nicht verlor, weil er von der
Richtigkeit seiner Gedanken überzeugt war. Tatsächlich wurde er
nach zwei Seiten hin zum Kämpfer: in den engeren luzernischen
Verhältnissen rang er um die Beseitigung der, wie er sagte, unter
fremden Bajonetten errichteten hberalen Herrschaft; auf dem
Boden des Bundes wurde er der Anwalt der Minderheiten und
damit häufig der Verfechter demokratischer Grundsätze, die nach
seiner Meinung immer wieder von der hberalen Mehrheit, nicht
zuletzt unter der Führung Alfred Eschers, verletzt und mißachtet
wurden.

Um zu zeigen, nach welchen Grundsätzen Segesser seine ganze
öffentliche Tätigkeit aufbaute, erinnern wir uns an das «politische
Glaubensbekenntnis», das er in seinem Vorwort zu seinen Reden
im Nationalrat ablegte. Dort heißt es: «Ich sprach und stimmte
im Nationalrat wie überaU in meinem öffentlichen Leben als
Demokrat, als Föderahst, als Katholik. Diese drei Begriffe bestimmten

mein Verhalten»25. Der Demokrat mag zunächst am meisten
überraschen, wenn man sich der aristokratischen Abkunft Segessers

erinnert und namentlich auch seine Gegnerschaft dem Libera-

24 Weber, Bundesrat Welti, S. 118.
m Kleine Schriften, Band 3, S. XXXIII.

259



lismus gegenüber kennt. Er fühlt sich deshalb auch verpflichtet,
diesen Begriff besonders zu definieren. Er geht dabei von der für
ihn selbstverständhchen Voraussetzung aus, daß nur dann ein
glückliches Verhältnis zwischen Staat und Individuum hergestellt
werden kann, wenn die richtige Grenze zwischen Staatsmacht und
Selbständigkeit des Einzelwesens gezogen wird. So anerkennt er
zwar die möghchst freie Aktion des aUgemeinen Stimmrechtes
innerhalb gegebener staathcher und kommunaler Verbände, das
heißt im besondern innerhalb der Kantone und Gemeinden; darin
sieht er eine selbstverständliche Äußerung des gesunden demokratischen

Prinzipes. Er wird sogar auf dem eidgenössischen Boden
in den 1870er Jahren für das fakultative Gesetzesreferendum
eintreten, allerdings unter der Voraussetzung, daß bei den Abstimmungen

neben den Volks- auch die Ständestimmen gezählt werden.
Der markanteste Satz, mit dem er beides — Referendum und
Berücksichtigung der Stände — begründet, lautet folgendermaßen:
«Ich hebe die Demokratie; aber es gibt noch etwas, das ich mehr
hebe als die Demokratie, und das ist die Freiheit, die schweizerische

Freiheit. Ohne Freiheit gibt es keine Schweiz, wenn auch
das Territorium bleibt. Die Freiheit aber wird uns erhalten durch
die föderative Verfassung, kann nur erhalten bleiben durch die
Gleichberechtigung der Faktoren der Bundesgewalt»26. Diese beiden
Faktoren sind aber Volk und Stände.

Aber auf der andern Seite verwahrt er sich ebenso entschieden
dagegen, daß jene Lebensgebiete der Maschinerie einer aUgewaltigen

Mehrheit der Bürger und damit des Staates unterstellt werden,

die nur aus dem freien WiUen der Einzelnen und damit aus
ihrer freien Übereinkunft gestaltet werden können, dem staatlichen
Einflüsse also entzogen werden müssen. Hieher gehört in erster
Linie das kirchliche Leben, aber auch die Lösung kultureUer und
sozialer Fragen. WiU der Staat alle diese Probleme durch das

Mehrheitsprinzip des Stimmrechtes bewältigen, so kommt er zum
Absolutismus der Mehrheit, der ebenso gefährlich sein kann wie
der Absolutismus des Einzelnen in der Monarchie des 18. Jahr-

26 ib., S. 318. Rede über das Referendum, gehalten am 23. Jänner
1872 im Nationalrat.

260



hunderts. Hier beginnt gewissermaßen der Widersinn der Demokratie,

gegen den anzukämpfen die Pflicht des Demokraten
Segesser war. Die konsequenteste Verkörperung des widersinnigen
Mehrheitsprinzipes sah er in der sozialistischen Staatsidee, wie sie
sich in den letzten Jahren seiner Tätigkeit abzuzeichnen begann;
in ihr ahnte er die Vernichtung der europäischen Kultur. Im
besondern fürchtet er hier die Omnipotenz des Staates, die es möglich

machen wird, die soziahstischen Ideen mittelst der Staatsgewalt

zu realisieren27. Dies muß aber um so gefährlicher sein, als
letzten Endes der «Sozialismus eine Bestrebung ist, die, wenn auch
in mannigfachen Übergangsformen, den schließlichen Zweck hat,
an die SteUe der gegenwärtigen GeseUschaftsordnung die Eigen-
tumslosigkeit des Individuums, die Gemeinsamkeit aUer Güter,
die Aufhebung der Ehe und der Familie, die Weltbürgerschaft zu
setzen». Der Liberalismus aber, der selbst die Macht des Staates
in unerlaubter Weise steigerte und durch sein pohtisches und
wirtschaftliches System ganz wesenthch die Grundlagen für den
praktischen Sozialismus schuf, ist nicht in der Lage, jenen entscheidend
zu bekämpfen. Um so notwendiger ist deshalb die Auseinandersetzung,

wie sie Segesser als Demokrat führt.
Hier werden wir unwülkürlich an Jacob Burckhardt erinnert,

der seiner Abneigung vor der Allgewalt des Staates in den Worten
Ausdruck gab, daß es eine Ausartung und philosophisch-bürokratische

Überhebung sei, wenn der Staat das Sittliche direkt
verwirklichen woUe, was doch nur die GeseUschaft tun könne und
dürfe28.

Föderahst mußte Segesser vor aUem deshalb sein, weil er die
Vernichtung der staatlichen Selbständigkeit der kleinen Bundesglieder

fürchtete, wenn man das demokratische Mehrheitsprinzip
in den Bundesverhältnissen konsequent anwandte: «Bei der großen
Ungleichheit der Kantone ist die einfache Anwendung des
demokratischen Prinzips auf die Bundesverhältnisse nicht mehr und
nicht weniger als die Vernichtung der staathchen Selbständigkeit
aUer kleinern Bundesglieder». In der Aufrechterhaltung der kan-

27 Über die Sozialdemokratie und ihre Möglichkeiten und Gefahren vgl.
Kleine Schriften, Band 3, S. XXXVIIff.

28 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe. Basel 1929ff. Band 7, S. 27.;

261



tonalen Autonomie lag aber für Segesser der «nationale und spe-
zieUe Charakter des schweizerischen Wesens»29.

Im Föderahsmus sah er zugleich die entscheidende Rettung des

kathohschen Glaubens. Er war in keiner Weise von der Korrektheit
der Toleranz seiner protestantischen Miteidgenossen überzeugt;
ein Übergreifen der Bundesgewalt auf kirchliche Fragen mußte
aber schwerste Folgen haben. Namentlich in den ersten Jahren
des neuen Bundesstaates glaubte er nicht, daß die Schweiz in der
Lage sein werde, die «freie Kirche im freien Staate» zu verwirklichen.

So ist die SteUungnahme Segessers zu den Fragen des
staatlichen Lebens das Resultat einer langen und mühsamen geistigen
Arbeit. Dabei spielte sein Rechtsempfinden eine große RoUe, ganz
besonders auch deshalb, weil er sich des Eindruckes nicht erwehren
konnte, daß der siegreiche Liberahsmus und im besondern sein
rücksichtsloserer Bruder, der Radikalismus, gelegenthch das Recht
brachen, statt es zum höchsten Prinzip in allen Fragen des
staatlichen Lebens zu erheben. Ein Wort, das er in diesem Zusammenhange

fallen ließ, darf für die Gegenwart in Erinnerung gerufen
werden: «Gefahr darf nie vom rechten Weg abschrecken; nur das
Recht macht kleine Staaten mächtig, und fängt ein kleiner Staat
an nachzugeben, statt im Gefühl des Rechtes sich zu stärken, so

ist es um ihn geschehen»30.

Fragt man sich, an welchen Fragen der eidgenössischen Politik
Segesser besondern Anteil nahm, so kann man zunächst auf die
sogenannte Freiburgerfrage hinweisen31. Da sie eine politische und
konfessioneUe Seite hatte, ist sie zur Beleuchtung Segesserscher
Art besonders instruktiv. Der Sachverhalt war dabei folgender:
Der Kanton Freiburg hatte Anfang 1848, nachdem er von den

29 Kleine Schriften, Band 3, S. XXXV und XXXVI. Vgl. dazu auch die
Reden über das Referendum, ib. S. 314ff.

30 Darum liegt Segesser sehr viel daran, die Frage streng von der
rechtlichen Seite her zu betrachten, wie er es vor allem in seiner Rede vom 20.
Juli 1853 versucht hat. Kleine Schriften Band 3, S. 69ff.

31 Hans Schneider, Geschichte des Schweizerischen Bundesstaates 1848
bis 1918. 1. Teil. Zürich 1931. S. 336ff. — Vgl. auch die von der Stadt
Winterthur herausgegebene Biographie über Jonas Furrer, Winterthur 1948,

spez. den dritten Teil über Jonas Furrer als Bundesrat.

262



Bundestruppen besetzt worden war, eine Verfassung auf liberaler

Grundlage erhalten. Doch war diese ohne Volksabstimmung in
Kraft gesetzt worden und soUte auf neun Jahre ohne irgendwelche
Revision in Kraft bleiben. Um dieser den Freiburger Verhältnissen
kaum entsprechenden Verfassung den nötigen Rückhalt zu geben,

wurde von der Bevölkerung der Eid darauf verlangt.
Das pohtische Moment lag in der Auseinandersetzung zwischen

den konservativen und hberalen Kräften des Kantones. Das kirchliche

Problem entstand dadurch, daß der damalige Bischof von
Lausanne und Genf, der seinen Wohnsitz in Freiburg hatte, Etienne

MarUley, von der Regierung gefangen gesetzt wurde, weil er für
sich selbst, aber auch für das Volk, den Eid ablehnte; für ihn steUte

jeder Eid eine religiöse Handlung dar und durfte deshalb in
pohtischen Angelegenheiten nicht gebraucht werden.

Diese von pohtischen und konfessionellen Leidenschaften
getrübte Frage mußte den Bund beschäftigen, weil zwischen 1849

und 1853 verschiedene Petitionen mit dem Zwecke an die

Bundesversammlung gerichtet wurden, durch eine eidgenössische
Intervention die unhaltbaren Verhältnisse im Kanton zu beseitigen.
Alfred Escher, der, entsprechend seiner damaligen Stellung in den

Bundesangelegenheiten, von der hberalen Seite her das maßgebende

Wort sprach, kam zu einer voUständigen Ablehnung aller
dieser Petitionen. Er heß sich dabei zunächst von formalen
Überlegungen leiten, verkannte aber auch die prinzipieUe Seite keineswegs:

Der Liberalismus durfte seine VormachtsteUung in keiner
Weise gefährden und deshalb auch in Freiburg keine Zugeständnisse

machen, selbst dann nicht, wenn dadurch wahrhaft hberale

Grundsätze verletzt oder vernachlässigt wurden. Der Kampf gegen
dielbeiden Hauptfeinde des neuen Bundesstaates, die auch hinter
derJFreiburger Angelegenheit standen, nämlich Katholische Kirche
und [politischer Konservativismus, mußte weiter geführt werden.

Selbst eine ausgesprochen vermittelnde Persönlichkeit wie Jonas

Furrer, die die Freiburgerfrage nicht nur politisch, sondern ebenso

sehr von der rechtliehen Seite her betrachtete, konnte sich in ihren

Schlußforderungen von den pohtischen Gefahren, die sie in einem

Nachgeben sah, nicht lösen. Diese Tatsache muß bei einer

Würdigung der damahgen Verhältnisse doch wohl festgehalten werden.

263



Segesser befand sich als Vorkämpfer der Minderheit in einer
glücklicheren Situation. Er mußte keine praktischen Notwendigkeiten

berücksichtigen, sondern konnte das Prinzipielle und damit
das ethisch WertvoUere ausspielen. Pohtisch ist für ihn die Sache
ganz klar: man muß Freiburg entgegenkommen, weil es mit der
demokratischen Staatsidee unvereinbar ist, daß ein Kanton eine
Verfassung hinnehmen muß, die die Mehrheit des Volkes ablehnt.
Seine Erklärung im Nationalrat ist deshalb konsequent: «Wir
haben in unserem Lande das Prinzip der Demokratie, das zugleich
den Vorteil hat, für uns das legitime zu sein. Die Demokratie
beruht darauf, daß eine Regierung, eine Ordnung der Dinge nicht
bestehen kann, wenn es evident ist, daß sie mit der entscheidenden
Mehrheit des Volkes im Widerspruch steht. Und dabei kommt es
nicht nur auf den Augenblick der Entstehung an, sondern das
Prinzip gilt für jeden Augenbhck des Bestehens. Leugnet dieses,
und ihr müßt alle Revolutionen nicht bloß formeU, sondern auch
prinzipiell verdammen, die Bestrebungen der Völker in Europa,
sich von der monarchischen Legitimität loszumachen, nicht mehr
mit euren Sympathien umgeben, das Prinzip der Legitimität müßt
ihr statt dasjenige der Demokratie auf eure Fahne schreiben; dann
erst seid ihr konsequent, und dann könnt ihr auch in Beziehung
auf Freiburg sprechen, wie der Bundesrat in seiner heutigen
Botschaft spricht»32.

Aber in dieser Freiburger Angelegenheit sieht Segesser nicht
nur eine Rechtsverletzung im Einzelfall, sondern die Gefährdung
des Rechtsstaates überhaupt. Deshalb sein Ausruf: «Nicht der
Kulturstaat, sondern allein der Rechtsstaat entspricht dem
Fortschritt der Zivilisation und der menschlichen Freiheit; denn jener
führt mit Notwendigkeit zum Absolutismus in seiner schroffsten
Form, zur Knechtung des Geistes»33.

Diese Frage und später der Kulturkampf gaben ihm die Gele-

32 Kleine Schriften, Band 3, S. 49. Rede Segessers über die Freiburger
Angelegenheit vom 13. Dezember 1850. Er äußerte sich wieder am 20. Juli
1853 zur gleichen Angelegenheit.

33 Über den Verlust des Geistes der Selbständigkeit und die
Durchsetzung einer allgemeinen Servilität äußert sich Segesser zu wiederholten
Malen gegenüber Heusler, besonders im Briefe vom 19. Januar 1854.

264



genheit, sich eingehend über das Verhältnis zwischen Staat und
Kirche auszusprechen und damit der Kirche ihre neue Stellung
in den veränderten Verhältnissen des 19. Jahrhunderts anzuweisen.

Für ihn ist es, ganz prinzipieU gesehen, selbstverständlich, daß die

Kirche — ob die katholische oder protestantische spielt zunächst

gar keine RoUe — neben der rein religiösen Aufgabe noch eine

aUgemeine erfüllen muß: Sie muß zur Vorkämpferin der menschlichen

Freiheit werden; sie muß sich für die menschliche Gesellschaft

gegen den absoluten Staatsbegriff, wie er auch in der
Demokratie schlummert, einsetzen und zwar aus der Überzeugung
heraus, daß die Rehgion die oberste und letzte Grundlage jedes
menschlichen WoUens bleibt. Segesser hat wohl in seinem Aufsatz
«Am Vorabend des Conciliums» die Stellung der Kirche zu den

durch das 19. Jahrhundert veränderten Verhältnissen in Gesellschaft

und Staat am großartigsten dargestellt34. Auch wenn er am
Schluß bezeugt, daß er «mit warmem Herzen in der alten katholischen

Kirche stehe» und daß er sich gerne einen Ultramontanen
nennen lasse, so wünscht er doch, daß die Kirche verjüngt aus der

großen geistigen Krise der Gegenwart hervorgehen möchte. Während

der Staat versuchen wird, selbst die Gesinnung zu reglementieren,

beruht die Rehgion auf dem freien WiUen des Menschen:

«Ohne die Freiheit des individueUen WiUens gibt es keine Tugend,
keine Mitwirkung mit der göttlichen Gnade. Freiheit ist also eines

der Grundprinzipien der Lehre, sie muß auch ein Grundprinzip
sein, welches die Stellung der Kirche in der menschlichen Gesellschaft

bestimmt». Damit ergibt sich eine klare Trennung zwischen

den Zielen der Kirche und des Staates; jene verschreibt sich einer

großen Idee, dieser bleibt der Macht verhaftet. Da aber Segesser

diese Freiheit nicht nur für die katholische Kirche in Anspruch
nimmt, sondern «im aUgemeinen Sinne und für alle», gelangt er

zur Anerkennung der Toleranz, «die im Grunde mit der Freiheit
eins ist». Soll die Kirche aber zur Vorkämpferin der individuellen
Freiheit werden, dann muß hhr der Staat die Freiheit in der

Gestaltung der Lehre und des Kultus zugestehen. Damit erscheint

34 Kleine Schriften, Band 1. S. 390ff.; zuerst 1869 in den «Studien und
Glossen zur Tagesgeschichte» erschienen.

265



Segesser eine effektive Trennung von Kirche und Staat durchaus
möghch; selbst die Existenz des Kirchenstaates steUt keine
absolute Notwendigkeit dar. «Mein Rat an das Papsttum, sich der
weltlichen Macht zu entkleiden, ist eigentlich kein Rat, wird aber
gewiß so aufgefaßt. Ich rate ihm nur, rebus sie stantibus mit dem
Anschein der Freiwilligkeit und Großherzigkeit zu tun, was es
sonst gezwungen tun muß... Ich meine eben, der Papst sollte
nicht formeU, aber doch der Sache nach Itahen beherrschen, da
sein Staat zu klein ist, um einen Einfluß auf die große Pohtik
auszuüben»35.

Die Kirche soU sogar eine Reihe alter Privüegien, an denen sie
aus Tradition noch festhält, preisgeben, dafür aber — nachdem
sie dem Staate gegeben hat, was des Staates ist — umso mehr
für ihre religiösen Aufgaben eintreten. So war für Segesser bei der
Durchführung der Trennung von Kirche und Staat die Einführung

der Zivüehe eine Selbstverständhchkeit; trotzdem darf aber
die katholische Kirche ihren Gläubigen gegenüber auf dem Sakrament

der Ehe beharren, weh dieses einen wesentlichen Bestandteil
des katholischen Glaubens darsteUt. Die Kirche muß diesen Weg
der Ausscheidung der Kompetenzen gehen, so groß auch die
Schwierigkeiten sein mögen und so sehr sich auch das katholische Empfinden

dagegen sträuben mag; denn der moderne Staat ist zwar nicht
unchristlich, aber er baut nicht mehr auf das christliche Ethos auf.

Solch prinzipielle Grundgedanken spielen für Segesser auch in
der Freiburger Frage eine Rolle. Er fragt nicht in erster Linie nach
den heiß umstrittenen Maßnahmen des Bischofs; Hauptsache bleiben

ihm eine politische und eine rehgiöse Frage. Sie lauten: Wie
weit sind in Freiburg grundlegende Gesetze einer gesunden Demokratie

verletzt worden, und wie weit versuchte der Staat, die
Gesinnung des Bürgers zu reglementieren? Die Antwort kann nur
dahin lauten, daß beide Fehler begangen wurden, und daß man
sich damit gegen den Geist der Eidgenossenschaft vergangen hatte.
Die rehgiöse Gesinnung des Bürgers wurde im besondern durch
die Forderung nach dem Eide verletzt; denn dieser ist eine reli-

35 Brief an August von Gonzenbach vom 21. Februar 1861. Stadt- und
Hochschulbibliothek Bern.

266



giöse Handlung und darf deshalb vom kathohschen Gläubigen
nicht ohne die Zustimmung der Kirche geleistet werden. Er darf
auch deshalb vom Staate nicht erzwungen werden, weü ein solch

erzwungener Eid gegen die Glaubens- und Gewissensfreiheit der

Bundesverfassung verstoßen müßte.
Aus der tiefen Abneigung Segessers gegen jede Form der

absoluten Gewalt läßt sieh auch seine Stellung im Kulturkampf, dieser

gewaltigen Auseinandersetzung zwischen kathohscher Kirche und

Staat, erklären. Dabei stoßen wir auf die bemerkenswerte
Tatsache, daß er weder der Kirche noch dem Staate seine voUe

Gefolgschaft geben konnte; beide wollen, unter Mißachtung der
natürlichsten menschlichen Freiheiten, das Absolute erreichen: die

Kirche durch die Unfehlbarkeitserklärung des Papstes, der Staat
durch die immer stärkere Betonung seiner Macht.

Die Tendenz zur AUgewalt des Staates sieht Segesser in der
schweizerischen Entwicklung seit 1848, ganz besonders im
Entwurf zur neuen Bundesverfassung aus dem Jahre 1872. Im neuen
Deutschen Reiche verkörpert der Reichskanzler Otto von
Bismarck die Unterwerfung jeder Seite des menschlichen Lebens unter
den Staat, «ein Majordomus, der aUein der wahre Selbstherrscher

ist und der Krone wie dem Parlamente sein Gebot diktiert»36.
Der Sieg dieses Geistes der Allgewalt des Staates ist jenem Wendepunkt

in der alten Geschichte gleichzusteUen, «wo die

Mannigfaltigkeit der griechischen Kultur in der typischen Gestaltung
aUes Lebens unterging, welche die rohere, aber methodischere

Bildung des römischen Geistes über die unterworfene Welt
verbreitete».

Auf die Gefahren der Unfehlbarkeitserklärung des Papstes —
und wenn es sich auch zunächst nur um eine solche in Glaubenssachen

handelt — weist Segesser wiederum in seinem Aufsatz
«Am Vorabend des Concihums» hin. Ohne aUe seine Argumente
hier zu wiederholen, darf doch darauf hingewiesen werden, daß es

Segesser unmöghch erscheint, in einer Zeit welthcher Freiheit auf
kirchhchem Gebiete den Absolutismus durchzuführen, ganz abge-

38 Eine interessante Charakterisierung Bismarcks findet sich auch im
Aufsatz «Das Ende des Kaiserreiches», Kleine Schriften, Band 1, S. 488f.

267



sehen davon, daß jenes Ziel, das jedem gläubigen und überzeugtem
Katholiken am nächsten hegen muß, auf lange Zeit nicht erreicht
werden kann: die Wiedervereinigung aller Christgläubigen in der
einen katholischen Kirche.

Mit diesem kurzen Blicke auf aUgemeine Fragen, die weit über
die engeren schweizerischen Verhältnisse hinausführen, ist
angedeutet, daß es Segesser ein unbedingtes Bedürfnis war, die
europäischen Ereignisse seiner Zeit fortwährend zu beobachten und
zu bewerten, damit das Große innerhalb des Zeitgeschehens vom
Alltäglichen zu scheiden und so zur wirklichen Erfassung der
entscheidenden Grundlinien der eigenen Zeit zu gelangen. Daß dabei
die Betrachtung der pohtischen Fragen nicht zu kurz kam, zeigen
wiederum seine «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte». Die
Einigung Italiens und des Deutschen Reiches, aber auch die
Wirkungen des Sezessionskrieges sind für Segesser von fundamentaler
Bedeutung. Wenden wir uns im besondern dem französischen
Kaiserreich und der Einigung Deutschlands zu, so fäUt uns die Wärme
auf, mit der er Napoleon III. und seine Politik verfolgt; Bismarck
wird dagegen sehr vorsichtig und zurückhaltend bewertet. Eine
gewisse Verehrung des französischen Kaisers zeigt sich namenthch
im Aufsatz über «Das Ende des Kaiserreiches», noch im Jahre
1870 geschrieben, und in den Äußerungen Segessers zur Neuenburger

Frage37.
Es sind in der Hauptsache drei Überlegungen, die Um zu einem

positiven Verhältnis Napoleon gegenüber kommen heßen.
Zunächst ist es dessen Staatsprinzip, nämlich die Verbindung von
Staatsautorität und Demokratie, da Segesser von der Richtigkeit
und Echtheit der Plebiszite überzeugt war. Ferner glaubte er, in
der Politik Napoleons eine überzeugende und fruchtbare Grundlinie

erkennen zu können. Handelte es sich hier doch um die erste
und zugleich vernünftige Neuordnung der kontinentalen Verhältnisse

seit dem Wiener Kongreß von 1815, bezeichnenderweise im
Sinne des kontinentalen Gleichgewichtes. So wül Napoleon nach
der Meinung Segessers die Herausbildung politischer Großräume

37 Kleine Schriften Band 3, S. 455; schon 1870 in den «Studien und
Glossen zur Tagesgeschichte» erschienen.

268



durch die Herausbildung von Staatengruppen vermeiden und damit
den Übergang einer Großmacht zur Hegemonie ausschalten. Dieser

Auffassung diente die napoleonische Pohtik in Itahen, indem dort
ein Staatenbund unter der Führung des Papstes entstehen soUte;

in den deutschen Zusammenhängen aber sollten zwei Bündnissysteme

entstehen: ein süddeutsches diesseits des Maines, wohl
unter dem besondern Einfluß von Napoleon selbst, und ein
norddeutsches jenseits des Maines unter der Führung Preußens. Diese

Gleichgewichtsidee verfolgte Napoleon aber auch außerhalb

Europas, so im Mittelmeer, wo durch den Krimkrieg der entscheidende

Einfluß Rußlands auf das östliche Mittelmeer bekämpft wurde,
so in Amerika, wo Napoleon durch seine Expedition nach Mexiko
ein romanisches Gegengewicht gegen die angelsächsische Welt
schaffen woUte.

Zum dritten sah Segesser im Frankreich Napoleons III. einen

Hort der Kultur und der Zivilisation; es begnügte sich gewissermaßen

nicht mit dem reinen Machtanspruch wie Preußen unter
Bismarck. Sehr konkret formulierte dies Segesser so: «Der Grundton
im Wesen Bismarcks ist der gerade Gegensatz von demjenigen
Napoleons III. Napoleons Pohtik war ihrem ganzen Charakter
nach eine ideale, sie umfaßte die zivilisierte Welt, die Ordnung
ihrer Glieder nach den Gesichtspunkten, die durch die
Geistesrichtung des Jahrhunderts eine gewisse AUgemeingültigkeit erhalten

hatten. Allerdings sollte Frankreich in dieser Weltordnung
die erste Stelle einnehmen, aber es geht doch unleugbar aus allen
seinen Worten und Handlungen hervor, daß dieses nicht eine

Superiorität der materiellen Gewalt, sondern ein Primat unter
Gleichen sein soUte. Auch Bismarck hat die Idee einer Neugestaltung

Europas ergriffen, aber für ihn ist Europa ein Anhängsel
Preußens, Deutschlands, wenn man will; darüber streitet er nicht,
wenn nur Deutschland der Tat nach in Preußen aufgeht. Ein
englisches Urteil findet, daß in diesem Anschluß an die nationale
Idee Bismarcks Pohtik eine ethische Grundlage erhalten habe, in
der Tat eine der Überraschungen, welche die Gegenwart denjenigen
bereitet, die in den Begriffen bisher gültiger Logik aufgewachsen
sind». Dasselbe kleidet Segesser in seine Ironie, wenn er sagt: «Die

voUendetste Gelehrsamkeit Einzelner, die allgemeinste SchulbU-

269



düng der Massen bezeichnen noch nicht die Superiorität der
Zivilisation; es ist diese erst dann vorhanden, wenn neben und mit
der Schulbildung sich das aUgemeine Bewußtsein zur Klarheit der
Begriffe und zur Schönheit der Formen durchgearbeitet hat: in
diesen hegt das AbbUd der geistigen Kultur».

So kann man feststeUen, daß sich Segesser auch in diesen aUge-
meinen europäischen Betrachtungen zu jenem einen, für Um
unumstößlichen Grundsatz bekennt: daß einzig und aUein im
Ausgleich der Kräfte fruchtbare Möglichkeiten für die zukünftige
politische, aber auch kultureUe Entwicklung Europas hegen.

Hatte sich Segesser mit seinen Ansichten über Napoleon III.
und Bismarck sicher die Kritik vieler Zeitgenossen zugezogen,
so war das mit seiner Bewertung des Neuenburger Handels in den
kleineren schweizerischen Verhältnissen noch viel mehr der FaU.
Die Anerkennung Napoleons einerseits und die Voreingenommenheit

den verantworthchen schweizerischen Pohtikern gegenüber
andrerseits führten ihn zur Feststellung, daß mit den edelsten
Gefühlen eines Volkes niemals ein unedleres Spiel getrieben worden
sei als damals38. Wir empfinden dieses Urteil wohl als hart und
ungerecht; denn eine objektive Bewertung der Dinge muß doch
zugeben, daß sich damals ein verhängnisvoUer Zug im Wesen des
Kaisers für uns ungünstig auswirkte: das Unvermögen, zu
raschen und entscheidenden Entschlüssen zu gelangen. Wenn aber
Segesser in der Bewertung Napoleons die tatsächhchen Verhältnisse

der ideeUen Betrachtungsweise unterordnete, so erlag er einem
Irrtum, der dem großen Denker wohl zu verzeihen ist.

Es erscheint uns fast selbstverständhch, daß einem Menschen,
dem die politische und phüosophische Betrachtungsweise so nahe
lag, für die Fragen der wirtschaftlichen Entwicklung wenig übrig
hatte. Dies mag aUerdings für einen Pohtiker der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts sonderbar anmuten, wo sich auch für den
Parlamentarier wirtschaftliche Fragen immer mehr in den Vordergrund

drängten. Wer erinnert sich nicht der heftigen, ja häufig
erbitterten Diskussionen über den Bau von Eisenbahnlinien in der

38 Vgl. dazu «Über die Neuenburgerfrage», Kleine Schriften Band 1,
S. 102ff.

270



Schweiz und über deren schheßhche Verstaathchung! Welch
gewaltigen Raum nehmen diese Probleme im Denken Alfred Eschers
oder Jakob Stämpflis ein! Für Segesser sind diese Dinge von
untergeordneter Bedeutung, die höchstens dann zu einer eingehenderen

Betrachtung zwingen, wenn sie zu Schicksalsfragen für das

Land werden oder von großer politischer Bedeutung sind. Segesser
hat sich in Verkehrsfragen nur zur Gotthardbahn geäußert und
zwar deshalb, weU er hier große pohtische Gefahren für unser Land
sah. Er lehnte den Bau der Bahn ab, eine für einen Luzerner etwas
überraschende SteUungnahme. Allein, nach seiner Meinung muß
jede internationale Bahn durch den AlpenwaU unsere Neutrahtät
gefährden. Einmal bekommt die fremde Wirtschaft und damit
zugleich die fremde Pohtik einen Zugang mitten in das Herz
unseres Landes; zum zweiten lehrt uns unsere Geschichte, daß die
großen Ströme des pohtischen und militärischen Lebens aus dem
Norden nach dem Süden sich am Alpenwall in zwei Teüe trennten
und damit ihre gefährliche Gewalt für unser Land verloren. Mit
dem Bau der Gotthardbahn kann dies sehr wohl anders werden.
Und wenn auch seine Zeitgenossen den Argumenten Segessers

nicht folgten, so erinnern wir uns heute daran, wie sehr uns die
Gotthardfrage während des zweiten Weltkrieges beschäftigte39.

Selbstverständlich kann meine Studie niemals eine erschöpfende
DarsteUung Segessers sein. Sie soll nur die Tatsache unterstreichen,
daß das pohtische Leben unseres Landes im 19. Jahrhundert über
einen eigenartigen Reichtum bedeutender Persönlichkeiten
verfügte. Neben Philipp Anton von Segesser, als dem überragenden
Führer der Opposition, stehen auf der Regierungsseite Männer
wie Alfred Escher, Jonas Furrer, Jakob Stämpfli, Henri Druey.
Es lag in der Natur der pohtischen Verhältnisse, daß man sich

gegenseitig nicht schätzte. Dafür zeugen die kurzen Charakterisierungen,

die Segesser seinen pohtischen Antipoden in der
Einleitung zum dritten Band seiner «Sammlung kleiner Schriften»
widmet. So gewandt sie in der Form sind, wie alles, was Segesser
für die Öffentlichkeit bestimmte, so lassen sie doch die tiefe Ab-

39 Am deutlichsten äußerte sich Segesser zur Gotthardfrage in seiner
Rede im Nationalrat am 21. Juli 1870 und in der Einleitung zu dieser Rede,
wie sie im 3. Band der Kleinen Schriften, S. 264ff., abgedruckt ist.

271



neigung des Verfassers jenen gegenüber erkennen. Noch deuthcher
wirken gelegentliche Anmerkungen in Briefen, weil hier auf die
Öffentlichkeit keine Rücksicht genommen werden mußte. So
schwer es Segesser auch wurde, sich diesen Männern gegenüber
zu behaupten, so erlebte er zum mindesten Stämpfli und Escher
gegenüber jene eine Genugtuung: sein politisches Lebenswerk zu
einem harmonischen Abschluß bringen und dieses der Nachwelt
gegenüber als etwas in sich Geschlossenes überliefern zu dürfen.
Während Alfred Escher seine großen Enttäuschungen an der
Gotthardbahn erlebte und Jakob Stämpfli seine pohtische Führerstellung

vorzeitig verlor, durfte Segesser wenige Jahre vor seinem
Tode zum dritten Male den Schultheißenstuhl seines Heimatkantons

besteigen und damit für seine Mühen auch nach außen und
vor der Welt den gerechten Lohn empfangen. Auf dem Boden der
Eidgenossenschaft sah er langsam, doch stetig seine Partei wachsen,
und er darf sein eidgenössisches Wirken im Bewußtsein abschließen,
daß seine starke und zwingende Persönlichkeit nicht ohne
Wirkung gebheben war.

Er sieht aber auch auf der hberalen Seite Männer in Erscheinung
treten, die sich den Wünschen der Opposition gegenüber
aufgeschlossen zeigen. Ich erwähne hier nur zwei Zürcher: Jakob Dubs
und Salomon Vögelin40. An Dubs schätzte er den ausgeprägten
Gerechtigkeitssinn und sein Suchen nach einer Synthese zwischen
Zentralismus und Föderalismus, die sich auf das freie
Einverständnis aller, nicht aber auf reine Mehrheitsbeschlüsse aufbauen
sollte; er ging mit ihm in der Ablehnung des Revisionsentwurfes
von 1872 einig, namentlich auch mit den Gedankengängen, wie sie
Dubs in seiner Schrift «Zur Verständigung über die Bundesrevision»

entwickelte. Er rühmt ihm als Bundesrat seine große
Geschäftskenntnis, seine Arbeitskraft, seinen Takt und die angenehmen

Formen seines Wesens nach. «In den Räten selbst beherrschte
sein feiner, gebildeter Geist und seine klare, präcise Rede die
Verhandlungen»41. In den wenigen, noch vorhandenen Briefen steigert

40 Die Briefe an diese beiden in der Zentralbibliothek in Zürich.
41 Kleine Schriften Band 3, S. XXV; sehr sympathisch wirkt auch das

Urteil über Bundesrat Joachim Heer.

272



sich die Sympathie zu Freundschaftsgefühlen. An Salomon Vögelin
schätzt er die Unabhängigkeit des UrteUes, sei es in den historischen

Werken oder in der SteUungnahme zu Tagesfragen. Besonders

freute Um, daß Vögehn als Nationalrat für die Wahl eines
katholischen Bundesrates eintrat. Wie groß diese Zuneigung war,
beweist die Tatsache, daß Segesser in seinen Briefen an Vögehn
voUständig aus seiner Reserve heraustrat.

In einem eigenartigen Verhältnis von Distanz und Anerkennung

lebten Segesser und Bundesrat Emü Welti42. Beides spiegelt
sich ganz besonders in der Grabrede Weltis für Segesser, wo die
pohtischen Gegensätze nicht verschwiegen werden und trotzdem
die Größe des Verstorbenen ihre Anerkennung findet. Ähnlich
wirkt die Darstellung Weltis durch Segesser: Idealismus und
Tatkraft, Macht der Rede und gewinnende Umgangsformen werden
anerkennt; die zwar gemäßigte Neigung zum Zentrahsmus wird
aber durchaus abgelehnt.

Die Zeit, in der Segesser wirkte, war für unsere schweizerische

Entwicklung von außerordentlicher Bedeutung. In ihr voUzog sich
nicht nur der Übergang vom Staatenbund zum Bundesstaat,
sondern die Staatsmacht drang in Gebiete ein, die ihr bis jetzt
verschlossen gewesen waren. Viele Probleme, die uns heute noch
beschäftigen, weil sie prinzipiellen Charakter haben, standen im
Mittelpunkt der Gedankenwelt Segessers, ganz besonders des
Politikers: das Verhältnis des Individuums zum Staate, des Staates
zur Kirche, der Vergangenheit zur Gegenwart, der Persönlichkeit
zu den aUgemeinen Kräften der Zeit. Besonders eindrücklich ist
dabei die Forderung einer staatsfreien Sphäre für den
Einzelmenschen; wo diese verkümmert, tritt eine aUgemeine Nivellierung
ein, die jede kulturelle Entwicklung zerstören muß.

Segesser hat aUe diese Fragen nicht nur erkannt, sondern sie

aus seiner erworbenen Bildung und seinem übernommenen Erbe
heraus zu beantworten versucht; wir können uns der Geschlossenheit

seiner Gedankenwelt nicht entziehen. Wir bewundern zugleich

42 Die Charakteristik in den Kleinen Schriften, Band 3, S. XXIXf., zollt
Welti ohne Zweifel Anerkennung; wir spüren aber trotzdem die Abneigung
Segessers gegen Weltis Zentralismus und gegen dessen Aufgeschlossenheit
dem neuen Deutschen Reiche gegenüber.

273
7 Schw. Zichr. f. Gwcfc., 1, 2



sein Interesse für die Vergangenheit und seine Aufgeschlossenheit
für die großen pohtischen Entwicklungen seiner Gegenwart; seine
historischen Schriften sind von der gleichen Lebendigkeit getragen
wie seine Gegenwartsbetrachtungen. Dazu geseUt sich die Hingabe
an die schweizerischen und die europäischen Probleme, an die
ausgesprochen kulturellen und die pohtischen im engern Sinne. Diese
Vielseitigkeit dürfte für unsere schweizerischen Verhältnisse doch
eine Ausnahme darsteUen.

Vom protestantischen Standpunkte her darf sicher die Frage
aufgeworfen werden, wie weit Segesser in erster Linie katholische
Pohtik und wie weit er, trotz seiner Opposition dem neuen Bundesstaate

gegenüber, eidgenössische Politik im Sinne des Aufbaues
trieb. Daß er weder eine einseitig kathohsche, noch konservative
Pohtik verfolgte, zeigen schon seine eigenen Äußerungen und
persönlichen Beziehungen. Ich erinnere nur an seinen Toleranzbegriff

und an seine starken Beziehungen zum konservativen
Protestantismus in Basel, Zürich und Bern. Dazu kommt seine starke
Annäherung an Jakob Dubs und Salomon Vögehn; und im besondern

versucht die Grabrede Emil Weltis die Achtung zu betonen,
die Segesser seinen pohtischen Feinden zollte, sofern sie den Kampf
ritterlich führten. Die Auffassung, daß Segesser namentlich in
seinen späteren Jahren die Vorteile der neuen eidgenössischen
Ordnung anerkannte und zugleich die Freundschaft hberaler
Politiker suchte und fand, kommt namentlich in der Schrift «Zurück
zu Philipp Anton von Segesser» zum Ausdruck, wo an Hand
unveröffentlichter Briefe die pohtische Freundschaft zwischen dem
konservativen Segesser und dem hberalen Luzerner Nationalrat Anton
Wapf dargestellt wird43.

Meine Darstellung galt in erster Linie dem Politiker Segesser.
Sie versucht, das BUd, das sich über ihn aUmählich herauskristallisiert,

nach der einen und andern Richtung noch zu verdeutlichen.

Sieher werden wir dieser Persönhchkeit niemals gerecht,
wenn wir sie einseitig von einer ganz bestimmten konfessionellen
oder pohtischen Warte aus betrachten. Sie ist viel zu reich, um
einseitig zu sein!

Vgl. oben Anmerkung 5.

274


	Philipp Anton von Segesser als Politiker : eine Studie

