Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte = Revue suisse d'histoire =
Rivista storica svizzera

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Geschichte

Band: 1(1951)

Heft: 2

Artikel: Les ouvriers Parisiens en face du catholicisme de 1830 & 1870
Autor: Vicaire, M.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-77714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-77714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES OUVRIERS PARISIENS EN FACE
DU CATHOLICISME DE 1830 A 1870

Par M. H. VICAIRE

Les historiens s’accordent & situer aux environs de 1830 1’éveil
d’une conscience de classe parmi les ouvriers francais. Chacun sait,
d’autre part, le réle considérable de Paris en France et méme dans
le monde du XIX® siécle. La position des ouvriers parisiens en
face du catholicisme entre 1830 et 1870 est donc une position
centrale en méme temps qu’une position de départ. Son étude
jette une vive lumiére sur la position religieuse du mouvement
ouvrier lui-méme.

Les ouvriers parisiens. 1l faut d’abord se représenter ces ouvriers
et les replacer dans leur cadre de vie: Paris. La ville a triplé entre
1802 et 1872, absorbant la couronne de villages-faubourgs qui la
sépare des murs de Louis-Philippe!. Longtemps les ouvriers se
sont entassés dans les arrondissements populaires: Saint-Antoine,
Saint-Martin, Saint-Marceau, coudoyant les bourgeois dans les
maisons desquelles ils occupent le haut. Pourtant les banlieues
les hébergent en masses. Elles doublent entre 1850 et 1860. Elles
s’accroissent plus vite encore aprés cette date. Les transforma-
tions de Paris par Haussmann chassent alors les ouvriers vers la
périphérie?. Les classes se séparent localement. Paris acquiert sa
ceinture ouvriére: la banlieue rouge.

1 672000 habitants en 1802; 1850000 en 1872. Cette article était déja
sous presse quand parut 'important ouvrage de J. B. DUROSELLE, Les
débuts du catholicisme social en France (1822—1870 ), Paris 1951. Les données
qu’il apporte confirment ce tableau d’ensemble.

2 Augustin Cochin, catholique libéral fort attentif aux problémes ou-
vriers, avait sur le champ deviné 1’aggravation que cette mesure apporterait
au sort des travailleurs. En les «exilant brutalement du cceceur de Parisy,

226



Le peuple ouvrier est avant tout artisanal. Si grande que soit
P’extension des manufactures au cours du Second Empire, c’est
parmi les artisans que se recrutent encore tous les chefs ouvriers.
Ils en gardent la mentalité. Indépendants, aimant & lire et dis-
cuter avec leurs pairs dans leurs pauvres loisirs, échappant sans
peine & l'ombre de l’usine, au poids du paysage industriel qui
écrase le prolétaire des manufactures, capables de s’assimiler les
lambeaux de systémes philosophiques, les émotions et «tous les
réves accumulés au cours des siécles par la ville» dont parle si
joliment Georges Duveaus3.

L’vrreligion ouvriére avant 1848. Parmi les traditions qu’ils
héritent ainsi de la grande ville rencontrent-ils le christianisme?
I1 faut répondre franchement non. Voila le fait capital qui con-
duit au cceur du probléme. Les classes ouvriéres parisiennes, dans
les années cruciales de 1830 & 1870 ou elles se constituent, naissent
en dehors de 1’Eglise, c’est-a-dire en dehors du christianisme pra-
tiquant ou Jésus n’est pas seulement un héros, un modéle, un
maitre, mais le Dieu-Rédempteur & qui I’on demande le salut et
la grace par la foi et les sacrements de la foi.

11 faut y insister. Il est courant en effet de rencontrer des ex-
posés nettement différents. L’Eglise aurait «perdu» la classe ouv-
riére. Elle ’aurait donc abritée naguére? On le suppose et 1’on
indique méme les facteurs de ce renversement: un certain nombre
de collusions politiques et de scandales donnés par les notables
catholiques, spécialement entre 1848 et 18524

11 suffit pourtant d’écouter les confidences des catholiques qui
sous la monarchie de Juillet ont vu de prés les ouvriers pour avoir
la preuve de I'inexistence d’un tel retournement. Entre 1830 et
1848, comme apres cette date, les ouvriers parisiens ne sont pas

elle acheverait de les séparer de ceux qui pouvaient les aider: le patron,
I’école, 'autorité, 1’Eglise. Voila ce qu’il souligne, en 1862, dans son livre:
La condition des ouvriers.

3 GeorceEs DuveavU, La vie ouvriére en France sous le Second Empire.
Paris 1946, 226 (que nous citons sous le sigle, Duveav, Vie ouvriére).

4 Cf. une critique de cette position du probléme: Le catholicisme fran-
cais au XI1X¢ siécle, dans: Annales (Economies, Sociétés, Civilisation ), t. 4
(1949), 317—326.

227



dans 1I'Eglise. Parlant du début de cette période (1826—1830),
Montalembert écrit: «J’en atteste les souvenirs de tous ceux qui
comme moi terminaient leur éducation vers cette époque. . . Quand
nous entrions dans une église est-ce que la rencontre d’un de ces
jeunes gens des écoles, d’'un de ces hommes du peuple qui aujour-
d’hui remplissent nos temples ne produisait pas presque autant de
surprise et de curiosité que la visite d'un chrétien dans une mosquée
d’Orient?»% Le texte est de 1852. On verra que l'incise: «qui au-
jourd’hui remplissent nos temples» ne doit pas étre trop pressée.
Elle indique en tout cas un changement de la situation tout juste
inverse de celui qu’on prétend. En 1837, Armand de Melun entre
définitivement en contact avec la misére des ouvriers parisiens,
au soulagement de laquelle il consacrera désormais toutes ses forces.
Or que dit-il, instruit par 1’expérience, de leur position religieuse?
«L’ceuvre du retour de la société moderne au ehristianisme, 1’ceuvre
du retour de 'ouvrier et de I’homme du peuple & ’Eglise (crée)
aux chrétiens de nos jours une fonction d’un ordre nouveau. . . »5.
C’est le méme mot de refour, qu’emploient en 1844 dans une con-
versation décisive deux chrétiens adonnés depuis plusieurs années
aux ceuvres ouvriéres parisiennes, Jean-Léon Le Prévost et Mau-
rice Maignen, futurs fondateurs des Fréres de Saint-Vincent-de-
Paul et méme, indirectement, du premier cercle ouvrier d’Albert
de Mun. Ils aboutissent en effet & la conclusion que si leurs ceuvres
sont petites et fragiles, elles consistuent néanmoins «les meil-
leures conditions du retour de 1’ouvrier & la foi»?. Qu’on interroge
le Fr. Philippe, Supérieur général des Fréres des Ecoles chrétiennes,
qui se consacrent exclusivement a 1’éducation populaires, ou la
Sceur Rosalie, I’animatrice de la charité au quartier Saint-Médard,

8 Des intéréts catholiqgues au XIXe siécle. Bruxelles 1852, 67—®68.

¢ BauNaARrD, Le Vicomte Armand de Melun. Paris 1893, 78.

? Ep. LE Camus, Une fondation au XIXe¢ siécle, M. Le Prévost et les
Fréres de St-Vincent-de-Paul. Paris 1895, 44.

8 Dans une réunion des directeurs des écoles chrétiennes de Paris, con-
voquée par frére Philippe aux environs de 1845, «on représenta les dangers
qui assaillaient ’enfant. . . lorsqu’il quittait la classe pour 1’atelier et d’éco-
lier devenait apprenti. On rappela comment, en peu de temps; il perdait
toute tradition et toute habitude religieuse, toute trace des enseignements
qu'il avait regus & 1'église et & 1’écoler. BAUNARD, Armand de Melun, 145.

228



et, par dessus tout, Monseigneur Affre le clairvoyant archevéque
de Paris®, on obtiendra des affirmations identiques mais plus cir-
constanciées sur 1’étendue et I’ancienneté de l’irreligion parmi les
ouvriers parisiens en 1848, irreligion invétérée, qui se rencontre
d’ailleurs largement dans les banlieues et les campagnes environ-
nantes si I’on en croit les affirmations de ’enquéteur Buret1®.

Les cas individuels. Ces jugements sont d’ensemble bien sfr.
Ils n’excluent pas 1’existence dans cette masse en général a-reli-
gieuse d’individus chrétiens. Peut-on discerner parmi ces derniers
quelque personnalité marquante dans la méme période 1830—1848?
Il faut reconnaitre que les chefs de file qui permettent & la classe
ouvriére parisienne de prendre conscience de sa solidarité & partir
de 1830 ne différent pas de la foule. Sans parler des théoriciens
bourgeois du socialisme, comme Saint-Simon, Enfantin, ou Fourier,
les leaders proprement dits, un Louis-Auguste Blanqui, un Louis
Blane, un Cabet et surtout un Proudhon sont tous anticléricaux et
parfois violemment. Si plusieurs d’entre eux ont un respect certain
du christianisme, dont ils parlent 4 1’occasion avec quelque émotion,
il n’empéche qu’en méme temps ils considérent I’Eglise comme
une institution révolue & laquelle ils sont étrangers et qu’ils pré-
tendent remplacer. Proudhon est, en particulier, détaché de I’Eglise
dés la Restauration, il la combat en des mots & 1’emporte-piéce
qui dépassent parfois sa pensée elle-mémel!,

Parmi les ouvriers notables, on en rencontre un certain nombre
qui se disent chrétiens. Plusieurs partagent la religion émue mais
non pratiquante d’un Agricol Perdiguier, le défenseur du com-
pagnonnage!2, Les plus remarquables des ouvriers proprement ca-
tholiques sont rédacteurs & 1’Atelier. Ce journal rédigé exclusive-

® Cf. J. B. DUROSELLE, Les catholiques et le probléme ouvrier en 1848,
dans Actes du Congrés hist. du Centenaire de la Révol. de 1848. Paris 1949, 268
et n. 1 et la lettre citée par G. Bourein, Les catholiques sociaux sous la
Monarchie de Juillet, Rev. d’hist. écon. et sociale, t. 11 (1923), 503.

10 De la misére des classes laborieuses.... Bruxelles 1842, t. II, 308,
309, 319. :

11 H. pe Lusac, Proudhon et le christianisme. Paris 1945, 32—35, 184
a 186, ete.

12 Mémoires d’'un compagnon, éd. Jean Follain. Paris 1943, 29—32,

229



ment, par des ouvriers parait continuement de 1840 & 1850: il est
le plus durable, le mieux fait des journaux de ce type. Il exerce
de ce chef une influence incontestable sur le milieu des travailleurs,
une influence catholique, car il 1’est expressément. Mais précisé-
ment les fortes personnalités d’un Charles-Frangois Chevé, d’un
Anthime Corbon, d’un Henri Leneveux sont significatives. Comme
Philippe Buchez, le philosophe qui les inspire, ce sont des con-
vertis d’aprés 1835 et deux d’entre eux, Corbon et Leneveux,
abandonneront plus tard 1’Eglise pour retourner & cette position
générale d’incroyance des ouvriers parisiens qu’ils avaient primi-
tivement partagée!s.

Faible amplitude des variations. Ainsi a-t-on le devoir d’affirmer
que la classe ouvriére parisienne quand elle prend conscience d’elle-
méme, a partir de 1830, se trouve hors de 1'Eglise et qu’il n’y a
pas lieu d’opposer sur ce point 1’époque de la monarchie de Juillet
a celle du second Empire.

Au cours de ces quarante premiéres années il y eut des varia-
tions, bien sfr. Mais elles sont de peu d’amplitude. L’apostolat
de I’Eglise d’une part, I’action des convertis de 1’ Atelier de 1’autre,
ont produit, par exemple, vers la moitié du siécle, quelques fruits
manifestes (d’ol1 la remarque de Montalembert en 1852). Il est
manifeste également que ce mouvement se renverse dans les dix
premicres années de Napoléon III. Mais ces variations sont limitées.
Il faut en particulier se garder de confondre ces conversions et
ces défections proprement religieuses avec les variations du senti-
mentalisme chrétien qui anime beaucoup de socialistes a la fin de
la monarchie de Juillet, et plus encore avec les fluctuations sou-
daines de la popularité de 1’Eglise et de 1’Evangile auprés des
masses ouvriéres & 1’avénement de la Seconde République. Espé-
rances sociales suscitées par ’ampleur de la charité catholique,
sympathie provoquée par la coincidence des oppositions politiques
au moment des grandes campagnes de 1’enseignement libre, regain

13 Ep. Dorrtans, Hist. du travail. Paris 1943, 136—137 et A. COVILLIER,
Un journal d’ouvrier. L’«Atelier» (1840—1850). Paris 1914. — Charles
Francois Chevé a été élevé hors de toute influence religieuse n’ayant dans
8sa jeunesse ¢jamais entendu la voix d’un catholique ou d’un prétre».

230



général de religiosité dans 1’opinion publique, fruit attardé de 1’apo-
logie romantique, manifestation d’une sensibilité et d’un idéal
moral demeurés sensiblement, chrétiens, ces phénoménes ont mal-
heureusement le caractére équivoque et passager des apparitions
de ce type. S’il fallait noter un mouvement d’ensemble, on ne
pourrait guére relever que 1’approfondissement graduel de l’in-
croyance des ouvriers et surtout de leur anticléricalisme si forte-
ment avéré sous le Second Empire. Mais 1’origine de cette in-
croyance, de cet anticléricalisme? L’origine des variations se-
condaires ?

L’historien ne peut se contenter, comme on le fait presque
toujours, d’invoquer des scandales moraux ou des collusions poli-
tiques. Ces données n’expliquent pas au sens fort du terme. D’abord
elles ne sont pas sans contreparties. Elles sont d’ailleurs de tous
les temps et maintes fois n’ont pas produit les effets qu’on leur
attribue au XIX® siécle, preuve qu’elles ne sont pas les causes
propres. Au cours du moyen age ou les clercs scandaleux ne man-
quaient certes pas les hommes ne perdaient pas la foi. Ils pensaient
que les clercs se damnaient, mais n’entendaient pas se damner
pour autant. S’il était avéré que les ouvriers ont été scandalisés
en 1848 ou 1852, il faudrait dire qu’ils 1’ont été parce qu’ils avaient
déja perdu la foi, et non qu’ils ont perdu la foi & cause de ce scan-
dale. Il resterait & expliquer les causes proprement religieuses de
ce fait religieux: 1’absence ou la faiblesse interne de leur croyance.
(’est par 1a qu’il faut commencer, en cherchant du c6té de 1’Eglise,
puis du c6té des ouvriers.

L’insuffisante présence du catholicisme. Comment ne pas remar-
quer d’abord un phénoméne d’une énorme portée religieuse: 1’in-
suffisante présence du catholicisme auprés des ouvriers parisiens.
Présence insuffisante? Il faudrait dire peut-étre absence pure et
simple, en plus d’un point. Cette absence s’avére du c6té des insti-
tutions, du c6té des personnes, du coté des activités. En chacun
de ces domaines elle est vieille de prés d’un demi-siécle, car on
peut donner une date: 1791.

231



C’est en cette année, en effet, que 1’Eglise de France com-
menga de perdre la presque totalité des institutions qui assuraient
son contact avec les artisans: les corporations de métiers, les con-
fréries, les écoles et bientdt les paroisses elles-mémes4. En 1830
elle n’en a reconquis qu’une partie seulement.

Les corporations. L’abolition des maitrises, des jurandes et des
confréries qui les doublaient, par la loi du 2—17 mars 179115, fait
plus que supprimer un moyen privilégié de liaison. Elle retire
en vérité les artisans du corps de 1’Eglise, ot ils avaient leur place
dans 1’édifice complexe de la société d’Ancien Régimelé. Avec
cette abolition, ce ne sont pas seulement des coutumes de folklore
ou de religion qui s’effacent, ¢’est une éducation religieuse et mo-
rale, ¢’est une protection qui disparaissent, spécialement & 1’égard
des apprentis. L’existence des corporations entretenait dans les
presbytéres et les communautés des hommes au courant des pro-
blémes religieux et humains des artisans, ouverts 3 leur mentalité.
On peut mesurer la perte irréparable que 1’Eglise a subie de ce
fait & l’inadaptation & peu prés compléte du clergé francais aux
problémes ouvriers avant 1880.

Les paroisses. Les artisans, il est vrai, ont pu bénéficier comme
tous les fideles de la reprise du culte catholique aprés 1801. Avec
difficulté toutefois. De nombreux lieux de culte ont disparu sous
la Révolution, chapelles de couvents confisquées ou détruites en
grand nombre. Les paroisses reconstituées alors ne se sont pas
multipliées au cours du siécle. A peu prés seul, Napoléon III cons-
truit quelques églises: 11 & Paris!?. Cela ne compense pas les pertes
de la Révolution. Or avant que ne soient achevés les édifices, le

14 Abolition des droits féodaux 4, VIII, 1789; nationalisation des biens
du clergé 2, X1, 1789; constitution civile du clergé 12, VII, 1790; suppres-
sion des maitrises et jurandes 2—17, III, 1791.

15 Que compléte le 14, VI, 1791 la loi Le Chapelier contre les compag-
nonnages et leurs coalitions. Cf. E. CoorRNAERT, Les corporations en France
avant 1789. Paris 1941, 179—183.

16 . COORNAERT, Les corporations..., 231—246 et 278—288.

17 DuveAvU, Vie ouvriére, 205.

232




nombre des habitants a été multiplié par trois!®! D’ailleurs les
paroisses de 1801 ont un clergé insuffisant. Le nombre des prétres
baisse encore sous le Premier Empire, reste bas sous la Restaura-
tion et la Monarchie de Juillet et n’augmente vraiment, jusqu’a
pourvoir toutes les vicairies, qu’a la fin du Second Empire!®. Enfin
les paroisses, comme toutes les églises anciennes, sont concentrées
au milieu de la ville, tandis que les ouvriers, on I’a vu, s’entassent
a la périphérie?°.

Quand il n’y aurait pas d’autres obstacles, 1’apostolat de la
paroisse auprés des ouvriers, catéchisme, préne, offices et sacre-
ments, s’avére presque impossible, on le voit, par le fait de ces
conditions mémes. Plusieurs témoignages du milieu du siécle le
confirment: «Il faut», écrit Ozanam 3 son frére I’abbé, en avril
1848, «il faut que les curés renoncent & leurs petites paroisses bour-
geoises. .. au milieu d’une immense population qu’ils ne connais-
sent pas»2l, Deux ans auparavant, ’abbé Mullois indiquait plus
exactement les obstacles objectifs: «Le ministére paroissial absorbe
tous les moments du prétre, ne lui laisse pas un moment de relache;
comment pourrait-il s’occuper des ouvriers?» Et il ajoute: «Chose
triste & dire, il n’y a pas & Paris dix prétres qui s’occupent active-
ment et exclusivement de la classe ouvriére. . .»%2. Or cette classe,
& ce moment, compte & peu prés un million d’dmes 2. Ce qui manque
surtout, ce sont les églises et les prétres.

Les écoles. Les Fréres des Ecoles chrétiennes et plusieurs con-
grégations de soeurs s’occupent des enfants des classes populaires.
Les écoles de Fréres, rares & Paris en 1830, y sont peu nombreuses
encore en 1850. Méme aprés, les écoles publiques laiques, surtout

18 Cf. supra, n. 1.

19 BRUGERETTE, Le prétre francais et la Société contemporaine, t. I.
Paris 1933, 30—32, 47, 185 et n. 1.

20 e phénoméne est général pour toutes les villes anciennes. La cons-
truction de paroisses nouvelles est, en outre, extrémement difficile & ob-
tenir en régime concordataire.

2 Lettre du 12—21 avril & son frére ’abbé Ozanam.

22 Ep. Le Camus, Une fondation au XIX¢ siécle. .., 10.

28 Ce chiffre est obtenu en multipliant par trois le nombre des ouvriers
qui passe de 342000 en 1847 a 416000 en 1860.

233



’école mutuelle si chére aux ouvriers, forment la grande majorité de
leurs enfants. Georges Duveau constate que les ouvriers qui ex-
priment leurs idées sur I’enseignement sous le Second Empire —
une partie de 1’élite ouvriére — n’ont pour ainsi dire jamais été
formés par les Fréres?:. Quoique ’action des sceurs auprés des
filles soit plus considérable, le contact scolaire du christianisme
aves les ouvriers est donc lui aussi limité.

Les institutions de remplacement. Un certain nombre d’institu-
tions de remplacement, cependant, se sont développées sous la
Monarchie de Juillet. Les confréres de Saint-Vincent-de-Paul, les
Fréres Ignorantins, les Sceurs de charité fondent & Paris au début de
notre période des patronages d’enfants et d’apprentis, sur le
type imaginé naguére & Marseille par ’abbé Allemand pour pallier
les effets de l’abolition des maitrises2. L’ceuvre part lentement:
en 1866 on n’en compte encore que 155 pour toute la France2.
Ils rencontrent de nombreux obstacles, dont la difficulté de trouver
de «bons ateliers» ott les apprentis ne perdraient pas tout aussitot
leur acquis religieux. L’ceuvre des apprentis parisiens de Mgr de
Ségur double I’activité des patronages.

A partir de 1840, I’euvre de Saint- Frangois-Xavier se développe
avec vigueur sous 'impulsion de Mgr Affre?’. Les principales pa-
roisses de Paris voient grice & elle se réunir 300, 400, 500 ouvriers
une fois par mois, le dimanche soir. On y prie; on s’y distrait; on
y entend parler un prétre, puis un laique, professeur ou polytech-
nicien. L’abbé Ledreuille, ancien ouvrier que ’archevéque a ordonné
& 48 ans pour lui donner ce ministére, préche avec vigueur et fonde
la «maison de 1’ouvrier», qui place les chémeurs. Théodore Nizard
y fonde une Bibliothéque illustrée des classes ouvriéres en 1846.
Cette méme année 1’ceuvre compte & Paris 15000 membres. Objet
des persécutions de la police qui se méfie, prise violemment & parti

28 Duveauv, Vie ouvriére, 449—451 et La pensée ouvriére sur Uéducation
pendant la Seconde République et le Second Empire. Paris 1948 (que nous
citons sous le sigle: DuvEAaU, Pensée ouwvriére), 129—131.

25 A Marseille, en 1799.

26 4168 en 1900.

%7 G. BourciN, Les catholiques sociaux sous la Monarchie de Juillet,
Rev. d’Hist. écon. et sociale, t. 11 (1923), 498—515.

234



par les journaux anticléricaux, la Société se maintient néanmoins
sous le Second Empire. Sous une forme paternaliste, elle joue un
réle important dans le développement des Sociétés de secours mu-
tuels2. De leur coté les conférences de Saint-Vincent-de-Paul s’ad-
joignent fréquemment un groupement ouvrier nommé «Sainte Fa-
mille» qui ressemble aux groupes Saint-Frangois-Xavier 2. Quand,
en 1857, Mgr de Ségur aura fondé sa puissante Société de Saint-
Frangois-de-Sales pour la défense et la conservation de la foi chré-
tienne®, elle animera quelques organisations ouvriéres; en parti-
culier la Société Catholique pour Uamélioration et l’encouragement
des publications populaires fondée en 1861 par Armand de Melun
ot Mgr Mermillod3!, tandis que le prélat lui-méme diffuse ses bro-
chures apologétiques dont les célébres Réponses courtes el fama-
lidres. .. atteindront prés de 200 éditions.

Si l’on joint & l’activité de ces institutions celle des congréga-
tions secourables, hospitaliéres, scolaires, et celle de la congréga-
tion des Fréres de Saint-Vincent-de-Paul fondée en 1845 pour s’oc-
cuper uniquement des ouvriers®2, on doit dire que 1’apostolat ouvrier
s’est encore amplifié sous le Second Empire. Toutefois il prend
plus nettement la forme d’une conservation et d’un patronage.
11 s’adresse plus aux adolescents qu’aux adultes. Enfin il est limité
dans son activité par la police impériale, aprés le renversement
de 1860 et la dissolution en 1862 du Conseil central des Confé-
rences de Saint-Vincent-de-Paul. Par ses institutions d’apostolat,
la présence de 1’Eglise reste faible auprés des ouvriers.

Institution de charité. Elle n’est finalement importante que par
ses institutions de charité. Elle est méme considérable. De 1830
3 1870, 1’Bglise a encore amplifié son effort pour remédier a toutes
les formes de miséres de la classe ouvriére. Du point de vue écono-
mique, on peut juger que cette activité est un palliatif insuffisant

28 J. B. DUROSELLE, Les catholiques et le probléme owvrier en 1 848, Actes
du Congrés hist. du Cent. de la Révol. de 1848. Paris 1949, 271.

2 Manuel de la Société de Si-Vincent-de-Paul, cité par Ep. Le Camus,
Une fondation. .., 33, n. 1. , 4

30 A la demande de Pie IX.

31 BAUNARD, Armand de Melun, 2917.

32 Bp. L Camus, Une fondation..., 44.

23b



de la misére. Du point de vue religieux, on ne peut pas s’étonner
que des chrétiens, mal avertis des mécanismes économiques, se
soient hatés d’abord de secourir les malheureux. Or cette croisade
de charité dans ’Eglise francaise du XIX® sidcle, toute limitée
qu’elle soit, demeure une chose étonnante. Il n’est pas question
méme de l'esquisser. Elle s’accomplit par trois efforts complé-
mentaires. D’abord par des enquétes qui sont les plus anciennes
et les plus étendues, de Villeneuve-Bargemont?® 3 Audiganne 3! et,
& Le Play?®; par des institutions ensuite: asiles, orphelinats, hopi-
taux, refuges, etc.; enfin par la fondation de congrégations d’hom-
mes et de femmes, qui, dans une pauvreté extréme parfois —
comme Jeanne Jugand, cette servante qui fonda les Petites-Sceurs
des pauvres —, réalisent des prodiges.

En 1870, I’ensemble des ceuvres ouvriéres en France est si con-
sidérable qu’on peut rassembler désormais chaque année des Con-
grés nationaux des directeurs d’euvres ouvridres®. Cette fois I’Eglise
est présente; mais par la bienfaisance.

Présence des notables. 11 resterait un dernier mot & dire sur la
présence de 1’Eglise par 1'intermédiaire des notables catholiques:
dans le journalisme, la politique — sinon la vie industrielle, car
il n’y a presque pas d’industriels catholiques & Paris avant le
Second Empire —37, dans les mouvements sociaux et méme &co-
nomiques. Cette étude entrainerait trés loin. Il faudrait parler du

3 Economie politique chrétienne ou recherches sur la nature et les causes
du paupérisme en France et en Europe. Paris 1834. L’ouvrage de son ami
et collaborateur le Baron de Morogues, De la misére des ouvriers et de la
marche o suivre pour y remédier est de 1832.

3 Les populations ouvriéres et les industries de la France dans le mouve-
ment social du XI1X¢ siécle, 2 t. Paris s. d. (18T éd. 1854).

35 Les ouvriers européens, 6 vol. Paris-Tours 1877—1879 (18re ¢d. 1855).

% Dés 1841 Armand de Melun rédigeait & Paris un Manuel des nsti-
tutions et ccuvres de charité. En 1842, il fondait un Comité des wuvres et vers
la méme époque un bureau central de renseignements. Le premier Congrés
des directeurs d’ceuvres ouvriéres se tient & Angers en 1858; le 2¢me j Paris
en 1859; aprés une longue interruption le 3¢me j Versailles en 1870, lo 4¢me
& Nevers en 1871. Il prend & Poitiers, en 1872, le nom d’Union des asso-
ciations catholiques ouvriéres.

37 J. B. DUROSELLE, Les catholiques et le probléme ouvrier en 1848, 268.

236



libéralisme économique parmi les catholiques de La Mennais, de
Coux, & Cochin et Freppel. Il faudrait parler surtout des théories
de la société, de Bonald & Le Play, qui aboutissent & un mouvement,
puissant de patronage familial et industriel. Ces recherches seraient
décevantes. Les notables catholiques sont des terriens ou des in-
tellectuels libéraux. La présence qu’ils assurent 3 1’Eglise auprés
des ouvriers reste trés limitée. Surtout elle est indirecte. Les acti-
vités publiques et temporelles des catholiques n’ont pas pour but
en soi de témoigner la foi et s’avérent plus propres a créer des
malentendus qu’a diffuser la croyance chrétienne.

Voici done le résultat de cette bréve analyse. Par ses institu-
tions essentielles de culte et d’apostolat, 1’Eglise est gravement
absente de 1’horizon des ouvriers. Par ses institutions de remplace-
ment, elle est encore trés insuffisamment présente; elle ne 1'est
largement que par sa bienfaisance. Par moments, de rares poli-
tiques, des sociologues, ou des économistes libéraux peuvent pré-
senter des catholiques aux ouvriers, d’ailleurs sous un jour décevant.
Enfin, dans la mesure ol il se manifeste dans les rapports industriels
sous le Second Empire, le catholicisme se présente avec les idées
de patronage et d’autorité paternelle. Si I’on met en regard de ces
données les espérances et les sentiments ouvriers, on comprendra
la gravité des désaccords et le sens de leur évolution.

& % *

Ancienneté de incroyance. On ne marquera jamais trop l'im-
portance et l’ancienneté de l’incroyance et de 1’anticléricalisme
parmi les artisans parisiens au moment ou se constitue la classe
ouvriére. L’état de séparation, quand il se prolonge, est par lui-
méme source de mésintelligence, de mépris, et quelquefois de haine.
Jusqu’a preuve du contraire, il semble que les ouvriers parisiens
ont hérité leurs sentiments de l’irreligion et de 1’anticléricalisme
des artisans inscrits dans les clubs révolutionnaires, des soldats de
la République ou des grognards de Napoléon, des révolutionnaires
de 1830. Ils sont animés par un vrai mépris, ‘doublé d’une in-
compréhension, des formes du culte catholique, sinon. méme de la
personne du prétre. Pratiquer une religion leur parait.contraire a

237



la virilité. A propos d’une fondation dans le quartier de Grenelle
a la veille de 1848, on nous apprend que «le curé de Grenelle,
malgré tous ses efforts, avait échoué dans ses entreprises de zéle
pour rapprocher la population de 1’Eglise et de son pasteur. Les
préjugés contre les prétres et la soutane lui fermaient toutes les
portes»38,

L’amortissement spirituel. Sans doute il reste des chrétiens au
sein du peuple parisien. Bon nombre d’artisans provinciaux et de
paysans venus & Paris pour chercher du travail ont pratiqué tout
récemment encore la religion dans laquelle ils ont été formés. Si
grande que soit sur eux ’influence du milieu populaire de la capi-
tale, ils n’abandonnent pas leur foi tout aussitét. Mais ils perdent
plus vite leur pratique. L’insuffisance grave de 1’apostolat parois-
sial joue & plein dans ce cas?®®. Il y faut ajouter d’autres causes:
la fatigue physique et 1’amortissement spirituel provoqué par des
journées de travail de 12 & 14 heures sous la Monarchie, de 11
heures et plus sous ’Empire (on ne peut maintenir les 10 heures
votées le 2 mars 1848), dans un travail sans dignité4®,

3% Ep. L Camus, Une fondation..., 90.

3 Mgr Affre, en 1844, expose de la sorte au gouvernement le but et les
raisons de ’ceuvre de St-Frangois-Xavier: «suppléer autant que possible
aux lacunes qui existent dans 'instruction religieuse des ouvriers et aux
inconvénients qui résultent pour un grand nombre d’individus de cette
classe, de limpossibilité ou ils se trouvent de suivre ponctuellement les
exercices ordinaires de la religion». Cité par BoureiN, Les catholiques so-
claux. .., 503.

4 Un apdtre social, Pauline Jaricot, qui vivait depuis longtemps en
communauté avec de pauvres ouvriéres lyonnaises, écrivait en 1845 dans
son Bulletin du Rosaire (qui tirait alors & 2 millions d’exemplaires): Pour
«remédier & I'immoralité et au découragement qui se produisent de plus en
plus dans les masses. .. il me semble. .. avoir acquis la certitude qu’il faud-
rait d’abord rendre & 'ouvrier sa dignité d’homme en ’arrachant & 1’escla-
vage d’un travail sans reliche; sa dignité de pére en lui faisant retrouver
les charmes de la famille; sa dignité de chrétien... Aimez, soulagez pre-
miérement, vous moraliserez ensuite». Ed. Dolléans cite ces paroles de
Varlin en 1865: «Les devoirs du pére de famille, les joies de I’intérieur nous
sont impossibles et inconnues. L’atelier absorbe nos forces et toutes nos
heures». Histoire du mouvement ouvrier, t. 2. Paris 1939, 5.

238



Si le repos dominical est souvent respecté, il ne 1’est pas tou-
jours. Aucune loi ne le protege?'. Enfin la contagion de 1’immo-
ralité et de I’intempérance, qui sont filles de la misére et sur les-
quelles Denys Poulot donne des détails circonstanciés4?, contri-
buent & leur tour & effacer les habitudes religieuses; c¢’est un lieu
commun, repris par les catholiques comme par les incrédules dans
les années 60, que «le cabaret tient pour les classes ouvriéres, dans
la société actuelle, la place de 1’église dans la société passéenrtd.
Georges Duveau reléve cependant une certaine amélioration de la
moralité ouvriére dans la méme période*?.

L’anticatholicisme voltairien. Aussi les causes les plus profondes
de l’irreligion ouvriére ne nous semblent-elles pas du domaine
moral. L’attitude morale d’un Proudhon, d’un Poulot, d’un Var-
lin, d’un Tolain (dont on a comparé 1’expression de froideur distante
un peu mystérieuse & celle de Falloux)*® n’est pas éloignée, quant
a son austérité sobre et digne, de celle d’'un croyant, et continue
sans doute & relever indirectement de 1’effort immense d’éduca-
tion que 1’Eglise continue alors par tant de moyens sur la France.
L’opposition est d’ordre intellectuel. Comment en pourrait-il étre
autrement?

Les artisans parisiens, & la fin du XVIII® siécle, n’ont-ils pas
été touchés, comme les nobles et les bourgeois, par la puissante
et longue campagne des philosophes et de Voltaire contre le chris-
tianisme que raconte Daniel Mornet46? A cette époque, comme au
temps de linfiltration luthérienne, ils ne furent pas les derniers

Y

3 s’ouvrir aux idées nouvelles. La Révolution, dans ses clubs et

11 DuveAU, Vie ouvriére, 243.

42 Le sublime ou le travailleur comme il est en 1870 et ce qu’il peut étre
par D(ENYs) P(ouror). Paris 1870. Classement des ouvriers, p. 11—13.
Role des débits de boisson, p. 147—181.

43 Ta formule est de P. Leroy-Beaulieu, cité par DuveaU, Vie ouvriére,
499, qui cite également A. Cochin, Proudhon. On y peut joindre BUrET,
De la misére des classes laborieuses. .., 309.

4 Duveavu, Vie ouvriére, 535.

4 TIbid., 493. ;

4 Tes origines intellectuelles de la Révolution frangaise. Paris 1938, 126,
211, 270—272.

239



ses assemblées, leur a permis d’agiter les thémes les plus divers, et
I’énorme brassage d’hommes et d’idées qu’elle a représenté les a
bientét mis en communication avec la pensée de la bourgeoisie
parisienne. Ces contacts se sont poursuivis. Avant comme aprés
1830, la charbonnerie, les sociétés secrétes, les sociétés républi-
caines, les conspirations ont permis aux ouvriers parisiens de com-
muniquer largement & 1’anticatholicisme dominant des bourgeois:
politiques, intellectuels, gens de lettres, étudiants. Ils lisent comme
eux Voltaire et Rousseau. Au cabaret ils s’associent pour lire en
groupe les mémes journaux. Sous la Restauration, les pamphlets
et les chansons, plus tard le feuilleton, les livres & deux sous et
les publications des bibliothéques populaires multipliées sous le
Second Empire alimentent leur incrédulité aux mémes sources que
celle des bourgeois. :

Aprés la Monarchie de Juillet le contact avec la bourgeoisie
antichrétienne ne diminue pas. En effet la franc-maconnerie exerce
une notable influence sur les élites ouvriéres?’. De méme la Ligue
de Uenseignement. L’action anticatholique de Michelet, de Quinet,
de Renan les atteint, comme elle atteint la jeunesse intellectuelle,
matérialiste et athée, que la fondation d’un bureau de la I*® inter-
nationale a Paris en 1865 met une fois de plus en contact avec
eux?, En face d’'une France terrienne, encore profondément ca-
tholique en 1848, composée de paysans et d’aristocrates légiti-
mistes, 1’artisanat parisien se trouve du c6té de la bourgeoisie
politique, industrielle et intellectuelle qui, dans la plus grande
partie du XIXP® siécle, est dans son intelligence étrangére et hostile
a ’Eglise. _

Faut-il maintenant souligner 1’accueil réservé depuis longtemps
par les ouvriers aux crypto-religions bourgeoises de la Raison, du
Progres, de la Liberté et, bientot, de la Science? Foi et espérances
irrationnelles qui remplissent leur coeur et provoquent leur dévoue-
ment envers toutes les causes qui semblent relever d’elles, elles le
détournent directement d’une religion traditionnelle.

En fait les artisans parisiens, entre la. fin du XVIII® et le mjheu

47 DuveAU, Pensée ouvriére, 131, 154—155, 164—165 314.
48 Ep. DoLLEANS, Histoire du travail. Paris 1943, 171. DuvEavu, Pensée
ouvriére, 315. ‘ :

240



du XTIX? siecle, ont non seulement perdu la foi, mais approfondi
leur incroyance, en suivant avec un retard qui n’est guére consi-
dérable 1’évolution de la bourgeoisie parisienne. Cela ne veut pas
dire que le débat ait été trés approfondi ni que les raisons qui ont
détruit leur créance traditionnelle soient suffisantes. Voltaire, Bé-
ranger, Eugéne Sue ne sont pas des arguments; et pourtant qu’ils
sont efficaces! L’historien se borne & noter que ce sont des données
de l'ordre de l’intelligence qui ont écarté de leur religion le grand
nombre des artisans parisiens, au cours d’une crise de la foi en
méme temps personnelle et collective que ne pouvait influencer
une KEglise lointaine, trop affaiblie et d’ailleurs elle-méme insuf-
fisamment armée dans son intelligence*®.

Hostulité aux dogmes catholiques. On ne s’étonnera pas d’entendre
sous le Second Empire bon nombre d’ouvriers parisiens s’exprimer
avec plus ou moins de vivacité contre la Bible et sa mythologie,
contre les pratiques du culte ou de la dévotion populaire, contre
P’agcétisme chrétien, les jetines ou méme la Croix, contre le dogme
de la chute, voire contre le mysticisme catholique assimilé & un
suicide®’. Ces reproches qu’on rencontre sous la plume des ouvriers,
particuliérement & 1’époque de Napoléon III, sont encore des
échos de Voltaire ou de Saint-Simon, d’Auguste Comte, de Renan
et méme, dans ce cas de Proudhon, de Strauss et de Feuerbach.

Mentalité ouvriére. Ce qui est plus grave certainement, est que
cette mentalité, qui est au fond un démarquage de la mentalité bour-
geoise dominante, commence & exprimer sous Napoléon I1I des réac-
tions proprement ouvriéres contre d’autres dogmes chrétiens. «D’une
fagon générale», écrit Georges Duveau, «les ouvriers qui traitent des
questions d’enseignement (sous le Second Empire)sont sinon toujours
antichrétiens, du moins anticontemplatifs»3.. C’est en effet un des
points sur lesquels Proudhon est violent contre le christianisme.

4 1,’Eglise de France & la fin du XVIII® siécle n’a pas seulement perdu
ses institutions ouvriéres, mais ses institutions scolaires et intellectuelles.
Elle ne les reconstitue que trés lentement au XIX® siécle: enseignement
secondaire en 1850, enseignement supérieur en 1876.

80 Leneveux, cité par DUvEAU, Pensée ouvriére, 102.

.81 Duyveauv, Ibid., 153. . -

241

5 Bchw, Zschr, £. Gesch. 1, 2



Donner a I’homme pour béatitude le farniente contemplatif, c’est,
a son sens, dire que «le travail c’est le diable». Voila toujours le
poison de la Bible52. Corbon, I’ancien catholique de 1’ Ateléer, proteste
maintenant «contre cette donnée paradisiaque selon laquelle I’4me
essentiellement active serait, pour son bonheur, condamnée & une
éternelle contemplation»53. De 13 certains s’en vont sans peine jusqu’a
reprocher & 1I’Eglise la distinction de 1’dAme et du corps; ou bien,
combinant leur appréciation du travail ouvrier avec le mythe du
Progrés, expriment un véritable messianisme terrestre ot le lyrisme
de la production industrielle tient une place notable, sans étouffer un
humanisme que, de toutes fagons, on oppose & 1’Eglise.

Est-ce encore un trait propre aux ouvriers que cette impatience
violente de 1’autorité spirituelle, qui, si souvent, les oppose & 1’Eglise
et aux prétres, voire au Christ et & Dieu lui-méme, sous le Second
Empire? Les ouvriers ont certainement sur ce point une extréme
sensibilité, qui plonge ses racines dans le mouvement ouvrier comme
tel. En vérité, ce n’est pas tant une idée, qu’un sentiment, une
passion exaspérée, mais qui inspire une doctrine: le désir et 1’espoir
des ouvriers de se sauver par eux tout seuls. A I’origine de ce senti-
ment y a-t-il autre chose que la vive conscience que prend la classe
ouvriére de son originalité? Au terme du développement voyez la
théorie proudhonienne de la Justice intérieure, son immanentisme
résolu, sa réprobation ardente d’une justice apportée du dehors,
comme il se persuade que 1'Eglise 1’enseigne, justice donnée par
I’Eglise, justice donnée par Dieu’%. D’oti la parole: «Dieu c’est le
mal»®®. Entre les deux extrémes, ce sont les innombrables réac-
tions des travailleurs, dans les écrits comme dans les faits, contre
toute intervention d’autorité religieuse et méme civile. Leur oppo-
sition & la charité bienfaisante, qui apporte un reméde extérieur
alors qu’il faudrait trouver la solution dans les relations indus-
trielles elles-mémes®. Leur répugnance en face du patronage bien- -
veillant de ’industriel que préne le mouvement de Le Play. Leur

52 De la justice dans la Révolution et dans I'Eglise, t. I11. Paris 1932, 125,
53 Le secret du peuple de Paris. Paris 1863, 381. : ;

54 J, MAURY, La Pensée vivante de Proudhon. Paris (1941), 138—144.
% H. pE Lusac, Proudhon et le Christianisme. Paris 1945, 262—267.
% H. pe Lusac, Proudhon et le Christianisme. Paris 1945, 210, 213.

242



opposition, si générale parmi les ouvriers parisiens, & 1’éducation
congréganiste, et leur estime au contraire de 1’enseignement mutuel,
que les prétres combattent parce qu’ils le croient chargé d’influences
protestantes et maconnes. Leur anticléricalisme universel, vis-a-vis
du curé ou des ceuvres qui les traiteraient, pensent-ils, comme des
mineurs ou des sujets5’. Ni maitres, ni chefs, des moniteurs. Plus
d’armée, plus de prétres, plus de juges, mais «des instituteurs
libres laics»58. Tels sont les mots d’ordres auxquels ils ne restent
pas insensibles et qui semblent en partie venir d’une mentalité
proprement ouvriére.

Pourtant il ne semble pas que, dans cette révolte, il faille déceler
une donnée congénitale de la classe ouvriére. Si colorées qu’elles
soient de sentiments originaux, ces réactions continuent simple-
ment 1’anticléricalisme libertaire du X VIII® siécle et reposent en
définitive sur des malentendus issus d’une séparation depuis trop
longtemps prolongée.

Car ce sont des malentendus. La béatitude chrétienne n’est pas
une inaction. L’enseignement de 1’Eglise le plus autoritaire n’a
d’autre fin que d’épanouir I’homme dans la foi et la charité, les
plus intérieurs de tous les sentiments, pour 1’accomplir en Jésus-
Christ. Si les meilleurs de la classe ouvriére n’avaient pas été si
profondément coupés du catholicisme par la présence insuffisante
de I’Eglise et par leurs préjugés, s’ils I’avaient autrement regardée
qu’a travers leur rationalisme ou 1’apologétique d’un La Mennais
et d’un Chateaubriand, peut-étre auraient-ils compris que la foi
loin de les aliéner & eux-mémes les aurait épanouis et libérés. C’est
ce que Buchez avait appris aux ouvriers de 1’ Atelier. Sa voix était
maladroite. Il n’empéche. L’exemple des rédacteurs de ce journal
et de quelques autres chrétiens et les confidences nombreuses qu’on
peut glaner jusque dans les écrits d’un Proudhon montrent que
les points de contact étaient plus profonds entre le catholicisme

57 Les ouvriers de I’Atelier eux-mémes sont sur ce point d’une grande
sensibilité. Il faut lire dans le numéro de février 1848, p. 73, leur réaction
contre l’'abbé Ledreuille et la Société Saint-Frangois-Xavier, & propos
d’une parole sur la misére qui les a choqués.

5 De Proudhon, de Bancel, d’Andrieux, cités par Duveau, Pensée
ouvriére, 136 et 164. ‘ “

243



et la classe ouvriére qu’on ne pouvait penser d’abord. Vers la fin
de cette période, alors que plusieurs de ses amis étaient revenus
a leur incroyance, Charles-Frangois Chevé de 1’Atelier rappelait
«le cri» du P. Lacordaire & 8. Roch, en face de I’Empire qui s’appré-
tait & le condamner au silence: «Esto vir» «Sois un hommen»?d.
C’est en chrétien qu’il répétait ce mot d’un évéque martyr. Proud-
hon et tant d’autres parmi les ouvriers parisiens 1’auraient pro-
noncé d’un cceur assurément unanime.

5 Cité par Ep. Dovrrtans, Histoire du Travail. Paris 1941, 136—137.




	Les ouvriers Parisiens en face du catholicisme de 1830 à 1870

