Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse
Band: 30 (1950)
Heft: 3

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comtes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einzelbesprechungen — Comptes rendus

VicTorRINE vON GoNzenBAcH, Die Cortaillodkultur in der Schweiz. Mono-
graphien zur Ur- und Frithgeschichte der Schweiz, Band VII. Verlag
Birkhiduser, Basel 1949. 93 S. und 14 Tafeln -~ Karten.

Die Urgeschichtsforschung beschaftigt sich seit bald hundert Jahren
mit den Pfahlbauten, die eines ihrer bekanntesten Probleme geworden sind.
An Quellen, d.h. Fundmaterial ist kein Mangel, aber auch kein UberfluB.
Erst nach Durchfithrung schichtenmiBig trennender Untersuchungen in
Pfahlbauten gelang es Paul Vouga vor 30 Jahren, die wichtigsten Kultur-
gruppen der schweizerischen Jungsteinzeit zu umreiBen. Vor rund 15 Jahren
vertiefte E. Vogt die Kenntnis dariiber entscheidend, indem er sie in den
europidischen Rahmen und weitern Zusammenhinge stellte. V. von Gonzen-
bach hat nun in ihrer Dissertation die erste und ausfithrliche Monographie
iiber die ilteste der erwihnten Gruppen in der Mittel- und Westschweiz
geschaffen. Dank einer sehr geschickten stilistischen Untersuchung der Ge-
rite, vor allem der sich rascher verindernden Keramik, kommt V. von Gon-
zenbach zu einer chronologischen Einteilung in édltere und jiingere Ab-
schnitte der nach einem westschweizerischen Fundort, dem Pfahlbau in
Cortaillod, benannten Kulturgruppe. Gleichzeitig stellt sie Beziehungen zu
benachbarten, gleichaltrigen Gruppen her, so vor allem zur Roéssener Kul-
tur, die auf Schweizer Boden noch nicht lange erkannt wurde und seither
immer wichtiger wird, ferner zur Michelsbergerkultur, beide in der Ost-
schweiz zu fassen. Die neuen Resultate der Autorin zeigen vor allem, wie
die Schweiz zwischen Ost- und Westeuropa stand und von beiden Seiten
Einfliisse und wohl auch Menschen aufnahm. In Ost- und Westschweiz
sind mehrere kulturelle und politische Wechsel festzustellen, so daB Grenz-
linien verschieden gearteter Gruppen durch unser Territorium verliefen.
Da es sich bei der Cortaillodkultur und ihren gleichaltrigen Erscheinungen
bei uns um den Beginn der Jungsteinzeit handelt, so ist die Abklirung der
Stromungen und ihrer Herkunft besonders interessant. Immer noch steht
ja die Frage nach der Herkunft der Haustiere, der Getreide, des Flachses,
der Topferkunst, des Webens etc. offen, denn alle diese Neuerungen sind
fast auf einen Schlag in der jiingern Steinzeit aufgetreten. So gehort bei-
spielsweise die schone Keramik der Cortaillodkultur zu der iltesten, uns
bekannten Topferei auf Schweizerboden, wihrend uns ihre Vorldufer noch
schlecht oder gar nicht bekannt sind.

Wihrend wir die Lebensweise der Menschen der Altsteinzeit relativ
gut zu kennen glauben, ist diejenige der mittleren Steinzeit bedeutend schwie-



— 455 —

riger zu erfassen. Die jiingere Steinzeit schien eine Zeit lang wenig Ritsel
zu bergen und doch ist gerade der Ubergang von den mesolithischen Kul-
turen zur vollentwickelten SeBhaftigkeit und zum Bauerntum der Cortaillod-
und Michelsbergerkultur im einzelnen nicht zu beschreiben. Dafiir zeigt uns
V. von Gonzenbachs Arbeit die Cortaillodkultur als Ganzes, ihr Herkommen,
ihr Werden, ihre Entwicklung, ihre Chronologie, die Verkniipfung mit den
Nachbargruppen, ihren Stil, ihre Eigenarten, kurz alles Wissenswerte, das
aus dem nicht leicht zu interpretierenden Fundgut gewonnen werden mubBte.
Es ist zu hoffen, daB auch die andern Kulturgruppen der schweizerischen
Jungsteinzeit (es sind rund ein halbes Dutzend) ebenso vorbildliche, mono-
graphische Untersuchungen erfahren und ebenso sorgfaltig ausgestattet er-
scheinen diirfen.

Ziirich. Verena Bodmer-GeBner.

ELisABETH ETTLINGER, Die Keramik der Augster Thermen (Insula XVII),
Ausgrabung 1937/38. Monographien zur Ur- und Friihgeschichte
der Schweiz, Band VI. Basel 1949. 112 S. und 47 Tafeln.

Die im Zentrum von Augusta Raurica in unmittelbarer Nahe des
Theaters zwischen den beiden Fora freigelegten Thermen wurden in clau-
discher Zeit erstellt und bis ins 3. Jahrhundert benutzt. Wihrend der Re-
gierung Vespasians mufite die erste Anlage einem Neubau aus Stein weichen,
dem im Siiden ein Hof mit Portikus und Schwimmbassin im Freien ange-
gliedert wurde. Mit dem wachsenden Wohlstand der mittleren Kaiserzeit
erwies sich unter Trajan ein bedeutender Umbau der Thermen als not-
wendig, wobei an Stelle der Natatio eine groBe zweischiffige, nach dem
Hof hin offene Basilika errichtet und die Sidulenhalle allseitig um den Hof
herumgefithrt wurde. Gleichzeitig muBte die Front der an die 0&stliche
AuBenmauer angelehnten Verkaufsliden wegen Verbreiterung der StraBe
zuriickverlegt werden. Durch die zu hunderten im Abwasserkanal gefun-
denen beinernen Haarnadeln kennzeichnet sich die Anlage als Frauenbad.
Zur Unterscheidung von den anderen Augster Thermen wire es wiinschens-
wert gewesen, dies auch im Titel zum Ausdruck zu bringen.

Die aus den Frauenthermen geborgene Keramik, der die 1942 als Basler
Dissertation vorgelegte ausgezeichnete Arbeit gewidmet ist, stammt im all-
gemeinen weniger aus den Epochen der Benutzung der eigentlichen Bade-
riume; vielmehr ist sie vorwiegend wihrend der Bautitigkeit in den Boden
gekommen oder in den angrenzenden Verkaufsriumen gehoben worden.
Wenn dabei auch noch immer nichts aus der Zeit des Munacius Plancus
zum Vorschein gekommen ist, so reichen doch die dltesten Sigillaten bis ins
zweite vorchristliche Jahrzehnt zuriick und regen damit aufs neue die Frage
nach einem in Augst zu suchenden Drususkastell an; denn so frithe Sigillata
ist meistens nur im Zusammenhang mit Militir iiber die Alpen gelangt.

Bei der Analyse der verschiedenen keramischen Gruppen ordnet die



— 456 —

Verfasserin den unverzierten augusteischen Sigillaten aus Italien und den
transalpinen Zweigbetrieben des Ateius die frithen einheimischen Imitationen
zu, da deren traditionsgebundene gallische Hersteller in ihren zeitlich
spateren GefiBen oft noch Charakteristika der dlteren echten Sigillataformen
erhalten haben. Jene Topfer lieferten nach Augst auch die ihnen spezifisch
eigenen bemalten GefiBle der Spitlaténezeit, die mit ihren weichen, flieBen-
den Formen dem keramischen Material am meisten entsprechen. Die Augster
Typen stehen denjenigen von Vindonissa niher als der gallischen Keramik
von der Basler Gasfabrik oder dem Drususkastell auf dem Miinsterhiigel.
Bei der Reliefsigillata ist der Anteil der Arretina gering. Reichhaltig ver-
treten zeigt sich die frithe siidgallische Produktion aus der Zeit des Ti-
berius und Claudius, von der allerdings nur der schone, vornehm dekorierte
Kelch des Ingenuus zu einem ganzen GefiBe erginzt werden konnte. Hin-
gewiesen sei noch auf die eigenartige, ebenfalls aus Gallien stammende graue
Reliefsigillata, deren einer Topfer Gratus z. B. auch nach Winterthur ge-
liefert hat. Unter den verzierten roten Bilderschiisseln des spiiteren ersten
und zweiten Jahrhunderts begegnen aus Eschenz und Schleitheim bekannte
Motive und Meister. Eine eingehende Bestimmung der verschiedenen
Gruppen der Firnisware sowie der gewohnlichen Gebrauchskeramik bildet
den AbschluB der sorgfiltigen und auf gediegener Sachkenntnis beruhenden
Untersuchung, deren spezielles Verdienst es ist, das Verhiltnis der autoch-
thonen gallischen zur romischen Keramik mitdargestellt zu haben. Photo-
graphische Wiedergaben, Plane sowie zahlreiche Tafeln mit von der Ver-
fasserin selbst erstellten exakten Zeichnungen vervollstindigen die schone
Ausstattung des wertvollen und anregenden Buches.

Stein am Rhein. Hildegard Urner-Astholz

Aporr ReiNce, Die heilige Verena von Zurzach. Legende, Kult, Denkmiler.
246 S., Abb. im Text und auf 20 Tafeln. 4°. Basel, Holbein-Verlag,
1948 (Ars docta, Bd. 0).

Dieses schon gedruckte und sorgfiltig ausgestattete Werk behandelt
seinen Stoff unter drei Gesichtspunkten: a) Verenaverehrung, b) Verena-
legende, <¢) kirchliche Denkmailer des Verenawallfahrtsortes Zurzach.
Dieser letzte kunstgeschichtliche Teil, fiir den ich mich nicht zustindig
fithle, beschreibt (auf S. 155—209) die Stiftskirche St. Verena, den Stifts-
schatz, die ehemalige Pfarrkirche St. Maria, die Kapelle St. Verena und
St. Mauritius.

Im Mittelpunkt des Abschnittes iiber den Kultus der hl. Verena steht
das Mirakelbuch von Zurzach (vollendet um 1010), das uns im lat. Urtext,
in deutscher Ubersetzung und mit erschopfendem Kommentar geboten wird
(S. 48—69). Des weiteren wird gezeigt, wie die Verenaverehrung in die
Liturgie, die Dichtung, die Namengebung, in das Patrozinien- und Wall-
fahrtswesen ausstrahlte.



— 457 —

DaB die Verenalegende, deren ilteste Fassung aus dem 9. Jahrhun-
dert stammt, in den Bereich frommer Dichtung gehoért, ist Reinle Klar,
aber er fragt mit Recht weiter, ob nicht doch hinter dem Ganzen eine
historische Gestalt stehen konne. Reinle bejaht diese Moglichkeit und zwar
auf Grund von Erwigungen, die ich hier kurz zusammenfassen mdchte.
Die auf ihrem Sarkophag liegende, die Jahreszahl 1613 tragende Figur der
hl. Verena in der Krypta der Zurzacher Stiftskirche gleicht mit den wul-
stigen Lippen und den Schlitzaugen einer lichelnden archaischen griechi-
schen Statue. Ob es sich um die Kopie eines antiken Frauengrabsteins
handelt? Es ist wahrscheinlich, denn es sind rémische Frauengriber be-
kannt, deren Relief eine weibliche Gestalt zeigt, die ein GefiB oder einen
Kamm in der Hand hilt. Das sind aber die gleichen Abzeichen, die auch
das Relief der Verena in Zurzach tragt. Der Typus des Verenagrabes ist
also antik. Das scheint mir das wichtigste Ergebnis der Untersuchungen
Reinles zu sein. Ich wiirde daraus zunichst schlieBen, daB man im Friih-
mittelalter in Zurzach unter den rémischen Uberresten einen Frauengrab-
stein, darstellend eine Frau mit GefiB und Kamm, gefunden hat und daB
man, um dieses Grabmal christlich zu deuten, die Legende von der alt-
christlichen heiligen Verena erfunden hat, eine Form der Legendenent-
stehung, die bekanntlich nicht ohne Parallelen ist. Die Existenz einer hl.
Verena ware damit geleugnet. Reinle weist aber eine solche Folgerung zu-
riick, indem er bemerkt: Die heilige Verena der Legende ist merkwiirdiger-
weise nicht Martyrerin. «Hitte man eine frithchristliche Figur konstruie-
ren, filschen wollen, so hiatte man eine Mirtyrerin geschaffen». Die Tat-
sache, daB Verena nicht zur Blutzeugin erklirt wird, spricht (nach R.)
dafiir, daB wir es bei ihr mit einer geschichtlichen Zurzacher Persénlich-
keit, die aber nicht den Namen Verena getragen haben muB, zu tun haben.
Sie war wohl eine frithchristliche gottgeweihte Jungfrau, die im réomischen
Zurzach innerhalb der Christengemeinde lebte und der man als einer Frau
nach antikem Brauch einen Grabstein mit dem Bilde eines Weibes mit
Krug und Doppelkamm gesetzt hat. Aus diesem Bilde mit diesen Attri-
buten hat dann spitere christliche Phantasie die Legende von der heiligen
Verena herausgesponnen. So Reinle. Sein Gedankengang ist natiirlich
hypothetisch, aber er ist klug aufgebaut und mit kritischer Vorsicht vor-
gebracht.

Der Verfasser verfiigt iiber ein imponierendes wissenschaftliches
Riistzeug, das es ihm erlaubt, sich auf dem schwierigen Felde der Le-
gendendeutung mit der gleichen Sicherheit zu bewegen wie auf dem der
Kunstgeschichte und der Volkskunde. Seine Arbeit kann geradezu als Ein-
fiihrung in die Methoden der Legenden- und der Kultforschung empfohlen
werden.

Zwei Wiinsche seien angeschlossen: Eine Ausgrabung mége abkliren,
ob auf dem Kirchlibuck in Zurzach ein gallisch-heidnisches, romisch-heid-
nisches oder romisch-christliches Heiligtum gestanden hat. Sodann: Es



— 458 —

mogen uns nach dem Muster des Reinleschen Werkes bald ahnliche Mono-
graphien iiber Felix und Regula, Ursus und Viktor und iiber Fridolin ge-
schenkt werden.

Ziirich. FritzBlanke.

Die diltere Wormser Briefsammlung. Bearbeitet von WaLTHER BurLst. — Mo-
numenta Germaniae historica, Die Briefe der deutschen Kaiserzeit
III. Weimar (Hermann Bohlaus Nachfolger) 1949. Klein-4°, 141
Seiten.

In der Zeit des Saliers Heinrichs III. schrieben zwei Wormser Dom-
schiiler eine Sammlung von 60 Briefen palimpsestisch iiber ein offenbar
nicht mehr brauchbares karolingisches Sakramentar. Nach einigen Jahren
gelangte der kleine Kodex mit leerem Titelblatt nach Kloster Lorsch, wo
verschiedene Interessenten seit 1055 auf den hinten leergebliebenen 815
Seiten ein paar dortige Briefe und Schulnotizen eintrugen, endlich auch das
Titelblatt mit einem Brieffragment von 1072 (oder wenig spiter) ausfiillten.
Das war die letzte Eintragung. Von Lorsch gelangte der Kodex iiber Heidel-
berg in den Vatikan, der ihn seit 1623 verwahrt.

Die lange vorbereitete Ausgabe von Bulst bietet ihn nun zum ersten
Male als Ganzes, nachdem die einzelnen Briefe gruppenweise schon frither
verOffentlicht waren. Dabei konnte sich der Editor in vielem der Mit-
wirkung Carl Erdmanns (7) erfreuen. Mit ihrer philologischen Akribie, mit
ihren umsichtigen historisch-kritischen Anmerkungen und (S. 5 f. und 119 ff.)
schulgeschichtlichen Beigaben, mit der klar orientierenden Einleitung und
den ergiebigen Indices erfiillt die Ausgabe alle die sehr verwohnten An-
spriiche einer MG.-Edition. Es wird da wenig nachzubessern geben, che-
stens an einzelnen Interpretationen, obwohl im ganzen gerade auch diese
vorbildlich zu nennen sind.

Der Druck bietet die Texte in der Reihenfolge und mit allen Eigen-
heiten des Codex unicus, nur daB die beiden darin abgeschriebenen Gerbert-
briefe (Ep. 23/24) unter Hinweis auf Havets Ausgabe (Nr. 31/32) iiber-
gangen werden: interessierten sie in Worms aus inhaltlichen, etwa familien-
geschichtlichen Griinden, oder freute man sich in der Schule an diesem er-
lesenen Doppelmuster von Schimpfrhetorik? AuBer fiir diese (die auch
ich im folgenden ein fiir allemal ausnehme) liegt eine Paralleliiberlieferung
nur fiir den erwihnten letzten Lorscher Eintrag von 1072 (Ep. 1) vor. Die
Wormser Briefe, die also von Ep. 2 bis 61 reichen, sind wohl als private
Sammlung zu verstehen, die nicht veroffentlicht wurde.

Den bestimmenden Gesichtspunkt des Sammlers hat Bulst in seiner
sehr behutsamen Einleitung nicht erhellen kénnen. Die Briefe sind weder
zeitlich noch nach Empfingern oder Ausstellern noch, scheint es, thematisch
geordnet. Manche Stiicke verdanken offenbar sachlichen, andere rein rhe-
torischen Interessen ihre Aufnahme (sofern man damals diese Bezirke so



— 459 —

zu trennen beliebte). Einige konnte man fiir Stilibungen halten, zeigte
nicht die Sammlung selber das IneinanderflieBen der Gattungen und wiiBte
man nicht (p. 5 Anm.), daB gerade in Worms der Brauch bestand, Ubungs-
briefe dem Bischof zu iiberreichen, der sie u. U. auch brieflich beantwortete.

Immerhin 148t sich nach Bulst und z. T. iiber ihn hinaus einiges fixieren.
Zunichst ortlich: simtliche bestimmbaren Stiicke sind entweder von Worms
ausgeganger. oder dorthin adressiert?!, d. h. sie wurden entweder nach auf-
bewahrten Konzepten oder nach den eingelaufenen Originalen im Kodex zu-
sammengeschrieben (womit manche Unordnung sich leicht erklirt). Dann
zeitlich: die datierbaren Stiicke gruppieren sich um Bischof Azecho (1025—
1044), der dem in Worms von seinem berithmteren Vorginger Burkhart
erzogenen ersten Salier die Mitra verdankte und ihm wie seinem Hause
nahestand 2. Und zwar gehoren die genauer festzulegenden Briefe, etwa
ein Drittel des Bestandes, in die Jahre zwischen Azechos Erhebung (Ep. 13)
und dem Frithjahr 1038 (4). Natiirlich kénnen mehrere der iibrigen auBer-
halb dieses Minimalraumes liegen. Aber eine Wahrscheinlichkeit spricht
fiir Abfassung nach etwa 1040 in keinem Fall; insonderheit fehlt jede An-
deutung uiber Azechos Ende oder Nachfolge. Die Frage: wer hatte nach
Azechos Tode (17. 1. 1044) die Anlage einer solchen Sammlung betreiben
sollen, erledigt sich bei nidherer Durchsicht von allein. Die ganz seinem
Lebenskreise zugehorige Sammlung ist in seine letzten Jahre zu datieren,
also rund: um 1040.

Und weiter: die Sammlung ist doch nicht ganz so ordnungslos, wie sie
aussieht. Alles dreht sich um zwei Zentren: den Bischof (Briefe von ihm
und an ihn, geschiftlich und personlich) und die Domschule (Kleider- und
Pfriindensorgen der Schiiler, Entschuldigungen und Klagen, Freundesaus-
tausch, gelehrte Fehde mit Wiirzburg u. dgl.). Dabei sind die Kreise nur
auBerlich zu trennen, weil Azecho, wie erwihnt, am Gedeihen der Schule
sichtbaren Anteil nimmt, andrerseits die Schiiler in die Aufgaben des Bis-
tums wie des Reiches hineinwachsen. Indem ich doch im Groben die beiden
Materien scheide, erhalte ich folgende Biindelung der Briefe:

um Azecho: 3—14 16 27 45—59,
Schulsachen: 15 17—26 28—38.

I Ausnahme: Ep. 7 des Echternacher Abtes an die Kaiserin Gisela;
von ihr hat ihn vermutlich Bischof Azecho selber heimgebracht (p. 8, n. 4),
sofern sie micht ohnehin gerade in Worms weilte. Ep. 9 des Poppo von
Trier wiare nach Bulst an einen Adressaten in Speyer gerichtet, miiBte also
von dort dann irgendwie nach Worms gelangt sein. Aber diese Deutung
ist anfechtbar: der ungenannte Adressat soll lediglich einen Dritten nach
Speyer beordern, kann also sehr wohl mit diesem Dritten zusammen in
Worms sein.

2 Frither liegt allein Ep. 58: Beschwerde des Wormser und Mainzer
Klell;uT iiber Fulda 1014/1023. Das mochte man noch nach zwanzig Jahren
vorholen.



— 460 —

Also ganz summarisch: zwischen zwei Azechobiindeln steht, mit etwas ver-
wischter Grenzzone 3, ein Doppelbiindel der Schule.

Doch sind nun Einschrinkungen zu machen. Im ersten Azechobiindel
ist Ep. 8 ein Schulbrief, der allerdings in einer Weise von dem Bischof
handelt, daB er diesem ordentlicherweise vorgelegt werden muBte. Ep. 11,
eine Bitte um Rechtsbeistand, hat zu Worms iiberhaupt keine sichtbare
Beziehung, dhnlich im zweiten Biindel Ep. 49. Ferner bleibt ebenda in
Ep. 51 manches offen ¢. Unter den Schulsachen wiederum stehen die unter
sich zusammenhingenden Ep. 17 und 31, beide an einen Abt R., ein wenig
am Rande.

Auch in den Einzelbiindeln gibt es wenigstens Spuren von Ordnung.
So beginnt die 1. Azechoreihe mit Briefen, die die Ehre und das Ansehen
des Bischofs daheim wie am Hofe ins Relief setzen (3—6). Das wird nicht
ohne Absicht sein. Ohnedies muBl ja dem Sammler der Schrein mit den
Pergamenten des Bischofs offen gestanden, d.h. er muBB im Einvernehmen
mit diesem gearbeitet haben. Gegen die Annahme, das Ganze sei in Azechos
Auftrag oder auch als Gelegenheitsgeschenk der Schule an ihn zusammen-
gestellt worden, spricht aber von vornherein dies, daBl gerade das erste
Stiick (2) mit dem Bischof nichts zu tun hat: es ist eine leicht scherzhafte,
vertraulich stilisierte Bittschrift an den Propst E. (Erlewin?) von einem
gleichfalls mit E. abgekiirzten armen Schiitzling, der auf eine vielleicht gar
hohere Kirchenstelle (virgam potestativam sive aliter pastoralem) anwartet 3,
So konnte eine fiir den Bischof gedachte Sammlung nicht wohl anfangen.
Aber nun fillt auf, daB die vorhin in der Liste iibersprungenen Briefe 39
bis 44 sich um den offenbar gleichen Propst E. gruppieren. Ep. 39 und 40
handeln von unbilligen Anfeindungen gegen ihn, der hier (p. 75) gern auch
magister der Domherrn genannt wird; fiir die Bittschrift 41 ist Propst
E. nach Bulsts glaubhafter Kombination der Empfinger, erst recht fiir
die interessanten Akten 42 und 44, die des Empfingers EinfluB bei der Ver-
leihung bischoflicher Pfriinden bezeugen®. So wird auch der nicht niher

% Doch kann der Schulbrief 15 geradeswegs in Azechos Hinde gelangt
sein, falls dieser, was zwar nicht iiberliefert, aber an sich naheliegend ist,
den Kaiser im Juli 1031 von Worms nach Sachsen begleitet hat. Dann
ginge das erste Biindel von 1 bis 16 durch.

t Der Empfanger «A.» wire nach Bulst p. 8 n. 1 ein Lehrer. Da
er jedochsummae dignitatis gradu dignissimus betitelt wird,
muB er m. E. Bischof sein, womit die Anrede doctor largissime sich
ohne weiteres vertrigt. Also doch wohl Azecho. Der Absender E. freut
sich, daB Gott diesen von falschen Freunden getrennt hat, beteuert seine
eigene Freundschaft und bittet, A. mége ihm den Makrob senden und er-
kliren (insinuare). Die Bitte um Belehrung durch den Bischof scheint mir
dann annehmbar, wenn der ersichtlich hochgestellte Freund am gleichen
Orte weilt.

5 Nach Bulst ein Domschiiler: woher? Alles deutet auf einen noch un-
bepfriindeten jungen Kleriker. Fiir dessen Situation vgl. Ep. 31.

6 Als Adressat von Ep. 44 wurde sonst gern der Domschulmeister
Ebbo betrachtet. Aber die Anrede m a gister besagt das nicht, vgl. Ep. 39



— 461 —

faBbare, nur wieder mit E. abgekiirzte Empfinger von 43 der gleiche Mann
sein; der Brief, nach Bulst p. 7 zur Stililbung geschrieben, ist ein elegant
formulierter Freundesscherz, dessen Anlisse sich nur noch halb erraten
lassen. Hat also der Dompropst einen besondern Platz in der Sammlung, so
gibt sich gar der letzte Brief seiner Gruppe (44) als streng geheim, vom
Absender Immo eigenhindig geschrieben, vom Empfinger E. allein zu lesen
und keinem sonst zu zeigen (p. 81, 31).

Die Folgerung liegt nahe, daB eben fiir den Dompropst die ganze
Sammlung gemacht wurde, und ich sehe nichts, was dem entgegenstiinde.
Das besagt nicht notwendig, er habe sich um die Ausfithrung niher ge-
kiimmert; der in den beiden SchluBbriefen 60/61 (vgl. 8 und 10) hervor-
tretende Schulmeister Wolzo kann hier jene «starke Mitwirkung» wohl
haben, die Bulst p. 8 vermutet. Aber das Interesse, das zur Sammlung
fithrte, kann doch nicht (p. 7) «literarisch» gewesen sein — oder was meint
dies Wort? Ersichtlich wollte man sich an den sechzig Briefen den eigenen
Arbeits-, EinfluB- und Gesichtskreis moglichst lebendig, anschaulich, viel-
seitig vors Auge stellen. So war es ja vor- und nachher, bei Cassiodor oder
Bonifatius wie bei Peter von Vinea, tatsichlich auch, nur daB in deren Samm-
lungen eine hierarchische Ordnung herrschte. Heute fillt es allerdings
schwer zu verstehen, daB es denm Sammlern auf Namen und Daten gar
nicht ankam und daB den Wormser Propst oder Bischof eine dunkle
Boethiusstelle oder eine wohlgesetzte Scholarenepistel genau so interessiert
wie ein Reichstag, eine Giiterschenkung, eine Ordination oder eine Pilger-
reise.

Gerade darum bestatigt Bulsts schone Edition einmal mehr, wie notig
und dankbar die Wiedergabe solcher Sammlungen in ihrer urspriinglichen
Ganzheit ist: die Briefe bekommen damit etwas von ihrem Wurzelgrund
zuriick. Uber Einzelinformationen hinaus gewinnt man vielseitigeren Ein-
blick in die Interna eines Bistums, in das, was die Menschen beschiftigte
und bewegte (hierin immer noch am groBartigsten Ep. 27: der Bericht
iiber den FuBfall Konrads II. vor seinem 17jdhrigen Sohn). Zugleich kann
man in einer noch wesentlich illiterarischen Zeit die Ansitze zu den kiinf-
tigen literarischen und hofischen Formen studieren. Eine kleine Beziehung
gibt es auch zur Schweiz: Ekkehart IV. wirkte damals an der Mainzer
Domschule, die in Ep. 26 zu Worte kommt.

Riehen (Basel). W. von den Steinen.

u. o.; die Erinnerung an zeitweilige Entzweiung weist auf Ep. 39 zuriick;
und daB der Kaiser, bei dem der Propst um 1028 in Ungnade gestanden
zu haben scheint (p. 75, 13), ihm nun einen Mantel versprochen hat, paBt
gegenitber dem magister canonicorum deshalb besonders gut, weil
Konrad II. selber in deren congregatio aufgenommen war: DK II 51,
p. 59,9, vgl. Al. Schulte in Hist. Jahrb. 54 (1934), S. 147. — Wie weit all
die vorkommenden Anfeindungen und Versohnungen in dem kleinen Per-
sonenkreis der Briefe unter sich zusammenhingen, bleibt dunkel: gaben viel-
leicht gerade sie zu der Sammlung den AnstoB7?



— 462 —

‘Hans ConraD Pever, Zur Getreidepolitik oberitalienischer Stidte im 13.
Jahrhundert. Ziircher Diss., 184 Seiten, Bd. XII der Veroffent-
lichungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung.
Universum Verlag, Wien 1950.

Die Versorgungs- und damit auch die Getreidepolitik einiger bedeu-
tender italienischer Stidte im Mittelalter, insbesondere diejenige von Ve-
nedig, Florenz, Bologna und Siena ist in groBen Ziigen bekannt. Der Ver-
fasser hat es nun unternommen, die Getreidepolitik einer Reihe von klei-
neren Kommunen Oberitaliens im 12., 13. und zu Beginn des 14. Jahr-
hunderts einer niheren Untersuchung zu unterziehen. Sein Studium hand-
schriftlicher Quellen in staatlichen und stadtischen Archiven des Piemonts,
der Lombardei, der Emilia und Venetiens hat eine imponierende Menge
wertvollen Materials zu Tage gefordert, das neben Quellenpublikationen
und einem umfangreichen Schrifttum die Grundlage dieser sehr eingehen-
den Darstellung bildet. Peyer weist in iiberzeugender Weise nach, daB die
Getreidepolitik hinsichtlich Ziel und Mitteln in den groBen und kleinen
Stiadten im wesentlichen dieselbe war. Hatte man sich in der zweiten Halfte
des 12. Jahrhunderts mehr mit gelegentlichen, unzusammenhingenden MaB-
nahmen begniigt, so ist mit der zunehmend schirfer ausgepragten Stadt-
wirtschaft im 13. und 14. Jahrhundert auch eine wohldurchdachte Getreide-
politik konsequent durchgefithrt worden. Die Getreidepolitik bildete aber,
was wir hier betonen mochten, nur einen Teil der Versorgungspolitik der
oberitalienischen Stidte, die auch auf die Zufuhr von Ol, Wein, Fleisch,
Salz usw. angewiesen waren.

Die Darstellung hitte zweifellos an Ubersichtlichkeit gewonnen, wenn
fiir den Aufbau der Arbeit, statt teilweise oOrtlich-geschichtlicher, durch-
gehend wirtschaftliche Gesichtspunkte maBgebend gewesen wiren. Ein
schirferes Auseinanderhalten der versorgungspolitischen und der stapel-
politischen Tendenzen in der Getreidepolitik der einzelnen Stidte hitte
voraussichtlich zur Feststellung gefithrt, daB die letzteren in Kommunen,
die iiber wichtige Mirkte verfiigten, viel ausgeprigter als in den iibrigen
stadtischen Gemeinwesen waren. Dennoch darf man dem Verfasser dankbar
sein, uns durch seine Abhandlung neue Einblicke in die Wirtschaftspolitik
der oberitalienischen Stadte im Mittelalter er6ffnet zu haben.

Ziirich. Walter Bodmer.

Rocer DEaLon, Yverdon au moyen dge (13.—15. s.). Etude de la formation
d’une commune. Lausanne, F. Rouge, 1949. 370 S.

Durch eine meisterhafte Untersuchung von Victor van Berchem ist
1913 in der Festgabe Meyer von Knonau die Entstehung der Stadt Yverdon
ein fiir alle Male klar gestellt worden. Hatte man bisher der Stadt zih-
ringischen Ursprung zugeschrieben, so wurde jetzt festgestellt: Yverdon ist
1260 oder kurz vorher von Peter von Savoyen als Stadt planmiBig angelegt



— 463 —

worden. Die neue Stadt erhob sich etwas seewirts von dem einstigen Romer-
flecken und der am gleichen Ort im Mittelalter neu erwachsenen Siedlung,
deren Pfarrkirche 1174 zuerst bezeugt wird.

Halten wir bei dieser Gelegenheit einmal fest, wie lange es braucht,
bis derartige eindeutige wissenschaftliche Erkenntnisse Gemeingut der
wissenschaftlichen Darstellungen werden. Yverdon galt ja bis in die Neu-
zeit hinein, gestiitzt auf eine ins 17. Jahrhundert zuriickreichende wissen-
schaftliche Tradition, als Griindung der Zihringer. Diese Darstellung bringt
etwa Dindliker in der ersten Auflage seiner Schweizergeschichte 1884. Jo-
hannes Dierauer hat freilich in seiner vorsichtigen Art und mit seinem un-
bestechlichen Urteil im ersten Band seines das Bild der Geschichte unseres
Landes weithin prigenden groBen Werkes einfach festgestellt, daB die Tra-
dition von Zihringer Grindung spreche (1887). Ebenso kritisch verhielt
sich Heyck in seiner Geschichte der Zihringer (1891), indem er das Fehlen
eines Beleges fiir diese Annahme feststellte und die Frage offen lieB. In
merkwiirdigem Gegensatz zu dieser vorsichtigen Haltung grundlegender
Werke aus der Zeit lingst vor van Berchems Klarstellung sehen wir nach
1913 die alte Tradition unverindert weiter leben. William Martin in seiner
Schweizergeschichte (1926), Nabholz in seinem Beitrag zu der 1932 er-
schienenen «Geschichte der Schweiz» und Gagliardi im ersten Bande seines
umfangreichen Werkes (1934) fiihren Yverdon ruhig in einer Reihe mit
den wirklichen Zihringerorten Moudon, Murten, Burgdorf usw. an. Erst
Schib in seiner kurzen Schweizergeschichte von 1944 hat Yverdon aus diesem
Zusammenhange gestrichen. Das zahringische Yverdon wird aber trotzdem
zweifellos fortleben 1.

Doch, kehren wir zu der Geschichte Yverdons von Déglon zuriick, die
von den Anfingen bis zu den Burgunderkriegen reicht. Wir haben es hier
mit einer AuBerst sorgfiltigen Arbeit zu tun, die in der Hauptsache auf dem:
ungedruckten Quellenstoffe der Archive in Yverdon und Lausanne beruht;
sie zieht aber auch die Literatur in weitestem Umfange heran. Unter ge-
nauester Verwendung jeder Einzeltatsache baut sie ein in alle Einzelheiten
eintretendes Bild der Schicksale und Zustinde Yverdons in den beiden Jahr-
hunderten von der Griindung bis zu den Burgunderkriegen auf. Fiir die

1 Bei dieser Gelegenheit soll doch auch noch festgehalten werden, in
welcher Weise politische Voreingenommenheit eindeutige historische Tat-
sachen wie die Stadtentstehung verwandeln kann, so daB man sie kaum
mehr wieder erkennt. Valentin Gitermann sieht in seiner 1941 erschienenen
Schweizergeschichte die Stadtentstehung nur als Widerstand und Freiheits-
kampf gegen den wachsenden Druck feudaler Lasten an (S. 20): «Hand-
werker und Kaufleute bemichtigten sich nach und nach ummauerter Sicher-
heitsplatze, in denen sie den Herrschaftsanspriichen feudaler Obrigkeit zu
trotzen und landfliichtigen Horigen Schutz zu bieten vermochten». Wie
sehr stechen von einer solchen verzerrten und verfialschten Zwangsvor-
stellung die klaren Ausfithrungen Robert Grimms iiber die «Stadtebildung»
in seinem Buch: «Geschichte der Schweiz in ihren Klassenkimpfen» (1920)
auf Seite 30 ff. ab!



— 464 —

innern Zustinde der Stadt hat Déglon dabei in den seit 1379 erhaltenen
Stadtrechnungen eine ausgezeichnete Grundlage gefunden, die er gewissen-
haft ausgeniitzt hat. Eine weitgehende Gliederung ermoglicht es, der Tat-
sachenmasse Herr zu werden. So ist eine Geschichte Yverdons entstanden,
die zu den besten vorhandenen Stadtgeschichten der welschen Schweiz ge-
hort und die durch die Fiille der darin enthaltenen neuen Tatsachen zweifel-
los starke Anregungen bringt.

Das Bild, das Déglon von dem mittelalterlichen Yverdon entwerfen
kann, ist im allgemeinen das Durchschnittsbild einer mittelalterlichen Klein-
stadt. Uber das ortliche Interesse hinaus bemerkenswert sind die eingehenden
Angaben iiber den Griindungsvorgang und die erste Einrichtung der Stadt.
Aus der Entwicklung ist hervorstechend die sehr langsame Erreichung einer
gewissen Selbstverwaltung ; die savoyischen Stidte waren eben in der Haupt-
sache Fiirstenstidte unter straffer Herrschaft. Bei den wirtschaftlichen Lei-
stungen ist die Schaffung eines gewissen Tuchgewerbes im 15. Jahrhundert
anzumerken, dazu die sehr geringe Rolle von gewerblichen Vereinigungen.

Wenn ich nun im folgenden einige Erginzungen oder kritische AuBe-
rungen anbringe, so soll das keine Herabsetzung des Wertes der Arbeit be-
deuten, sondern lediglich von dem Interesse zeugen, das eine so eindrucks-
volle Leistung hervorruft. Der Verfasser stellt an den Anfang der Geschichte
der Stadt Yverdon durchaus die Griindung durch Peter von Savoyen. Er er-
wihnt aber natiirlich, daB der Name Yverdon schon lange vorher auftaucht
und daB mindestens 1174 eine Pfarrkirche auBerhalb der spatern Stadt
vorhanden gewesen sein muBl. Das zeugt davon, daB doch eine Siedlung
von einiger Bedeutung bestanden hat. Wenn nun dazu 1174 auch das Ge-
treidemall von Yverdon erwihnt wird, so muf man doch annehmen, daB
damals bereits einiges wirtschaftliches Leben vorhanden gewesen sein muB.
Die spitere Stadt Yverdon muB also bereits einen Vorlaufer von einer ge-
wissen Bedeutung gehabt haben, vielleicht einen offenen Marktort, dessen
Entstehung schon durch die zweifellos bestehende Schiffahrt auf der Zihl
bis Orbe veranlaBit worden sein kann.

Die Wirtschaftsverhiltnisse haben den Verfasser offenbar nicht stark
interessiert. Er bespricht sie zwar in ihren verschiedenen Erscheinungs-
formen, befleiBigt sich aber einer auffallenden Kiirze, wobei die Zeichnung
des Rahmens nicht immer gliicklich ausgefallen ist. Seite 89 z. B. will er in
Yverdon einen Kreuzungspunkt groBer HandelsstraBen sehen, wo die Waren
Italiens und Flanderns durchgingen. Yverdon hat nun zweifellos einen ge-
wissen West-Ost-Verkehr vorbeiziehen sehen, der auf den Jurarandseen und
der Zihl bequem abgewickelt werden konnte. In der Nord-Siid-Richtung
dagegen, d. h. iiber den PaB von St. Croix, ist aber sicher nur ein beschei-
dener Lokalverkehr durchgezogen. Er brachte burgundischen Wein und
Salz nach Yverdon, wihrend eine bedeutsame StraBe als Fortsetzung von
dort aus nach Siiden iiberhaupt nicht vorhanden war. Der groBe Nord-Siid-
Verkehr mit seinen Transporten flandrisch-nordfranzosischer Tuche und eng-



— 465 —

lischer Wolle siidwirts, italienischer und orientalischer Waren nordwirts
wickelte sich dagegen iiber den JurapaBl von Jougne, iiber Orbe und Lau-
sanne und den GroBen St. Bernhard ab. Der Hauptstrang des West-Ost-
Verkehrs verlief vom Genfersee iiber Freiburg und Bern oder das Broyetal
und Solothurn nach dem Bodensee zu. Die Verkehrslage war also zwar nicht
schlecht, aber auch nicht hervorragend, im Mittelalter so gut wie heute.

Zuzugeben ist, daB bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts die Quellen
allzu sparlich flieBen, um wirtschaftliche Dinge eingehend erfassen zu kénnen.
Hier vermochten wohl einmal die in Turin liegenden Rechnungen der sa-
voyischen Kastlanei Yverdon wirklich AufschluB zu geben. Ausziigen dar-
aus im Staatsarchiv Lausanne ist z. B. die Tatsache zu entnehmen, daB be-
reits 1278, also schon etwa zwei Jahrzehnte nach der Stadtgriindung, in
Yverdon 23 Schuhmacher, 12 Metzger, 29 Bicker und 6 Wirte Verkaufs-
abgaben zahlten. Die Entwicklung der Stadt muB also eine sehr rasche
gewesen sein, auch wenn nicht alle diese Handwerker dauernd in Yverdon
wohnten. 1279 wird auch ausdriicklich von der Erbauung eines Kanals fiir
die Schiffahrt nach Orbe berichtet 2.

Ubertrieben scheint mir bei der Berechnung der Bevolkerung der Stadt
die Ansetzung der Feuerstitte auf sechs Képfe zu sein (S. 150 und 309), um
die Einwohnerzahl zu errechnen. Man wird hochstenfalls fiinf Kopfe rechnen
diirfen, eher noch weniger. Wenn also die Stadtrechnung von 1379 tat-
siachlich 303 Feuerstitten verzeichnet und nicht etwa Steuerposten, so wird
man der Stadt in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts hochstens 1500
Bewohner geben diirfen, wahrscheinlich aber ziemlich weniger. 1455 waren
nach Déglon 274 Steuerzahler vorhanden, was hochstens 1300 Einwohner
ausmacht. Nicht verwendet hat Déglon die Angabe des bekannten Visitations-
berichtes des Bistums Lausanne von 1416 iiber die Feuerstitten; bei 320
in der Pfarrei wird man fiir die Stadt rund 270 annehmen diirfen, was gleich-
falls 12—1300 Einwohner ergibt. Yverdon war also nach mittelalterlichen
Begriffen eine nicht ganz unbedeutende Kleinstadt.

Verdankenswert ist die Beigabe eines Planes mit MaBstab. Jedoch hitte
man die moglichst genaue Einzeichnung der schon im 14. Jahrhundert an-
sehnlichen Vorstidte gewiinscht, wozu Déglon die Unterlagen natiirlich
kennt. Die eigentliche Stadt Yverdon nahm ja nur etwa 7 ha Raum ein,
so daB ein gutes Drittel der 1300 Einwohner vor den Mauern wohnte (91
von 304 Steuerzahlern im Jahre 1379).

Aarau Hektor Ammann.

2 Staatsarchiv Lausanne Ab 7/38.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 30, Heft 3 9



— 466 —

T Dionys ImescH, Die Walliser Landrats-Abschiede seit dem Jahre 1500.
Bd. II (1520—1529). Im Auftrag der Regierung des Kantons Wallis
herausgegeben von Staatsarchivar André Donnet. Eigenverlag des
Kantonsarchivs 1949, 403 S.

Der zweite Band dieses wichtigen Quellenwerkes fiir die Walliser Ge-
schichte erschien miBlichen Umstinden zufolge erst 33 Jahre nach dem
ersten, und der Bearbeiter selbst konnte es leider nicht mehr erleben.

Nachdem der erste Band der Landrats-Abschiede bei seinem Erscheinen
1916 in Fachkreisen ungeschmilerte Anerkennung gefunden hatte, ging
Imesch sofort ungebrochenen Mutes an die Fortsetzung seines Werkes. Nach
wenigen Jahren bereits lagen die Druckabziige von 344 Seiten vor. Dann
aber stockt das Unternehmen plétzlich fiir mehrere Jahrzehnte.

In seiner letztwilligen Verfiigung sprach Prilat Imesch (1947) die
Erwartung aus, der hohe Staatsrat moge die Publikation des zweiten Bandes
der Abschiede ermdglichen und beschleunigen. Diesem Wunsch des ver-
blichenen Meisters der Walliser Geschichtsschreibung wurde entsprochen,
und die Regierung beauftragte den Kantonsarchivar André Donnet mit
dieser Aufgabe. Dieser sichtete die von Imesch gesammelten Dokumente, die
sich im Archiv des Geschichtsforschenden Vereins vom Oberwallis befanden,
und fiigte noch einige Dokumente hinzu, die sich auf den Abschied vom
10. April 1529 beziehen. So liegt der zweite Band der Walliser Landrats-
Abschiede im wesentlichen so vor, wie ihn Imesch zusammengestellt hat.

Daher gleicht denn auch der zweite Band dem ersten durchaus in An-
lage, Vollstindigkeit und wissenschaftlicher Zuverlissigkeit. Auch in ihm
sind nicht bloB die eigentlichen Protokolle der Landratssitzungen beriick-
sichtigt, sondern auch Tagbriefe an die eidgendssischen Orte, Berichte von
Einzelpersonen, gegenseitige Anfragen, Empfehlungs- und Beglaubigungs-
schreiben fiir Gesandte, gerichtliche Urteile, Biindnisse, Vertrige, Instruk-
tionen des Bischofs, des Landeshauptmanns und des Landrates usw.

Es ist klar, daBB alle diese Quellen vom Geschichtsschreiber in vielfacher
Richtung hin ausgebeutet werden kénnen und daB sie daher sehr wertvoll sind.

Das Verdienst des Herausgebers liegt darin, daB er die
wichtigen Verzeichnisse am Ende des Bandes erstellt hat. Dem zuverlissigen
Orts- und Personenregister, dem Verzeichnis der Boten fiir die einzelnen
Tage im Lande selbst und bei den Eidgenossen ist noch eine genaue chrono-
logische Zusammenstellung der Tage hinzugefiigt worden, die von 1500—
1529 abgehalten worden sind.

Wir wollen diese kurze Besprechung nicht abschlieBen, ohne auf den
erfreulichen Umstand hinzuweisen, daBl die zwei Binde der Walliser Land-
ratsabschiede tatsichlich das Ergebnis sind einer verniinftigen und ver-
trauensvollen Zusammenarbeit zwischen Universitit (hier vertreten durch
Professor Biichi in Freiburg), den kantonalen Behorden, dem Geschichts-
forschenden Verein vom Oberwallis sowie dem Forscher.

Brig. Albert Julen.



— 467 —

GerTRUD HoOFEr-WiLD, Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox.
288 Seiten. Poschiavo, Tipografia Menghini, 1949,

Mit unendlicher Geduld und vorbildlichem FleiB hat die Verfasserin
hier eigentlich eine ausfithrliche Geschichte des Misox vom 10.—15. Jahr-
hundert zusammengetragen. Zwar konnten die Archive von Como und
Chiavenna nicht herangezogen werden, doch sind die Quellen von Mailand
und vom Misox selbst auf breitester Grundlage ausgeschopft. Verfasserin
zitiert auch in gewissenhafter, ja oft ingstlicher Art die erreichbare ein-
schligige Literatur. Einige der groBen Anmerkungen hitte man lieber als
eigene Exkurse am Schlusse des Buches gesehen. Um das groBe Material
der Arbeit leichter zu erreichen, ware ein Register am Ende des Werkes
sehr willkommen gewesen.

Der Ursprung der Herrschaft derer von Sax (12. Jahrhundert) war
natiirlich bei dem Quellenmangel in dieser Zeit nicht ohne Hypothesen zu
erkliren. Von den Udalrichinger (10. Jahrhundert) gingen die Rechte iiber
die Buchhorn und vielleicht die Gamertinger auf die von Sax iiber. Sonst
aber kann die Verfasserin immer genau auf urkundlichen Texten fuBlen
und 1iBt den Leser auch keinen Augenblick im Unklaren, wo wirkliche
Belege oder nur vage Vermutungen vorliegen. Die in der Hauptsache rechts-
geschichtliche Arbeit bespricht ausfithrlich das Gericht und das Strafrecht
und zwar immer im Zusammenhang mit der allgemeinen Rechtsgeschichte
und den besonderen Rechtssatzungen der Nachbarterritorien (Lombardei,
Ritien). Das Kapitel iiber die Finanzhoheit zeigt die Verbundenheit mit
dem italienischen Miinzsystem. Auch die Erbteilungen werden hier darge-
stellt, unterstiitzt von einer kleinen genealogischen Tafel, deren man sich
einige wiinschen wiirde. Der Abschnitt iiber die Militarhoheit analysiert
auch mit einzelnen neuen Details die Entstehung der Walserkolonie Rhein-
wald, die zeitlich 50—100 Jahre spiter als die Wanderung der Gomser iiber
Furka-Oberalp nach Ursern-Tavetsch-Obersaxen datiert. Die Schilderung des
Beamtenwesens streicht den Zusammenhang mit Ratien in der Abfassung
der Urkunden heraus. Hochst interessant sind die Hoheitsrechte iiber die
Kirche, die sich in der Inkorporation und Zentralisation der Pfarreien 1219
zeigt, die mit der Griindung des Kanoniker-Kapitels von St. Vittore verbunden
war. Dieser Abschnitt ist gliicklich abgefaBt, einzig bei der Besprechung der
Patrozinien hitte man die Verarbeitung neuerer Literatur wie der Werke
Grubers iiber Tessin und Wallis, Becks iiber den Ziirichgau usw. gewiinscht.

Kiirzlich fand der Rezensent im Breve Chronologium des Abtes Au-
gustin Stocklin (f 1641) das ausfithrliche Regest einer bislang unbekannten
Urkunde, nach welcher Johann und Donat sowie Caspar von Sax 1421 dem
Abt Peter von Disentis fiir ihre Klosterrechte im Blenio jihrlich 25 Mark
entrichten miissen. Das paBt ausgezeichnet zu den von Hofer-Wild S. 48—51
geschilderten Ereignissen.

Die vorliegende Arbeit iiber die Misoxer Herrschaft stammt aus der
Schule Karl Meyers in Ziirich und gehort ohne Zweifel zu denjenigen



— 468 —

Werken, die iiber den Rahmen einer Dissertation hinausgehen und dau-
ernden Wert besitzen.

Disentis. P.Iso Miiller.

HeiNricH HERMELINK, Geschichte der evangelischen Kirche in Wiirttemberg
von der Reformation bis zur Gegenwart. Rainer Wunderlich Verlag
Herman Leins, Stuttgart und Tiibingen. XX - 528 Seiten.

Das umfangreiche, ebenso geistvoll wie subtil geschriebene Werk des
fritheren Marburger Kirchenhistorikers zihlt zu den wertvollsten Darstel-
lungen aus dem Gebiet der kirchlichen Territorialgeschichte. Da es dem
Verfasser ausdriicklich darum geht, im Einzelnen das Allgemeine zu sehen
und die Gesetze allgemeiner Erkenntnis im Einzelnen zu kontrollieren
(XIII/X1V), bleibt der Blick aufs Ganze stets gewahrt. Vortrefflich ge-
lingt es Hermelink, die geistesgeschichtliche Bedeutung von Reformation
und Orthodoxie, von Pietismus und Rationalismus, von Idealismus und
Liberalismus, von Sozialismus und konservativem Gestaltungswillen im
Rahmen der schon an sich hochst interessanten witrttembergischen Kirchen-
geschichte aufzuzeigen.

Es kann selbstredend nicht die Aufgabe des Rezensenten sein, den
Inhalt des weitschichtigen Buches auch nur in groben Strichen zu rekapitu-
lieren. dagegen soll kurz auf die spezifische Bedeutung Wiirttembergs fiir
die Entwicklung des Gesamtprotestantismus hingewiesen werden.

Nach Hermelink war das oberdeutsche Herzogtum und spatere Konig-
reich nicht maBgebend an der Hervorbringung der neuen religiésen und
geistigen Michte beteiligt, ausgenommen die lutherische Orthodoxie und
der spekulative Idealismus, der in den Wiirttembergern Hegel und Schelling
hochst reprisentative Kopfe fand. Aber das «Lindchen» hat sie alle inten-
siv erlebt und in schépferischer Auseinandersetzung — soweit dies iiber-
haupt méglich war — der geistig-religiosen Tradition zu assimilieren ver-
sucht. Dergestalt ist der wiirttembergische Protestantismus trotz seiner aus-
gesprochen biblizistischen Grundtendenz von einer iiberraschenden Weite.

Schon in der Zeit der Reformation tritt dies hervor. Herzog Ulrich
hat nach der Wiedergewinnung Wiirttembergs in seinem Territorium so-
wohl den lutherischen als auch zwinglisch-oberdeutschen Reformations-
typus zugelassen. Wenn auch seit 1538 das Augsburger Bekenntnis zur
alleinigen Herrschaft gelangte, so hat doch die lutherische Orthodoxie in
Wiirttemberg, wie sie von Johann Brenz, dem hervorragenden Ausleger der
Heiligen Schrift, verkérpert worden ist, ein eigenes Geprige erhalten. Das
zeigt sich vor allem in der Rechtfertigungslehre, deren rein imputatives
und forensisches Verstindnis durch die starke Betonung der dem Glauben
folgende Erneuerung des Lebens in Schranken gehalten wird (S. 37 f.), was
iibrigens auf zwinglisch-reformierte Nachwirkungen deuten konnte. Die bei



— 469 —

aller Entschiedenheit im Grundsitzlichen doch auf Ausgleich und Versoh-
nung zielende Tendenz der wiirttembergischen Orthodoxie bewihrt sich
wieder in der Schaffung des die lutherische Symbolbildung abschlieBenden
Konkordienbuches, das nach Hermelink «im wesentlichen ein Geschenk der
wiirttembergischen Kirche an den gesamten Protestantismus des deutschen
Luthertums» darstellt (S. 122).

Hatte sich die wiirttembergische Theologie an der Ausbildung der
lutherischen Orthodoxie fithrend mitbeteiligt, so war der Pietismus fir
das Herzogtum eine von auBen kommende Erscheinung (155). Aber in
seltener Weite hat sich wieder die wiirttembergische Landeskirche den
neuen religiosen Michten geoffnet und die sonst iibliche Spaltung der
Theologie in eine pietistische und orthodoxe Partei verhiitet. In einem
Johann Albrecht Bengel, der leuchtendsten Gestalt des schwibischen Pietis-
mus, vereinigt sich der reformatorisch-lutherische Rechtfertigungsglaube
mit der pietistischen Erfahrungs- und Heilsfrommigkeit wie auch die Auf-
geschlossenheit gegeniiber der wissenschaftlich-kritischen Thelogie mit einem
kraftvollen biblischen Realismus, dem besondere Augen fiir die Zeichen der
Zeit gegeben waren. Am Ende der von hier aus gehenden Linie steht Chri-
stoph Blumhardt, dessen biblischer Glaube an das kommende Reich Gottes
eine solche Weite hatte, daB er zu einer fruchtbaren Begegnung mit der
ideologisch dem Atheismus verhafteten Welt des modernen Sozialismus
fahig war.

Eine kirchengeschichtliche Monographie, die in der Art der vorlie-
genden sich nicht nur darauf beschrinkt, geschichtliche Tatsachen zu re-
gistrieren, sondern sie auch beurteilt, kann natiirlich immer im Hinblick
auf die dabei verwendeten WertmaBstibe angefochten werden. Eine der-
artige Kritik ist jedoch unfruchtbar, weshalb darauf Verzicht geleistet
werden soll, obwohl es mich locken wiirde, z. B. an der apologetischen
Wiirdigung des Einigungswerkes von Landesbischof Wurm wihrend der na-
tionalsozialistischen Aera etliche Fragezeichen anzubringen. Dagegen seien
dem Rezensenten einige Berichtigungen gestattet: Die Tiuferversammlung
vom 24. Februar 1527 fand in Schleitheim statt, und nicht in Schlatt am
Randen im badischen Amt Engen (S. 18). Es ist unsachgemiB, von Oeko-
lampad als von dem «mit Zwingli eng verbundenen Reformator der
Schweiz» zu reden (S. 26). Der zur Charakterisierung des reformatori-
schen Anliegens Zwinglis verwendete Begriff «Rationalismus» (S .40) ist
zumindest miBverstindlich. Auf S. 342 sollte statt Edmund: Eduard Zeller
stehen. Endlich diirfte es kaum angingig sein, vom «religiésen Sozialis-
mus Karl Barths» zu reden (S. 449), jedenfalls nicht in dem Sinne, wie
der Begriff bisher verstanden worden ist.

Neuhausen. Arthur Rich.



— 470 —

DeLio CANTIMORI, [talienische Hiretiker der Spitrenaissance. Deutsch von
Werner Kaegi. Benno Schwabe, Basel 1949. XIII 4- 509 S.

Das vorliegende Buch bietet einen einzigartigen Einblick in das tra-
gische SchluBkapitel des Renaissancehumanismus in der Schweiz. Tragisch,
weil sich daran gewissermaBen der Tod Zwinglis auf geistiger Ebene wieder-
holte — jenes Humanisten Zwingli, der De providentia divina geschrieben
hatte —, was die schweizerische Entwicklung der Normierung durch Con-
sensus Tigurinus und Concilium Tridentinum i{iberlieB. Fesselnden Auf-
schluB bietet es aber auBerdem iiber Leben und Wirken der italienischen
«Hiretiker» in Polen!, in Siebenbiirgen, in England, das fiir das Uberwin-
tern der humanistischen Keime unter der Schneedecke der Orthodoxie fiir
Europa so wichtig wurde.

Die italienische Originalfassung ist seinerzeit in dieser Zeitschrift (21.
1941, 785—787) von Sven Stelling-Michaud besprochen und in ihrem Haupt-
inhalt skizziert worden. DaB Cantimori den Begriff «Hiretiker» in der
ungewohnten Schattierung des Non-konformisten verwendet, ist dort schon
deutlich gemacht. Ich méchte hier nur noch einiges hervorheben, was in
der schénen Ubersetzung Werner Kaegis besonders eingingig gemacht wird.
Vorab sei auch der Kommentar erwihnt, der von F. Luchsinger nicht nur
iibersetzt, sondern fiir die seit 1939 erschienene Literatur nachgefithrt und
iiberarbeitet worden ist. Beispiel: Wenn 1939 noch eine Mitarbeit des
Lelio Sozzini an der Schrift De Haereticis an sint persequendi angenom-
men ist, wird nun gezeigt, daB Castellion als ausschlieBlicher Verfasser
zu gelten hat.

Wer hat sodann die Biicher von Chabod iiber die religiosen Zustande
im Herzogtum Mailand zur Hand und ist nicht froh iiber ihre geeignete
Verwertung in den zusammenfassenden Anfangskapiteln?

Die geistesgeschichtlich bedeutungsvollen Beschliisse des 5. Lateran-
konzils von 1517 gegen die Lehren iiber die Sterblichkeit der menschlichen
Einzelseele und gegen die inspirierte Predigt, gleich wie die antihierarchi-
schen Reformprediger, die einem bei der Lektiire oberitalienischer Chro-
niken bizarr und fremd entgegentreten, erfahren ihre Einordnung.

In den Graubiindner Siidtilern hat sich ein vielschichtigeres religioses
Leben entwickelt, als sich nach Dalberts Ziircher Dissertation (1948), die
vom kirchlichen Standpunkt aus konzipiert ist, vermuten lieBe.

In spiterer Phase der Entwicklung erwichst auf der Folie des italieni-
schen Tiufertums das bedeutende Bild des Michael Servet in neuer Fas-
sung. Wie die Ideen der anabaptistischen Italiener ist auch Servets ener-
getischer Pantheismus und Antitrinitarismus nicht Niederschlag leichtfer-
tiger Theologasterei, sondern Ausdruck personlicher Auslegung des Bildes
Jesu Christi. Es wirkt iiberzeugend, wenn C. die christologische Spekula-
tion als Angelpunkt fiir das Ineinander «antitrinitarischer Ideen, neuplato-

1 Vgl. auch St. Kot in ZfSG. 30, 1950. 71 (Basel und Polen).



— 471 —

nischer Vorstellungen, tiuferischer Lehren, rationalistischer und morali-
scher Bestrebungen humanistischer Richtungen» im italienischen Reformer-
tum bezeichnet.

Graubiinden und Genf sind die Einfallspforten fiir diesen nonkom-
formistischen Geist in der Schweiz. Wenn um 1581 ein anonymer Italiener
den detaillierten Organisationsplan der Respublica Christiana fiir eine hare-
tische Geheimgesellschaft in antitrinitarischem, anabaptistischem und repu-
blikanischem Sinne entwirft, den C. eine «Kodifikation des Nikodemismus»
nennt, so ist mit dieser Bezeichnung Nikodemismus das Problematische
an der Haltung, aber auch das schwere Schicksal all dieser Personlichkeiten
gekennzeichnet. Als Virtuose des Nikodemitentums, des Sich-anpassens
unter Mentalreservation, erscheint Lelio Secondo Curione. Sein Anliegen
war jedoch nicht die dogmatische Diskussion um die heikeln Gegenstinde
des Consensus Tigurinus, sondern die Rettung humanistischer Kritik und
Toleranz, die geistige Freiheit. Mit ihm verbunden war Sébastien Castel-
lion, ein weit schlechterer Anpasser. Das Bild Castellions wird aus der
modernisierend-rationalistischen Typisierung durch Buisson herausgelost
und mit echteren Ténen versehen.

An dieser Stelle sei auf die eingehende Rezension Cantimoris durch
Paul Burckhardt im Sonntagsblatt der «Basler Nachrichten» Nr. 49, 11. 12.
1049, hingewiesen, die mehrere kritische Notizen enthilt, sowie auf Burck-
hardts Aufsatz iiber David Joris in der Basler Zeitschrift 1949. Im Be-
streben, die unterirdischen Zusammenhinge des hiretischen Kreises iiberall,
wo sie moglich sind, aufzuspiiren, im Briickenschlagen zu den nordalpinen
Spiritualisten geht C. etwas weit; so offensichtlich in der Beziehung zwi-
schen Curione und Joris, die nach Burckhardt nicht bestanden hat, so ver-
mutlich auch in der gequilt anmutenden Herstellung von Beziehungen zwi-
schen Bernardino Ochino und Kaspar Schwenckfeld. Auch der Vorbehalt
Paul Burckhardts gegen eine zu helle Tonung des Toleranzdenkens in
Bullinger ist ernst zu nehmen. Wenn auch anderseits die schonen Seiten
Cantimoris iiber das Verhiltnis Bullingers zum Problematiker Lelio Sozzini
nicht ausgeloscht werden konnen, und wenn auch Dalberts bereits zi-
tierte Arbeit die ausgleichende Wirksamkeit Bullingers in Graubiinden er-
neut ins Licht stellt.

Bolligen bei Bern. Hans von Greyerz

Husert JeDIN, Geschichte des Konzils von Trient. Bd. 1: Der Kampf um
das Konzil. XIII und 643 S. Herder, Freiburg i. Br. 1949.

«Das Konzil von Trient, das neunzehnte allgemeine Konzil der Kirche,
stellt durch seinen dramatischen Verlauf, durch seine Dauer und durch seine
welt- und kirchenpolitischen Auswirkungen alle vorausgegangenen Kon-
zilien in Schatten; es war die Antwort der Kirche auf die seit dem Spat-
mittelalter fillige Reform an Haupt und Gliedern, grenzte die Kirchenlehre



— 472 —

gegen die neuen Lehrsysteme der protestantischen Reformatoren ab, bildete
die geistige Grundlage der inneren katholischen Erneuerung und der po-
litischen Gegenreformation und wurde das Formprinzip des nachtridentini-
schen Katholizismus, der mit dem Weltkriege 1914—1918 zu Ende ging»,
sagt der Linzer Kirchenhistoriker Karl Eder in seiner soeben erschienenen
Darstellung der «Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus».

Es ist klar, daB dieses bedeutsame Ereignis im Laufe der Jahrhun-
derte eine Fiille historischer und polemischer Literatur hervorgebracht hat.
Zu den bekanntesten Werken iiber das Konzil von Trient gehéren die beiden
antithetischen Werke des venezianischen Antikurialisten Paolo Sarpi und
des Jesuitenkardinals Sforza Pallavicino von 1619 und 1656/7.

Durch die seit 1901 vor sich gehende Verdffentlichung des maBge-
benden Quellenmaterials in dem auf 14 Binde berechneten Werk: «Conci-
lium Tridentinum; diariorum, actorum, epistularum, tractatuum nova col-
lectio» wurde die Forschung in den letzten Jahrzehnten auf eine neue Basis
gestellt, und von dieser neuen Basis aus unternimmt es nun der katho-
lische Kirchenhistoriker der Universitit Bonn, Hubert Jedin, nachdem er
bereits eine reiche Fiille von Vorarbeiten vorgelegt hat — wir nennen
nur die zweibindige Biographie des groBen Konzilstheologen Girolamo
Seripando von 1937 —, eine neue, auf drei Biande berechnete Darstellung
der Geschichte des Konzils von Trient zu veréffentlichen.

Bis jetzt liegt der erste Band vor. Er hebt mit den Worten an: «So
seltsam es klingen mag: die Geschichte des Trienter Konzils beginnt mit
dem Sieg des Papsttums iiber die Reformkonzilien; in dem Jahrhundert,
das zwischen der Auflosung des Basler und der Versammlung des Trienter
Konzils liegt, formen sich die im spiten Mittelalter geprigten Ideen vom
Papsttum, von den Konzilien und der Kirchenreform um, und es entstehen
die innerkirchlichen Spannungen, die gedankliche Atmosphire, die auf den
Verlauf und den Ertrag der Trienter Versammlung nicht weniger einwirkt
als das groBe Ereignis des 16. Jahrhunderts, die Glaubensspaltung». Dem-
gemilB trigt der Band den Untertitel: « Der Kampf um das Konzil» und
behandelt die an Irrungen und Wirrungen iiberreiche Geschichte der Be-
mithungen um das Konzil seit dem Ausgang der Basler Versammlung bis
zur endgiiltigen Er6ffnung des Konzils in Trient am 13. Dezember 1545.

Der erste Teil ist der Zeit vom Basler Konzil bis zum fiinften Lateran-
konzil gewidmet. Die wichtigsten Abschnitte sind: «Der Sieg des Papst-
tums iber die Reformkonzilien», «Das Weiterleben der Konzilsidee»,
«Die papstliche Reaktion», «Die gescheiterten Konzilsversuche von Basel
(1482) und Pisa (1511)», «Das fiinfte Laterankonzil», «Die Selbstreform
der Glieder». Das Fazit, das Jedin zieht, lautet: « Mehr als ein halbes Jahr-
hundert hatte man Plane fir die Reform der Kurie und der Kirche gemacht,
dariiber diskutiert und geschrieben, aber nie war eine wirklich befreiende
Tat gefolgt, durch die sich das Papsttum an die Spitze der kirchlichen Er-
neuerung gestellt hitte; eine groBe Chance war versiumt».



— 473 —

Mit dem Ausbruch der Reformation und ihrem Ruf nach einem «freien
christlichen Konzil in deutschen Landen» trat die Geschichte der Konzils-
bewegung in ein neues, akutes Stadium. Aber wieder geschah bis zum Tode
Klemens’ VII. im Jahre 1534 nichts. Jedin urteilt iiber diesen Papst: «Es
ist wahr, seine Konzilsfurcht war durchaus nicht das einzige Hindernis
des Konzils; die Konzilsbedingungen der deutschen Protestanten vermin-
derten die Aussichten auf die ja immer noch erhoffte Reunion und lieBen
schwere Verwicklungen befiirchten; die Ortsfrage war schwer zu lésen; die
Weigerung Franz’ 1. schloB die Beteiligung dieser groBen Nation aus, mit
der Englands war ohnehin nicht zu rechnen; das alles waren ernste Hin-
dernisse; es wire die Aufgabe des Papstes gewesen, zum Heile der Seelen
alles daran zu setzen, um sie zu iiberwinden; dieser Wille hat ihm ge-
fehit». Der Regierungsantritt Pauls IIl. «bedeutete den Bruch mit der
Kirchen- und Konzilspolitik Klemens’ VIL.». Am 2. Juni 1536 berief die
Bulle «Ad Dominici gregis curam» ein Generalkonzil auf den 23. Mai
1537 nach Mantua zur Beseitigung der Irrtiimer und Hiresien, Reform der
Sitten, Herstellung des Friedens in der Christenheit und Vorbereitung eines
groBen Krieges gegen die Unglidubigen. Aber infolge der politischen Kon-
stellationen sah sich der Papst nach langem Hin und Her gendtigt, es zu
suspendieren. Darauf kam es zu den Religionsgesprachen von Worms und
Regensburg. Als sie gescheitert waren, erfolgte am 22. Mai 1542 eine
neue Einberufung des Konzils, dieses Mal nach einer «in deutschen Landen»
gelegenen Konzilsstadt, nach Trient. Aber wiederum kam es zu einer
Suspension, nachdem sieben Monate nach der Erofinung erst zehn Bischofe
in der Konzilsstadt eingetroffen waren. Jedin bemerkt dazu: «Man muB
zugeben, daB es nicht in der Macht des Papstes lag, die Hauptursache
des MiBerfolges, den Krieg der beiden GroBmichte, aus dem Wege zu
raumen»; aber allerdings habe auch die Familienpolitik des Papstes «die
Magnetnadel seiner auf Konzil und Reform gerichteten Politik verhingnis-
voll abgelenkt». Endlich machte der am 18. September 1544 geschlossene
Friede von Crépy die Bahn frei: am 30. November 1544 berief die Bulle
«Laetare Jerusalem» zum 15. Mirz 1545 aufs neue ein Konzil nach Trient.
In der Tat hielten die mit dem Prisidium betrauten Kardinile Del Monte,
Cervini und Pole am 13. Mirz ihren feierlichen Einzug in der Konzilsstadt.
Die eigentliche Eréffnung zog sich allerdings bis zum 13. Dezember hin.
Als sie erfolgte, fehlten die Protestanten: das Konzil, das vor sich gehen
sollte, war nicht das «freie christliche Konzil in deutschen Landen», an
das sie appelliert hatten.

Jedin schlieBt seine durch eine vollstindige Beherrschung des Stoffes
und durch historischen Scharfsinn ausgezeichnete Darstellung mit den
Worten: « Wire das Konzil von Trient im Jahre 1525 und nicht im Jahre
1545 zusammengetreten, so hitte es nur einer Hiresie und einer durch
sie entfachten Volksbewegung gegeniiber gestanden; die lutherischen Kir-
chen waren noch nicht organisiert, die neugliubigen Fiirsten und Stadte



— 474 —

bildeten noch keine politische Macht, die Masse des Volkes war noch durch
die katholische Lehre und Frommigkeit geformt; eine Konzilsentscheidung
iiber die Lehre Luthers wire wahrscheinlich von der groBen Mehrheit des
deutschen Volkes angenommen worden, eine vom Konzil dekretierte Re-
form hitte sich gegen die lutherische noch durchzusetzen vermocht; Har-
nacks Frage, ob die Reformation sich entwickelt hitte, wenn das Trienter
Rechtfertigungsdekret auf dem fiinften Laterankonzil herausgekommen
wire, ist nicht ganz unberechtigt; man darf zweifeln, ob wir heute eine
abendlindische Kirchenspaltung hitten».

Basel. Ernst Staehelin.

P. Iso MOLLER, Der Kampf der Abtei Disentis gegen das Hochstift Char
in der I. Hilfte des 17. Jahrhunderts. S.A. aus dem Biindner.
Monatsbl. 1949. 62 Seiten.

P. Iso Miiller, der rithmlichst bekannte Verfasser verschiedener
bedeutender Arbeiten zur Biindner Geschichte und der ausgezeichneten Di-
sentiser Klostergeschichte, deren 1. Band (700—1512) 1942 erschienen ist,
geht bei der Fortsetzung dieses Werkes griindlich und umsichtig zu Werke.
Wie schon dem ersten, so schickt er auch dem zweiten Band eine Reihe
von Abhandlungen voraus, in denen er einzelne Ereignisse und Gestalten,
mit denen entscheidende Wendepunkte der Klostergeschichte verkniipft sind,
darstellt. Ein solcher Wendepunkt liegt auch in der Zeit der Biindner
Wirren.

Im Kloster Disentis hat 1631 die Tridentiner Reform Einzug ge-
halten. Abt Sebastian von Castelberg und alle seine Monche mit Ausnahme
eines einzigen gingen ins Exil und wurden durch drei Murenser Patres
ersetzt. An ihrer Spitze stand Augustin St6écklin, zunichst als Ad-
ministrator, seit 1634 als Abt. Er stand vor der Aufgabe, die innere Re-
form durchzufithren und fiir die Freiheit des Klosters von weltlicher Ge-
walt sowie fiir seine Unabhingigkeit vom Hochstift Chur zu kdmpfen.

Seit 1538 hatte sich das Kloster der Gerichtsgemeinde Disentis (Cadi)
fiiggen und sich von ihr den Abt geben lassen miissen. Die Kollaturrechte
in den zahlreichen Klosterpfarreien des Vorderrheintales und bis nach Ems
hinunter hatten die Gemeinden bis auf geringe Reste an sich gezogen.
Die Einkiinfte, besonders an Zehnten, hatten auf Grund der Ilanzer Artikel
von 1526 eine starke Schmilerung erfahren.

Seit 1127 war Disentis pipstliches Schutzkloster und seit 1278 exemte
Abtei, nicht ein eigenes Generalvikariat wie St. Gallen, jedoch der Juris-
diktion des Bischofs entzogen. Aber das Kloster hat es sich dann doch ge-
fallen lassen miissen, daB seine Abte vom Bischof die Bestitigung einholen
und sich von ihm weihen lassen muBten. Auch bestimmte Abgaben leistete
es dem Bischof, und der bischifliche Erbmarschall, der den Abt nach Chur
zur Weihe geleitete, hatte Anspruch auf dessen Pferd. Zu Anfang des 17.



— 475 —

Jahrhunderts sind sogar Visitationen durch den Bischof vorgenommen wor-
den. Auch in der Besetzung der Klosterpfarreien iibte der Bischof Befug-
nisse aus, welche die vom Kloster beanspruchten Kollaturrechte beeintrich-
tigten. Ein weiterer Streitpunkt war das Spolienrecht, d. h. der Anspruch
auf die Erbschaft der Pfarrer, das allerdings seit den Ilanzer Artikeln
nicht mehr hatte ausgeiibt werden konnen.

Den Kampf der Abtei gegen die Gerichtsgemeinde Disentis hat P.
IsoMiiller im Jahresbericht der HAG Graubiinden 1948 dargestellt. Die
Auseinandersetzung mit dem Hochstift Chur ist Gegenstand der vorliegenden
Abhandlung. Sie endete im wesentlichen mit dem Sieg des Klosters. Der
Entscheid der Propaganda-Kongregation vom 19. Januar 1635 sprach die
Exemtion von der bischoflichen Visitation und von der gewohnlichen Ju-
risdiktion aus, kam aber dem Bischof mit der Bestimmung entgegen, daf
der Abt die Bestitigung und Benediktion in Chur zu empfangen und die
damit verbundene Abgabe und Ehrengabe zu entrichten habe. Zu einem
Abkommen zwischen dem Abt und dem Hochstift iiber die Besetzung der
Klosterpfarreien kam es erst nach weiteren heftigen Auseinandersetzungen.
Ihm unterzog sich die Gerichtsgemeinde Disentis jedoch nicht. Der Abt
muBte 1628 eine Konvention unterschreiben, in der er auf die Wahl der
Pfarrer in der Cadi verzichtete und sie den Pfarrgenossen iiberlieB.

Wenn der Verfasser den Kampf zwischen Abt und Bischof so ausfiihr-
lich darstellt und den Inhalt der Rechts- und Streitschriften, welche ge-
wechselt wurden, in den charakteristischen Stellen wortlich wiedergibt, tut
er dies nicht nur aus Verehrung und Dankbarkeit fiir den Abt, der sich mit
seiner ganzen Personlichkeit so entschieden und kompromiBlos fiir semn
Kloster eingesetzt hat, sondern auch, um zu zeigen, wie und mit welchem
Erfolg dieser Abt die Waffen zu fithren verstand, die er sich durch eifrige
Archivstudien und durch die wissenschaftliche Ausbildung im kirchlichen
Recht geschmiedet hatte. Dies zu sehen, macht in der Tat die Lektiire reiz-
voll, fiir den Historiker wie fiir den Juristen, und gewihrt auch Einblicke
in den kirchlichen ProzeB. Die Rechtsschriften sind nicht frei von Leiden-
schaftlichkeit, eristischer Virtuositit und Schonungslosigkeit. Der Verfasser
meint an einer Stelle: «In Stécklin siegte hier der Jurist» (vielleicht
richtiger: der Advokat) «und Restaurator iiber den Historiker und Psycho-
logen ».

Fiir den Erfolg des Abtes ist wohl auch ausschlaggebend gewesen,
daB ihm der favor iudicis gewiB war und daB er den stirksten Riickhalt an
der schweizerischen Benediktiner-Kongregation hatte, welcher Disentis seit
1617 angehorte, und welche einfluBreichste kirchliche Beschiitzer hatte.

Land und Volk, in dem der Abt aus Muri zu kimpfen hatte, kommen
bei diesem sehr schlecht weg. Disentis ist fiir Abt Stécklin «in asperrimo
deserto», da sei es auBer den drei Sommermonaten der bestindigen Kilte
und des Eises wegen schaurig. Das Volk Ritiens ist fiir Stocklin eine
barbara gens («Rethicae vulpes»), die den kirchlichen Verrichtungen ab-



— 476 —

geneigt, ein wildes und erbarmliches Leben fithre. Bald mit Schrecken,
bald mit Verachtung spricht der Abt von der Eigenwilligkeit, Hartnackig-
keit, Gewalttiatigkeit und Leidenschaftlichkeit der Biindner in der Verfolgung
ihrer politischen Ziele auch gegeniiber der Kirche. Mit diesem Urteil steht
Abt Stocklin in seiner Zeit, aus der es zu verstehen ist, keineswegs allein da.

In dieser Zeit, da die tridentinische Reform siegreich vordrang und
es galt, ihr auch im riatischen Bergkloster zum Durchbruch zu verhelfen,
war Stocklin wohl der richtige Mann auf seinem Posten. In anderen kri-
tischen Zeiten der Klostergeschichte, wie in der Zeit der Grindung des
Oberen Bundes, zur Zeit der Ilanzer Artikel und vielleicht auch wieder
im 19. Jahrhundert, wire er wohl kaum der richtige Lenker der Kloster-
politik gewesen.

Liebefeld bei Bern. Peter Liver.

HEeNrl Naer, «Huguenot» ou le procés d’un mot, dans Bibliothéque d’Hu-
manisme et Renaissance, XII (1950), p. 208—227.

Monsieur Henri Naef vient de reprendre, aprés Christophe Nyrop et
par des voies personnelles, le probléme de ’origine du nom de « Huguenots».
Il le fait avec beaucoup d’érudition et de perspicacité et son étude donne,
avec une bibliographie fort compléte, tous les éléments d’un débat tres
compliqué. Il nous propose aussi une solution.

Selon Etienne Pasquier, c’est & Tours, huit ou neuf ans avant le
tumulte d’Amboise que les réformés de France ont été appelés «hugue-
nots». Mr. Naef confirme cette affirmation par le «certificat d’honneur
et gloire» délivré le 20 mars 1552 a leur maire Bertin par «les consuls
et notables» de Périgueux. Sur ce dernier texte, il convient de faire des
réserves, car le document a été considéré des 1891 comme dépourvu de
tout caractére d’authenticité. Il aurait fait partie d’une série de faux pro-
duits, vers 1760, par le controleur général Henri Bertin pour illustrer
sa généalogie et qui furent en partie repoussés par le généalogiste Chérin.
(Voir a ce sujet une lettre d’Hippolyte Aubert 2 Th. Dufour de 15 février
1017 et G. Bussiere Henri Bertin et sa [amille. Bulletin de la Société
historique et archéologique du Périgord, tome XXXII (1905) cité dans
Mss. Th. Dufour, vol. 7, fol. 450ss. aux Archives d’Etat de Geneve.)
Notons cependant que méme si ce document est un faux du XVIIéme sigcle,
Etienne Bertin a bien été maire de Périgueux en 1551 et que rien ne
nous empéche d’admettre P’apparition du terme de «Huguenots» a Tours
avant 1560.

Mr. Naef examine successivement les explications données par les
contemporains, quant a 'origine du mot, soit Pinvention prétée aux Guise
par dérision de la dynastie de Hugues Capet, la réponse des Guisards:
«Aygnos que les églises difformées» avaient usurpés «a ceux de Genesve



— 477 —

dont les séditeux d’Amboise sont yssus», la porte du roi Hugon, selon
Pierre de la Place en 1565, proche du lieu de réunion des réformés a Tours,
le roi Hugon d’Henri Estienne, etc. Les interprétations autres que celles
qui partent d’«Aygnos» sont pour Mr. Naef autant de fausses pistes.

Mais les protestants francais accusés de sédition avaient intérét a
propager lorigine localisée a Tours et a faire oublier «’assimiliation des
Huguenots aux Aignots «rebelles» qui avaient fait de Geneve une ville
libre et confédérée».

Comme Décrit en 1621 Jean Diodati, Huguenots est bien un «nom
corrompu du suisse Eidgenossen qui signifie alliez». Pour en administrer
la preuve, Mr. Naef fait appel a Phistoire de I’émancipation politique de
Genéve et produit un nombre imposant de citations qui vont de 1519 a
1536 et méme a 1603. Les partisans des alliances suisses a Genéve sont
en effet appelés dans des textes siirs «aguynos, equenox, heiguenoulx, es-
quenoulx, enguenotz, hanguenots», etc. Il n’est cependant pas absolument
établi, comme le dit Mr. Naef, qu’il faille lire «auguinos» dans le proces
verbal du secrétaire du Conseil de Genéve du 3 septembre 1519. Th. Du-
four a relevé dans ce projet trois fois le mot, qu’il a lu deux fois «aguinos»
et une fois «anguynos». Dans ce dernier cas Mr. Naef lit «auguynos»,
mais la distinction entre I’'n et ’u apparait quasi impossible.

En revanche Mr. Naef peut citer une fois la graphie «auguenot» dans
le Journal de Jean Balard pour I’année 1530, et pour expliquer le passage
de eiguenot — enguenot a huguenot, il cite toute une série d’exemples
empruntés au langage populaire en Savoie, dans la vallée du Rhone et
jusqu’a Limoges.

Cet argument linguistique appartient aux spécialistes de la dialectolo-
gie. Arré¢tons-nous de préférence a l’argument historique. Comment les
Eiguenots genevois ont-ils pli donner naissance a P'appellation francaise
de Huguenots bien aprés le moment de leur activité? Par la confusion
entre I’émancipation politique de la cité de 1519 a 1526 et la réforme re-
ligieuse de 1535—1536, puis par ’accusation portée contre les huguenots
francais de n’étre que des républicains déguisés, a exemple des Suisses.

C’est ce que pense en 1563 le curé du Landeron, Syméon Vinot, et
en 1573, Gabriel de Saconay. C’est ce que permettrait de soutenir égale-
ment le discours que Théodore de Beze avait fait passer en France
au moment de la conjuration d’Amboise. Enfin les soldats huguenots de
Coligny qui levent en 1569 le siege de Poitiers sont appelés «Fribou»
dans une chanson poitevine, ce qui s’explique par Pappui donné en 1519
et 1526 aux Genevois dans leur résistance au duc de Savoie, par les Fri-
bourgeois qui devaient quelques années plus tard rester fidéles a la foi
catholique.

Ce sont la en tous cas des rapprochements suggestifs et si, apres
la notable contribution de Mr. Naef, la discussion n’est peut-étre pas dé-
finitivement close, ses démonstrations demeureront a la base de nouvelles



— 478 —

recherches, pour autant qu’elles soient encore susceptibles de découvrir
quelque chose de décisif.

Geneve,. Paul E. Martin.

Fritz Heirz, Johann Rudolf Iselin (1705—1779), ein Beitrag zur Ge-
schichte der schweizerischen Historiographie des 18. Jahrhunderts.
Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Bd. 32. Verlag Helbing
& Lichtenhahn, Basel 1949. 226 S. mit 1 Portrit.

Obwohl der Basler Rechtsprofessor Johann Rudolf Iselin «im Schlag-
schatten seines jiingeren, zweifellos genialeren Neffen, Isaak Iselin, ver-
gessen worden ist», wuBiten Kenner des 18. Jahrhunderts schon lange, daB
diese Vergessenheit keine eigentliche Berechtigung hatte. So ist es erfreu-
lich, daB nun eine ausfiihrliche Monographie iiber diesen bedeutenden Ge-
lehrten vorliegt.

Iselins Tatigkeit ist in mehrfacher Hinsicht typisch fiir sein Jahr-
hundert. Als Jurist ausgebildet, Dozent an der heimatlichen Universitit
— an welcher er leider erst mit 52 Jahren eine Rechtsprofessur erlangen
konnte —, war er einer jener Basler, die den Ruf ihrer Hochschule auch in
einer ungiinstigen Zeit hochhielten. AuBerdem gelang es ihm, trotzdem
alle seine Bewerbungen um politische Amter scheiterten, als Redaktor der
Basler Zeitung und als inoffizieller Berater der Regierung einen erheb-
lichen EinfluB auf die baslerische Staatspolitik auszuiiben. Sein politisches
Temperament verleitete ihn sogar dazu, sich wihrend des Siebenjihrigen
Krieges fiir eine ausdriickliche Unterstiitzung Friedrichs II. einzusetzen.
SchlieBlich hat seine wissenschaftliche Tétigkeit, die neben juristischen haupt-
sichlich historische Gebiete umfaBte, europiische Anerkennung gefunden.

Heitz unterzieht in erster Linie das historische Werk Iselins einer
eingehenden Betrachtung. Iselins Hauptleistung auf diesem Gebiet ist sicher
die Erstedition der Schweizerchronik von Aegidius Tschudi, deren Bedeu-
tung fir die folgenden Generationen kaum zu iiberschitzen ist. Daneben
steht u. a. eine Neuausgabe der Briefe des Petrus de Vinea, welche seither
keine weitere Auflage mehr erlebt haben.

Iselins Beziehungen zu zeitgendssischen Historikern bilden eine wahre
Fundgrube fiir die Geschichte der schweizerischen Historiographie des 18.
Jahrhunderts. Zu seinem Korrespondentenkreis gehorten u. a. Leu, Balthasar,
Zurlauben, Loys de Bochat, auf deren wissenschaftliche und teils auch po-
litische Tatigkeit hier viel neues Licht fillt. Iselins historische Interessen
lagen allerdings weder in kritisch-aufklarerischer noch in philosophischer
Richtung. Er blieb ein Gelehrter alter Prigung, ganz im Sinne der rechts-
historischen Schule von Halle, an welcher er als Schiiler von Gundling und
Thomasius bleibende Eindriicke empfangen hatte. Zur Welt von Voltaire
und Rousseau hat er — trotzdem er beide gekannt hat — keinen Zutritt
gefunden.



— 479 —

Es ist als Gliick zu bezeichnen, daB sich Heitz auch mit den weit-
schichtigen tiibrigen Interessen dieses «auflergewohnlich begabten bas-
lerischen Vertreters der Frithaufklarung» beschidftigt hat; ja es ist fast
schade, daB er nicht noch mehr Gewicht auf diesen ersten Teil seiner Ar-
beit hat legen konnen, denn das «AuBergewdhnliche» an Iselin war wohl
weniger seine historiographische Titigkeit an sich als das Geschick, mit
dem er sich auf den verschiedensten Gebieten zu bewegen wuBite. Doch
auch bei dieser Beschrinkung auf das Wesentliche ist es Heitz gelungen,
uns die Gestalt Iselins lebendig vor Augen zu fiithren; sein Buch ist flieBend,
in einem Zug und leicht lesbar geschrieben; Qualititen, die man manch
vielleicht bienenfleiBiger gearbeiteten Schrift nicht nachrithmen kann. Die
Lebendigkeit der Darstellung riihrt sicher auch daher, daB sie fast aus-
nahmslos aus dem reichhaltigen Briefwechsel Iselins herausgearbeitet
worden ist.

Besonders dankenswert ist es, daf sich Heitz der Miithe unterzogen
hat, sowohl ein Verzeichnis der Briefe wie ein Personenregister (in einer
Dissertation eigentlich eine Selbstverstindlichkeit!) dem Werke beizufiigen.
Mit dieser Arbeit ist nicht nur ein «Beitrag zur Geschichte der schweize-
rischen Historiographie des 18. Jahrhunderts» geliefert worden, sondern
ganz allgemein ein Stiick der so schlecht erforschten schweizerischen Friih-
aufkliarung erhellt worden.

Bern. Ulrich Im Hof.

Corona amicorum. Emil Bdchler zum 80. Geburtstag, 10. Februar 1948.
227 S. Tschudy-Verlag, St. Gallen.

Freunde des groBen Gelehrten (1 14. Mirz 1950) gaben zu seinem
80. Geburtstag unter dem sinnigen Titel « Corona amicorum» eine gediegene
Festschrift heraus, die der Doppelstellung des Gefeierten (Naturwissen-
schafter und Prahistoriker) entsprechend Beitrige zu diesen Wissensgebieten
enthalt.

Der Herausgeber Emil E gli wiirdigt in warmen Worten die Be-
deutung und Universalitit Bichlers, der mit seinen Forschungen auf dem
Wildkirchli, im Drachenloch und im Wildenmannlisloch die ersten mensch-
lichen Spuren unseres Landes festgestellt, in der letzten Zwischeneiszeit, und
durch seine zusammenfassende Monographie «Das alpine Paldolithikum der
Schweiz» (1940) nach den Worten seines Freundes Hugo Obermaier «eine
monumentale Leistung» hervorgebracht hat, «die in der Schweizer und inter-
nationalen Forschungsliteratur als vorbildliches Denkmal weiterbestehen
wird». Das Publikationsverzeichnis am Schlusse des Bandes stellt eine mich-
tige Garbe des von Dr. Bichler geleisteten Lebenswerkes dar.

Von einer Namhaftmachung aller 17 Beitrige miissen wir absehen und
uns auf die der Geschichte dienenden beschranken. Die Arbeit von Prof.
H. Hediger, Basel, «Naturschutz und Heilaberglaube», ist deswegen be-



— 480 —

sonders interessant und steht in Beziehung mit Bachlers Bestrebungen, aus-
sterbende Tierarten, namentlich den Steinbock, wieder einzufithren und zu
schiitzen, weil darin dargelegt wird, wie ein uralter Volksaberglauben schuld
war, daBl das Murmeltier in den Kriegsjahren furchtbar dezimiert wurde,
weil eine marktschreierische Reklame der Apotheker dem « Munggendl» eine
an Aberglauben grenzende Heilkraft gegen Rheumatismus zuschrieb. Auch
andere Tiere, wie z.B. der Biber, muBten in unserm Lande eine ihnen
nachgesagte Heilkraft mit der Ausrottung biiBen. Karl Keller-Tar-
nuzzer zeigt am guterhaltenen Holzwerk des Pfahlbaus vom Breiten-
loo (Pfyn), wie die Hiittenboden errichtet wurden, die der Michels-
berger Pfahlbautenart zugehoren. Wilhelm Schmidt (Fribourg)
schreibt iiber «Die Primitialopfer in der Urkultur», wo die friithest nach-
gewiesenen Menschen schon mit den merkwiirdig aufgeschichteten Schadel-
und Langknochen dem von ihnen verehrten hochsten Wesen und Schopfer
Opfer darbrachten. Schmidt verweist auf Analogien bei heutigen primitiven
Volkern, wobei er wiederholt gegen K. Meuli polemisiert. Sein Ordens-
genosse und Kollege Wilhelm Koppers (Wien) behandelt dasselbe
Thema, «Gottesglaube und Primitialopfer bei dem ethnologischen Altstamm
der Chenchu im Dekkan (Siidindien)». Zu den interessantesten Beitrigen
gehort der des Ragazer Bezirksforsters Otto Winkler, der unter dem
Titel « Lebensraum und Wirtschaft der Freien Walser im St. Gallischen Calf-
eisental» den Ursachen nachgeht, warum die Walser dieses Tal, das sie
zwischen ca. 1280—1350 besiedelten, im Jahre 1652 wieder endgiiltig ver-
lassen haben. Er legt dar, daB die fiir eine Dauersiedelung notwendigen
Bedingungen: Wohnplatz und Obdach, Nahrung und Kleidung, Verkehr und
Verbindungen fehlten. Die 11—12 Hofsiedelungen lagen auf einer Durch-
schnittshéhe von 1700 m, waren im Winter wochen- und monatelang ohne
direkte Sonne, die Hirtenkultur vermochte sie nicht zu ernihren, der geringe
Getreidebau reichte nicht aus auch fiir nur rund 100 Seelen. Im Winter
waren sie von der Umgebung ginzlich abgeschnitten, die Verbindungswege
lagen zu hoch und waren auBerordentlich beschwerlich. So muBte diese
Kolonie schlieBlich zusammenbrechen. Emil E gli stellt in seinem Auf-
satz « Tiler und Gemeinden», erliutert an vielen Beispielen, fest, daB «zahl-
reiche Gemeinden gleichsam im Relief vorgepragt» sind, daB jede ent-
sprechenden Anteil an Weide, Wald, Talgrund, FluB und Verkehrsnetz be-
sitzt: es ist die gerechteste Verteilung der Sonnen- und Schattenhinge und
beweist, daB unsere Gemeinden naturverbunden sind.

Auch die Studie Richard Ziirchers iiber «Das Gebirge in Land-
schaftszeichnungen der Renaissance», erklirt an Gemilden und Zeichnungen
da Vincis, Tizians, Niklaus Manuels, Hans Leus d. J. und Wolfgang Hubers,
sowie Werner Kaegis Bericht «Aus Jakob Burckhardts erster Berliner
Zeit», also aus Burckhardts Krisenzeit, als er von der Theologie zur Historie
iiberging, wie auch «Unbekannte Freundschaftsbriefe» von Johann Anton
Sulzer, Oberamtmann des Stiftes Kreuzlingen, und dem Bankherrn Daniel



— 481 —

Girtanner in St. Gallen aus den Jahren 1791—94, behandelt von Samuel
Voellmy, vermogen uns zu interessieren als Dokumente einer Minner-
freundschaft, die sich in weitem MaBe mit religiosen und philosophischen
Fragen beschiftigen.

St. Gallen. Karl Schonenberger.

Pierre DE BoISDEFFRe et JEAN-Max BoucHaup, Vocafion de I’Europe. Paris,
Bloud & Gay, 1950. Un vol. in-8 de 262 p.

Ce volume appartient a cette abondante littérature consacrée a étudier
le «cas Europe», en établir un diagnostic plus ou moins lucide, plus ou
moins complet et plus ou moins tendancieux. Il se fait du reste remarquer
par sa grande objectivité, par la diversité de ses points de vue et de sa docu-
mentation, et par Pintérét qu’il porte a la formation comme a I’évolution
de Pesprit européen. Son inspiration est nettement favorable au fédéralisme
européen, qui est pour ses auteurs la seule facon de sauver la civilisation
méditerranéenne dont ’Europe est devenue I’héritiere et dont elle reste le
meilleur interprete.

La Revue d’histoire suisse n’aurait aucune raison de faire mention de
cet ouvrage s’il ne contenait pas la définition courante du fédéralisme qui,
si elle n’est pas entierement erronée dans les termes, n’en préte pas moins
a de graves et dangereux malentendus: «systeme politique qui permet aux
Etats américains et aux Cantons suisses de vivre en bonne intelligence en
dépit d’origines ethniques, de convictions religieuses et d’intéréts éco-
nomiques divergents». Il vaut la peine de signaler ce qu’il y a de confus,
et par la méme de fallacieux, dans cette fagon, trés courante chez les
protagonistes d’une fédération européenne, méme ceux de Suisse, d’exciper
des expériences, et on peut dire des réussites américaine et suisse pour
légitimer leur entreprise. Je ne parlerai ici naturellement que de I’expérience
suisse.

On peut résumer le tableau d’ensemble que MM. de Boisdeffre et
Bouchaud donnent de ’Europe au début de leur livre par l’expression de
«continent de la diversité». C’est donc un certain nombre de peuples pro-
fondement divers quant a la race, la religion, les besoins économiques et la
formation politique que les « Européens» ont a faire vivre en bonne intelli-
gence, alors que ces peuples se sont habitués depuis plus de mille ans a
régler leurs différends a coups d’épées ou de canons. Or de quels élé-
ments fut composée la Suisse primitive, et méme cette Confédération des
treize cantons qui dura jusqua la fin du XVIIIe siécle? De petites com-
munautés paysannes ou citadines économiquement interdépendantes et toutes
intéressées a ’exploitation de la grande voie commerciale du Saint-Gothard,
parlant des dialectes germaniques trées peu différents les uns des autres
— la moitié du canton de Fribourg faisait seule exception, mais ses gouver-
nants maniaient ’allemand aussi bien que le frangais —, fideles catholiques

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 30, Heft 3 10



— 482 —

les unes et les autres, et out "autorité publique, résolument démocratique
dans son principe, avait pour base I’assemblée de tous les habitants du
canton ou tout au moins de tous ceux de la «capitale». L’indépendance et
Porganisation politique des trois premiers cantons étaient du reste de date
trop récente au moment ou ils se fédérerent pour qu’on puisse supposer
entre eux ces rancunes et ces griefs qui rendent si difficiles, entre les Etats
européens, les relations de bon voisinage et la confiance réciproque.

Certes cette homogénéité initiale ne s’est pas maintenue; mais la diffé-
renciation confessionnelle ne s’est produite que deux siécles aprés la fon-
dation de la Confédération; la longue expérience de la valeur du lien con-
fédéral explique seule du reste que celui-ci ait triomphé de cette terrible
épreuve. Quant a la diversité des langues, ou des races comme on dit
souvent et par erreur, elle n’a pris une portée politique qu’a partir du mo-
ment ot des régions non allemandes ont obtenu rang de cantons souverains
aprées n’avoir longtemps été que des pays alliés ou assujettis, c’est-a-dire
depuis le XIXe siecle; et, grace a cette longue accoutumance réciproque,
elle ne causa aucune difficulté sérieuse.

Ceux qui se servent de I’exemple suisse pour étayer leur foi en la
possibilité d’une fédération européenne confondent donc la situation qui
résulte de six siécles de croissance de la fédération des trois Waldstetten
avec celle du début et raisonnent comme si la Suisse ne datait que de 1815.
L ’effet de cette erreur de perspective ne peut étre que d’égarer sur les diffi-
cultés de leur tache les pionniers du fédéralisme européen, qui ont trop
besoin de clairvoyance pour qu’on les nourrisse d’idées fausses.

Quand on sait en outre qu’il fallut plus d’un demi-siccle et trois ou
quatre tentatives avortées pour que les trois minuscules communautés pay-
sannes, alémaniques et catholiques d’Uri, Schwytz et Unterwald se sou-
mettent enfin, aprés 1315, a la discipline concrete, et non pas seulement
verbale ou statutaire, du régime fédératif, il n’est que prudent et honnéte
de ne pas faire de rapprochement précipité et superficiel entre 'oeuvre
accomplie par les fondateurs de la Confédération suisse et celle qu'ont a
entreprendre ceux de I"Union européenne, si du moins on pense que seule
sa pertinence donne de la valeur a un argument historique.

La seule analogie que ’on puisse établir entre les deux fédérations en
question est entre le but, lointain sans doute, que se proposent d’atteindre
les fédéralistes européens et I’aboutissement des cinq premiers siecles de
notre Confédération. Quel est le Suisse qui ne leur souhaiterait pas de
réussir dans cette belle entreprise?

Lausanne. David Lasserre.



	Einzelbesprechungen = Comtes rendus

