
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 30 (1950)

Heft: 3

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comtes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einzelbesprechungen — Comptes rendus

Victorine von Gonzenbach, Die Cortalllodkultur In der Schweiz. Mono¬

graphien zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz, Band VII. Verlag
Birkhäuser, Basel 1949. 93 S. und 14 Tafeln -f- Karten.

Die Urgeschichtsforschung beschäftigt sich seit bald hundert Jahren
mit den Pfahlbauten, die eines ihrer bekanntesten Probleme geworden sind.
An Quellen, d. h. Fundmaterial ist kein Mangel, aber auch kein Überfluß.
Erst nach Durchführung schichtenmäßig trennender Untersuchungen in
Pfahlbauten gelang es Paul Vouga vor 30 Jahren, die wichtigsten
Kulturgruppen der schweizerischen Jungsteinzeit zu umreißen. Vor rund 15 Jahren
vertiefte E. Vogt die Kenntnis darüber entscheidend, indem er sie in den

europäischen Rahmen und weitern Zusammenhänge stellte. V. von Gonzenbach

hat nun in ihrer Dissertation die erste und ausführliche Monographie
über die älteste der erwähnten Gruppen in der Mittel- und Westschweiz
geschaffen. Dank einer sehr geschickten stilistischen Untersuchung der
Geräte, vor allem der sich rascher verändernden Keramik, kommt V. von
Gonzenbach zu einer chronologischen Einteilung in ältere und jüngere
Abschnitte der nach einem westschweizerischen Fundort, dem Pfahlbau in

Cortaillod, benannten Kulturgruppe. Gleichzeitig stellt sie Beziehungen zu

benachbarten, gleichaltrigen Gruppen her, so vor allem zur Rössener Kultur,

die auf Schweizer Boden noch nicht lange erkannt wurde und seither
immer wichtiger wird, ferner zur Michelsbergerkultur, beide in der
Ostschweiz zu fassen. Die neuen Resultate der Autorin zeigen vor allem, wie
die Schweiz zwischen Ost- und Westeuropa stand und von beiden Seiten

Einflüsse und wohl auch Menschen aufnahm. In Ost- und Westschweiz
sind mehrere kulturelle und politische Wechsel festzustellen, so daß Grenzlinien

verschieden gearteter Gruppen durch unser Territorium verliefen.
Da es sich bei der Cortaillodkultur und ihren gleichaltrigen Erscheinungen
bei uns um den Beginn der Jungsteinzeit handelt, so ist die Abklärung der
Strömungen und ihrer Herkunft besonders interessant. Immer noch steht

ja die Frage nach der Herkunft der Haustiere, der Getreide, des Flachses,
der Töpferkunst, des Webens etc. offen, denn alle diese Neuerungen sind
fast auf einen Schlag in der Jüngern Steinzeit aufgetreten. So gehört
beispielsweise die schöne Keramik der Cortaillodkultur zu der ältesten, uns
bekannten Töpferei auf Schweizerboden, während uns ihre Vorläufer noch

schlecht oder gar nicht bekannt sind.
Während wir die Lebensweise der Menschen der Altsteinzeit relativ

gut zu kennen glauben, ist diejenige der mittleren Steinzeit bedeutend schwie-



— 455 —

riger zu erfassen. Die jüngere Steinzeit schien eine Zeit lang wenig Rätsel
zu bergen und doch ist gerade der Übergang von den mesolithisehen
Kulturen zur vollentwickelten Seßhaftigkeit und zum Bauerntum der Cortaillod-
und Michelsbergerkultur im einzelnen nicht zu beschreiben. Dafür zeigt uns
V. von Gonzenbachs Arbeit die Cortaillodkultur als Ganzes, ihr Herkommen,
ihr Werden, ihre Entwicklung, ihre Chronologie, die Verknüpfung mit den

Nachbargruppen, ihren Stil, ihre Eigenarten, kurz alles Wissenswerte, das

aus dem nicht leicht zu interpretierenden Fundgut gewonnen werden mußte.
Es ist zu hoffen, daß auch die andern Kulturgruppen der schweizerischen

Jungsteinzeit (es sind rund ein halbes Dutzend) ebenso vorbildliche,
monographische Untersuchungen erfahren und ebenso sorgfältig ausgestattet
erscheinen dürfen.

Zürich. Verena Bodmer-Geßner.

Elisabeth Ettlinoer, Die Keramik der Augster Thermen (Insula XVII),
Ausgrabung 1937/38. Monographien zur Ur- und Frühgeschichte
der Schweiz, Band VI. Basel 1949. 112 S. und 47 Tafeln.

Die im Zentrum von Augusta Raurica in unmittelbarer Nähe des
Theaters zwischen den beiden Fora freigelegten Thermen wurden in clau-
discher Zeit erstellt und bis ins 3. Jahrhundert benutzt. Während der
Regierung Vespasians mußte die erste Anlage einem Neubau aus Stein weichen,
dem im Süden ein Hof mit Portikus und Schwimmbassin im Freien
angegliedert wurde. Mit dem wachsenden Wohlstand der mittleren Kaiserzeit
erwies sich unter Trajan ein bedeutender Umbau der Thermen als

notwendig, wobei an Stelle der Natatio eine große zweischiffige, nach dem

Hof hin offene Basilika errichtet und die Säulenhalle allseitig um den Hof
herumgeführt wurde. Gleichzeitig mußte die Front der an die östliche
Außenmauer angelehnten Verkaufsläden wegen Verbreiterung der Straße

zurückverlegt werden. Durch die zu hunderten im Abwasserkanal gefundenen

beinernen Haarnadeln kennzeichnet sich die Anlage als Frauenbad.
Zur Unterscheidung von den anderen Augster Thermen wäre es wünschenswert

gewesen, dies auch im Titel zum Ausdruck zu bringen.
Die aus den Frauenthermen geborgene Keramik, der die 1942 als Basler

Dissertation vorgelegte ausgezeichnete Arbeit gewidmet ist, stammt im
allgemeinen weniger aus den Epochen der Benutzung der eigentlichen
Baderäume; vielmehr ist sie vorwiegend während der Bautätigkeit in den Boden

gekommen oder in den angrenzenden Verkaufsräumen gehoben worden.
Wenn dabei auch noch immer nichts aus der Zeit des Munacius Plancus

zum Vorschein gekommen ist, so reichen doch die ältesten Sigillaten bis ins
zweite vorchristliche Jahrzehnt zurück und regen damit aufs neue die Frage
nach einem in Äugst zu suchenden Drususkastell an; denn so frühe Sigillata
ist meistens nur im Zusammenhang mit Militär über die Alpen gelangt.

Bei der Analyse der verschiedenen keramischen Gruppen ordnet die



— 456 —

Verfasserin den unverzierten augusteischen Sigillaten aus Italien und den

transalpinen Zweigbetrieben des Ateius die frühen einheimischen Imitationen
zu, da deren traditionsgebundene gallische Hersteller in ihren zeitlich
späteren Gefäßen oft noch Charakteristika der älteren echten Sigillataformcn
erhalten haben. Jene Töpfer lieferten nach Äugst auch die ihnen spezifisch
eigenen bemalten Gefäße der Spätlatenezeit, die mit ihren weichen, fließenden

Formen dem keramischen Material am meisten entsprechen. Die Augster
Typen stehen denjenigen von Vindonissa näher als der gallischen Keramik
von der Basler Gasfabrik oder dem Drususkastell auf dem Münsterhügel.
Bei der Reliefsigillata ist der Anteil der Arretina gering. Reichhaltig
vertreten zeigt sich die frühe südgallische Produktion aus der Zeit des
Tiberius und Claudius, von der allerdings nur der schöne, vornehm dekorierte
Kelch des Ingenuus zu einem ganzen Gefäße ergänzt werden konnte.
Hingewiesen sei noch auf die eigenartige, ebenfalls aus Gallien stammende graue
Reliefsigillata, deren einer Töpfer Gratus z. B. auch nach Winterthur
geliefert hat. Unter den verzierten roten Bilderschüsseln des späteren ersten
und zweiten Jahrhunderts begegnen aus Eschenz und Schleitheim bekannte
Motive und Meister. Eine eingehende Bestimmung der verschiedenen
Gruppen der Firnisware sowie der gewöhnlichen Gebrauchskeramik bildet
den Abschluß der sorgfältigen und auf gediegener Sachkenntnis beruhenden
Untersuchung, deren spezielles Verdienst es ist, das Verhältnis der autoch-
thonen gallischen zur römischen Keramik mitdargestellt zu haben.
Photographische Wiedergaben, Pläne sowie zahlreiche Tafeln mit von der
Verfasserin selbst erstellten exakten Zeichnungen vervollständigen die schöne

Ausstattung des wertvollen und anregenden Buches.

Stein am Rhein. Hildegard Urner-Astholz.

Adolf Reinle, Die heilige Verena von Zurzach. Legende, Kult, Denkmäler.
246 S., Abb. im Text und auf 20 Tafeln. 4°. Basel, Holbein-Verlag,
1948 (Ars docta, Bd. 6).

Dieses schön gedruckte und sorgfältig ausgestattete Werk behandelt
seinen Stoff unter drei Gesichtspunkten: a) Verenaverehrung, b)
Verenalegende, c) kirchliche Denkmäler des Verenawallfahrtsortes Zurzach.
Dieser letzte kunstgeschichtliche Teil, für den ich mich nicht zuständig
fühle, beschreibt (auf S. 155—209) die Stiftskirche St. Verena, den
Stiftsschatz, die ehemalige Pfarrkirche St. Maria, die Kapelle St. Verena und
St. Mauritius.

Im Mittelpunkt des Abschnittes über den Kultus der hl. Verena steht
das Mirakelbuch von Zurzach (vollendet um 1010), das uns im lat. Urtext,
in deutscher Übersetzung und mit erschöpfendem Kommentar geboten wird
(S. 48—69). Des weiteren wird gezeigt, wie die Verenaverehrung in die

Liturgie, die Dichtung, die Namengebung, in das Patrozinien- und
Wallfahrtswesen ausstrahlte.



— 457 —

Daß die Verenalegende, deren älteste Fassung aus dem 9. Jahrhundert

stammt, in den Bereich frommer Dichtung gehört, ist Reinle klar,
aber er fragt mit Recht weiter, ob nicht doch hinter dem Ganzen eine
historische Gestalt stehen könne. Reinle bejaht diese Möglichkeit und zwar
auf Grund von Erwägungen, die ich hier kurz zusammenfassen möchte.
Die auf ihrem Sarkophag liegende, die Jahreszahl 1613 tragende Figur der
hl. Verena in der Krypta der Zurzacher Stiftskirche gleicht mit den
wulstigen Lippen und den Schlitzaugen einer lächelnden archaischen griechischen

Statue. Ob es sich um die Kopie eines antiken Frauengrabsteins
handelt? Es ist wahrscheinlich, denn es sind römische Frauengräber
bekannt, deren Relief eine weibliche Gestalt zeigt, die ein Gefäß oder einen
Kamm in der Hand hält. Das sind aber die gleichen Abzeichen, die auch
das Relief der Verena in Zurzach trägt. Der Typus des Verenagrabes ist
also antik. Das scheint mir das wichtigste Ergebnis der Untersuchungen
Reinles zu sein. Ich würde daraus zunächst schließen, daß man im
Frühmittelalter in Zurzach unter den römischen Überresten einen Frauengrabstein,

darstellend eine Frau mit Gefäß und Kamm, gefunden hat und daß

man, um dieses Grabmal christlich zu deuten, die Legende von der
altchristlichen heiligen Verena erfunden hat, eine Form der Legendenentstehung,

die bekanntlich nicht ohne Parallelen ist. Die Existenz einer hl.
Verena wäre damit geleugnet. Reinle weist aber eine solche Folgerung
zurück, indem er bemerkt: Die heilige Verena der Legende ist merkwürdigerweise

nicht Märtyrerin. «Hätte man eine frühchristliche Figur konstruieren,

fälschen wollen, so hätte man eine Märtyrerin geschaffen». Die
Tatsache, daß Verena nicht zur Blutzeugin erklärt wird, spricht (nach R.)
dafür, daß wir es bei ihr mit einer geschichtlichen Zurzacher Persönlichkeit,

die aber nicht den Namen Verena getragen haben muß, zu tun haben.
Sie war wohl eine frühchristliche gottgeweihte Jungfrau, die im römischen
Zurzach innerhalb der Christengemeinde lebte und der man als einer Frau
nach antikem Brauch einen Grabstein mit dem Bilde eines Weibes mit
Krug und Doppelkamm gesetzt hat. Aus diesem Bilde mit diesen
Attributen hat dann spätere christliche Phantasie die Legende von der heiligen
Verena herausgesponnen. So Reinle. Sein Gedankengang ist natürlich
hypothetisch, aber er ist klug aufgebaut und mit kritischer Vorsicht
vorgebracht.

Der Verfasser verfügt über ein imponierendes wissenschaftliches
Rüstzeug, das es ihm erlaubt, sich auf dem schwierigen Felde der
Legendendeutung mit der gleichen Sicherheit zu bewegen wie auf dem der
Kunstgeschichte und der Volkskunde. Seine Arbeit kann geradezu als
Einführung in die Methoden der Legenden- und der Kultforschung empfohlen
werden.

Zwei Wünsche seien angeschlossen: Eine Ausgrabung möge abklären,
ob auf dem Kirchlibuck in Zurzach ein gallisch-heidnisches, römisch-heidnisches

oder römisch-christliches Heiligtum gestanden hat. Sodann: Es



— 458 —

mögen uns nach dem Muster des Reinleschen Werkes bald ähnliche
Monographien über Felix und Regula, Ursus und Viktor und über Fridolin
geschenkt werden.

Zürich. FritzBIanke.

Die ältere Wormser Briefsammlung. Bearbeitet von Walther Bulst. — Mo¬
numenta Germaniae historica, Die Briefe der deutschen Kaiserzeit
III. Weimar (Hermann Böhlaus Nachfolger) 1949. Klein-4«, 141

Seiten.

In der Zeit des Saliers Heinrichs III. schrieben zwei Wormser
Domschüler eine Sammlung von 60 Briefen palimpsestisch über ein offenbar
nicht mehr brauchbares karolingisches Sakramentar. Nach einigen Jahren
gelangte der kleine Kodex mit leerem Titelblatt nach Kloster Lorsch, wo
verschiedene Interessenten seit 1055 auf den hinten leergebliebenen 8' 2

Seiten ein paar dortige Briefe und Schulnotizen eintrugen, endlich auch das

Titelblatt mit einem Brieffragment von 1072 (oder wenig später) ausfüllten.
Das war die letzte Eintragung. Von Lorsch gelangte der Kodex über Heidelberg

in den Vatikan, der ihn seit 1623 verwahrt.
Die lange vorbereitete Ausgabe von Bulst bietet ihn nun zum ersten

Male als Ganzes, nachdem die einzelnen Briefe gruppenweise schon früher
veröffentlicht waren. Dabei konnte sich der Editor in vielem der
Mitwirkung Carl Erdmanns (f) erfreuen. Mit ihrer philologischen Akribie, mit
ihren umsichtigen historisch-kritischen Anmerkungen und (S. 5 f. und 119 ff.)
schulgeschichtlichen Beigaben, mit der klar orientierenden Einleitung und
den ergiebigen Indices erfüllt die Ausgabe alle die sehr verwöhnten
Ansprüche einer MG.-Edition. Es wird da wenig nachzubessern geben,
ehestens an einzelnen Interpretationen, obwohl im ganzen gerade auch diese
vorbildlich zu nennen sind.

Der Druck bietet die Texte in der Reihenfolge und mit allen Eigenheiten

des Codex unicus, nur daß die beiden darin abgeschriebenen Gerbertbriefe

(Ep. 23/24) unter Hinweis auf Havets Ausgabe (Nr. 31/32)
übergangen werden: interessierten sie in Worms aus inhaltlichen, etwa
familiengeschichtlichen Gründen, oder freute man sich in der Schule an diesem
erlesenen Doppelmuster von Schimpfrhetorik? Außer für diese (die auch
ich im folgenden ein für allemal ausnehme) liegt eine Parallelüberlieferung
nur für den erwähnten letzten Lorscher Eintrag von 1072 (Ep. 1) vor. Die
Wormser Briefe, die also von Ep. 2 bis 61 reichen, sind wohl als private
Sammlung zu verstehen, die nicht veröffentlicht wurde.

Den bestimmenden Gesichtspunkt des Sammlers hat Bulst in seiner
sehr behutsamen Einleitung nicht erhellen können. Die Briefe sind weder
zeitlich noch nach Empfängern oder Ausstellern noch, scheint es, thematisch
geordnet. Manche Stücke verdanken offenbar sachlichen, andere rein
rhetorischen Interessen ihre Aufnahme (sofern man damals diese Bezirke so



— 459 —

zu trennen beliebte). Einige könnte man für Stilübungen halten, zeigte
nicht die Sammlung selber das Ineinanderfließen der Gattungen und wüßte
man nicht (p. 5 Anm.), daß gerade in Worms der Brauch bestand, Übungs-
briefe dem Bischof zu überreichen, der sie u. U. auch brieflich beantwortete.

Immerhin läßt sich nach Bulst und z. T. über ihn hinaus einiges fixieren.
Zunächst örtlich: sämtliche bestimmbaren Stücke sind entweder von Worms
ausgeganger. oder dorthin adressiert', d. h. sie wurden entweder nach
aufbewahrten Konzepten oder nach den eingelaufenen Originalen im Kodex
zusammengeschrieben (womit manche Unordnung sich leicht erklärt). Dann
zeitlich: die datierbaren Stücke gruppieren sich um Bischof Azecho (1025—
1044), der dem in Worms von seinem berühmteren Vorgänger Burkhart
erzogenen ersten Salier die Mitra verdankte und ihm wie seinem Hause
nahestand2. Und zwar gehören die genauer festzulegenden Briefe, etwa
ein Drittel des Bestandes, in die Jahre zwischen Azechos Erhebung (Ep. 13)
und dem Frühjahr 1038 (4). Natürlich können mehrere der übrigen außerhalb

dieses Minimalraumes liegen. Aber eine Wahrscheinlichkeit spricht
für Abfassung nach etwa 1040 in keinem Fall; insonderheit fehlt jede
Andeutung über Azechos Ende oder Nachfolge. Die Frage: wer hätte nach
Azechos Tode (17. 1. 1044) die Anlage einer solchen Sammlung betreiben
sollen, erledigt sich bei näherer Durchsicht von allein. Die ganz seinem
Lebenskreise zugehörige Sammlung ist in seine letzten Jahre zu datieren,
also rund: um 1040.

Und weiter: die Sammlung ist doch nicht ganz so ordnungslos, wie sie
aussieht. Alles dreht sich um zwei Zentren: den Bischof (Briefe von ihm
und an ihn, geschäftlich und persönlich) und die Domschule (Kleider- und
Pfründensorgen der Schüler, Entschuldigungen und Klagen, Freundesaustausch,

gelehrte Fehde mit Würzburg u. dgl.). Dabei sind die Kreise nur
äußerlich zu trennen, weil Azecho, wie erwähnt, am Gedeihen der Schule
sichtbaren Anteil nimmt, andrerseits die Schüler in die Aufgaben des
Bistums wie des Reiches hineinwachsen. Indem ich doch im Groben die beiden
Materien scheide, erhalte ich folgende Bündelung der Briefe:

um Azecho: 3—14 16 27 45—59.
Schillsachen: 15 17—26 28—38.

1 Ausnahme: Ep. 7 des Echtemacher Abtes an die Kaiserin Gisela;
von ihr hat ihn vermutlich Bischof Azecho selber heimgebracht (p. 8, n. 4),
sofern sie nicht ohnehin gerade in Worms weilte. Ep. 9 des Poppo von
Trier wäre nach Bulst an einen Adressaten in Speyer gerichtet, müßte also
von dort dann irgendwie nach Worms gelangt sein. Aber diese Deutung
ist anfechtbar: der ungenannte Adressat soll lediglich einen Dritten nach
Speyer beordern, kann also sehr wohl mit diesem Dritten zusammen in
Worms sein.

2 Früher liegt allein Ep. 58: Beschwerde des Wormser und Mainzer
Klerus über Fulda 1014/1023. Das mochte man noch nach zwanzig Jahren
vorholen.



— 460 —

Also ganz summarisch: zwischen zwei Azechobündeln steht, mit etwas
verwischter Grenzzone 3, ein Doppelbündel der Schule.

Doch sind nun Einschränkungen zu machen. Im ersten Azechobündel
ist Ep. 8 ein Schulbrief, der allerdings in einer Weise von dem Bischof

handelt, daß er diesem ordentlicherweise vorgelegt werden mußte. Ep. 11,

eine Bitte um Rechtsbeistand, hat zu Worms überhaupt keine sichtbare
Beziehung, ähnlich im zweiten Bündel Ep. 49. Ferner bleibt ebenda in

Ep. 51 manches offen4. Unter den Schulsachen wiederum stehen die unter
sich zusammenhängenden Ep. 17 und 31, beide an einen Abt R., ein wenig
am Rande.

Auch in den Einzelbündeln gibt es wenigstens Spuren von Ordnung.
So beginnt die 1. Azechoreihe mit Briefen, die die Ehre und das Ansehen
des Bischofs daheim wie am Hofe ins Relief setzen (3—6). Das wird nicht
ohne Absicht sein. Ohnedies muß ja dem Sammler der Schrein mit den

Pergamenten des Bischofs offen gestanden, d. h. er muß im Einvernehmen
mit diesem gearbeitet haben. Gegen die Annahme, das Ganze sei in Azechos

Auftrag oder auch als Gelegenheitsgeschenk der Schule an ihn zusammengestellt

worden, spricht aber von vornherein dies, daß gerade das erste
Stück (2) mit dem Bischof nichts zu tun hat: es ist eine leicht scherzhafte,
vertraulich stilisierte Bittschrift an den Propst E. (Erlewin?) von einem

gleichfalls mit E. abgekürzten armen Schützling, der auf eine vielleicht gar
höhere Kirchenstelle (virgam potestativam sive aliter pastoralem) anwartet5.
So konnte eine für den Bischof gedachte Sammlung nicht wohl anfangen.
Aber nun fällt auf, daß die vorhin in der Liste übersprungenen Briefe 39
bis 44 sich um den offenbar gleichen Propst E. gruppieren. Ep. 39 und 40
handeln von unbilligen Anfeindungen gegen ihn, der hier (p. 75) gern auch

magister der Domherrn genannt wird; für die Bittschrift 41 ist Propst
E. nach Bulsts glaubhafter Kombination der Empfänger, erst recht für
die interessanten Akten 42 und 44, die des Empfängers Einfluß bei der
Verleihung bischöflicher Pfründen bezeugen 6. So wird auch der nicht näher

3 Doch kann der Schulbrief 15 geradeswegs in Azechos Hände gelangt
sein, falls dieser, was zwar nicht überliefert, aber an sich naheliegend ist,
den Kaiser im Juli 1031 von Worms nach Sachsen begleitet hat. Dann
ginge das erste Bündel von 1 bis 16 durch.

4 Der Empfänger «A.» wäre nach Bulst p. 88 n. 1 ein Lehrer. Da
er jedoch summae dignitatis gradu dignissimus betitelt wird,
muß er m. E. Bischof sein, womit die Anrede doctor largissime sich
ohne weiteres verträgt. Also doch wohl Azecho. Der Absender E. freut
sich, daß Gott diesen von falschen Freunden getrennt hat, beteuert seine
eigene Freundschaft und bittet, A. möge ihm den Makrob senden und
erklären (insinuare). Die Bitte um Belehrung durch den Bischof scheint mir
dann annehmbar, wenn der ersichtlich hochgestellte Freund am gleichen
Orte weilt.

6 Nach Bulst ein Domschüler: woher? Alles deutet auf einen noch un-
bepfrundeten jungen Kleriker. Für dessen Situation vgl. Ep. 31.

6 Als Adressat von Ep. 44 wurde sonst gern der Domschulmeister
Ebbo betrachtet. Aber die Anrede magister besagt das nicht, vgl. Ep. 39



— 461 —

faßbare, nur wieder mit E. abgekürzte Empfänger von 43 der gleiche Mann
sein; der Brief, nach Bulst p. 7 zur Stilübung geschrieben, ist ein elegant
formulierter Freundesscherz, dessen Anlässe sich nur noch halb erraten
lassen. Hat also der Dompropst einen besondern Platz in der Sammlung, so

gibt sich gar der letzte Brief seiner Gruppe (44) als streng geheim, vom
Absender Immo eigenhändig geschrieben, vom Empfänger E. allein zu lesen

und keinem sonst zu zeigen (p. 81, 31).
Die Folgerung liegt nahe, daß eben für den Dompropst die ganze

Sammlung gemacht wurde, und ich sehe nichts, was dem entgegenstünde.
Das besagt nicht notwendig, er habe sich um die Ausführung näher
gekümmert; der in den beiden Schlußbriefen 60/61 (vgl. 8 und 10)
hervortretende Schulmeister Wolzo kann hier jene «starke Mitwirkung» wohl
haben, die Bulst p. 8 vermutet. Aber das Interesse, das zur Sammlung
führte, kann doch nicht (p. 7) «literarisch» gewesen sein — oder was meint
dies Wort? Ersichtlich wollte man sich an den sechzig Briefen den eigenen
Arbeits-, Einfluß- und Gesichtskreis möglichst lebendig, anschaulich,
vielseitig vors Auge stellen. So war es ja vor- und nachher, bei Cassiodor oder
Bonifatius wie bei Peter von Vinea, tatsächlich auch, nur daß in deren Sammlungen

eine hierarchische .Ordnung herrschte. Heute fällt es allerdings
schwer zu verstehen, daß es den Sammlern auf Namen und Daten gar
nicht ankam und daß den Wormser Propst oder Bischof eine dunkle
Boethiusstelle oder eine wohlgesetzte Scholarenepistel genau so interessiert
wie ein Reichstag, eine Güterschenkung, eine Ordination oder eine Pilgerreise.

Gerade darum bestätigt Bulsts schöne Edition einmal mehr, wie nötig
und dankbar die Wiedergabe solcher Sammlungen in ihrer ursprünglichen
Ganzheit ist: die Briefe bekommen damit etwas von ihrem Wurzelgrund
zurück. Über Einzelinformationen hinaus gewinnt man vielseitigeren
Einblick in die Interna eines Bistums, in das, was die Menschen beschäftigte
und bewegte (hierin immer noch am großartigsten Ep. 27: der Bericht
über den Fußfall Konrads II. vor seinem 17jährigen Sohn). Zugleich kann

man in einer noch wesentlich illiterarischen Zeit die Ansätze zu den künftigen

literarischen und höfischen Formen studieren. Eine kleine Beziehung
gibt es auch zur Schweiz: Ekkehart IV. wirkte damals an der Mainzer
Domschule, die in Ep. 26 zu Worte kommt.

Riehen (Basel). W. von den Steinen.

u. ö.; die Erinnerung an zeitweilige Entzweiung weist auf Ep. 39 zurück;
und daß der Kaiser, bei dem der Propst um 1028 in Ungnade gestanden
zu haben scheint (p. 75, 13), ihm nun einen Mantel versprochen hat, paßt
gegenüber dem magister canonicorum deshalb besonders gut, weil
Konrad II. selber in deren congregatio aufgenommen war: DK II 51,
p. 59,9, vgl. AI. Schulte in Hist. Jahrb. 54 (1934), S. 147. — Wie weit all
die vorkommenden Anfeindungen und Versöhnungen in dem kleinen
Personenkreis der Briefe unter sich zusammenhängen, bleibt dunkel: gaben
vielleicht gerade sie zu der Sammlung den Anstoß?



— 462 —

"Hans Conrad Peyer, Zur Getreidepolitik oberitalienischer Städte im 13.

Jahrhundert. Zürcher Diss., 184 Seiten, Bd. XII der Veröffentlichungen

des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung.
Universum Verlag, Wien 1950.

Die Versorgungs- und damit auch die Getreidepolitik einiger bedeutender

italienischer Städte im Mittelalter, insbesondere diejenige von
Venedig, Florenz, Bologna und Siena ist in großen Zügen bekannt. Der
Verfasser hat es nun unternommen, die Getreidepolitik einer Reihe von
kleineren Kommunen Oberitaliens im 12., 13. und zu Beginn des 14.

Jahrhunderts einer näheren Untersuchung zu unterziehen. Sein Studium
handschriftlicher Quellen in staatlichen und städtischen Archiven des Piemonts,
der Lombardei, der Emilia und Venetiens hat eine imponierende Menge
wertvollen Materials zu Tage gefördert, das neben Quellenpublikationen
und einem umfangreichen Schrifttum die Grundlage dieser sehr eingehenden

Darstellung bildet. Peyer weist in überzeugender Weise nach, daß die

Getreidepolitik hinsichtlich Ziel und Mitteln in den großen und kleinen
Städten im wesentlichen dieselbe war. Hatte man sich in der zweiten Hälfte
des 12. Jahrhunderts mehr mit gelegentlichen, unzusammenhängenden
Maßnahmen begnügt, so ist mit der zunehmend schärfer ausgeprägten
Stadtwirtschaft im 13. und 14. Jahrhundert auch eine wohldurchdachte Getreidepolitik

konsequent durchgeführt worden. Die Getreidepolitik bildete aber,
was wir hier betonen möchten, nur einen Teil der Versorgungspolitik der
oberitalienischen Städte, die auch auf die Zufuhr von Öl, Wein, Fleisch,
Salz usw. angewiesen waren.

Die Darstellung hätte zweifellos an Übersichtlichkeit gewonnen, wenn
für den Aufbau der Arbeit, statt teilweise örtlich-geschichtlicher,
durchgehend wirtschaftliche Gesichtspunkte maßgebend gewesen wären. Ein
schärferes Auseinanderhalten der versorgungspolitischen und der
stapelpolitischen Tendenzen in der Getreidepolitik der einzelnen Städte hätte
voraussichtlich zur Feststellung geführt, daß die letzteren in Kommunen,
die über wichtige Märkte verfügten, viel ausgeprägter als in den übrigen
städtischen Gemeinwesen waren. Dennoch darf man dem Verfasser dankbar
sein, uns durch seine Abhandlung neue Einblicke in die Wirtschaftspolitik
der oberitalienischen Städte im Mittelalter eröffnet zu haben.

Zürich. Walter Bodmer.

Roger Deolon, Yverdon au moyen äge (13.—15. s.). Etude de la formation
d'une commune. Lausanne, F. Rouge, 1949. 370 S.

Durch eine meisterhafte Untersuchung von Victor van Berchem ist
1913 in der Festgabe Meyer von Knonau die Entstehung der Stadt Yverdon
ein für alle Male klar gestellt worden. Hatte man bisher der Stadt
zähringischen Ursprung zugeschrieben, so wurde jetzt festgestellt: Yverdon ist
1260 oder kurz vorher von Peter von Savoyen als Stadt planmäßig angelegt



— 463 —

worden. Die neue Stadt erhob sich etwas seewärts von dem einstigen Römerflecken

und der am gleichen Ort im Mittelalter neu erwachsenen Siedlung,
deren Pfarrkirche 1174 zuerst bezeugt wird.

Halten wir bei dieser Gelegenheit einmal fest, wie lange es braucht,
bis derartige eindeutige wissenschaftliche Erkenntnisse Gemeingut der
wissenschaftlichen Darstellungen werden. Yverdon galt ja bis in die Neuzeit

hinein, gestützt auf eine ins 17. Jahrhundert zurückreichende
wissenschaftliche Tradition, als Gründung der Zähringer. Diese Darstellung bringt
etwa Dändliker in der ersten Auflage seiner Schweizergeschichte 1884.
Johannes Dierauer hat freilich in seiner vorsichtigen Art und mit seinem
unbestechlichen Urteil im ersten Band seines das Bild der Geschichte unseres
Landes weithin prägenden großen Werkes einfach festgestellt, daß die
Tradition von Zähringer Gründung spreche (1887). Ebenso kritisch verhielt
sich Heyck in seiner Geschichte der Zähringer (1891), indem er das Fehlen
eines Beleges für diese Annahme feststellte und die Frage offen ließ. In
merkwürdigem Gegensatz zu dieser vorsichtigen Haltung grundlegender
Werke aus der Zeit längst vor van Berchems Klarstellung sehen wir nach
1913 die alte Tradition unverändert weiter leben. William Martin in seiner
Schweizergeschichte (1926), Nabholz in seinem Beitrag zu der 1932
erschienenen «Geschichte der Schweiz» und Gagliardi im ersten Bande seines

umfangreichen Werkes (1934) führen Yverdon ruhig in einer Reihe mit
den wirklichen Zähringerorten Moudon, Murten, Burgdorf usw. an. Erst
Schib in seiner kurzen Schweizergeschichte von 1944 hat Yverdon aus diesem

Zusammenhange gestrichen. Das zähringische Yverdon wird aber trotzdem
zweifellos fortleben'.

Doch, kehren wir zu der Geschichte Yverdons von Deglon zurück, die
von den Anfängen bis zu den Burgunderkriegen reicht. Wir haben es hier
mit einer äußerst sorgfältigen Arbeit zu tun, die in der Hauptsache auf dem.

ungedruckten Quellenstoffe der Archive in Yverdon und Lausanne beruht;
sie zieht aber auch die Literatur in weitestem Umfange heran. Unter
genauester Verwendung jeder Einzeltatsache baut sie ein in alle Einzelheiten
eintretendes Bild der Schicksale und Zustände Yverdons in den beiden
Jahrhunderten von der Gründung bis zu den Burgunderkriegen auf. Für die

1 Bei dieser Gelegenheit soll doch auch noch festgehalten werden, in
welcher Weise politische Voreingenommenheit eindeutige historische
Tatsachen wie die Stadtentstehung verwandeln kann, so daß man sie kaum
mehr wieder erkennt. Valentin Gitermann sieht in seiner 1941 erschienenen
Schweizergeschichte die Stadtentstehung nur als Widerstand und Freiheitskampf

gegen den wachsenden Druck feudaler Lasten an (S. 20): «Handwerker

und Kaufleute bemächtigten sich nach und nach ummauerter
Sicherheitsplätze, in denen sie den Herrschaftsansprüchen feudaler Obrigkeit zu
trotzen und landflüchtigen Hörigen Schutz zu bieten vermochten». Wie
sehr stechen von einer solchen verzerrten und verfälschten Zwangsvorstellung

die klaren Ausführungen Robert Grimms über die «Städtebildung»
in seinem Buch: «Geschichte der Schweiz in ihren Klassenkämpfen» (1920)
auf Seite 30 ff. ab!



— 464 —

innern Zustände der Stadt hat Deglon dabei in den seit 1379 erhaltenen

Stadtrechnungen eine ausgezeichnete Grundlage gefunden, die er gewissenhaft

ausgenützt hat. Eine weitgehende Gliederung ermöglicht es, der
Tatsachenmasse Herr zu werden. So ist eine Geschichte Yverdons entstanden,
die zu den besten vorhandenen Stadtgeschichten der welschen Schweiz
gehört und die durch die Fülle der darin enthaltenen neuen Tatsachen zweifellos

starke Anregungen bringt.
Das Bild, das Deglon von dem mittelalterlichen Yverdon entwerfen

kann, ist im allgemeinen das Durchschnittsbild einer mittelalterlichen Kleinstadt.

Über das örtliche Interesse hinaus bemerkenswert sind die eingehenden
Angaben über den Gründungsvorgang und die erste Einrichtung der Stadt.
Aus der Entwicklung ist hervorstechend die sehr langsame Erreichung einer
gewissen Selbstverwaltung; die savoyischen Städte waren eben in der Hauptsache

Fürstenstädte unter straffer Herrschaft. Bei den wirtschaftlichen
Leistungen ist die Schaffung eines gewissen Tuchgewerbes im 15. Jahrhundert
anzumerken, dazu die sehr geringe Rolle von gewerblichen Vereinigungen.

Wenn ich nun im folgenden einige Ergänzungen oder kritische
Äußerungen anbringe, so soll das keine Herabsetzung des Wertes der Arbeit
bedeuten, sondern lediglich von dem Interesse zeugen, das eine so eindrucksvolle

Leistung hervorruft. Der Verfasser stellt an den Anfang der Geschichte
der Stadt Yverdon durchaus die Gründung durch Peter von Savoyen. Er
erwähnt aber natürlich, daß der Name Yverdon schon lange vorher auftaucht
und daß mindestens 1174 eine Pfarrkirche außerhalb der spätem Stadt
vorhanden gewesen sein muß. Das zeugt davon, daß doch eine Siedlung
von einiger Bedeutung bestanden hat. Wenn nun dazu 1174 auch das
Getreidemaß von Yverdon erwähnt wird, so muß man doch annehmen, daß

damals bereits einiges wirtschaftliches Leben vorhanden gewesen sein muß.
Die spätere Stadt Yverdon muß also bereits einen Vorläufer von einer
gewissen Bedeutung gehabt haben, vielleicht einen offenen Marktort, dessen

Entstehung schon durch die zweifellos bestehende Schiffahrt auf der Zihl
bis Orbe veranlaßt worden sein kann.

Die Wirtschaftsverhältnisse haben den Verfasser offenbar nicht stark
interessiert. Er bespricht sie zwar in ihren verschiedenen Erscheinungsformen,

befleißigt sich aber einer auffallenden Kürze, wobei die Zeichnung
des Rahmens nicht immer glücklich ausgefallen ist. Seite 89 z. B. will er in
Yverdon einen Kreuzungspunkt großer Handelsstraßen sehen, wo die Waren
Italiens und Flanderns durchgingen. Yverdon hat nun zweifellos einen
gewissen West-Ost-Verkehr vorbeiziehen sehen, der auf den Jurarandseen und
der Zihl bequem abgewickelt werden konnte. In der Nord-Süd-Richtung
dagegen, d. h. über den Paß von St. Croix, ist aber sicher nur ein bescheidener

Lokalverkehr durchgezogen. Er brachte burgundischen Wein und
Salz nach Yverdon, während eine bedeutsame Straße als Fortsetzung von
dort aus nach Süden überhaupt nicht vorhanden war. Der große Nord-Süd-
Verkehr mit seinen Transporten flandrisch-nordfranzösischer Tuche und eng-



— 465 —

lischer Wolle südwärts, italienischer und orientalischer Waren nordwärts
wickelte sich dagegen über den Jurapaß von Jougne, über Orbe und
Lausanne und den Großen St. Bernhard ab. Der Hauptstrang des West-Ost-
Verkehrs verlief vom Genfersee über Freiburg und Bern oder das Broyetal
und Solothurn nach dem Bodensee zu. Die Verkehrslage war also zwar nicht
schlecht, aber auch nicht hervorragend, im Mittelalter so gut wie heute.

Zuzugeben ist, daß bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts die Quellen
allzu spärlich fließen, um wirtschaftliche Dinge eingehend erfassen zu können.
Hier vermöchten wohl einmal die in Turin liegenden Rechnungen der
savoyischen Kastlanei Yverdon wirklich Aufschluß zu geben. Auszügen daraus

im Staatsarchiv Lausanne ist z. B. die Tatsache zu entnehmen, daß
bereits 127S, also schon etwa zwei Jahrzehnte nach der Stadtgründung, in
Yverdon 23 Schuhmacher, 12 Metzger, 29 Bäcker und 6 Wirte Verkaufsabgaben

zahlten. Die Entwicklung der Stadt muß also eine sehr rasche

gewesen sein, auch wenn nicht alle diese Handwerker dauernd in Yverdon
wohnten. 1279 wird auch ausdrücklich von der Erbauung eines Kanals für
die Schiffahrt nach Orbe berichtet2.

Übertrieben scheint mir bei der Berechnung der Bevölkerung der Stadt
die Ansetzung der Feuerstätte auf sechs Köpfe zu sein (S. 150 und 309), um
die Einwohnerzahl zu errechnen. Man wird höchstenfalls fünf Köpfe rechnen
dürfen, eher noch weniger. Wenn also die Stadtrechnung von 1379
tatsächlich 303 Feuerstätten verzeichnet und nicht etwa Steuerposten, so wird
man der Stadt in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts höchstens 1500
Bewohner geben dürfen, wahrscheinlich aber ziemlich weniger. 1455 waren
nach Deglon 274 Steuerzahler vorhanden, was höchstens 1300 Einwohner
ausmacht. Nicht verwendet hat Deglon die Angabe des bekannten Visitationsberichtes

des Bistums Lausanne von 1416 über die Feuerstätten; bei 320
in der Pfarrei wird man für die Stadt rund 270 annehmen dürfen, was gleichfalls

12—1300 Einwohner ergibt. Yverdon war also nach mittelalterlichen
Begriffen eine nicht ganz unbedeutende Kleinstadt.

Verdankenswert ist die Beigabe eines Planes mit Maßstab. Jedoch hätte
man die möglichst genaue Einzeichnung der schon im 14. Jahrhundert
ansehnlichen Vorstädte gewünscht, wozu Deglon die Unterlagen natürlich
kennt. Die eigentliche Stadt Yverdon nahm ja nur etwa 7 ha Raum ein,
so daß ein gutes Drittel der 1300 Einwohner vor den Mauern wohnte (91
von 304 Steuerzahlern im Jahre 1379).

Aarau. Hektor Ammann.

2 Staatsarchiv Lausanne Ab 7/38.

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 30, Heft 3



— 466 —

f Dionys Imesch, Die Walliser Landrats-Abschiede seit dem Jahre 1500.
Bd. II (1520—1529). Im Auftrag der Regierung des Kantons Wallis
herausgegeben von Staatsarchivar Andre Donnet. Eigenverlag des
Kantonsarchivs 1949. 403 S.

Der zweite Band dieses wichtigen Quellenwerkes für die Walliser
Geschichte erschien mißlichen Umständen zufolge erst 33 Jahre nach dem
ersten, und der Bearbeiter selbst konnte es leider nicht mehr erleben.

Nachdem der erste Band der Landrats-Abschiede bei seinem Erscheinen
1916 in Fachkreisen ungeschmälerte Anerkennung gefunden hatte, ging
Imesch sofort ungebrochenen Mutes an die Fortsetzung seines Werkes. Nach
wenigen Jahren bereits lagen die Druckabzüge von 344 Seiten vor. Dann
aber stockt das Unternehmen plötzlich für mehrere Jahrzehnte.

In seiner letztwilligen Verfügung sprach Prälat Imesch (1947) die
Erwartung aus, der hohe Staatsrat möge die Publikation des zweiten Bandes
der Abschiede ermöglichen und beschleunigen. Diesem Wunsch des
verblichenen Meisters der Walliser Geschichtsschreibung wurde entsprochen,
und die Regierung beauftragte den Kantonsärchivar Andre Donnet mit
dieser Aufgabe. Dieser sichtete die von Imesch gesammelten Dokumente, die
sich im Archiv des Geschichtsforschenden Vereins vom Oberwallis befanden,
und fügte noch einige Dokumente hinzu, die sich auf den Abschied vom
10. April 1529 beziehen. So liegt der zweite Band der Walliser Landrats-
Abschiede im wesentlichen so vor, wie ihn Imesch zusammengestellt hat.

Daher gleicht denn auch der zweite Band dem ersten durchaus in
Anlage, Vollständigkeit und wissenschaftlicher Zuverlässigkeit. Auch in ihm
sind nicht bloß die eigentlichen Protokolle der Landratssitzungen
berücksichtigt, sondern auch Tagbriefe an die eidgenössischen Orte, Berichte von
Einzelpersonen, gegenseitige Anfragen, Empfehlungs- und Beglaubigungsschreiben

für Gesandte, gerichtliche Urteile, Bündnisse, Verträge, Instruktionen

des Bischofs, des Landeshauptmanns und des Landrates usw.
Es ist klar, daß alle diese Quellen vom Geschichtsschreiber in vielfacher

Richtung hin ausgebeutet werden können und daß sie daher sehr wertvoll sind.
Das Verdienst des Herausgebers liegt darin, daß er die

wichtigen Verzeichnisse am Ende des Bandes erstellt hat. Dem zuverlässigen
Orts- und Personenregister, dem Verzeichnis der Boten für die einzelnen
Tage im Lande selbst und bei den Eidgenossen ist noch eine genaue
chronologische Zusammenstellung der Tage hinzugefügt worden, die von 1500—
1529 abgehalten worden sind.

Wir wollen diese kurze Besprechung nicht abschließen, ohne auf den
erfreulichen Umstand hinzuweisen, daß die zwei Bände der Walliser
Landratsabschiede tatsächlich das Ergebnis sind einer vernünftigen und
vertrauensvollen Zusammenarbeit zwischen Universität (hier vertreten durch
Professor Büchi in Freiburg), den kantonalen Behörden, dem
Geschichtsforschenden Verein vom Oberwallis sowie dem Forscher.

Brig. Albert Julen.



— 467 —

Gertrud Hofer-Wild, Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox.
288 Seiten. Poschiavo, Tipografia Menghini, 1949.

Mit unendlicher Geduld und vorbildlichem Fleiß hat die Verfasserin
hier eigentlich eine ausführliche Geschichte des Misox vom 10.—15.
Jahrhundert zusammengetragen. Zwar konnten die Archive von Como und
Chiavenna nicht herangezogen werden, doch sind die Quellen von Mailand
und vom Misox selbst auf breitester Grundlage ausgeschöpft. Verfasserin
zitiert auch in gewissenhafter, ja oft ängstlicher Art die erreichbare
einschlägige Literatur. Einige der großen Anmerkungen hätte man lieber als

eigene Exkurse am Schlüsse des Buches gesehen. Um das große Material
der Arbeit leichter zu erreichen, wäre ein Register am Ende des Werkes
sehr willkommen gewesen.

Der Ursprung der Herrschaft derer von Sax (12. Jahrhundert) war
natürlich bei dem Quellenmangel in dieser Zeit nicht ohne Hypothesen zu
erklären. Von den Udalrichinger (10. Jahrhundert) gingen die Rechte über
die Buchhorn und vielleicht die Gamertinger auf die von Sax über. Sonst

aber kann die Verfasserin immer genau auf urkundlichen Texten fußen
und läßt den Leser auch keinen Augenblick im Unklaren, wo wirkliche
Belege oder nur vage Vermutungen vorliegen. Die in der Hauptsache
rechtsgeschichtliche Arbeit bespricht ausführlich das Gericht und das Strafrecht
und zwar immer im Zusammenhang mit der allgemeinen Rechtsgeschichte
und den besonderen Rechtssatzungen der Nachbarterritorien (Lombardei,
Rätien). Das Kapitel über die Finanzhoheit zeigt die Verbundenheit mit
dem italienischen Münzsystem. Auch die Erbteilungen werden hier dargestellt,

unterstützt von einer kleinen genealogischen Tafel, deren man sich

einige wünschen würde. Der Abschnitt über die Militärhoheit analysiert
auch mit einzelnen neuen Details die Entstehung der Walserkolonie Rheinwald,

die zeitlich 50—100 Jahre später als die Wanderung der Gomser über

Furka-Oberalp nach Ursern-Tavetsch-Obersaxen datiert. Die Schilderung des

Beamtenwesens streicht den Zusammenhang mit Rätien in der Abfassung
der Urkunden heraus. Höchst interessant sind die Hoheitsrechte über die
Kirche, die sich in der Inkorporation und Zentralisation der Pfarreien 1219

zeigt, die mit der Gründung des Kanoniker-Kapitels von St. Vittore verbunden

war. Dieser Abschnitt ist glücklich abgefaßt, einzig bei der Besprechung der
Patrozinien hätte man die Verarbeitung neuerer Literatur wie der Werke
Grubers über Tessin und Wallis, Becks über den Zürichgau usw. gewünscht.

Kürzlich fand der Rezensent im Breve Chronologium des Abtes
Augustin Stöcklin (f 1641) das ausführliche Regest einer bislang unbekannten

Urkunde, nach welcher Johann und Donat sowie Caspar von Sax 1421 dem

Abt Peter von Disentis für ihre Klosterrechte im Blenio jährlich 25 Mark
entrichten müssen. Das paßt ausgezeichnet zu den von Hofer-Wild S. 48—51

geschilderten Ereignissen.
Die vorliegende Arbeit über die Misoxer Herrschaft stammt aus der

Schule Karl Meyers in Zürich und gehört ohne Zweifel zu denjenigen



— 468 —

Werken, die über den Rahmen einer Dissertation hinausgehen und
dauernden Wert besitzen.

Disentis. P. Iso Müller.

Heinrich Hermelink, Geschichte der evangelischen Kirche in Württemberg
von der Reformation bis zur Gegenwart. Rainer Wunderlich Verlag
Herman Leins, Stuttgart und Tübingen. XX -f- 528 Seiten.

Das umfangreiche, ebenso geistvoll wie subtil geschriebene Werk des

früheren Marburger Kirchenhistorikers zählt zu den wertvollsten Darstellungen

aus dem Gebiet der kirchlichen Territorialgeschichte. Da es dem

Verfasser ausdrücklich darum geht, im Einzelnen das Allgemeine zu sehen

und die Gesetze allgemeiner Erkenntnis im Einzelnen zu kontrollieren
(XIII/XIV), bleibt der Blick aufs Ganze stets gewahrt. Vortrefflich
gelingt es Hermelink, die geistesgeschichtliche Bedeutung von Reformation
und Orthodoxie, von Pietismus und Rationalismus, von Idealismus und

Liberalismus, von Sozialismus und konservativem Gestaltungswillen im

Rahmen der schon an sich höchst interessanten württembergischen
Kirchengeschichte aufzuzeigen.

Es kann selbstredend nicht die Aufgabe des Rezensenten sein, den

Inhalt des weitschichtigen Buches auch nur in groben Strichen zu rekapitulieren,

dagegen soll kurz auf die spezifische Bedeutung Württembergs für
die Entwicklung des Gesamtprotestantismus hingewiesen werden.

Nach Hermelink war das oberdeutsche Herzogtum und spätere Königreich

nicht maßgebend an der Hervorbringung der neuen religiösen und

geistigen Mächte beteiligt, ausgenommen die lutherische Orthodoxie und
der spekulative Idealismus, der in den Württembergern Hegel und Schelling
höchst repräsentative Köpfe fand. Aber das «Ländchen» hat sie alle intensiv

erlebt und in schöpferischer Auseinandersetzung — soweit dies

überhaupt möglich war — der geistig-religiösen Tradition zu assimilieren
versucht. Dergestalt ist der württembergische Protestantismus trotz seiner
ausgesprochen biblizistischen Grundtendenz von einer überraschenden Weite.

Schon in der Zeit der Reformation tritt dies hervor. Herzog Ulrich
hat nach der Wiedergewinnung Württembergs in seinem Territorium
sowohl den lutherischen als auch zwinglisch-oberdeutschen Reformationstypus

zugelassen. Wenn auch seit 1538 das Augsburger Bekenntnis zur
alleinigen Herrschaft gelangte, so hat doch die lutherische Orthodoxie in

Württemberg, wie sie von Johann Brenz, dem hervorragenden Ausleger der

Heiligen Schrift, verkörpert worden ist, ein eigenes Gepräge erhalten. Das

zeigt sich vor allem in der Rechtfertigungslehre, deren rein imputatives
und forensisches Verständnis durch die starke Betonung der dem Glauben

folgende Erneuerung des Lebens in Schranken gehalten wird (S. 37 f.), was

übrigens auf zwinglisch-reformierte Nachwirkungen deuten könnte. Die bei



— 469 —

aller Entschiedenheit im Grundsätzlichen doch auf Ausgleich und Versöhnung

zielende Tendenz der württembergischen Orthodoxie bewährt sich
wieder in der Schaffung des die lutherische Symbolbildung abschließenden

Konkordienbuches, das nach Hermelink «im wesentlichen ein Geschenk der
württembergischen Kirche an den gesamten Protestantismus des deutschen
Luthertums» darstellt (S. 122).

Hatte sich die württembergische Theologie an der Ausbildung der
lutherischen Orthodoxie führend mitbeteiligt, so war der Pietismus für
das Herzogtum eine von außen kommende Erscheinung (155). Aber in
seltener Weite hat sich wieder die württembergische Landeskirche den

neuen religiösen Mächten geöffnet und die sonst übliche Spaltung der
Theologie in eine pietistische und orthodoxe Partei verhütet. In einem

Johann Albrecht Bengel, der leuchtendsten Gestalt des schwäbischen Pietismus,

vereinigt sich der reformatorisch-lutherische Rechtfertigungsglaube
mit der pietistischen Erfahrungs- und Heilsfrömmigkeit wie auch die
Aufgeschlossenheit gegenüber der wissenschaftlich-kritischen Thelogie mit einem
kraftvollen biblischen Realismus, dem besondere Augen für die Zeichen der
Zeit gegeben waren. Am Ende der von hier aus gehenden Linie steht
Christoph Blumhardt, dessen biblischer Glaube an das kommende Reich Gottes
eine solche Weite hatte, daß er zu einer fruchtbaren Begegnung mit der
ideologisch dem Atheismus verhafteten Welt des modernen Sozialismus

fähig war.
Eine kirchengeschichtliche Monographie, die in der Art der

vorliegenden sich nicht nur darauf beschränkt, geschichtliche Tatsachen zu

registrieren, sondern sie auch beurteilt, kann natürlich immer im Hinblick
auf die dabei verwendeten Wertmaßstäbe angefochten werden. Eine
derartige Kritik ist jedoch unfruchtbar, weshalb darauf Verzicht geleistet
werden soll, obwohl es mich locken würde, z. B. an der apologetischen
Würdigung des Einigungswerkes von Landesbischof Wurm während der
nationalsozialistischen Aera etliche Fragezeichen anzubringen. Dagegen seien
dem Rezensenten einige Berichtigungen gestattet: Die Täuferversammlung
vom 24. Februar 1527 fand in Schleitheim statt, und nicht in Schlatt am
Randen im badischen Amt Engen (S. 18). Es ist unsachgemäß, von
Oekolampad als von dem «mit Zwingli eng verbundenen Reformator der
Schweiz» zu reden (S. 26). Der zur Charakterisierung des reformatorischen

Anliegens Zwinglis verwendete Begriff «Rationalismus» (S .40) ist
zumindest mißverständlich. Auf S. 342 sollte statt Edmund: Eduard Zeller
stehen. Endlich dürfte es kaum angängig sein, vom «religiösen Sozialismus

Karl Barths» zu reden (S. 449), jedenfalls nicht in dem Sinne, wie
der Begriff bisher verstanden worden ist.

Neuhausen. ArthurRich.



— 470 —

Delio Cantimori, Italienische Häretiker der Spätrenaissance. Deutsch von
Werner Kaegi. Benno Schwabe, Basel 1949. XIII+ 509 S.

Das vorliegende Buch bietet einen einzigartigen Einblick in das

tragische Schlußkapitel des Renaissancehumanismus in der Schweiz. Tragisch,
weil sich daran gewissermaßen der Tod Zwinglis auf geistiger Ebene wiederholte

— jenes Humanisten Zwingli, der De Providentia divina geschrieben
hatte —, was die schweizerische Entwicklung der Normierung durch
Consensus Tigurinus und Concilium Tridentinum überließ. Fesselnden
Aufschluß bietet es aber außerdem über Leben und Wirken der italienischen
«Häretiker» in Polen1, in Siebenbürgen, in England, das für das Überwintern

der humanistischen Keime unter der Schneedecke der Orthodoxie für
Europa so wichtig wurde.

Die italienische Originalfassung ist seinerzeit in dieser Zeitschrift (21.
1941, 785—787) von Sven Stelling-Miehaud besprochen und in ihrem Hauptinhalt

skizziert worden. Daß Cantimori den Begriff «Häretiker» in der

ungewohnten Schattierung des Non-konformisten verwendet, ist dort schon

deutlich gemacht. Ich möchte hier nur noch einiges hervorheben, was in
der schönen Übersetzung Werner Kaegis besonders eingängig gemacht wird.
Vorab sei auch der Kommentar erwähnt, der von F. Luchsinger nicht nur
übersetzt, sondern für die seit 1939 erschienene Literatur nachgeführt und
überarbeitet worden ist. Beispiel: Wenn 1939 noch eine Mitarbeit des

Lelio Sozzini an der Schrift De Haereticis an sint persequendi angenommen

ist, wird nun gezeigt, daß Castellion als ausschließlicher Verfasser

zu gelten hat.
Wer hat sodann die Bücher von Chabod über die religiösen Zustände

im Herzogtum Mailand zur Hand und ist nicht froh über ihre geeignete

Verwertung in den zusammenfassenden Anfangskapiteln?
Die geistesgeschichtlich bedeutungsvollen Beschlüsse des 5. Laterankonzils

von 1517 gegen die Lehren über die Sterblichkeit der menschlichen

Einzelseele und gegen die inspirierte Predigt, gleich wie die antihierarchischen

Reformprediger, die einem bei der Lektüre oberitalienischer Chroniken

bizarr und fremd entgegentreten, erfahren ihre Einordnung.
In den Graubündner Südtälern hat sich ein vielschichtigeres religiöses

Leben entwickelt, als sich nach Dalberts Zürcher Dissertation (1948), die

vom kirchlichen Standpunkt aus konzipiert ist, vermuten ließe.

In späterer Phase der Entwicklung erwächst auf der Folie des italienischen

Täufertums das bedeutende Bild des Michael Servet in neuer
Fassung. Wie die Ideen der anabaptistischen Italiener ist auch Servets
energetischer Pantheismus und Antitrinitarismus nicht Niederschlag leichtfertiger

Theologasterei, sondern Ausdruck persönlicher Auslegung des Bildes

Jesu Christi. Es wirkt überzeugend, wenn C. die christologische Spekulation

als Angelpunkt für das Ineinander «antitrinitarischer Ideen, neuplato-

1 Vgl. auch St. Kot in ZfSG. 30, 1950. 71 (Basel und Polen).



— 471 —

nischer Vorstellungen, täuferischer Lehren, rationalistischer und moralischer

Bestrebungen humanistischer Richtungen» im italienischen Reformer-
tum bezeichnet.

Graubünden und Genf sind die Einfallspforten für diesen nonkom-
formistischen Geist in der Schweiz. Wenn um 1581 ein anonymer Italiener
den detaillierten Organisationsplan der Respublica Christiana für eine
häretische Geheimgesellschaft in antitrinitarischem, anabaptistischem und
republikanischem Sinne entwirft, den C. eine «Kodifikation des Nikodemismus»
nennt, so ist mit dieser Bezeichnung Nikodemismus das Problematische
an der Haltung, aber auch das schwere Schicksal all dieser Persönlichkeiten
gekennzeichnet. Als Virtuose des Nikodemitentums, des Sich-anpassens
unter Mentalreservation, erscheint Lelio Secondo Curione. Sein Anliegen
war jedoch nicht die dogmatische Diskussion um die heikein Gegenstände
des Consensus Tigurinus, sondern die Rettung humanistischer Kritik und
Toleranz, die geistige Freiheit. Mit ihm verbunden war Sebastien Castel-
lion, ein weit schlechterer Anpasser. Das Bild Castellions wird aus der
modernisierend-rationalistischen Typisierung durch Buisson herausgelöst
und mit echteren Tönen versehen.

An dieser Stelle sei auf die eingehende Rezension Cantimoris durch
Paul Burckhardt im Sonntagsblatt der «Basler Nachrichten» Nr. 49, 11. 12.

1949, hingewiesen, die mehrere kritische Notizen enthält, sowie auf
Burckhardts Aufsatz über David Joris in der Basler Zeitschrift 1949. Im
Bestreben, die unterirdischen Zusammenhänge des häretischen Kreises überall,
wo sie möglich sind, aufzuspüren, im Brückenschlagen zu den nordalpinen
Spiritualisten geht C. etwas weit; so offensichtlich in der Beziehung
zwischen Curione und Joris, die nach Burckhardt nicht bestanden hat, so
vermutlich auch in der gequält anmutenden Herstellung von Beziehungen
zwischen Bernardino Ochino und Kaspar Schwenckfeld. Auch der Vorbehalt
Paul Burckhardts gegen eine zu helle Tönung des Toleranzdenkens in
Bullinger ist ernst zu nehmen. Wenn auch anderseits die schönen Seiten
Cantimoris über das Verhältnis Bullingers zum Problematiker Lelio Sozzini
nicht ausgelöscht werden können, und wenn auch Dalberts bereits
zitierte Arbeit die ausgleichende Wirksamkeit Bullingers in Graubünden
erneut ins Licht stellt.

B oll igen bei Bern. Hans von Greyerz.

Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient. Bd. 1: Der Kampf um
das Konzil. XIII und 643 S. Herder, Freiburg i. Br. 1949.

« Das Konzil von Trient, das neunzehnte allgemeine Konzil der Kirche,
stellt durch seinen dramatischen Verlauf, durch seine Dauer und durch seine
weit- und kirchenpolitischen Auswirkungen alle vorausgegangenen
Konzilien in Schatten; es war die Antwort der Kirche auf die seit dem
Spätmittelalter fällige Reform an Haupt und Gliedern, grenzte die Kirchenlehre



— 472 —

gegen die neuen Lehrsysteme der protestantischen Reformatoren ab, bildete
die geistige Grundlage der inneren katholischen Erneuerung und der
politischen Gegenreformation und wurde das Formprinzip des nachtridentini-
schen Katholizismus, der mit dem Weltkriege 1914—1918 zu Ende ging»,
sagt der Linzer Kirchenhistoriker Karl Eder in seiner soeben erschienenen

Darstellung der «Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus».
Es ist klar, daß dieses bedeutsame Ereignis im Laufe der Jahrhunderte

eine Fülle historischer und polemischer Literatur hervorgebracht hat.
Zu den bekanntesten Werken über das Konzil von Trient gehören die beiden

antithetischen Werke des venezianischen Antikurialisten Paolo Sarpi und
des Jesuitenkardinals Sforza Pallavicino von 1619 und 1656/7.

Durch die seit 1901 vor sich gehende Veröffentlichung des maßgebenden

Quellenmaterials in dem auf 14 Bände berechneten Werk: «Concilium

Tridentinum; diariorum, actorum, epistularum, tractatuum nova
collectio» wurde die Forschung in den letzten Jahrzehnten auf eine neue Basis

gestellt, und von dieser neuen Basis aus unternimmt es nun der katholische

Kirchenhistoriker der Universität Bonn, Hubert Jedin, nachdem er
bereits eine reiche Fülle von Vorarbeiten vorgelegt hat — wir nennen

nur die zweibändige Biographie des großen Konzilstheologen Girolamo
Seripando von 1937 —, eine neue, auf drei Bände berechnete Darstellung
der Geschichte des Konzils von Trient zu veröffentlichen.

Bis jetzt liegt der erste Band vor. Er hebt mit den Worten an: «So

seltsam es klingen mag: die Geschichte des Trienter Konzils beginnt mit
dem Sieg des Papsttums über die Reformkonzilien; in dem Jahrhundert,
das zwischen der Auflösung des Basler und der Versammlung des Trienter
Konzils liegt, formen sich die im späten Mittelalter geprägten Ideen vom
Papsttum, von den Konzilien und der Kirchenreform um, und es entstehen
die innerkirchlichen Spannungen, die gedankliche Atmosphäre, die auf den

Verlauf und den Ertrag der Trienter Versammlung nicht weniger einwirkt
als das große Ereignis des 16. Jahrhunderts, die Glaubensspaltung».
Demgemäß trägt der Band den Untertitel: «Der Kampf um das Konzil» und
behandelt die an Irrungen und Wirrungen überreiche Geschichte der
Bemühungen um das Konzil seit dem Ausgang der Basler Versammlung bis

zur endgültigen Eröffnung des Konzils in Trient am 13. Dezember 1545.

Der erste Teil ist der Zeit vom Basler Konzil bis zum fünften Laterankonzil

gewidmet. Die wichtigsten Abschnitte sind: «Der Sieg des Papsttums

über die Reformkonzilien», «Das Weiterleben der Konzilsidee»,
«Die päpstliche Reaktion», «Die gescheiterten Konzilsversuche von Basel
(1482) und Pisa (1511)», «Das fünfte Laterankonzil», «Die Selbstreform
der Glieder». Das Fazit, das Jedin zieht, lautet: «Mehr als ein halbes
Jahrhundert hatte man Pläne für die Reform der Kurie und der Kirche gemacht,
darüber diskutiert und geschrieben, aber nie war eine wirklich befreiende
Tat gefolgt, durch die sich das Papsttum an die Spitze der kirchlichen
Erneuerung gestellt hätte; eine große Chance war versäumt».



— 473 —

Mit dem Ausbruch der Reformation und ihrem Ruf nach einem «freien
christlichen Konzil in deutschen Landen» trat die Geschichte der
Konzilsbewegung in ein neues, akutes Stadium. Aber wieder geschah bis zum Tode
Klemens' VII. im Jahre 1534 nichts. Jedin urteilt über diesen Papst: «Es

ist wahr, seine Konzilsfurcht war durchaus nicht das einzige Hindernis
des Konzils; die Konzilsbedingungen der deutschen Protestanten verminderten

die Aussichten auf die ja immer noch erhoffte Reunion und ließen

schwere Verwicklungen befürchten; die Ortsfrage war schwer zu lösen; die

Weigerung Franz' I. schloß die Beteiligung dieser großen Nation aus, mit
der Englands war ohnehin nicht zu rechnen; das alles waren ernste
Hindernisse; es wäre die Aufgabe des Papstes gewesen, zum Heile der Seelen

alles daran zu setzen, um sie zu überwinden; dieser Wille hat ihm
gefehlt». Der Regierungsantritt Pauls III. «bedeutete den Bruch mit der

Kirchen- und Konzilspolitik Klemens' VIL». Am 2. Juni 1536 berief die

Bulle «Ad Dominici gregis curam» ein Generalkonzil auf den 23. Mai
1537 nach Mantua zur Beseitigung der Irrtümer und Häresien, Reform der

Sitten, Herstellung des Friedens in der Christenheit und Vorbereitung eines

großen Krieges gegen die Ungläubigen. Aber infolge der politischen
Konstellationen sah sich der Papst nach langem Hin und Her genötigt, es zu

suspendieren. Darauf kam es zu den Religionsgesprächen von Worms und

Regensburg. Als sie gescheitert waren, erfolgte am 22. Mai 1542 eine

neue Einberufung des Konzils, dieses Mal nach einer «in deutschen Landen»

gelegenen Konzilsstadt, nach Trient. Aber wiederum kam es zu einer

Suspension, nachdem sieben Monate nach der Eröffnung erst zehn Bischöfe
in der Konzilsstadt eingetroffen waren. Jedin bemerkt dazu: «Man muß

zugeben, daß es nicht in der Macht des Papstes lag, die Hauptursache
des Mißerfolges, den Krieg der beiden Großmächte, aus dem Wege zu

räumen»; aber allerdings habe auch die Familienpolitik des Papstes «die

Magnetnadel seiner auf Konzil und Reform gerichteten Politik verhängnisvoll

abgelenkt». Endlich machte der am 18. September 1544 geschlossene
Friede von Crepy die Bahn frei: am 30. November 1544 berief die Bulle
«Laetare Jerusalem» zum 15. März 1545 aufs neue ein Konzil nach Trient.
In der Tat hielten die mit dem Präsidium betrauten Kardinäle Del Monte,
Cervini und Pole am 13. März ihren feierlichen Einzug in der Konzilsstadt.
Die eigentliche Eröffnung zog sich allerdings bis zum 13. Dezember hin.
Als sie erfolgte, fehlten die Protestanten: das Konzil, das vor sich gehen

sollte, war nicht das «freie christliche Konzil in deutschen Landen», an
das sie appelliert hatten.

Jedin schließt seine durch eine vollständige Beherrschung des Stoffes
und durch historischen Scharfsinn ausgezeichnete Darstellung mit den

Worten: «Wäre das Konzil von Trient im Jahre 1525 und nicht im Jahre
1545 zusammengetreten, so hätte es nur einer Häresie und einer durch
sie entfachten Volksbewegung gegenüber gestanden; die lutherischen
Kirchen waren noch nicht organisiert, die neugläubigen Fürsten und Städte



— 474 —

bildeten noch keine politische Macht, die Masse des Volkes war noch durch

die katholische Lehre und Frömmigkeit geformt; eine Konzilsentscheidung
über die Lehre Luthers wäre wahrscheinlich von der großen Mehrheit des

deutschen Volkes angenommen worden, eine vom Konzil dekretierte
Reform hätte sich gegen die lutherische noch durchzusetzen vermocht; Har-
nacks Frage, ob die Reformation sich entwickelt hätte, wenn das Trienter
Rechtfertigungsdekret auf dem fünften Laterankonzil herausgekommen
wäre, ist nicht ganz unberechtigt; man darf zweifeln, ob wir heute eine

abendländische Kirchenspaltung hätten».

Basel. ErnstStaehelin.

P. Iso Müller, Der Kampf der Abtei Disentis gegen das Hochstift Chur
in der I. Hälfte des 17. Jahrhunderts. S.A. aus dem Bündner.
Monatsbl. 1949. 62 Seiten.

P. Iso Müller, der rühmlichst bekannte Verfasser verschiedener
bedeutender Arbeiten zur Bündner Geschichte und der ausgezeichneten
Disentiser Klostergeschichte, deren 1. Band (700—1512) 1942 erschienen ist,
geht bei der Fortsetzung dieses Werkes gründlich und umsichtig zu Werke.
Wie schon dem ersten, so schickt er auch dem zweiten Band eine Reihe

von Abhandlungen voraus, in denen er einzelne Ereignisse und Gestalten,
mit denen entscheidende Wendepunkte der Klostergeschichte verknüpft sind,
darstellt. Ein solcher Wendepunkt liegt auch in der Zeit der Bündner
Wirren.

Im Kloster Disentis hat 1631 die Tridentiner Reform Einzug
gehalten. Abt Sebastian von Castelberg und alle seine Mönche mit Ausnahme
eines einzigen gingen ins Exil und wurden durch drei Murenser Patres

ersetzt. An ihrer Spitze stand Augustin Stöcklin, zunächst als

Administrator, seit 1634 als Abt. Er stand vor der Aufgabe, die innere
Reform durchzuführen und für die Freiheit des Klosters von weltlicher
Gewalt sowie für seine Unabhängigkeit vom Hochstift Chur zu kämpfen.

Seit 1538 hatte sich das Kloster der Gerichtsgemeinde Disentis (Cadi)
fügen und sich von ihr den Abt geben lassen müssen. Die Kollaturrechte
in den zahlreichen Klosterpfarreien des Vorderrheintales und bis nach Ems

hinunter hatten die Gemeinden bis auf geringe Reste an sich gezogen.
Die Einkünfte, besonders an Zehnten, hatten auf Grund der Ilanzer Artikel
von 1526 eine starke Schmälerung erfahren.

Seit 1127 war Disentis päpstliches Schutzkloster und seit 1278 exemte

Abtei, nicht ein eigenes Generalvikariat wie St. Gallen, jedoch der
Jurisdiktion des Bischofs entzogen. Aber das Kloster hat es sich dann doch
gefallen lassen müssen, daß seine Äbte vom Bischof die Bestätigung einholen
und sich von ihm weihen lassen mußten. Auch bestimmte Abgaben leistete
es dem Bischof, und der bischöfliche Erbmarschall, der den Abt nach Chur
zur Weihe geleitete, hatte Anspruch auf dessen Pferd. Zu Anfang des 17.



— 475 —

Jahrhunderts sind sogar Visitationen durch den Bischof vorgenommen worden.

Auch in der Besetzung der Klosterpfarreien übte der Bischof Befugnisse

aus, welche die vom Kloster beanspruchten Kollaturrechte beeinträchtigten.

Ein weiterer Streitpunkt war das Spolienrecht, d. h. der Anspruch
auf die Erbschaft der Pfarrer, das allerdings seit den Ilanzer Artikeln
nicht mehr hatte ausgeübt werden können.

Den Kampf der Abtei gegen die Gerichtsgemeinde Disentis hat P.

Iso Müller im Jahresbericht der HAG Graubünden 1948 dargestellt. Die
Auseinandersetzung mit dem Hochstift Chur ist Gegenstand der vorliegenden
Abhandlung. Sie endete im wesentlichen mit dem Sieg des Klosters. Der
Entscheid der Propaganda-Kongregation vom 19. Januar 1635 sprach die
Exemtion von der bischöflichen Visitation und von der gewöhnlichen
Jurisdiktion aus, kam aber dem Bischof mit der Bestimmung entgegen, daß

der Abt die Bestätigung und Benediktion in Chur zu empfangen und die
damit verbundene Abgabe und Ehrengabe zu entrichten habe. Zu einem
Abkommen zwischen dem Abt und dem Hochstift über die Besetzung der
Klosterpfarreien kam es erst nach weiteren heftigen Auseinandersetzungen.
Ihm unterzog sich die Gerichtsgemeinde Disentis jedoch nicht. Der Abt
mußte 1628 eine Konvention unterschreiben, in der er auf die Wahl der
Pfarrer in der Cadi verzichtete und sie den Pfarrgenossen überließ.

Wenn der Verfasser den Kampf zwischen Abt und Bischof so ausführlich

darstellt und den Inhalt der Rechts- und Streitschriften, welche
gewechselt wurden, in den charakteristischen Stellen wörtlich wiedergibt, tut
er dies nicht nur aus Verehrung und Dankbarkeit für den Abt, der sich mit
seiner ganzen Persönlichkeit so entschieden und kompromißlos für sein
Kloster eingesetzt hat, sondern auch, um zu zeigen, wie und mit welchem

Erfolg dieser Abt die Waffen zu führen verstand, die er sich durch eifrige
Archivstudien und durch die wissenschaftliche Ausbildung im kirchlichen
Recht geschmiedet hatte. Dies zu sehen, macht in der Tat die Lektüre
reizvoll, für den Historiker wie für den Juristen, und gewährt auch Einblicke
in den kirchlichen Prozeß. Die Rechtsschriften sind nicht frei von
Leidenschaftlichkeit, eristischer Virtuosität und Schonungslosigkeit. Der Verfasser
meint an einer Stelle: «In Stöcklin siegte hier der Jurist» (vielleicht
richtiger: der Advokat) «und Restaurator über den Historiker und Psychologen».

Für den Erfolg des Abtes ist wohl auch ausschlaggebend gewesen,
daß ihm der favor iudicis gewiß war und daß er den stärksten Rückhalt an

der schweizerischen Benediktiner-Kongregation hatte, welcher Disentis seit
1617 angehörte, und welche einflußreichste kirchliche Beschützer hatte.

Land und Volk, in dem der Abt aus Muri zu kämpfen hatte, kommen
bei diesem sehr schlecht weg. Disentis ist für Abt Stöcklin «in asperrimo
deserto», da sei es außer den drei Sommermonaten der beständigen Kälte
und des Eises wegen schaurig. Das Volk Rätiens ist für Stöcklin eine
barbara gens («Rethicae vulpes»), die den kirchlichen Verrichtungen ab-



— 476 —

geneigt, ein wildes und erbärmliches Leben führe. Bald mit Schrecken,,
bald mit Verachtung spricht der Abt von der Eigenwilligkeit, Hartnäckigkeit,

Gewalttätigkeit und Leidenschaftlichkeit der Bündner in der Verfolgung
ihrer politischen Ziele auch gegenüber der Kirche. Mit diesem Urteil steht
Abt Stöcklin in seiner Zeit, aus der es zu verstehen ist, keineswegs allein da.

In dieser Zeit, da die tridentinische Reform siegreich vordrang und
es galt, ihr auch im rätischen Bergkloster zum Durchbruch zu verhelfen,,
war Stöcklin wohl der richtige Mann auf seinem Posten. In anderen
kritischen Zeiten der Klostergeschichte, wie in der Zeit der Gründung des

Oberen Bundes, zur Zeit der Ilanzer Artikel und vielleicht auch wieder
im 19. Jahrhundert, wäre er wohl kaum der richtige Lenker der Klosterpolitik

gewesen.

Liebefeld bei Bern. Peter Liver.

Henri Naef, «Huguenot» ou le proces d'un mot, dans Bibliotheque d'Hu-
manisme et Renaissance, XII (1950), p. 208—227.

Monsieur Henri Naef vient de reprendre, apres Christophe Nyrop et

par des voies personnelles, le probleme de l'origine du nom de «Huguenots».
II le fait avec beaucoup d'erudition et de perspicacite et son etude donne,
avec une bibliographie fort complete, tous les elements d'un debat tres
complique. II nous propose aussi une Solution.

Selon Etienne Pasquier, c'est ä Tours, huit ou neuf ans avant le

tumulte d'Amboise que les reformes de France ont ete appeles «huguenots».

Mr. Naef confirme cette affirmation par le «certificat d'honneur
et gloire» delivre le 20 mars 1552 ä leur maire Bertin par «les consuls
et notables» de Perigueux. Sur ce dernier texte, il convient de faire des

reserves, car le document a ete considere des 1891 comme depourvu de
tout caractere d'authenticite. II aurait fait partie d'une serie de faux
produits, vers 1760, par le contröleur general Henri Bertin pour illustrer
sa genealogie et qui furent en partie repousses par Ie genealogiste Cherin.
(Voir ä ce sujet une lettre d'Hippolyte Aubert ä Th. Dufour de 15 fevrier
1917 et G. Bussiere Henri Bertin et sa famille. Bulletin de la Societe

historique et archeologique du Perigord, tome XXXII (1905) cite dans
Mss. Th. Dufour, vol. 7, fol. 450 ss. aux Archives d'Etat de Geneve.)
Notons cependant que meme si ce document est un faux du XVII"™e siecle,
Etienne Bertin a bien ete maire de Perigueux en 1551 et que rien ne

nous empeche d'admettre l'apparition du terme de «Huguenots» ä Tours
avant 1560.

Mr. Naef examine successivement les explications donnees par les

contemporains, quant ä l'origine du mot, soit l'invention pretee aux Guise

par derision de la dynastie de Hugues Capet, la reponse des Guisards:
«Aygnos que les eglises difformees» avaient usurpes «ä ceux de Genesve



— 477 —

dont les sediteux d'Amboise sont yssus», la porte du roi Hugon, selon
Pierre de la Place en 1565, proche du lieu de reunion des reformes ä Tours,
le roi Hugon d'Henri Estienne, etc. Les interpretations autres que celles
qui partent d'«Aygnos» sont pour Mr. Naef autant de fausses pistes.

Mais les protestants francais accuses de sedition avaient interet ä

propager l'origine Iocalisee ä Tours et ä faire oublier «l'assimihation des

Huguenots aux Aignots «rebelles» qui avaient fait de Geneve une ville
libre et confederee».

Comme 1'ecrit en 1621 Jean Diodati, Huguenots est bien un «nom
corrompu du suisse Eidgenossen qui signifie alliez». Pour en administrer
la preuve, Mr. Naef fait appel ä l'histoire de l'emancipation politique de
Geneve et produit un nombre imposant de citations qui vont de 1519 ä

1536 et meme ä 1603. Les partisans des alliances suisses ä Geneve sont
en effet appeles dans des textes sürs «aguynos, equenox, heiguenoulx, es-

quenoulx, enguenotz, hanguenots», etc. II n'est cependant pas absolument
etabli, comme le dit Mr. Naef, qu'il faille lire «auguinos» dans le proces
verbal du secretaire du Conseil de Geneve du 3 septembre 1519. Th.
Dufour a releve dans ce projet trois fois le mot, qu'il a lu deux fois «aguinos»
et une fois «anguynos». Dans ce dernier cas Mr. Naef lit «auguynos»,
mais la distinction entre l'n et l'a apparait quasi impossible.

En revanche Mr. Naef peut citer une fois la graphie «auguenot» dans
le Journal de Jean Baiard pour l'annee 1530, et pour expliquer le passage
de eiguenot — enguenot ä huguenot, il cite toute une serie d'exemples
empruntes au langage populaire en Savoie, dans la vallee du Rhone et

jusqu'ä Limoges.
Cet argument linguistique appartient aux specialistes de la dialectolo-

gie. Arretons-nous de preference ä l'argument historique. Comment les

Eiguenots genevois ont-ils pü donner naissance ä l'appellation francaise
de Huguenots bien apres le moment de leur activite? Par la confusion
entre l'emancipation politique de la cite de 1519 ä 1526 et la reforme
religieuse de 1535—1536, puis par l'accusation portee contre les huguenots
francais de n'etre que des republicains deguises, ä l'exemple des Suisses.

C'est ce que pense en 1563 le eure du Landeron, Symeon Vinot, et
en 1573, Gabriel de Saoonay. C'est ce que permettrait de soutenir egalement

le discours que Theodore de Beze avait fait passer en France
au moment de la conjuration d'Amboise. Enfin les soldats huguenots de

Coligny qui levent en 1569 le siege de Portiers sont appeles «Fribou»
dans une chanson poitevine, ce qui s'explique par I'appui donne en 1519

et 1526 aux Genevois dans leur resistance au duc de Savoie, par les

Fribourgeois qui devaient quelques annees plus tard rester fideles ä la foi
catholique.

Ce sont lä en tous cas des rapprochements suggestifs et si, apres
la notable contribution de Mr. Naef, la discussion n'est peut-etre pas
definitivement close, ses demonstrations demeureront ä la base de nouvelles



— 478 —

recherches, pour autant qu'elles soient encore susceptibles de decouvrir
quelque chose de decisif.

Geneve. Paul E.Martin.

Fritz Heitz, Johann Rudolf Iselin (1705—1779), ein Beitrag zur Ge¬

schichte der schweizerischen Historiographie des 18. Jahrhunderts.
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 32. Verlag Helbing
& Lichtenhahn, Basel 1949. 226 S. mit 1 Porträt.

Obwohl der Basler Rechtsprofessor Johann Rudolf Iselin «im
Schlagschatten seines jüngeren, zweifellos genialeren Neffen, Isaak Iselin,
vergessen worden ist», wußten Kenner des 18. Jahrhunderts schon lange, daß
diese Vergessenheit keine eigentliche Berechtigung hatte. So ist es erfreulich,

daß nun eine ausführliche Monographie über diesen bedeutenden
Gelehrten vorliegt.

Iselins Tätigkeit ist in mehrfacher Hinsicht typisch für sein
Jahrhundert. Als Jurist ausgebildet, Dozent an der heimatlichen Universität
— an welcher er leider erst mit 52 Jahren eine Rechtsprofessur erlangen
konnte —, war er einer jener Basler, die den Ruf ihrer Hochschule auch in
einer ungünstigen Zeit hochhielten. Außerdem gelang es ihm, trotzdem
alle seine Bewerbungen um politische Ämter scheiterten, als Redaktor der
Basier Zeitung und als inoffizieller Berater der Regierung einen erheblichen

Einfluß auf die baslerische Staatspolitik auszuüben. Sein politisches
Temperament verleitete ihn sogar dazu, sich während des Siebenjährigen
Krieges für eine ausdrückliche Unterstützung Friedrichs II. einzusetzen.
Schließlich hat seine wissenschaftliche Tätigkeit, die neben juristischen
hauptsächlich historische Gebiete umfaßte, europäische Anerkennung gefunden.

Heitz unterzieht in erster Linie das historische Werk Iselins einer
eingehenden Betrachtung. Iselins Hauptleistung auf diesem Gebiet ist sicher
die Erstedition der Schweizerchronik von Aegidius Tschudi, deren Bedeutung

für die folgenden Generationen kaum zu überschätzen ist. Daneben
steht u. a. eine Neuausgabe der Briefe des Petrus de Vinea, welche seither
keine weitere Auflage mehr erlebt haben.

Iselins Beziehungen zu zeitgenössischen Historikern bilden eine wahre
Fundgrube für die Geschichte der schweizerischen Historiographie des 18.

Jahrhunderts. Zu seinem Korrespondentenkreis gehörten u. a. Leu, Balthasar,
Zurlauben, Loys de Bochat, auf deren wissenschaftliche und teils auch
politische Tätigkeit hier viel neues Licht fällt. Iselins historische Interessen
lagen allerdings weder in kritisch-aufklärerischer noch in philosophischer
Richtung. Er blieb ein Gelehrter alter Prägung, ganz im Sinne der
rechtshistorischen Schule von Halle, an welcher er als Schüler von Gundling und
Thomasius bleibende Eindrücke empfangen hatte. Zur Welt von Voltaire
und Rousseau hat er — trotzdem er beide gekannt hat — keinen Zutritt
gefunden.



— 479 —

Es ist als Glück zu bezeichnen, daß sich Heitz auch mit den
weitschichtigen übrigen Interessen dieses «außergewöhnlich begabten
baslerischen Vertreters der Frühaufklärung» beschäftigt hat; ja es ist fast
schade, daß er nicht noch mehr Gewicht auf diesen ersten Teil seiner
Arbeit hat legen können, denn das «Außergewöhnliche» an Iselin war wohl
weniger seine historiographische Tätigkeit an sich als das Geschick, mit
dem er sich auf den verschiedensten Gebieten zu bewegen wußte. Doch
auch bei dieser Beschränkung auf das Wesentliche ist es Heitz gelungen,
uns die Gestalt Iselins lebendig vor Augen zu führen; sein Buch ist fließend,
in einem Zug und leicht lesbar geschrieben; Qualitäten, die man manch
vielleicht bienenfleißiger gearbeiteten Schrift nicht nachrühmen kann. Die
Lebendigkeit der Darstellung rührt sicher auch daher, daß sie fast
ausnahmslos aus dem reichhaltigen Briefwechsel Iselins herausgearbeitet
worden ist.

Besonders dankenswert ist es, daß sich Heitz der Mühe unterzogen
hat, sowohl ein Verzeichnis der Briefe wie ein Personenregister (in einer
Dissertation eigentlich eine Selbstverständlichkeit!) dem Werke beizufügen.
Mit dieser Arbeit ist nicht nur ein «Beitrag zur Geschichte der schweizerischen

Historiographie des 18. Jahrhunderts» geliefert worden, sondern

ganz allgemein ein Stück der so schlecht erforschten schweizerischen
Frühaufklärung erhellt worden.

Bern. Ulrich Im Hof,

Corona amicorum. Emil Bächler zum 80. Geburtstag, 10. Februar 1948.
227 S. Tschudy-Verlag, St.Gallen.

Freunde des großen Gelehrten (f 14. März 1950) gaben zu seinem
80. Geburtstag unter dem sinnigen Titel «Corona amicorum» eine gediegene
Festschrift heraus, die der Doppelstellung des Gefeierten (Naturwissenschafter

und Prähistoriker) entsprechend Beiträge zu diesen Wissensgebieten
enthält.

Der Herausgeber Emil Egli würdigt in warmen Worten die
Bedeutung und Universalität Bächlers, der mit seinen Forschungen auf dem

Wildkirchli, im Drachenloch und im Wildenmannlisloch die ersten menschlichen

Spuren unseres Landes festgestellt, in der letzten Zwischeneiszeit, und
durch seine zusammenfassende Monographie «Das alpine Paläolithikum der
Schweiz» (1940) nach den Worten seines Freundes Hugo Obermaier «eine
monumentale Leistung» hervorgebracht hat, «die in der Schweizer und
internationalen Forschungsliteratur als vorbildliches Denkmal weiterbestehen
wird». Das Publikationsverzeichnis am Schlüsse des Bandes stellt eine mächtige

Garbe des von Dr. Bächler geleisteten Lebenswerkes dar.
Von einer Namhaftmachung aller 17 Beiträge müssen wir absehen und

uns auf die der Geschichte dienenden beschränken. Die Arbeit von Prof.
H. Hediger, Basel, «Naturschutz und Heilaberglaube», ist deswegen be-



— 480 —

sonders interessant und steht in Beziehung mit Bächlers Bestrebungen,
aussterbende Tierarten, namentlich den Steinbock, wieder einzuführen und zu

schützen, weil darin dargelegt wird, wie ein uralter Volksaberglauben schuld

war, daß das Murmeltier in den Kriegsjahren furchtbar dezimiert wurde,
weil eine marktschreierische Reklame der Apotheker dem «Munggenöl» eine

an Aberglauben grenzende Heilkraft gegen Rheumatismus zuschrieb. Auch
andere Tiere, wie z. B. der Biber, mußten in unserm Lande eine ihnen

nachgesagte Heilkraft mit der Ausrottung büßen. Karl Keller-Tarnuzzer

zeigt am guterhaltenen Holzwerk des Pfahlbaus vom Breiten-
loo (Pfyn), wie die Hüttenböden errichtet wurden, die der Michels-

berger Pfahlbautenart zugehören. Wilhelm Schmidt (Fribourg)
schreibt über «Die Primitialopfer in der Urkultur», wo die frühest
nachgewiesenen Menschen schon mit den merkwürdig aufgeschichteten Schädel-

und Langknochen dem von ihnen verehrten höchsten Wesen und Schöpfer
Opfer darbrachten. Schmidt verweist auf Analogien bei heutigen primitiven
Völkern, wobei er wiederholt gegen K. Meuli polemisiert. Sein Ordensgenosse

und Kollege Wilhelm Koppers (Wien) behandelt dasselbe

Thema, «Gottesglaube und Primitialopfer bei dem ethnologischen Altstamm
der Chenchu im Dekkan (Südindien)». Zu den interessantesten Beiträgen
gehört der des Ragazer Bezirksförsters Otto Winkler, der unter dem

Titel « Lebensraum und Wirtschaft der Freien Walser im St. Gallischen
Calfeisental» den Ursachen nachgeht, warum die Walser dieses Tal, das sie

zwischen ca. 1280—1350 besiedelten, im Jahre 1652 wieder endgültig
verlassen haben. Er legt dar, daß die für eine Dauersiedelung notwendigen
Bedingungen: Wohnplatz und Obdach, Nahrung und Kleidung, Verkehr und

Verbindungen fehlten. Die 11—12 Hofsiedelungen lagen auf einer
Durchschnittshöhe von 1700 m, waren im Winter wochen- und monatelang ohne
direkte Sonne, die Hirtenkultur vermochte sie nicht zu ernähren, der geringe
Getreidebau reichte nicht aus auch für nur rund 100 Seelen. Im Winter
waren sie von der Umgebung gänzlich abgeschnitten, die Verbindungswege
lagen zu hoch und waren außerordentlich beschwerlich. So mußte diese

Kolonie schließlich zusammenbrechen. Emil Egli stellt in seinem Aufsatz

«Täler und Gemeinden», erläutert an vielen Beispielen, fest, daß
«zahlreiche Gemeinden gleichsam im Relief vorgeprägt» sind, daß jede
entsprechenden Anteil an Weide, Wald, Talgrund, Fluß und Verkehrsnetz
besitzt: es ist die gerechteste Verteilung der Sonnen- und Schattenhänge und

beweist, daß unsere Gemeinden naturverbunden sind.

Auch die Studie Richard Zürchers über «Das Gebirge in
Landschaftszeichnungen der Renaissance», erklärt an Gemälden und Zeichnungen
da Vincis, Tizians, Nikiaus Manuels, Hans Leus d. J. und Wolfgang Hubers,
sowie Werner Kaegis Bericht «Aus Jakob Burckhardts erster Berliner
Zeit», also aus Burckhardts Krisenzeit, als er von der Theologie zur Historie
überging, wie auch «Unbekannte Freundschaftsbriefe» von Johann Anton
Sulzer, Oberamtmann des Stiftes Kreuzungen, und dem Bankherrn Daniel



— 481 —

Girtanner in St.Gallen aus den Jahren 1791—94, behandelt von Samuel
V o e 11 m y, vermögen uns zu interessieren als Dokumente einer
Männerfreundschaft, die sich in weitem Maße mit religiösen und philosophischen
Fragen beschäftigen.

St. Gallen. KarlSchönenberger.

Pierre de Boisdeffre et Jean-Max Bouchaud, Vocation de l'Europe. Paris,
Bloud & Gay, 1950. Un vol. in-8 de 262 p.

Ce volume appartient ä cette abondante litterature consacree ä etudier
le «cas Europe», en etablir un diagnostic plus ou moins lucide, plus ou
moins complet et plus ou moins tendancieux. II se fait du reste remarquer
par sa grande objectivite, par la diversite de ses points de vue et de sa
documentation, et par l'interet qu'il porte ä la formation comme ä l'evolution
de l'esprit europeen. Son inspiration est nettement favorable au federalisme

europeen, qui est pour ses auteurs la seule facon de sauver la civilisation
mediterraneenne dont l'Europe est devenue l'heritiere et dont eile reste le
meilleur interprete.

La Revue d'histoire suisse n'aurait aucune raison de faire mention de

cet ouvrage s'il ne contenait pas la definition courante du federalisme qui,
si eile n'est pas entierement erronee dans les termes, n'en prete pas moins
ä de graves et dangereux malentendus: «Systeme politique qui permet aux
Etats americains et aux Cantons suisses de vivre en bonne intelligence pn
depit d'origines ethniques, de convictions religieuses et d'intercts
economiques divergents». II vaut la peine de signaler ce qu'il y a de confus,
et par lä meme de fallacieux, dans cette facon, tres courante chez les

protagonistes d'une federation europeenne, meme ceux de Suisse, d'exciper
des experiences, et on peut dire des reussites americaine et suisse pour
legitimer leur entreprise. Je ne parlerai ici naturellement que de l'experience
suisse.

On peut resumer le tableau d'ensemble que MM. de Boisdeffre et
Bouchaud donnent de l'Europe au debut de leur livre par l'expression de
«continent de la diversite». C'est donc un certain nombre de peuples pro-
fondement divers quant ä la race, la religion, les besoins economiques et la
formation politique que les «Europeens» ont ä faire vivre en bonne intelligence,

alors que ces peuples se sont habitues depuis plus de mille ans ä

regier leurs differends ä coups d'epees ou de canons. Or de quels
Clements fut composee la Suisse primitive, et meme cette Confederation des
treize cantons qui dura jusqu'ä la fin du XVIIIe siecle? De petites com-
munautes paysannes ou citadines eeonomiquement interdependantes et toutes
interessees ä l'exploitation de la grande voie commerciale du Saint-Gothard,
parlant des dialectes germaniques tres peu differents les uns des autres
— la moitie du canton de Fribourg faisait seule exception, mais ses gouvernants

maniaient l'allemand aussi bien que le francais —, fideles catholiques

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 30, Heft 3 10



— 482 —

les unes et les autres, et oü l'autorite publique, resolument democratique
dans son principe, avait pour base l'assemblee de tous les habitants du

canton ou tout au moins de tous ceux de la «capitale». L'independance et

l'organisation politique des trois premiers cantons etaient du reste de date

trop recente au moment oü ils se federcrent pour qu'on puisse supposer
entre eux ces rancunes et ces griefs qui rendent si difficiles, entre les Etats

europeens, les relations de bon voisinage et la confiance reciproque.
Certes cette homogeneite initiale ne s'est pas maintenue; mais la diffe-

renciation confessionnelle ne s'est produite que deux siecles apres la
fondation de la Confederation; la longue experience de la valeur du lien con-
federal explique seule du reste que celui-ci ait triomphe de cette terrible
epreuve. Quant ä la diversite des langues, ou des races comme on dit
souvent et par erreur, eile n'a pris une portee politique qu'ä partir du
moment oü des regions non allemandes ont obtenu rang de cantons souverains

apres n'avoir longtemps ete que des pays allies ou assujettis, c'est-ä-dire
depuis le XIXe siecle; et, gräce ä cette longue accoutumance reciproque,
eile ne causa aucune difficulte serieuse.

Ceux qui se servent de l'exemple suisse pour etayer leur foi en la
possibilite d'une federation europeenne confondent donc la Situation qui
resulte de six siecles de croissance de la federation des trois Waldstetten
avec celle du debut et raisonnent comme si la Suisse ne datait que de 1815.

L'effet de cette erreur de perspective ne peut etre que d'egarer sur les
difficultes de leur täche les pionniers du federalisme europeen, qui ont trop
besoin de clairvoyance pour qu'on les nourrisse d'idees fausses.

Quand on sait en outre qu'il fallut plus d'un demi-siecle et trois ou
quatre tentativcs avortees pour que les trois minuscules communautes pay-
sannes, alemaniques et catholiques d'Uri, Schwytz et Unterwald se sou-
mettent enfin, apres 1315, ä la discipline concrete, et non pas seulement
verbale ou statutaire, du regime federatif, il n'est que prudent et honnete
de ne pas faire de rapprochement precipite et superficiel entre l'oeuvre
accomplie par les fondateurs de la Confederation suisse et celle qu'ont ä

entreprendre ceux de l'Union europeenne, si du moins l'on pense que seule
sa pertinence donne de la valeur ä un argument historique.

La seule analogie que l'on puisse etablir entre les deux federations en
question est entre le but, lointain sans doute, que se proposent d'atteindre
les federalistes europeens et l'aboutissement des cinq premiers siecles de
notre Confederation. Quel est le Suisse qui ne leur souhaiterait pas de
reussir dans cette belle entreprise?

Lausanne. David Lasserre.


	Einzelbesprechungen = Comtes rendus

