
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 30 (1950)

Heft: 1

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einzelbesprechungen — Comptes rendus

Karl Friedrich Stroheker, Der senatorische Adel im spätantiken Gallien.
Alma Mater Verlag, Tübingen 1948. 234 S. mit 3 Karten und 3

Stammtafeln.

Für die Entwicklung Westeuropas im frühen Mittelalter hat Gallien
vor allem als Kulturbrücke zwischen Antike und Mittelalter gewirkt. Hier
lösen sich römisches Imperium und germanische Staatenwelt ab und
durchdringen sich auch in besonderem Maße beide Kulturbereiche. Ihre Stärke
zu ermessen, gehört zu den wichtigsten Aufgaben, die sich die Forschung
in spätantiker und frühmittelalterlicher Geschichte zu stellen hat. Stroheker
betrachtet aus der Fülle der Probleme das Schicksal des senatorischen Adels
in Gallien. Seine Ergebnisse sind deshalb von Bedeutung, weil es sich
beim Senatorenstande um die kulturtragende Schicht des spätrömischen
Reiches handelt, die zugleich auch zu den höchsten Staatsämtern berufen war.
Mit diesen Senatoren steht und fällt die spätantike Bildung.

Der Verfasser geht von der Personen- und Familiengeschichte aus.
Seine, dem allgemeinen Teile angefügte Prosopographie (sie umfaßt nicht
weniger als 411 Namen), sammelt alle erreichbaren Belege über Herkunft,
Lebenszeit, Familienzugehörigkeit, Ämterlaufbahn und persönliches Schicksal

der sicher oder jedenfalls wahrscheinlich dem Senatorenstande
entstammenden Persönlichkeiten. Die Quellen sind verschiedenster Art und
qualitativ durchaus ungleichwertig. Sie bedürfen daher vorsichtigster und
sorgfältigster Interpretation. In dieser Richtung hat Stroheker wertvolle
Arbeit geleistet. Seine Zusammenstellung bietet eine umfassende
Dokumentation. Von der Stellung und dem Schicksal des Senatorenstandes
entwirft er ein sehr lebendiges Bild mit Hinweisen auf den Lebensgang und
die Ämterlaufbahn einzelner charakteristischer Persönlichkeiten wie Martin
von Tours, Caesar von Arles, Gregor von Tours. Zutreffend erfolgt auch

die Beurteilung der Bedeutung des Adels als Vermittler der spätantiken
Kultur an die germanischen Siedler in Gallien. Daß die staatsrechtliche
Einordnung des Standes und die Rechtsstellung der römischen Provin-
zialen vor allem innerhalb der germanischen Staaten nur mehr gestreift
werden konnte, ist dagegen als Mangel zu empfinden. Hier hätte die Arbeit
noch etwas ausgebaut werden können.

Der Adel des spätrömischen Gallien steht in keinem Zusammenhang
mit dem alten gallorömischen Senatorenstand. Es handelt sich vielmehr
um eine neue, im Verlaufe des 4. Jahrhunderts im Reichsdienste empor-



— 103 —

gekommene Schicht, welche, einmal im Besitze der senatorischen
Privilegien, erblichen Adel erlangt hat. Im Kampf gegen die Zentralgewalt
ist es ihm gelungen, die alte bevorzugte Rechtsstellung zu bewahren und
sich stets den Zugang zu den höchsten Reichsämtern zu sichern. Anteil
an der Reichsverwaltung, auch außerhalb der eigenen Provinz, und
Großgrundbesitz gehören zu den wesentlichen Kennzeichen des spätrömischen
Adelsstandes. Darüber hinaus bildet er jene Schicht, der wir die Tradition
römischer Kultur verdanken, wenn auch diese nicht mehr vergleichbar ist
mit den Leistungen früherer Zeiten.

Tiefgreifende Wandlungen erfährt der gallische Adel durch die
Auflösung des Reiches. Ganz abgesehen von den materiellen Folgen des
Einbruches der germanischen Völkerschaften geht der Zusammenhang mit den

übrigen Reichsteilen verloren und damit auch die Möglichkeit der
Ämterlaufbahn. Der Reichssenatorenstand wird zum Grundadel einzelner Länder.

Da der Reichsdienst wegfällt, zeigt sich ein sehr starker Zug zur
Betätigung innerhalb der Kirche, vor allem zum Episkopate. Schon während

des 4. Jahrhunderts beginnt der bischöfliche Nepotismus. Die
Bischofswürde wird dabei bezeichnenderweise in der gleichen Familie
weitergegeben. Nach wie vor bleibt der Senatorenstand Träger der Bildung, doch
darf nicht übersehen werden, daß sich bereits eine langsame Klerikalisie-
rung anbahnt, die einige Zeit später die Laienkultur verdrängt.

Die Errichtung germanischer Staaten auf gallischem Boden bringt für
den römischen Adel nicht jene bedeutenden Änderungen, wie man sie auf
den ersten Blick erwarten würde. Burgunder und Westgoten siedeln nach
bestimmten Rechtsgrundsätzen, welche den adeligen Großgrundbesitz zwar
vermindern, aber nicht zerstören. Römisches Recht und die hergekommene
Gesellschaftsordnung bleiben erhalten. Stärker macht sich dagegen das

Sinken der Bildung bemerkbar, da der Anreiz dazu durch die Ämterlaufbahn

nun fehlt. Nicht zu unterschätzen ist auch der Gegensatz von antiker
und christlicher Kultur, sowie die gegen die Laienbildung gerichtete Tendenz
der Kirche. Dennoch ist die Zahl. der adeligen Römer auf den Bischofsstühlen

groß, vor allem im Süden Galliens und in Burgund. In diesen
Gebieten sind die Verhältnisse auch von besonderem Interesse. Das
burgundische Königshaus beispielsweise kommt im römischen Reichsdienste

empor. Die geringe Anzahl der Siedler begünstigt die Romanisierung und
erklärt die starke Stellung der römischen Provinzialen im Königsdienste
und nach der Katholisierung der Burgunder auch in der Kirche. Ziemlich
groß ist dementsprechend die Zahl der im burgundischen Königs- oder
Kirchendienste nachweisbaren Angehörigen des Senatorenstandes; es sei nur
an die Bischöfe Marius von Avenches-Lausanne und Avitus von Vienne
oder den Rechtskundigen Syagrius erinnert und an dessen Anteil an der
Vermittlung römischen Rechtes an die Burgunder.

Mit der Schaffung des Merovingerreiches stößt man auf ein durchaus

germanisches Staatswesen. Die politische Neugestaltung geht von den



— 104 —

Franken aus. Doch bleibt den römischen Provinzialen, abgesehen von
staatsrechtlichen Änderungen, ihr angestammtes Recht. Sie werden auch

zu weltlichen und kirchlichen Ämtern beigezogen. Es handelt sich jedoch
nicht mehr nur um den alten Senatorenstand, sondern teilweise um
Angehörige niederer Schichten. Diese soziale Umwälzung hängt zusammen
mit dem langsamen Verschwinden des gallischen Adels, dessen physisches
Ende die Merovingerzeit bedeutet. Dieser mehr und mehr der Kirche
verschriebene Stand schmilzt zusammen, und mit ihm stirbt auch der Träger
der Reste römischer Kultur aus.

Es ist nicht leicht, die Bedeutung des spätrömischen Adels in Gallien
abzuschätzen. Neben der Erhaltung römischen Rechtes liegt sie vor allem
in der Weitergabe der spätantiken Kultur während der Auflösung des

Imperiums an die Westgoten, Burgunder und insbesondere an den Merovin-
gerstaat. Infolgedessen findet in Gallien kein Kulturbruch statt. Was die
mittelalterliche Welt zunächst und unmittelbar an antikem Bildungsgut
aufnimmt, wird ihr zweifelsohne vom Adelsstande vermittelt.

Frauenfeld. Elisabeth Meyer-Marthaler.

Cahiers Archeologiques. Fin de l'Antiquite et Moyen Age. Publies par
Andre Grabar. I, 135 p. Paris (Vanoest) 1945; II, 179 p. Paris 1947.

Die neue Zeitschrift ruft Erinnerungen an die leider so kurzlebige
«Revue Charlemagne» Mgr. Bessons vor dem ersten Weltkrieg wach. Bei

der starken Betonung, welche das erste Jahrtausend unserer Zeitrechnung
in Geschichte, Philosophie, Philologie, Kunstgeschichte und historischen wie
archäologischen Hilfswissenschaften neuerdings erfährt, bedeutete das

Fehlen eines besondern Publikationsorgans für diesbezügliche Fragen eine
fühlbare Lücke, die der Pariser Byzantinist Andre Grabar nun zu schließen
versucht. Die Hefte erscheinen in zwangloser Folge.

Die beiden ersten Hefte, auf deren Wert hier nur durch eine summarische

Inhaltsübersicht hingewiesen werden kann, packen das Programm an

vielen Stellen an. Ein Aufsatz Andre Piganiols gibt eine neue Interpretation
literarischer Quellen zur konstantinischen Heiliggrabkirche in Jerusalem,
W. Seston deutet die Ikonographie der Mosaiken im Mausoleum der Galla
Placidia in Ravenna auf Grund der Persönlichkeit der Kaiserin und der
religiösen Strömungen ihrer Zeit in abweichender Weise. Größte Beachtung
verdient die grundsätzlich wichtige Arbeit Andre Grabars über den Einfluß
des christlichen Neupiatonismus und insbesondere Plotins auf die Entwicklung

der spätantiken und mittelalterlichen Kunst. Fernand Benoit untersucht

die als Reliquien auf uns gekommenen Gegenstände aus dem persönlichen

Besitz des hl. Cäsarius, Erzbischofs von Arles (502—42), worunter
eine elfenbeinerne Gürtelschnalle mit der Darstellung der Auferstehung
Christi unsere Kenntnis der frühen bildlichen Wiedergaben des hl. Grabes

bereichert; der gleiche Verfasser berichtet über frühchristliche Friedhöfe in



— 105 —

der Provence, während Jean Hubert Bemerkungen über die Topographie von
Arles zur Zeit des hl. Cäsarius beisteuert. Andre Grabar wertet in eindringender

Untersuchung einen von A. Dupont-Sommer im Wortlaut und in
französischer Übertragung wiedergegebenen syrischen Hymnus auf die nach
524 neugebaute, längst verschwundene Kathedrale von Edessa für die
Architektur- und Symbolgeschichte aus. Wegweisend sind die Studien von
Denise Fossard über die merowingische Kapitellplastik (auch im Hinblick
auf Rudolf Kautzschs frühmittelalterliche «Kapitellstudien») und von Jean
Colin über die Vorlagen und Voraussetzungen der karolingischen Plastik,,
wobei Toreutik, Goldschmiedekunst und Elfenbeine herangezogen werden;
in beiden Arbeiten zeichnet sich die in mancher Hinsicht eingetretene
Neubewertung der oft allzusehr aus der Blickrichtung Gregors von Tours
und der karolingischen Historiographen beurteilten Merowingerzeit ab. Auch
der Romanik gelten einzelne Beiträge: Louis Brehier weist auf die konservative,

viele spätantike und frühmittelalterliche Züge bewahrende auver-
gnatische Baukunst hin, Jean Hubert stellt an den Fresken von Vie im Berri
(Anf. 12. Jh.) Untersuchungen über die Kompositionsschemata romanischer
Wandmalereien an, und Marc Thibout veröffentlicht und kommentiert
erstmals die Fresken des Höhlenkirchleins von Jonas (Auvergne, 11. Jh.).
Ein kritisches Referat des Herausgebers zum Repertorium der romanischen
Wandmalereien Frankreichs (Bulletin monumental 1943 f.) endlich rührt
an methodische Fragen.

Zu diesem weiten Themenkreis treten Beiträge über spät- und nach-

byzantinische Kunst. Das Erfreuliche an den meisten hier publizierten
Arbeiten ist, daß sie meist mehr als nur eine eng spezialisierte Frage klären
und über sich selbst hinaus auf größere Problemzusammenhänge weisen.
Nirgends ist es ja nötiger als bei frühmittelalterlichen Forschungen, die
verschiedenen Zweige der Geisteswissenschaften zu koordinieren, um durch
den Beizug sämtlicher Geschichtsquellen (unter denen die literarischen einer
Geschichtsschreibung im herkömmlichen Sinn häufig eine sehr nebensächliche

Rolle spielen) zu tragfähigen Schlüssen und gegebenenfalls zu neuen
Perspektiven zu gelangen.

Freiburg. Alfred A. Schmid.

Heinrich Fichtenau^ Das karolingische Imperium. Soziale und geistige
Problematik eines Großreiches. Fretz fr Wasmuth A.G., Zürich 1949.
336 S.

Den Untertitel unterstreicht das kurze Vorwort: man pflege die Zeiten
Karls des Großen viel zu licht zu sehen, und Illusionen seien gerade der
heutigen Zeit gefährlich. Demnach «ist es nötig, die dunklen Seiten dieser
Epoche sehr stark hervorzuheben», um die geläufige Ansicht nicht zwar
zu ersetzen, aber zu ergänzen*

Mit einem selbstgesetzten Plane kann man schließlich nicht streiten. Zu



— 106 —

bedauern ist es immerhin, daß der Autor sich von vornherein auf Programmatik

festlegt: fast jede Seite zeigt, wie einengend sie wirkt. Zu bedauern
ist es um so mehr, als ein auf der Höhe stehendes Buch über die
Reichsgründung des großen Franken und ihren Verfall in deutscher Sprache fehlt.
Wir haben die hervorragende und in ihrer Art nicht zu übertreffende
französische Monographie von Halphen (Charlemagne et l'empire carolingien,
Paris 1947), die es übrigens — wie auch andere! — an skeptischer Kritik
gegenüber dem Karlsmythos in keiner Weise fehlen läßt. Jedoch, man hat
im deutschen Sprachgebiet eine Fülle von Fragen, die für Halphen wenig
oder nichts bedeuten, Fragen, von denen her das Objekt reicher, tiefer,
echter herauszuarbeiten wäre. Fichtenau ist von manchen dieser Fragen
bewegt; aber er hat sie mit einzelnen Ausnahmen nicht genügend abgeklärt,
und überhaupt reicht seine Leistung als Ganzes an die von Halphen nicht
heran. Er hat die gute Wiener Schule und einen erfreulichen Eifer; aber

er zeigt mehr Beschlagenheit als Gründlichkeit, mehr darstellerische
Gewandtheit als Umsicht und Selbstkritik.

Sechs Kapitel schildern Karl selber und seinen Reichsbau im
charakterisierenden Querschnitt; drei weitere Kapitel behandeln den Zerfall, wesentlich

die Vorgänge um Ludwig den Frommen 814—834, in erzählendem
Längsschnitt. An die tausend kurze (zuweilen allzu abgekürzte) Anmerkungen

bezeugen das auch sonst überall kenntliche Streben des Verfassers,
nach aller Möglichkeit aus den frischesten Quellen zu schöpfen.

Das an die Spitze gestellte Kapitel über Karl selber folgert aus den

paar somatischen Angaben Einharts gemäß der Kretschmerschen Typenlehre

(die dem kundigen Psychiater für sein Fach gute Dienste leisten
mag), Karl sei Pykniker gewesen (S. 36). Zwar seine Körpergröße «stört
das Bild» — was tuts? «Kein Mensch ist die reine Verkörperung eines

physiologischen Typus». Unter den Pyknikern «überwiegen» die
Zyklothymen — und im selben Augenblick ist Karl auch schon ein «hypomanischer
Zyklothyme», und was wiederum stört, das sind dann halt «Legierungen»
mit andern Temperamenten. So wird der Grund zur Persönlichkeitsdeutung
gelegt.

Wer mit dieser vorangestellten Captatk» malevolentiae die Lektüre
nicht abschließt, dringt allmählich zu weit diskutableren Erörterungen vor.
Aber das ganze Buch ist durchzogen und bis in viele Einzeldeutungen
hinein bestimmt von dem totalen Unverständnis für den, der das Imperium
mit Hilfe der von ihm selbst gewählten, gesinnungsverwandten Männer
errichtete. Das läßt sich nicht milder sagen, und es führt z. B. dazu, daß

auf Ludwig den Frommen bezügliche Quellenworte (S. 163 n. 59, 60,
auch 61) zur Beleuchtung Karls des Großen herangezogen oder daß Alkuin-
briefe falsch interpretiert werden (S. 38 f. mit n. 23) und dergleichen
manches. Wie etwa Goethe für gewisse Kreise nur der heitere Musensohn

und unbeschwerte Lebenskünstler war, so erscheint hier Karl als der
Schwungvolle, fröhlich Genießende, als der über alle Probleme mit seinem



— 107 —

glücklichen Naturell Hinwegsehende. Es kostete offenbar wenig Not, so
viele Völker zusammenzuschmieden, und wer nicht heult, dem hat offenbar
nie etwas wehgetan. Nithard bewunderte es an Karl, daß er die unbändigeisernen

Herzen der Barbaren, mit denen nicht einmal die Römer fertig
geworden waren, durch gemäßigten Schrecken zu bannen vermocht hatte;
der Enkel wußte, was das hieß. Fichtenau: «Karl und seine Getreuen
hatten geglaubt, es genüge, ein Reich zu errichten, wie man ein Haus
baut, ohne sich um die innere Einrichtung zu kümmern» (S. 290; rein
sachlich der bare Nonsens, da seit 790 die Sorge um die innere Einrichtung

greifbar fast jeden Schritt bestimmte). Insbesondere Karls Christentum

gefällt dem Verfasser nicht, auch hier fehlen die lauten Tränen. « Karl
organisierte sein Seelenheil, so wie er das Reich organisierte» (44). Ludwig
der Fromme findet demgemäß wärmere Beurteilung, und die Seiten über
Benedikt von Aniane (200 ff.) sind wirklich lesenswert.

Den Schwerpunkt des Buches bilden die Kapitel Adel und
Beamtentum und Die «armen Leute». Sie machen sichtbar, wie sehr
die Aristokratie das soziale Leben bestimmte und wie Reichsverwaltung
und Kirche von ihr gleichsam durchwachsen waren. Gemäß der Quellenlage

ist auch in diesen Kapiteln trotz ihrer Überschriften vorwiegend von
den Problemen des Klerus, des höheren wie des niederen, die Rede, und

so folgt ihnen ungezwungen die Behandlung der geistlichen Reformversuche.
Da nun der Verfasser hier und überall mit Überzeugung darauf abzielt,
Stellung zu nehmen, und die Fülle der Einzeldaten wesentlich als Belege
für kritische Wertungen heranzieht, so glaubt der Rezensent hierauf und
nicht auf Detailfragen eingehen zu sollen. Seien zwei Gesichtspunkte unter
vielen herausgehoben.

1. Die Aufgaben des Imperiums. Mit welchen Widerständen Karl
bei Groß und Klein und bei den eigenen Bevollmächtigten zu kämpfen hatte,
dafür gibt es Zeugnisse in Fülle. Wenn aber Fichtenau von «Bestechungen»
spricht, wenn er den «staatlichen Funktionären» einen «Wettlauf nach

Geld und Besitz» als Hauptmotiv nachsagt (121), wenn er den

Germanenbrauch, sich selber Recht zu schaffen, als Privatkrieg verurteilt oder
trustis mit «Privatarmee» übersetzt (123; warum nicht auch eqiius mit
Auto?), so unterschiebt er Ordnungs-, Souveränitäts- und Sekuritätsbegriffe,
die in der Wirklichkeit wie im Denken des früheren Mittelalters keinen
Platz hatten. Für die Kampf- und Heldenideale, für die leidenschaftlichen
Ehrbegriffe der Karolingerzeit hat er kaum ein Wort, und also auch nicht
für die sehr ernst zu nehmende Ablehnung des passiven Staatsgehorsams
und des spätrömischen Untertanenbegriffs, für jene Ablehnung aller
Versachlichung des Menschlichen, die bis zur Ablehnung des ABC ging. Auch
der Herrscher selbst wird damit notwendig mißdeutet. In vielfältigen
Variationen konstatiert Fichtenau, daß Karl bloß einzelne Auswüchse anprangert
(177), während es ihm nicht gelinge, amtliche Pflichttreue, Staatsgesinnung,
verfeinertes Gewissen u. dgl. zu erzeugen. Aber worum es für Karl ging:



— 108 —

der lebendige Kampf zwischen Virtus und vitia, das konnte eben

sinngemäß nur im Einzelfall aktualisiert werden. Für seinen Bauherrn war
das Imperium durchaus nicht eine Konzeption, die manche Jahrhunderte zum
Reifen brauchte, nicht ein Entwurf, «der an der Eilfertigkeit und
Äußerlichkeit seiner Durchführung, mehr aber noch an der Unfertigkeit seiner
Menschen scheitern mußte» (203). Das sind Urteile, die nicht eingreifen.
Jene Menschen kannten sich als entschieden Fertige vor ihrem Herrn und

vor dem nahen Gerichtstag, und Karl stand vor ihnen nicht wie einer, der
am liebsten nur auf den Knopf drücken möchte, sondern etwa wie der Reiter

vor dem Pferd: er will es bändigen, aber er will es nicht sanft.

2. Die allgemeinen Mißstände. Elend, böse Menschen und erfolglose

Besserungsversuche gibt es in allen Jahrhunderten. Wenn Fichtenau
für Karls Zeiten hierauf den Finger legt, so bestätigt er damit eine

allgemeine Erfahrung. Und wenn er moniert, es habe sogar das Christentum

«die Menschen weltlichen Standes und den Großteil der Geistlichen
innerlich nicht völlig wandeln können» (127) — wann war das je anders?
Was hätte die Laienethik, die er als moderner Christ von jenem andern

Jahrtausend fordert (ib.), hieran geändert? Das historisch Merkwürdige
liegt in solchen Dingen so wenig, wie die Persönlichkeit Karls in ihrem
von Millionen geteilten somatischen Typus läge (gesetzt, man könnte ihn
ernstlich feststellen). Nehme ich alles in allem, so erscheint mir immer
wieder dies als das Eindrucksvolle und wahrhaft Große an Karl, daß er
all die zeitlose Unzulänglichkeit des Menschen- und Christendaseins einmal

für vierzig Jahre vergessen ließ oder doch an den Rand des Bewußtseins

rückte; hierin so erfolgreich wie sonst kein Staatslenker christlicher
Zeit. Ich finde viele, denen weit tönender geschmeichelt wurde als ihm,
aber keinen, dem derart Weniges und relativ Geringfügiges an Bösem
nachgesagt worden ist, trotz all seiner Kriege und gewaltsamen Eingriffe. Diese

simple Tatsache geht weit über alles hinaus, was je ein Geschichtsrhetorik er
zu Karls Preise geschrieben haben mag, und wie sie möglich war, das wäre
nun die Frage. Die Frage ist nicht neu, sie beschäftigte auf ihre Weise auch

die Alkuin und Einhart, die Paulus Diaconus, Theodulf und Dungal, die
Notker und Poeta Saxo, ja auch die spätem Volkssagen. Sie alle gaben ihre
Antworten in einem Stil, der dem modernen Historiker nicht ansteht, das

ist klar. Aber darf er nun vor lauter Mythophobie das Objekt aus dem Auge
verlieren?

Wie schwer ist es, in der eigenen Mitwelt die Verantwortlichkeiten
halbwegs gerecht zuzuteilen; wie viel schwerer in einem andern Jahrtausend
— welchen Überblick, welche geistige Unabhängigkeit setzt das voraus!
Fichtenau schließt sein Buch mit der Sentenz, es sei die Art der Menschen,
von dem wegzusehen, was sie am Menschlichen nicht wahr haben möchten.
Er zielt damit auf all jene Zeugen des 8. und 9. Jahrhunderts, die von
Karl dem Großen ein allzu schattenloses Bild gegeben hätten. Sei es so;
aber erst recht gilt die Sentenz, nur mit anderer Anwendung, für die ver-



— 109 —

wirrten, unfreien Zeiten um den zweiten Weltkrieg, aus denen sich das
Buch trotz seines energischen Einsatzes nicht hinreichend herauszuarbeiten
weiß.

Basel. Wolfram von den Steinen.

Georo Schreiber, Gemeinschaften des Mittelalters. 488 S. Regensberg-
sche Verlagsbuchhandlung, Münster (Westfalen) 1948. Bd. I.
der Gesammelten Abhandlungen von Georg Schreiber.)

Der bekannte deutsche Rechtshistoriker, Kirchengeschichtler und
Volkskundler Dr. Georg Schreiber bietet hier seine in verschiedenen
Zeitschriften niedergelegten neueren Abhandlungen. Sie umfassen meist das

Hochmittelalter in ausführlicher Weise, geben indes auch die Entwicklung
einerseits zur Antike und zum Frühmittelalter, anderseits zum Spätmittelalter

und zum Barock. Das Kostbarste daran ist, daß nicht nur einzelne
Tatsachen, sondern ganze Problemstellungen sichtbar werden. Nicht zuletzt
bekommt der Leser auch einen genauen Überblick über die verschiedenartige
und vielsprachige Literatur, von welcher der Verfasser oft ausführlich, oft
aber freilich nur sehr andeutungsweise berichtet.

Schon gleich die erste Arbeit über byzantinisches und
abendländisches Hospital, die in der Byzantinischen Zeitschrift, Jahrgang
1944, erschien, zeigt die souveräne Art des Verfassers, alle Beziehungen

zwischen Abendland und Griechenwelt herauszuheben, angefangen von der
byzantinischen Kaiseridee, welche auf den mittelalterlichen Imperiumsgedanken
einwirkte, bis zu den sog. Kreuzzugsheiligen, die in Europa so viel Anklang
fanden. Des näheren befaßt sich Verfasser mit dem Kloster des Pantokrator
im 12. Jahrhundert zu Byzanz und dessen Spital. Wer über die Einrichtung
der byzantinischen Spitäler, über Bettenzahl und Ernährung, über Apotheke
und Ärztewesen Näheres sucht, kann hier viel Material und dazu noch die

entsprechende medizinische Literatur finden. Das Schönste ist indes die
christliche Auffassung der Krankenpflege, die der Verfasser von Jacob
von Vitry im 13. Jahrhundert bis Hippolyt Guarinoni, dem Paracelsus der
Barockzeit, verfolgt. Der zweite Aufsatz behandelt Cluny und die
Eigenkirche, erschienen im Archiv für Urkundenforschung 1942.
Verfasser beschäftigt sich mit der Gründung des Priorates Saint-Mont in der
Oascogne im 11. Jahrhundert, wo Pfarrkirche und Konventkirche eins waren.
Das Schenkungsmotiv einer Traditionsurkunde (pro anima omnium fidelium
defunetorum) führt die Diskussion auf die Anfänge des Allerseelentages.
Auch schweizerische Urkunden von St. Gallen (870) und Chur (ca. 800)
sind miteinbezogen, indes fehlt gerade die interessanteste und älteste von
allen, das sog. Testament von Tello mit dem ganzen Dynastieschema (765).
Interessant sind auch die liturgischen Gebete zur Hostienbereitung in Cluny,
die der Verfasser auf eine alte orientalisch-christliche Kultpflege zurückführt

(Pachomius). Diese letztere Beobachtung teilte Verfasser in einem



— 110 —

gesonderten Aufsatze über die cluniazensische Reform in der Zeitschrift der
Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanonistische Abteilung, 1911 mit.
Ebendort erschienen 1915 seine Ausführungen über das kirchliche
Abgabenwesen an französischen Eigenkirchen aus Anlaß
von Ordalien. Einleitend charakterisiert Schreiber den Unterschied zwischen
Zehnten und Oblationen; die letzteren sind viel persönlicher als die ersteren.
Bei solchen Übereignungen handelt es sich oft um das Begräbnis im
Klosterfriedhof und ein Gedenken in der Liturgie (in canone missae). Konfraternitäten

und Totenliturgie hängen mit solchen Oblationen, welche sich in den
Traditionsurkunden finden, eng zusammen. Nachdem Wichtiges über den
Oblationsstoff gesagt ist, wendet sich der Verfasser den besonderen
Abgaben beim Zweikampf im Bistum Langres zu. Wenn der Zweikampf als
Ordal benutzt wurde, dann wurden die Waffen gesegnet, die hl. Messe
gelesen usw. All das bedingte daher auch gleichzeitige Abgaben.

In der Zeitschrift für Rechtsgeschichte, Kan. Abt., 1943, erschien auch
die umfangreiche und bedeutende Abhandlung über mittelalterliche
Segnungen und Abgaben, über die Brotweihe, die Eulogie und
den Brotdenar. Als Quelle dient hier insbesondere die Urkunde des Bischofs
Manasses von Troyes 1185 für das Benediktinerkloster Moutier-La-Celle.
Verfasser konstatiert schon in den hochmittelalterlichen Zeiten Tendenzen
zum kulturell-kirchlichen Eigenleben in Frankreich, die den damaligen
universalistischen Zielen des Abendlandes entgegengesetzt sind. Die geistigen
Wurzeln dieses sog. Gallikanismus werden schon hier deutlich, sind aber
noch weiter bis zu den Gesta Dei per Francos bei Gregor von Tours zurück-
zuverfolgen. Anderseits zeigt die Übung des pain benit auch heute noch
in Frankreich das Fortleben einer uralten und wertvollen Landesgewohnheit.

Eine neuere Abhandlung befaßt sich mit Gregor VI I., Cluny,
Citeaux, Premontre zu Eigenkirche, Parochie,
Seelsorge. Die Arbeit stand im Druck für den letzten (33.) Band der
Kanonistischen Abteilung der Zeitschrift der Savigny-Stiftung, der noch nicht
ausgegeben ist. Verfasser gibt zuerst über die pfarrgeschichtliche Forschung
Rechenschaft, auch besonders über die Stellung des Pfarrers zum Volke
(ethische, volkskundliche, medizingeschichtliche Einwirkungen). Dann
umschreibt er Clunys Stellung gegen die Seelsorge, die jedoch gewisse
Mindestbeziehungen zur religiösen Volksbetreuung nicht ausschließt. Die Gründung

des Klosters Rüeggisberg im Kt. Bern 1078 ist hier besonders
lehrreich. Vollends als Grundherren erhielten oder gründeten die Cluniazenser
dann selbst viele Eigenkirchen. Aus anderen Gründen verzichteten die
Zisterzienser auf die Pfarrei, der sich aber die Regularkleriker und Prä-
monstratenser um so freudiger zuwandten. Eine genauere und beachtenswerte

Untersuchung ist sodann dem Kanon 12 der Lateransynode von 1078

gewidmet: ut omnis christianus procuret ad missarum solemnia aliquid Deo
offerre, was wiederum in das bevorzugte Thema Schreibers, in das Ob-
lationswesen zurückführt.



— 111 —

Die folgenden Studien zur Exemptionsgeschichte der
Zisterzienser, die zugleich einen Beitrag der Veroneser Synode von
1184 darstellen, erschienen schon in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, Kan. Abt., 1914, sind aber durch neuere Literaturangaben
vervollständigt. Neueren Datums ist der achte Abschnitt unseres Buches über
das vorfranziskanischeGenossenschaftswesen, der in der
Zeitschrift für Kirchengeschichte 1943—44 erschien. Hier erweist sich
Verfasser als guter Kenner des alten Chorherrentums und der Prämonstratenser.
Dann kehrt freilich der Verfasser wiederum zu Cluny zurück. Der
Zusammenhang zwischen Benedikt von Aniane und Cluny dürfte jedoch ganz
anders hervorgehoben und verdeutlicht werden. Was indes über die
Marienverehrung, über die Litaneien über den Zusammenhang mit Byzanz und Rom
gesagt ist, verdient starke Beachtung. Übrigens wurde Clunys Einfluß direkt
überschätzt (Sackur, Mttteis), aber jetzt meist unterschätzt. Man halte nur
das Datum 910 fest, und man wird fast überhaupt keine früheren und wirklich

mächtigen Reformbestrebungen finden. Die Reform von Lothringen
ist nach Bauerreiß «wohl nur scheinbar unabhängig» von Cluny. Als Ende
des Buches charakterisieren sich Untersuchungen über die Anfänge der
sog. Cellen, wobei Mabillons Ausführungen zugrunde liegen, und über die
Verfassung der cluniazensischen Priorate. Hier wird das mittelalterliche
englische Sprichwort erhellt: Die Klöster (bzw. Priorate) sind von Gott,
die Cellen aber vom Teufel erschaffen. Der Gesichtspunkt ist hier die
Reform.

Was das Buch Schreibers erst recht brauchbar macht, ist das fünfzigseitige

Register, das nicht nur Personen und Orte umfaßt, sondern auch
Sachwörter und Forschernamen.

Disentis. P. Iso Müller.

Hanns L- .> Mikoletzky, Kaiser Heinrich II. und die Kirche. XII -*- 92 S.

2 Taf. Wien, Universum, 1948. (Veröffentl. d. Inst. f. österr.
Geschichtsforschung, hrg. v. L. Santifaller. Bd. 8.)

Ein erstes Anblättern des zur Besprechung vorliegenden Buches erweckt
einige Bedenken. Nicht nur dem Akribisten mißfällt z. B. gar sehr, daß
eine der Hauptquellen zur Geschichte Heinrichs IL, die Chronik des Thietmar

von Merseburg, nur in der Folioserie der Monumenta von anno
dazumal (1838!) zitiert wird und nicht in der anmerkungsreichen Ausgabe
von R. Holtzmann im 9. Band der Nova Series von 1935. Im
Literaturverzeichnis vermißt man viele Titel, vorab aber die grundlegenden Werke
von Aug. Fliehe zur gregorianischen Reform, worin ein Autor, der, wie
Mikoletzky, Heinrich II. zum Vorkämpfer der kluniazensischen Bewegung
stempeln will, manches Wertvolle gefunden haben dürfte.

Dennoch verdient das Buch Beachtung, da wir es mit einem Verfasser
zu tun haben, der originell ist, in eine erstarrte Betrachtungsweise Locke-



— 112 —

rung zu bringen sich bemüht und an sehr vielen Stellen verrät, daß er
einer beziehungsreichen Lektüre historischer Quellen fähig ist. Das Vorwort
schon hebt vielverheißend an mit der kritischen Bemerkung zur bisherigen
Literatur, die Heinrichs IL Persönlichkeit «unter Außerachtlassung der
menschlichen Möglichkeiten in das Prokrustesbett des Entweder-Oder einer
Theorie» zu zwingen versuchte. Das immer wieder auftauchende Bemühen,
Heinrichs Wesen als ein menschliches und nicht als personifizierte Politik
zu verstehen, wirkt äußerst sympathisch. Es ist richtig, wenn in diesem

Zusammenhang manche Episode zur Abrundung des Bildes herangezogen
wird, welche von der politischen Geschichtsschreibung als Anekdote
verworfen werden könnte, so z. B. jenes Gottesgericht, zu dem sich der
Erzieher Heinrichs, Bischof Abraham von Freising, an der Bahre der
Herzoginmutter Judith bereit erklärte, um deren sittliche Reinheit zu beweisen,

indem er das Abendmahl auf seine eigene Unschuld nahm. Derartige
Szenen prägten sich tiefer ein in die Gemüter der Zeit, als wir Rationalisten
glauben wollen. Denkt man ferner an die ewige Kränklichkeit des
Herrschers: wie er Zeit seines Lebens von schweren Steinkoliken befallen war,
ferner an seine kinderlose Ehe, so ergeben sich daraus psychologische
Faktoren für die Beurteilung seines Wirkens, auf die man meist zu wenig
Gewicht gelegt hat. Diese Seiten hervorgehoben zu haben, bleibt ein
Verdienst des Verfassers.

Nun aber ruht das Hauptgewicht des Buches gleichwohl auf der
Politik des Kaisers: den Klöstern, dem Episkopat und schließlich, als Kaiser,
der Kurie gegenüber. Während man bisher in ihm einen sächsischen Herrscher

erblickte, der zwangsläufig die Wege seiner Vorfahren beschreiten
mußte — wobei er nach Meinung vieler Autoren zu sehr kirchlichen Interessen

nachgab —, so daß das allgemein akzeptierte Urteil in ihm jedenfalls
keinen bahnbrechenden Neuerer erkannte, sieht Mikoletzky den letzten
Sachsenkaiser als kluniazensischen Reformer erster Ordnung, der einen

«geistlichen Ständestaat mit weltlichem Oberhaupt» anstrebte (S. 31).
Heinrich sei «der erste Monarch des Abendlandes, der ein Regierungsprogramm

besaß und sich bemüht zeigte, es zu verwirklichen» (S. 43).
Es dürfte freilich vor der Kritik schwer halten, den Leitgedanken dieser

supponierten «Regierungserklärung» als Neuerung gegenüber der
sprichwörtlichen «ottonischen» Reichskirche hinzustellen. Wir stoßen denn auch

auf äußerst zahlreiche Ausnahmen von der Regel, welche infolge ihrer
Häufigkeit diese kaum mehr bestätigen. Einmal dient die «bedenkenlose
Zeit» (S. 71) zur Interpretation, was zu einem reformistischen Herrscher
nur schlecht paßt; andere Nachrichten werden mit Tratsch abgetan, wie
z. B. die Ungereimtheiten bei der Abtwahl Heinrichs von Reichenau im
Jahre 1006 (S. 44 f.). Uns will scheinen, daß der Versuch, bei Heinrich
eine einheitliche, programmatische Politik herauszuarbeiten, mit der Vielfalt

seiner widerspruchsvollen Natur — die dem Verf. durchaus nicht
unbekannt ist — nicht vereinbar ist.



— 113 —

Das Buch Mikoletzky's, dem eine weitgespannte Disposition zugrunde
gelegt ist, mündet so schließlich in eine diplomatisch-politische Darstellung

alten Stils, die den Monarchen keineswegs, nach der eingangs
versprochenen Maxime, allseitig beleuchtet. Vergegenwärtigt man sich aber
andrerseits den professoral-bewundernden Machiavellismus, in den etwa R.

Holtzmann des zweiten Heinrichs Leben taucht, so erweisen sich
Mikoletzky's Anläufe, trotz der ihm unterlaufenen «Attavismen», als sehr
schätzenswert. Denn seine Absicht, dem Mittelalter menschliche Tiefe und
Weite abzugewinnen, ist unverkennbar und steht in wohltuendem Gegensatz
zu jener Geschichtsschreibung, die auch die Jugendzeit unseres europäischen
Kosmos vorwiegend als diplomatisch-ruchloses Spiel erzschlauer, raffinierter

und mitunter auch waffenklirrender Berufspolitiker schildert.

Winterthur. Marcel Beck.

Georges de Laoarde, La naissance de l'esprit la'ique au dedin du moyen
äge. T. I: Bilan du XHIe siecle. Presses universitaires de France,
Paris 1948 (2* edition), 265 p.

Das Werk, von dem 1934 bis 1946 sechs kleine Bände erschienen, hat
in dieser Zeit so hohes Ansehen gewonnen, daß es nun in neuer Auflage
zu erscheinen beginnt — sehr bemerkenswert für eine doch tief ins
Einzelne gehende Arbeit auf immerhin entlegenem Gebiet. Allerdings empfiehlt
sich de Lagarde von vornherein durch seine klare und frische,
wohlgegliederte Darstellung. Aber man befreundet sich wohl auch leichter mit
sechs überschaubaren Bänden als mit zweien im Lexikonformat, wie das

Werk bei uns unfehlbar erschienen wäre.
Punkt des Absprungs ist für Lagarde der Streit zwischen Bonifaz VIII.

und Philipp dem Schönen, und das eigentliche Thema sind die bahnbrechenden

Staatstheoretiker der Folgezeit, Marsilius von Padua (Band 2) und
Wilhelm von Ockham (Bd. 4 bis 6; Band 3 behandelt allgemeiner die
Soziallehren der Scholastik). Insonderheit Ockham, dessen
geistesgeschichtliche «Schlüsselstellung» noch immer nicht hinreichend erfaßt zu
werden pflegt, wird hier dem Historiker in hervorragender Weise nahe

gerückt.
Der für diesmal anzuzeigende erste Band gibt den Prodromos. Er

skizziert in großen Zügen, aber mit sorgfältigen bibliographischen
Nachweisen, das Verhältnis geistlicher und weltlicher Gewalt von den Anfängen
bis zur Höhe der Papstmacht, prüft die inneren Probleme, die der so
gestalteten Kirche im 13. Jahrhundert erwuchsen (Überspannung und Verweltlichung,

Bettelorden, Ketzer), und widmet sich dann den neuaufsteigenden
Laienmächten, unter denen Frankreich bald die Spitze gewinnt. Lagarde
überblickt hier, welche Kräfte und Tendenzen dem Staat zugute kamen;
namentlich die feudale Empörung gegen die geistlichen Gerichte und
gegen die Zunahme der toten Hand, der wirtschaftliche Selbstsinn der

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 30, Heft 1 8



— 114 —

Kommunen, die neuen Lehrsätze des römischen Rechts und der aristo
telischen Staatslehre. Zuletzt laufen die vielfältigen Linien in einer Dar
Stellung der theoretischen Positionen im Streit zwischen Bonifaz VIII. une

Philipp IV. zusammen.
Vieles ist in diesem Einleitungsbande notwendigerweise nur gestreifi

oder ganz draußen gelassen; man könnte noch manch andre Momente ah
für die Geburt der laikalen Selbständigkeit wesentlich herausheben une
wird doch dem Verfasser das Recht zu seiner Art der Auswahl und
Gruppierung zuerkennen. Hingegen meldet sich in den allgemeinen Kapitell
oftmals der kritische Einwand, daß die Urteile zu gewissen historischer
Verflauungen neigen, die sich aus den gutenteils von Theologen geleisteter
Vorarbeiten erklären mögen. Es wird z. B. der Kirchenbegriff Gregors VII
so sehr als quasi zeitlose Selbstverständlichkeit genommen, daß weder die

tief anders gerichteten Civitas-dei-Gedanken des vorangehenden Halbjahr
tausends noch die Schöpferkraft dieses Papstes selbst zu ihrem Rechte

langen. Oder die Ideen der Ketzer im 12./13. Jahrhundert werden als
deformiert gregorianische interpretiert: das geht an der zentralen Ecclesia-
Idee der römischen Reformer ebenso vorbei wie am Sinn der Häretiker
da doch für die Waldenser im Quellpunkt jederzeit das leidenschaftliche,
eventuell ja verworren-einseitige Erlebnis des Bibelwortes stand und bei
den Katharern eine elementar dualistische Welterfahrung vorbrach, die dei
realistisch katholischen Dogmatik wesentliche und ihr selber höchst
anregende Fragen stellte. So gäbe es in den allgemeineren Kapiteln mancher
Vorbehalt.

Dagegeii tritt der Verfasser mit der nachstaufischen Zeit in sein Te-

menos ein, und hier entfaltet sich seine glänzende Begabung in der
Darstellung bestimmter Autoren, Doktrinen und geistigen Situationen. Wohl
bewegen sich auch die letzten Kapitel dieses Bandes noch auf einem viel
betretenen Gebiete, aber einem, wo sich Lagarde sofort als einheimisch
erweist. Seine Synthese zeigt den selbständigen Kontakt mit den Quellen,
freien Überblick über die Literatur und lebendigen Sinn für die großen
politischen wie theologischen Probleme jener Zeit.

Basel. Wolfram von den Steinen.

Yves Renouard, Les Hommes d'affaires italiens au moyen äge. Paris, Ar¬

mand Colin, 1949. IX -f- 260 p., 8».

Au cours des vingt dernieres annees, l'histoire economique de l'Italk
medievale a suscite plus d'une etude. Etudes de detail pour la plupart
eclairant des aspects bien definis de l'activite economique ou s'attachant ä

faire revivre quelques annees de la vie industrielle ou commerciale d'une
region. Parmi les ouvrages plus generaux, celui d'Alfred Doren 4 est peut-

Alfred Doren, Wirtschaftsgeschichte Italiens im Mittelalter. Jena 1934



— 115 —

etre, ä cöte de l'etude plus ancienne mais non moins remarquable d'Adolf
Schaube 2, le plus interessant.

Le livre de M. Renouard a precisement le merite de nous presenter une
image d'ensemble. Qu'on en juge plutöt: il embrasse dix siecles dans le
temps; dans l'espace, il n'oublie aucune des parties essentielles de la peninsule

italienne. II nous donne meme plus qu'il ne promet: en retracant les
faits et gestes des hommes d'affaires italiens au moyen äge, M. Renouard
en vient a esquisser une serie de tableaux generaux de la Situation
economique du pays s'integrant eux-memes, en se joignant ä d'autres facteurs
(politiques, militaires, sociaux), au cadre plus vaste de la vie de l'Europe
medievale. En effet, dans l'histoire de notre continent au moyen äge, les
hommes d'affaires italiens ont joue un röle extremement important.

Alors qu'ä la suite des invasions germaniques le reste de l'Europe
occidentale vit d'une vie economique fermee et purement regionale, l'Italie
fournit au monde des hommes audacieux qui, au milieu de difficultes sans
nombre, reussissent ä se maintenir en contact avec les peuples de l'Orient.
Leur position au centre de la Mediterranee, au coeur des pays civilises de
l'epoque, facilite leur täche mais n'enleve rien ä leurs merites. Heritiers
du monde grec, ils developpent les procedes bancaires et commerciaux de
l'Antiquite en les enrichissant du fruit de leurs experiences. Les Croisades
leur fournissent l'occasion d'intensifier leur action et d'affiner leurs
methodes. Le commerce, la banque, l'assurance, l'information, les differentes
formes de leur activite, recoivent ainsi des techniques nouvelles. Simultane-
ment, gräce ä leur action, l'Italie et l'Europe occidentale connaissent des
produits jusqu'alors inacoessibles; ä l'industrie d'exportation s'ouvrent de
nouveaux debouches; le niveau de vie s'eleve, provoquant, avec l'afflux des
richesses, un besoin de jouissances nouvelles et de plus vastes connaissances.
Les hommes d'affaires italiens sont, dans une certaine mesure, les peres de
la Renaissance.

Si, de la lecture du livre de M. Renouard, une image de l'activite des
hommes d'affaires italiens se degage, dans les grandes lignes, avec une
remarquable nettete, l'importance et la nature de leur röle varierent
considerablement selon les £poques. En un meme siecle nous constatons, en passant
d'une ville ä l'autre, d'appreciables differences. Vers la fin du XIII<= siecle,
Benedetto Zaccaria est le type de l'homme d'affaires genois; marin intrepide,
individualiste dans ses actions, il ne s'est pas specialise comme ses collegues
d'autres villes, ceux de Venise, qui, plus sedentaires, crEent les premieres
banques, ou ceux de Florence, qui fondent d'importantes compagnies ä

succursales. C'est dire qu'en depit de similitudes generales les grandes
familles d'hommes d'affaires auront chacune, au milieu de circonstances
politiques et Economiques differentes, leur histoire bien distincte.

Solide dans sa documentation, riche en apercus suggestifs, le livre de

2 Adolf Schaube, Handelsgeschichte der romanischen Völker des
Mittelmeergebiets bis zum Ende der Kreuzzüge. Munich et Berlin 1906.



— 116 —

M. Renouard est une contribution utile ä l'histoire economique de l'Italie
et de l'Europe au moyen äge.

Lausanne. Ernest Oiddty.

Fernand Braudel, La Mediterranee et le monde mediterraneen ä l'epoque
de Philippe II. Paris, Armand Colin, 1949. In-S<>, XVI -f 1160 p.

Parmi les livres d'histoire parus en France en 1949, il n'en est guere
de plus important que celui de Fernand Braudel sur la Mediterranee et le
monde mediterraneen ä l'epoque de Philippe II. — Important par les di-
mensions, certes; important par les informations, recueillies au cours de

vingt-cinq annees de travail acharne; plus important encore par la
puissance de synthese et l'intention d'histoire qui l'animent. Le theme, ä lui
seul, n'est-il pas un programme d'une intense originalite? Reprendre l'histoire

de la seconde partie du XVI« siecle en la centrant non sur un homme,
ni sur une patrie ou un ensemble de pays, mais sur une vivante donnee

geographique, source d'oppositions et de continuites, n'est-ce pas, des le

depart, opter pour une histoire d'ensemble, une synthese qui contraindrait
ä reposer tous les problemes classiques pour les expliquer cette fois par
le tout? Or cette promesse du titre, l'ouvrage ecrit la tient1.

La premiere joie du lecteur est de rencontrer vraiment dans ces pages
la Mediterranee. La chose n'etait pas garantie dans une etude de tant d'eru-
dition livresque et archiviste, bätie apres depouillement d'une enorme
bibliotheque ancienne et contemporaine, ainsi que des archives de Simancas,
Madrid et autres villes espagnoles, de Paris, Marseille, Alger, Genes, Venise,
Florence, Rome, du Vatican, de Naples, de Palerme, de Raguse Oserai-
je dire que la Mediterranee est presente d'un bout ä l'autre du livre par
son charme «de lumiere et d'eau bleue»? On n'a pas toujours l'avantage
en lisant un livre savant de jouir d'une ecriture aussi delicate, pleine
d'images sobres et vives, de termes exotiques et d'adjectifs propres, evo-
cateurs de l'extreme variete des paysages et des techniques et tout charges
d'histoire ä leur tour. Plus encore, la Mediterranee est lä dans sa rudesse;
car ce n'est pas le moindre merite de l'historien que de retablir contre
les descriptions superficielles des voyageurs la durete de la vie humaine

sur ces cötes ensoleillees, encerclees de montagnes seches et de plaines
malsaines, oü la sobriete des riverains, pour qui eonnait le chiffre des
recoltes de bie, apparait pour ce qu'elle est: le temoignage d'une misere

trop coutumiere. La Mediterranee est lä aussi dans ses diversites; les

mediterranees, celle de l'est et celle de l'ouest, et toutes ces mers
interieures: la «Manche» de Gibraltar, la Tyrrhenienne, PAdriatique, la mer
Egee etc.... Enfin eile est lä dans son mouvement, presente en quelque
maniere jusque dans le plan de l'ouvrage dont les trois parties se deve-

1 Si l'on n'a pas insiste sur les quelaues details qui concernent dans
ee livre les Grisons, Geneve ou Bäle, c'est que l'on a cru plus important
de parier de la belle lecon d'histoire generale que ce livre nous donne.



— 117 —

loppent comme des vagues successives, ou plutöt comme trois plans d'eau
qui se recouvrent en s'etageant. Tout au fond, le mouvement historique
presque imperceptible, mais qui porte tout, de la geographie humaine; plus
haut, le mouvement plus rapide des structures sociales et culturelles; enfin,
au sommet, l'agitation dramatique des grands hommes et des evenements

en perpetuelle evolution, qui sont comme la surface bruissante de vagues
de l'histoire.

Les trois cents pages du debut ne sont pas une simple presentation
geographique du cadre de l'histoire, description de la scene oü le drame

va se passer. Fernand Braudel y raconte un devenir, une geographie du
XVIe siecle en mouvement, chargee d'histoire et preparant l'histoire, finale-
ment histoire elle-meme, avec ses novations parmi les permanences.
Montagnes, plateaux et revermonts, plaines, etendues liquides distribuees en

mers etroites et grands bassins, avec leurs bordures continentales. La
description analytique s'efforce egalement de marquer les liaisons, la pre-
ponderance des montagnes et des collines sur les plaines insalubres et
etroites, le röle tout ä fait capital des villes. Le cadre s'elargit d'ailleurs
vers les confins. Comprendrait-on quelque chose aux caracteres du climat
si l'on ne tenait compte du desert saharien et de l'Atlantique dont les in-
fluences alternees fönt l'ete et l'hiver mediterraneens? Comprendrait-on
finalement la grande histoire sans la presence de l'Europe et des deux

grands Oceans, l'Atlantique et l'Indien, presences souveraines dont l'action
tour ä tour ruine ou exalte la mer interieure? Mais ces grandes donnees
materielles n'agissent pas d'elles-memes. L'homme seul, en definitive, les

met en marche: «ce n'est pas la mer qui lie les regions de la mer, mais
les peuples de la mer». La Geohistoire de Fernand Braudel (neologisme
qu'il avance avec discretion et par lequel il exprime heureusement son

travail) est une geographie historienne tres soucieuse de montrer les pos-
sibilites que les donnees naturelles offrent ou refusent ä l'homme, de-
terminant en quelque sorte la forme de ses lüttes et de ses succes, sans
leur imposer d'ailleurs un deroulement fatal. L'histoire reste ainsi affaire
humaine et la Mediterranee, avec ses golfes retires oü demeurent accroches
?ä et lä les modes de vie des siecles abolis, «est une collection de musees
de l'homme».

Etant alle de la sorte de la terre ä l'homme, il convient de redes-
cendre de l'homme vers sa terre. Tel est l'objet de la partie centrale de

l'ouvrage qui etudie la destinee, au XVIe siecle, des grandes creations
collectives de l'homme dans son site mediterraneen: ses economies, ses

institutions politiques, ses civilisations, ses societes et ses formes de guerre,
de soldats, corsaires ou brigands, indices des ruptures survenues dans l'une
ou l'autre de ces grandes structures. Chacun de ces chapitres, ä lui seul,
est un travail neuf. S'il existait, par exemple, sur l'histoire des prix dans

l'Espagne du XVI« siecle la monumentale etude de Earl Hamilton, les
etudes equivalentes manquaient pour combien de pays. Or il fallait bien



— 118 —

d'autres documents pour saisir des mouvements aussi complexes que la

circulation de l'or ä travers la Mediterranee, la Substitution de la place de

Genes ä celle d'Anvers dans les finances espagnoles, le succes des foires
dites de Besancon, l'ecoulement diffieile du poivre portugais ou les

multiples problemes du bie, bref, tout ce qui permet ä Fernand Braudel de

conclure, contre l'opinion courante, que l'economie mediterraneenne ne s'est
nullement effondree au cours du XVI« siecle devant la concurrence des

Oceans. En politique, les grands Etats, empires espagnols et turcs, qui
paraissaient au debut du siecle les entreprises d'avenir, semblent perdre
leur privilege et pericliter ä la fin, tandis que montent les nations moyennes.
En civilisation, dans le jeu de lente bascule Orient-Occident qui scande

l'histoire entiere de la Mediterranee, l'Occident l'emporte deeidement, mais,
'de part et d'autre, les eultures mediterraneennes sont dans le plein de

leur rayonnement lorsque s'aeheve le XVIe siecle. En matiere sociale,
l'effondrement d'une certaine bourgeoisie s'affirme, tandis qu'une montee

seigneuriale et l'accroissement de la misere populaire preparent la forme
aristoeratique du XVI« siecle

On devine quelles perspectives nouvelles ces donnees de l'histoire
profonde conferent aux evenements politiques qu'analyse la troisieme partie:
pourquoi la victoire de Lepante, par exemple, ne fut-elle pas suivie d'une
conquete etendue de la Mediterranee par l'Espagne? En verite c'est une
histoire neuve que celle de Fernand Braudel, d'une extreme richesse, large
et dense ä la fois. Presque trop riche, meme; car le lecteur a peine, au

cours de ces 1100 pages, ä conserver dans sa memoire tant de donnees

precieuses de la geohistoire ou de l'histoire profonde pour les voir jouer
ensuite dans l'histoire «evenementielle». Plus d'une fois l'esprit se detend,
perd de vue l'ensemble de l'architecture et cede ä la tentation de se
contenter des materiaux disjoints, innombrables donnees inedites d'histoire
partielle, economique, sociale ou religieuse. II faut resister et depasser
ce Stade. On saisit alors l'incomparable valeur de ce livre: son intelligence,

sa puissance d'explication qui, au terme meme de l'histoire, nous
fait constamment toucher les elements et les problemes essentiels de la

realite: determinismes materiels et libertes humaines, les civilisations, les

decadences, les religions, l'homme.

Fribourg. M. H. Vicaire.

Jean Leflon, La crise revolutionnaire 1789—1846 (Histoire de l'Eglise
depuis les origines jusqu'ä nos jours, publiee sous la direction de

Augustin Fliehe et Victor Martin, t. XX). Paris, Bloud et Gay,
1949, 524 p.

Seit 1934 geben die führenden katholischen Kirchenhistoriker und
Historiker Frankreichs eine großangelegte Histoire de l'Eglise heraus. Das
Werk ist auf vierundzwanzig Bände berechnet. Bis 1944 erschienen die



— 119 —

neun ersten Bände, die die Geschichte der Kirche bis zum Jahre 1198
darstellen. 1948 konnte mit dem siebenzehnten, das Konzil von Trient und
seine Zeit darstellenden Band die Publikation fortgeführt werden. Und
nun liegt der zwanzigste Band über die Zeit von 1789 bis 1846 aus der
Feder des am Institut catholique von Paris wirkenden Jean Leflon vor.

Über den Charakter des Unternehmens sagt die Vorrede des ersten
Bandes: «La presente publication differe des histoires generales de l'Eglise
qui l'ont precedee, d'abord par son etendu, puisqu'elle ne compendra pas
moins de 24 volumes in 8 ° d'environ 500 pages, plus encore parce fait
qu'elle n'est pas l'ceuvre d'un seul historien ou d'un nombre tres restreint
de collaborateurs». Hinzuzufügen ist, daß die Darstellung sich nicht auf
die Kirchen bezieht, die sich seit dem 16. Jahrhundert neu gebildet haben;
jedenfalls ist weder in dem Band, der vom Tridentinum und seiner Zeit
handelt, noch in dem vorliegenden Band, irgendwie vom Protestantismus
oder vom Anglikanismus die Rede. Ferner ist zu sagen, daß, zum mindesten
im vorliegenden Band, die Geschichte des französischen Katholizismus neben

derjenigen der Kurie die dominierende Rolle spielt; für den ganzen
Zeitraum von 1789 bis 1814 wird überhaupt nur von diesen beiden Größen
gehandelt; erst in der Darstellung der Zeit von 1814 bis 1846 werden auch

die übrigen Teile der römisch-katholischen Welt berücksichtigt. Auch sonst
ist die Auswahl des Stoffes unausgeglichen; den Konklaven, die zu den

Erhebungen Leos XII., Pitts' VIII. und Gregors XVI. geführt haben, sind
z. B. ganze Paragraphen gewidmet, während etwa die Wiederherstellung
des Jesuitenordens und seine Neuentfaltung sich mit einigen Zeilen
begnügen muß. Abgesehen von diesen Beschränkungen aber ist das Werk
durch die Fülle des dargebotenen Stoffes, durch die klare Verarbeitung
und die umfassenden Literaturnachweise eine überaus wertvolle historische
Leistung.

Basel. Ernst Staehelin.

Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die Bildende Kunst des 19. und 20. Jhs.
als Symbol der Zeit. Otto Müller Verlag, Salzburg 1948. 255 S.,

64 Abb.

Der stufenweise Zerfall der abendländischen Geisteswelt seit dem Zeitalter

der Französischen Revolution, von dem gottbezogenen Menschentum
um! Kosmos bis zum Sturz in Entmenschlichung und Chaos, ein Zerfall,
wie ihn Nietzsche verkündete und wie ihn seither so manche Kulturphilosophen

aufgewiesen haben, er erscheint auch dem Wiener Kunsthistoriker
Hand Sedlmayr als unleugbare Tatsache und wie eine tiefstgreifende, schwer
heilbare Krankheit. Nicht gerade in dieser allgemeinen Diagnose liegt denn
der Eigenwert seines jüngsten Werkes, weiß er sich doch, wie die
zahlreichen Zitate und Hinweise bezeugen, Denkern wie W. Ssolowjow, N.
Berdjajew, K. Jaspers, E. Jünger u.a.m. verpflichtet. Dies vielmehr er-



— 120 —

hebt seine Untersuchung zu einem wesentlichen Beitrag der Kulturkrttik,
wie er das bildkünstlerische Schaffen seit bald 200 Jahren in den typischen,
bald vorwärts drängenden, bald retardierenden, schließlich gleichwohl in
den Abgrund führenden Phasen vor Augen führt und wie er diese Phasen

in die gesamte Geistesgeschichte einbezieht. Solcherweise wird einerseits
die Entwicklung der Architektur seit den revolutionären, geometrisch-rationalen

Bauplänen eines Ledoux über die neogotischen und klassizistischen
Restaurationen bis zum ebenso menschen- wie naturfernen Konstruktivismus
eines Le Corbusier dargetan, anderseits die mit Goya anhebende Malerei
des Alogischen, Dämonisch-Traumhaften bis zur Entfesselung des

untermenschlichen Chaos in den modernen Ismen-Schulen verfolgt.
Man mag gegen Sedlmayrs Darstellung und Deutung einwenden, sie

halte sich mit Vorliebe an die exzentrischen Phänomene der Kunst — und
mit diesem Einwand hat der Verfasser selber gerechnet — und sie bewerte
die neu erschlossenen Gestaltungsmöglichkeiten und ästhetischen Erlebnisbereiche

allzu negativ, zumal doch auch bei manchen Meistern dieser
Stilrichtungen ein hoher und reiner künstlerischer Sinn und Wille walte; man

mag auch, bei aller Anerkennung prägnanter Einzelcharakteristiken —
daneben stehen allerdings kaum haltbare, wie die des Barocks —, den
sachlich-nominalen Präsensstil der Abhandlung mitunter als starr und frostig
empfinden: Sedlmayrs kunstphilosophische Analyse der jüngeren Epochen
ist von einem aufrüttelnden, dem christlichen Glauben verantwortlichen Ernst
beseelt, der die Illusion einer entgöttlichten und entmenschlichten Raum-
ttnd Bildsprache aufdeckt und den Weg zu einer neuen, kul turrettenden Mitte
andeutet.

Schaffhausen. Werner Burkhard.

Eberhard Schmidt, Einführung in die Geschichte der deutschen Strafrechts¬
pflege. Vandenhoeck fr Ruprecht, Göttingen 1947. 436 S.

Der Verfasser ist ein Schüler des berühmten deutschen Strafrechtlers
Franz von Liszt; er hat auch das Lisztsche Lehrbuch für eine spätere Auf läge
bearbeitet. Daneben hat sich Schmidt der Geschichte des Strafrechts
gewidmet und verschiedene Arbeiten insbesondere zur norddeutschen
Strafrechtsgeschichte veröffentlicht. Schmidt ist also Strafrechtsdogmatiker und

-historiker in einer Person, und darin liegt auch der außerordentliche Wert
des hier angezeigten Buches. Der Verfasser ist in all den ewigen
Problemen des Strafrechts zu Hause und schlägt immer wieder die Brücke

zum Recht der Gegenwart. Das Werk umfaßt den Zeitraum vom germanischen

Recht bis 1945; ein letztes Kapitel ist dem «Zusammenbruch der
deutschen Strafrechtspflege im nationalsozialistischen Staate» gewidmet.

Die Bezeichnung «Einführung» ist wohl zu bescheiden gefaßt; «Kleines

Handbuch», «Lehrbuch» oder einfach «Geschichte der deutschen Sprach-



— 121 —

rechtspfiege» wäre angemessener gewesen. Das Buch bringt eine Fülle von
Einzeltatsachen und Namen, die in einer bloßen «Einführung» für den
Studenten füglich hätten übergangen werden können. Der Benutzer jedoch,
der mehr sucht als eine «Einführung», wird für diese Hinweise wiederum
dankbar sein.

Bei der Fülle von Einzelheiten, die der Verfasser bietet, ist es

einigermaßen erstaunlich, daß er die schweizerische Strafrechtsgeschichte
beiseite läßt; einzig das Preisausschreiben der Berner Ökonomischen Gesellschaft

von 1777 führt er an. Wir finden wohl Angaben über die
Strafgesetzbücher von Schwarzburg-Sondershausen oder für Reuß ältere Linie,
sowie über die Lippesche Peinliche Prozeßordnung von 1600, aber
kein Wort über das schweizerische Strafgesetzbuch oder die altern
Strafgesetze der schweizerischen Kantone, Stände und Städte. Im Namensregister

entdecken wir nur den Schweizer Karl Stooß (der in Wien lehrte);
dagegen ist seine Pionierarbeit am schweizerischen Strafgesetzbuch mit
keinem Wort erwähnt. Das gleiche gilt von der schweizerischen Literatur
zum modernen Strafrecht wie zur schweizerischen Strafrechtsgeschichte. Es

galt bislang als bewährte Tradition, in einer sogenannten «deutschen
Rechtsgeschichte» die schweizerische Sonderentwicklung mit zu behandeln, und
mit Erfolg: Gerade die schweizerische Rechtsgeschichte hat die allgemeine
deutsche Rechtsgeschichte ungemein befruchtet.

Dem Werk ist ein Namen- und ein Rcchtsquellenregister beigegeben;
dagegen fehlt leider ein Sachregister, das erst die volle Ausschöpfung des

reichen Inhaltes ermöglichte. Die Lektüre des Buches wird zudem erschwert
durch das Fehlen von Untertiteln. Wohl zeigt das Inhaltsverzeichnis eine

sorgfältige und eingehende Systematik; im Text findet der Leser aber

nur Paragraphen, Ziffern und Buchstaben; einzig am obern Seitenrind
ist in Stichwortform der Inhalt der betreffenden Seite angegeben. Gerade
dem Studenten, der das Buch als «Einführung» liest, würden aber Untertitel

den Überblick erleichtern. Der Verfasser hat sodann eine große Anzahl
Quellen im lateinischen Originaltext aufgenommen; in einer spätem Auflage
sollten jedoch nicht allgemein bekannte Wörter, insbesondere der
mittelalterlichen Rechtsprache, in Klammer übersetzt werden, vor allem jene
Wörter, die der Student in einem gewöhnlichen Wörterbuch nicht oder
unzutreffend erklärt findet; das gleiche gilt von altern deutschen Texten.

Trotz dieser Aussetzungen schulden wir Schmidt Dank für sein
Unternehmen. Er schenkt uns hier erstmals eine Geschichte des deutschen

Strafprozesses, die wohl auf lange hinaus maßgebend bleiben wird. Schmidts
Buch ist mehr als nur eine Geschichte der Normen; es ist zugleich eine
Geschichte der deutschen Wissenschaft vom Strafprozeß, ein Stück
Geschichte der europäischen Rechtsphilosophie, ja man kann sagen ein Stück
deutsche Geistesgeschichte.

Rapperswil. Ferdinand Elsener.



— 122 —

Festschrift Walter Qoetz. Lebenskräfte in der abendländi¬
schen Geistesgeschichte. Dank-und Erinnerungsgabe an

Walter Goetz zum 80. Geburtstage am 11. November 1947. Simons-

Verlag, Marburg/Lahn 1948. 358 S.

Der Titel läßt es offen, ob für die «abendländische Geistesgeschichte»
noch andere und vielleicht entscheidendere «Lebenskräfte» ins Spiel getreten

sind als die hier berührten. Aber es ist zuzugeben, daß wichtige Züge
der Entwicklung des Abendlandes in den hier versammelten Arbeiten
zumindest angeleuchtet werden. Die Aufsätze halten ein Niveau ein, das den

Altmeister universaler Kulturgeschichte, dem sie dargebracht sind, zu ehren

vermag1.
Ernst Lichtenstein (Philippi. Eine historisch-theologische

Betrachtung über den Eintritt des Christentums in die abendländische Welt,
S. 1—21) gibt eine packende Interpretation des 16. Kapitels der
Apostelgeschichte, wo erzählt ist, wie Paulus aus der Troas durch ein Traumbild
nach Thrakien herübergerufen wird und in Philippi seinen ersten Missionsversuch

in einer römischen Kolonie unternimmt. Eine Episode, die in den

Kirchengeschichten meist nur am Rande erwähnt wird, die aber um der

Begegnung mit dem Römertum willen entscheidenden Charakter hatte und
die auch religionsgeschichtlich — auf der Folie der in Philippi/Thrakien
umgehenden dionysisch-orphischen Traditionen und des herrschenden
Isiskultes — Relief gewinnt. Der kleinen Gemeinde, die Paulus trotz oder

wegen der Verfolgung durch die römische Behörde ins Leben rufen konnte,
blieb er besonders eng verbunden, wie der Brief an die Philipper zeigt.
Lichtenstein ist bemüht, die Verhaftung und Stäupung des Apostels auf die

generelle Beunruhigung der römischen Behörden durch messianische

Bewegungen im Judentum zurückzuführen, die als Gefährdung des Kaiserkultes

und der öffentlichen Ordnung empfunden wurden. Acta 16,21 läßt
nun aber deutlich die römische Ablehnung jüdischer Art als solcher zum
Ausdruck kommen; demnach wäre zu fragen, ob nicht ein — vielleicht
über Ägypten und den Isiskult nach Philippi verschlagenes — «antisemitisches»,

resp. antijüdisches Element mit im Spiele war. Nicht klar ist außer-

1 Die Beziehungen zur Schweizergeschichte sind notwendigerweise
zufälliger Art. Harald Keller vergleicht die oberbayrischen Straßenmärkte
mit den Stadtgrundrissen von Bern und Murten. Aus den Darlegungen Wolfgang

Stammlers erhellt, daß die «Freiheit» ein besonderes Anliegen
schweizerischer Autoren des 18. Jahrhunderts war, vor allem Georg Zimmermanns
und Johannes von Müllers. Die enorme Nachwirkung Müllers wird überdies

in den Arbeiten von Rössler (Gagern) und Mehl (Stifter) beleuchtet.
Die Schweiz ist einbezogen in das Programm der « Alpenbund»-Verschwö-
rung von 1812/13, aber auch in die Reichsrestaurationspläne des
Reichsfreiherrn von Gagern um 1815, bei Rössler. Der Jurassier Samuel Gobat,
zweiter Inhaber des merkwürdigen anglo-preußischen Bistums von St. Jakob
in Jerusalem, und der «Schweizer Arzt, Politiker, Volksschriftsteller und
Mundartforscher» Titus Tobler (S. 305/6) helfen das Panoptikum des
Palästinafahrerinventars von Gollwitzer bevölkern.



— 123 —

dem, warum Paulus sich zuerst als Jude stäupen läßt und erst hernach

— und mit Erfolg — sich auf sein römisches Bürgerrecht beruft.
Johannes von Mantua, dessen Hoheliedkommentar Bernhard

Bischoff einer eingehenden Untersuchung unterwirft, ist ein Laie aus
der Zeit des Investiturstreites (Der Canticumkommentar des Joh. v. Mantua
für die Markgräfin Mathilde, S. 22—48). Sein Werk stellt den Versuch

dar, die Stütze von Papst Gregor VIL, Gräfin Mathilde von Tuscien, in
ihrer gottseligen vita activa gegen die Häretiker, worunter Heinrich IV.,
zu bestärken und gleichzeitig die Berengarsche Abendmahlsauffassung von
ihr fernzuhalten. Ein Stück, geschrieben um 1081/3, das in seiner kühnen

Verbindung von individualistischer Seelenmystik (Sponsa Seele nicht
Eeclesia) mit politischem Appell an die gräfliche «miles catholica» wohl

nur auf dem Boden der Lombardei wachsen konnte. Reichliche Textauszüge
erlauben die Nachprüfung der Untersuchung.

Harald Keller2 gelangte durch Mitarbeit an «Deutschen Heimatkarten»

zu einzigartig kompletter Anschauung der oberbayrischen
Stadtanlagen. Er breitet diesen Reichtum an baugeschichtlichen Daten und
Grundrißmerkmalen aus in einem Beitrag zur Stadtgründungsgeschichte
des 13. Jahrhunderts, der sich zu einer gewichtigen Stadttypen-Topographie
auswächst und der — die offenbar bis heute vernachlässigte — oberbayrische
Stadtgeschichtsforschung nachhaltig befruchten dürfte.

Viktor Stegemann f (Giovanni Villanis historische Charakterbilder

und die astrologischen Texte der planetarischen Anthropologie. Ein
Beitrag zur geistigen Physiognomie der Frührenaissance, S. 125—19S)
unternimmt den Nachweis starker Anlehnung Villanis an die Planetenkindertheorie

der Astrologie. In schwerbefrachteter Einleitung gibt er eine
Darstellung vom Eindringen der Astrologie, der unzertrennlichen Zwillingsschwester

der Astronomie, im Abendland (über die Araber und Byzanz),
merkwürdigerweise ohne deutlich auf die grundlegende Anschauung von
der Analogie zwischen Makrokosmos und Mikrokosmos Bezug zu nehmen.
Der Übergang zur Untersuchung der Herrschercharakteristiken bei Villani
erfolgt etwas abrupt. Die Möglichkeit, daß dieser seiner Charakteristiken

(von Friedrich IL, Manfred, Karl von Anjou, Castruccio Castracani
u. a.) aus historischer Quellenforschung (in den Grenzen seiner Möglichkeiten)

gewonnen und nur im Sinne der astrologischen Typenlehre
«vertieft» habe, wird zwar ausdrücklich offen gelassen — wenn auch für
unwahrscheinlich erklärt. Jedenfalls glaubt Stegemann festhalten zu können,
daß mit dem Florentiner Chronisten die antik-historischen Schemata der
Herrschercharakteristik, die von den hochmittelalterlichen Historiographen
angewendet wurden, durch das dynamische sternkundliche Typenschema
abgelöst worden sein. Dynamisch, weil die Leitung der Sterne den Jupiteroder

Venus- oder Saturntypus des Individuums (u. a.) erst im Laufe des

2 Oberbayrische Stadtbaukunst des 13. Jahrhunderts, S. 49—124, mit
8 Grundrissen.



— 124 —

Lebens heraustreibt. — Selbst wenn man den Villanianalysen die Schlüssigkeit

abspricht, stellt die Arbeit Stegemanns einen bedeutsamen Beitrag zur
Säkularisationsgeschichte der Renaissance dar. Die Rezeption der Astrolo-
geme erlaubte dem spätmittelalterlichen Menschen, in einer einheitlichen
Anschauung zusammenzufassen, was seit der Aristotelesrezeption des 13.

Jahrhunderts als natürliche und als religiöse Daseinserklärung nebeneinander

einherging.
Mit seiner lexikographischen Untersuchung über «Politische Schlagworte

in der Zeit der Aufklärung» (S. 199—259) tritt Wolf gang
Stammler der von Adalbert Wahl um 1908 begründeten Auffassung
entgegen, «daß die Ideen der französischen Revolution erst nach ihrem
Ausbruch in Deutschland allgemein verbreitet und sozusagen volkläufig
geworden wären». Das Gegenteil sei wahr: die politischen Begriffe Freiheit,

Gleichheit, Brüderlichkeit samt ihren Korollarien wie Republik,
Menschenrechte u.a. seien bereits lange vor 1789 in Deutschland sehr geläufig
gewesen, jedoch nur theoretisch erörtert worden. Stammler rügt, daß

Montesquieus Einfluß auf deutsches Denken noch nie «systematisch-historisch»
erforscht worden sei. Etwas vorschnell scheint bei alledem die Frage
bejaht, ob die Deutschen den «inneren Gehalt» der erörterten Begriffe
erfaßt hätten. War das, was ab 1789 in Frankreich geschah, wirklich nur
die äußere Verwirklichung dessen, was auch die Deutschen schon kannten?
Vielleicht ist franz. liberte von vorneherein etwas anderes als dt. Freiheit.
Notwendig wäre wohl auch eine geographische Sichtung der Äußerung
von politischen Schlagworten innerhalb Deutschlands, wenn man die im
19. Jahrhundert zutagetretende starke Verschiedenheit zwischen
liberal-demokratisch aufgewühltem Südwesten und stur-feudalistischem Nordosten
bedenkt. Die Sonderstellung schweizerischer Autoren wird immerhin
vermerkt. Joh. von Müller ist der weiße Rabe, welcher um 1787 als einziger
die europäische Aktualität des Freiheitsthemas betont.

Hellmuth Rössler stellt die vom Bewußtsein europäischer
Adels-Solidarität erfüllte Persönlichkeit des Reichsfreiherrn Hans Christoph
von Gagern ins Licht (Reichsadel und Abendland. Idee und Tat im Leben

des Reichsfreiherrn Hans Christoph von Gagern 1766—1852, S. 260—285).
Eine Reichsreform kann dieser sich nur im Geiste erneuerter Aristokratie
denken. Gagern scheint in dieser Profilierung letztlich als politisches
Original, als Außenseiter, was es fraglich erscheinen läßt, ob er als typischer
Vertreter des Reichsadels seiner Zeit aufgefaßt werden darf. (Gegenüber
dem Freiherrn von Stein wird er in interessanter Weise abgehoben.) Fraglich

ist auch, wie die Idee der internationalen Adelssolidarität sich in andern

Köpfen spiegelte. Man denke an Koblenz.
Einen reichhaltigen, wenn auch im Material recht disparaten Beitrag

zur Frage der Christlichkeit des deutschen 19. Jahrhunderts liefert Heinz
Goli witzer (Deutsche Palästinafahrten des 19. Jhts. als Glaubens- und
Bildungserlebnis, S. 286—324). Eine selbständige Größe «Palästina»



— 125 —

konnte es für die Deutschen damals nicht geben. Eher für die Franzosen,
nachdem Napoleon Bonaparte Palästina wieder hatte «in das Blickfeld der
Weltpolitik» treten lassen. Doch die Widerspiegelung der geistig-religiösen

Entwicklung im lutherischen und im katholischen Deutschland in
den Reiseberichten der Palästinafahrer seit Carsten Niebuhr wird lebendig
wiedergegeben. Der Höhepunkt wird am Schluß erreicht in der
Gegenüberstellung der theatralischen Groteske des Besuchs Wilhelms II. in
Jerusalem 1898 und der tiefen Verarbeitung des Palästinaerlebnisses im
«Asia»-Buch von Friedrich Naumann.

Den Beschluß der Festschrift macht die Studie von Ernst Mehl
über «Adalbert Stifter und die Geschichte» (S. 325—358). Stifter, unter
dem Einfluß Johannes von Müllers, dann — überraschenderweise —
Rottecks und Varnhagens (Biographik), sucht in der Aneignung historischer
Anschauung seinem Trieb nach Erkenntnis der «Wesenheit der Dinge» zu
dienen. Er wird — über der Arbeit an «Witiko» und dessen Fortsetzungen

— zum Vertreter eines Ranke'schen Historismus. Daß aber die
Polarität zwischen dem Glauben an das Sittengesetz und seine Vergeltungskraft

einerseits und dem Trieb zur Aneignung historischer Erfahrung
anderseits in Stifters Geist so ausgewogen war, wie die Untersuchung glauben
machen könnte, darf kaum angenommen werden. Die Stichflamme affektiver

Leidenschaftlichkeit macht doch erst den «Nachsommer» möglich.

Bern. Hans von Greyerz.

Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte. Band 6. Verlag H. R.
Sauerländer ft Co., Aarau 194S. 209 S.

Zum Glück bleiben uns die «Schweizer Beiträge» erhalten; diese
Nachricht können wir nicht anders als mit einem Gefühl der Freude und
des Dankes zur Kenntnis nehmen. Es wäre wirklich bedauerlich, wenn die
geistige Equipe, die in den Beiträgen ihr Organ gefunden hat, zu einer
Zeit, da der internationale geistige Austausch nun wieder in Gang kommt,
der Möglichkeit beraubt worden wäre, in einem schweizerischen Jahrbuch
zum Worte zu kommen. Band 6 legt davon Zeugnis ab, daß dieses
historische Jahrbuch wertvolles Gedankengut zu publizieren in der Lage ist.

Aus dem Kreise der periodischen Mitarbeiter ist Hans Fehrs (Bern)
Analyse: «Der Geist der langobardischen Gesetze» zu erwähnen, die sich
der Besprechung der alemannischen Volksrechte (Bd. 1) und der altbur-
gundischen Gesetze (Bd. 3) anschließt. Fehr legt dar, wie die vom Königtum

ausgehende Tendenz der Befestigung des Friedens auf die im Volke
verankerte Überlieferung zugunsten von Zweikampf und Gottesurteil stößt.
«Die langobardischen Gesetze stehen vor uns als eine geschickte
Zusammenfügung alten Volksrechts mit königlichem Satzungsrecht».

Paul Häberlin (Basel) schreibt über «Sinn der Geschichte und Sinn
der Geschichtswissenschaft». Geschichte sucht die Frage: Was ist der



— 126 —

Mensch? durch Verständnis des kulturbezogenen Geschehens zu
beantworten. «Alle geschichtlichen Erscheinungen zeigen den Menschen... im

Kampf zwischen Geist und Ungeist. Aufgabe der Geschichtswissenschaft
ist es, diesen Kampf wahrheitsgemäß zu verstehen» (S. 7).
Geschichtswissenschaft ist psychologische Wissenschaft, und zwar Sozial-Psychologie,
da sie — im Gegensatz zur Individual-Psychologie — den Menschen und
das Geschehen unter dem Gesichtspunkt der Sozietät betrachtet.
Geschichtswissenschaft ist stets «Soziologie» oder politische Kulturwissenschaft

(«wenn man den Begriff ,Polis' paradigmatisch für Sozietät
überhaupt verwendet»). H. verneint den Gedanken der Gesetzlichkeit und der
Geschehens-Notwendigkeit; er anerkennt nur «eine ewige Ordnung».
Kausalität gibt es bloß im Sinne einer irreversiblen Folge, niemals im Sinne
einer vorausbestimmten Notwendigkeit. Mit aller Deutlichkeit lehnt H. eine

dogmatische, gerichtete, spekulative Historie ab. Er bejaht ein Werten,
denn alle Geschichtsbetrachtung verlangt Stellungnahme («vom Gesichtspunkt

der menschlichen Aufgabe aus»); aber die Überwindung der
Subjektivität bleibt die höchste Forderung an den Historiker.

Im übrigen geben zwei größere Aufsätze, der eine über «Oliver Crom-
wells Staatsauffassung und ihre Beziehung zur Lehre Calvins», der andere
«Über die Staats- und Gesellschaftsphilosophie von Lamennais» dem Heft
das Gepräge. Peter Gilg (Bern) kommt in seiner sorgfältigen Analyse
der Cromwell-Briefe und -Reden zum Schluß, daß bedeutsame Differenzen
in der Auffassung des Staates den englischen Protektor vom Genfer
Reformator trennen. Er führt sie einmal darauf zurück, daß «zu Cromwells
Zeit... der Staat ein Begriff geworden» ist. Für die Entwicklung der
modernen Welt ist es aber entscheidend, daß der englische Diktator als
ein durch den Independentismus hochgekommener Stuart-Gegner das Prinzip

der Gewissensfreiheit dem englischen Staate einverleibt und in
Verbindung mit der englischen ständischen Tradition Großbritannien das

Prinzip der Toleranz einpflanzt. «Damit ist das Tor geöffnet und der Weg
gewiesen zu der neuen Staatsform, die sich in Europa und in Amerika
nunmehr entwickeln wird». (Unverständlich ist dem Rezensenten die dem
Artikel vorangestellte Literaturauswahl, die kein einziges englisches Werk über
Cromwell und die englische Revolution zitiert — nicht einmal Ernest
Barkers Cromwell-Essay, der gewissermaßen eine englische Antwort auf
Onckens Cromwell darstellt.)

Hans Barth (Zürich), an dessen Burke-Aufsatz (Bd. 3) man sich erinnern

wird, setzt mit seinen Ausführungen über den französischen
Kulturkritiker und Geschichtsphilosophen Lamennais das Gespräch über die
Rückwirkungen der französischen Revolution auf den europäischen Geist
fort. Es ist erfreulich, daß uns die — man darf wohl sagen — dem
Gedächtnis entschwundene Gestalt des tapferen Priesters von neuem lebendig
gemacht und auf die eminent wichtige Rolle hingewiesen wird, die Lamennais

in der Geschichte des Sozialismus spielt. In Lamennais' geistig-seeli-



— 127 —

scher Entwicklung läßt sich, wie B. überzeugend zeigt, der Umschwung
von dem am Mittelalter und Ancien Regime sich orientierenden
«Traditionalismus» eines Bonald, de Maistre etc. auf die Linie einer die
«industrielle Revolution» als Markstein des europäischen Lebens der Neuzeit
betrachtenden neuen Geistesrichtung beispielhaft nachweisen. Denn sehen

wir nicht den an Augustin und Bossuet erzogenen Geschichtsphilosophen,
der die innere Einheit der päpstlich-kirchlich und monarchisch-staatlichen
Geistes- und Sozialstruktur des Abendlandes verkündet, plötzlich gewahr
werden, daß die Verbindung von Altar und Thron, von Staat und Kirche
auf Irrtum beruht und der Gesundheit und Gesundung der politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse zuwiderläuft, daß vielmehr das Christentum
einen Appell an jede Generation bedeutet, den Kampf um die Vervollkommnung

im Geiste des christlichen Person-Ideals durchzuführen? Zu gleicher

Zeit wie Marx erhebt der rebellische Priester seine Stimme, um die
Völker aufzurütteln, auf der Basis von Gleichheit, Brüderlichkeit, Freiheit
(sie!) den Staat zu erneuern, d.h. den Werktätigen eine Chance zu geben,
als Vollbürger politisch tätig zu sein, damit auch sie in den Genuß von
Eigentum gelangen können. Hier weicht der Franzose, der die
sozialökonomischen Probleme als ethische aufgefaßt wissen will, von der Marx-
schen Richtung ab, weil er nicht glauben kann, daß durch die Verstaatlichung

des Eigentums, d. h. durch die Steigerung der Macht des Staates,
die soziale Frage gelöst werden kann.

Eine Neuerung sind die Beiträge ausländischer Mitarbeiter, die als

Ergänzungen willkommen sind, namentlich wenn sie das Bild der Schweiz
im Spiegel Europas bereichern. Das trifft speziell auf Willy Andreas'
(Heidelberg) Aufsatz «Carl August von Weimar über seine Schweizer Reise

mit Goethe (1779)» zu. Axel v. Harnacks (Tübingen) Studie «Gespräche
als Geschichtsquellen» bietet wertvolle neue methodologische Gesichtspunkte

zusammen mit reichen historiographischen Belegen. Ein Beitrag in
französischer Sprache von Louis Junod (Lausanne) über «Paul Moultou
et ses affaires avec les Indes Orientales» und ein tessinischer von
Giuseppe Martinola (Bellinzona) über «Scritti luganesi di Giuseppe Mazzini»
beschließt die Reihe der Abhandlungen. Wie üblich folgen Miszellen,
Hinweise und ein Forschungsbericht, der diesmal «Wege und Probleme der
Papyrusforschung» (Hubert Metzger, St.Gallen) zum Gegenstand hat.

Zürich. Max Silberschmidt.

Otto Forst de Battaolia, Wissenschaftliche Genealogie. Eine Einführung
in die wichtigsten Grundprobleme. Sammlung Dalp, Band 57. Bern
1948, Francke. 282 S. + 7 Tafeln.

Wie ein Komet erschien 1910 der damals 21jährige Otto Forst mit
seiner Ahnentafel des Erzherzogs Franz Ferdinand von Österreich-Este am
Genealogenhimmel. Diese Arbeit soll die erste quellenmäßig belegte Ahnentafel

zu 1024 Ahnen überhaupt sein und sicherte dem Verfasser einen Ehren-



— 128 —

platz in der Zeittafel zur Geschichte der deutschen Familienforschung, den

er selbst zur Zeit des Nationalsozialismus behielt, wenn auch mit einem
auf seine Abstammung hinweisenden Zusatz. Noch verdienstlicher war aber
wohl seine Mitarbeit an Eduard Heydenreichs Handbuch der praktischen
Genealogie, Leipzig 1913, in dem er den Abschnitt über Genealogische
Tafeln schrieb, und vor allem sein Beitrag Genealogie in Meisters Grundriß
der Geschichtswissenschaft, ebenfalls 1913. Beide Arbeiten zeichnen sich
durch Klarheit und scharfe Systematik aus. Gehörte sein Interesse seither
wohl mehr der Literaturgeschichte als der Genealogie, so sind doch immer
wieder genealogische Arbeiten von ihm erschienen, größtenteils in
Zeitschriften, während des Krieges vielfach auch unter kaum aufzulösenden
Chiffern in Schweizerzeitungen.

Es ist deshalb begreiflich, daß die Erwartungen, die man an die
Ankündigung des nun vorliegenden Werkes knüpfte, ziemlich hoch waren.
Seit dem Lehrbuch der gesammten wissenschaftlichen Genealogie, von Ottokar

Lorenz, das 1898 in Berlin erschienen war, hatte niemand mehr den
Versuch unternommen, in umfassender Weise das Gebiet systematisch
darzustellen. Ein Großteil der Arbeitskraft der Forscher hatte sich vielmehr in

praktischen Darstellungen erschöpft; daneben waren viele, zum Teil sehr
gute, meist örtlich orientierte Arbeiten über Quellen und Forschungsmethoden

erschienen, etwas spärlicher theoretische Untersuchungen. Aber
nicht nur die Genealogie, auch ihre Hilfswissenschaften hatten sich seit
Lorenz entwickelt, teilweise grundlegend verändert, wie etwa die Erbbiologie
und die Soziologie.

Hatte man gehofft, daß Forsts Buch eine Zusammenfassung all der
neuen Erkenntnisse bringen werde, so sieht man sich jetzt enttäuscht. Das
Werk lehnt sich in einem ersten Teil offenbar an den Text einer
Gastvorlesung an, die er vor kurzem in der Schweiz halten konnte. Int

Einleitungskapitel definiert Forst die «wissenschaftliche Genealogie» als «die
Lehre von den auf Abstammung beruhenden Zusammenhängen zwischen
Menschen». Aber an diese Begriffsbestimmung hält er sich keineswegs.
Von den 280 Seiten seines Buches entfallen rund 100 auf diesen Gegenstand,
der Rest auf Quellen, Quellenkritik und Literatur. Dabei muß man noch

feststellen, daß auch innerhalb der einzelnen Abschnitte recht eigentlich ein
Kunterbunt herrscht. In dem Kapitel: Die genealogische Kritik an den
Quellen, ist hauptsächlich das behandelt, was der Historiker äußere Kritik
der Quellen nennt. Aber schon schlüpfen Dinge mit durch, die die innere
Kritik betreffen, die dann zur Hauptsache im folgenden Kapitel mit der etwas
komisch anmutenden Überschrift: Die genealogische Kritik an uns selbst.
behandelt werden.

Man kann nicht gerade sagen, Forst hätte Dinge behandelt, die nach
neueren Gesichtspunkten nicht zur Genealogie gehörten; aber er bringt
sie zusammenhanglos, unsystematisch war, oft in einem Plauderton, der
nicht recht zu dem «wissenschaftlich» des Titels paßt (etwa: «in den



— 129 —

muffigen Arbeitsräumen schrulliger, gelehrter Sonderlinge»; oder: «Eilt
ganzes tintenklecksendes Säkulum ...»). Aber man kann sagen, Forst hat
viele Dinge nicht behandelt, die man heute zur Genealogie zählt, insbesondere

manches, das unter dem Namen soziologische Genealogie geht. Es
scheint, daß er eben nicht über den Standpunkt der Vorweltkriegszeit
hinausgekommen ist, gerade wie er seine hauptsächlichsten Beispiele immer
noch aus dem Hochadel nimmt, so etwa sämtliche sechs genealogischen
Tafeln des Buches, also aus einer für die Allgemeinheit in den verschiedensten

Beziehungen recht wenig typischen Schicht. Trotz dieser Mängel ist
das Buch sehr anregend, kann als Ganzes auch zur Lektüre empfohlen
werden.

Unter aller Kritik ist jedoch sein Literaturverzeichnis. Es steckt voller
Fehler. Zum Teil mag das daher rühren, daß Forst beim Benützen fremder
Literaturangaben nicht mit der nötigen Vorsicht ans Werk ging, teilweise
flüchtig ausschrieb. So stehen auf S. 265 auf drei aufeinanderfolgenden
Zeilen nicht weniger als fünf Fehler, die auf flüchtige Notizen zurückzuführen

sein müssen. Einer Spur nach zitiert er S. 263: Berner Wappenrolle,
herausgegeben von Bloesch, 1932. Das Ding heißt richtig: Wappenbuch
der bürgerlichen Geschlechter der Stadt Bern, Bern 1932, zu dem Hans
Bloesch den Text beisteuerte, ohne im Titel als Verfasser genannt zu sein.
Rudolf Henggeler zitierte in seiner Familienkunde das Buch, anstelle des
fehlenden Verfassers einen Strich setzend und mit dem Druckfehler bürgerlich

statt bürgerlich; das vorangehende Werk seiner Bibliographie hat W. R.
Staehelin zum Verfasser. Forst glaubte nun in dem Strich die Wiederholung

des Verfassernamens vor sich zu haben und setzte ein nicht
existierendes Wappenbuch der bürgerlichen Geschlechter der Stadt Bern, 1932,
von W. R. Staehelin, aufs Papier. Das mag genügen. Jeder schweizerische
Forscher wird auf den ersten Blick weitere Fehler in dem Abschnitte über
die Schweiz entdecken, kann solche auch in anderen Teilen mit Hilfe einer
guten Bibliographie zahlreich feststellen. Wollte man gar untersuchen, was
alles nicht angeführt ist, so würde das Urteil noch härter. In dem
Abschnitt: Auswahl des Wichtigsten über Erbforschung fehlt zum Beispiel das
Handbuch der Erbbiologie des Menschen, herausgegeben von Günther Just,
an dem vor allem auch Schweizer mitbeteiligt waren. Aber schließlich scheint
Forst ja auch nicht einmal den Namen Hanhart zu kennen.

Man kann nur sagen: Schade, sehr schade!

Zürich. W. H. Ruoff.

Jean-Pierre Cottier, L'abbaye royale de Romainmötier et le droit de sa
terre (du Vme au Xlllme siecle). Lausanne, F. Rouge fr Cie., 1948.
202 p.

Cottier stellt sich die Aufgabe, eine Lücke in der Geschichte des
Waadtlandes auszufüllen, «provenant de l'absence d'etude juridique rela-

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 30, Heft 1 9



— 130 —

tive au Statut du plus ancien monastere de Suisse». Einigermaßen aufgehellt

ist lediglich die Frühgeschichte des Klosters durch M. Besson, der
mit guten Gründen die Gründung des Klosters durch die heiligen Romanus

und Lupicinus um 450 vertritt. Ihm folgt denn auch Cottier und faßt
im 1. Kapitel nochmals zusammen, was für Bessons Annahme spricht. Von

größter Bedeutung für die folgende Geschichte des Klosters ist nun aber,
ob Cottiers Behauptungen, daß 753 beim Durchzug Papst Stephans II.
in Romainmötier dieses Kloster ein päpstliches Kloster geworden sei

(exempt und immun) und die Übertragung an Cluny 928 eigentlich nur
eine Wiederherstellung dieses Zustandes bedeute, den historischen
Tatsachen entsprechen. Denn immer wieder stützt sich Cottier auf dieses

Ergebnis seiner Untersuchungen (Kapitel II, III, VII und X). Zum Beweis
zieht der Verfasser besonders zwei Papsturkunden heran, eine Gregors V.

von 998/99 und eine Leos IX. von 1050, die aber nur im Cartular von
Romainmötier enthalten sind. Tatsächlich sprechen diese zwei Urkunden,
besonders die erste, mehr oder weniger deutlich von einem päpstlichen
Kloster.

Leider gibt es gar keine kritischen Arbeiten über das Cartular. So

nimmt denn auch Cottier, wie früher viele andere, die Texte einfach so hin,
wie sie durch den Druck in MDR III geboten werden. Eine Geschichte
Romainmötiers kann aber nicht geschrieben werden, bevor einmal das
Cartular diplomatisch gründlich untersucht worden ist, und so mußte
notwendigerweise auch Cottier zu Fehlschlüssen gelangen, da er das Problem der
innern Urkundenkritik vollständig vernachlässigt hat. Nach Cottier hätte
Romainmötier eine Sonderstellung eingenommen wie etwa Fulda, Bobbio
und St. Denis, das heißt, es soll seit 753 exempt und immun gewesen
sein. Sicher hätte der Verfasser stutzig werden müssen, wenn er neben

der französischen auch die deutsche Spezialliteratur herangezogen hätte,
vor allem Stengel, Schreiber und Hirsch. So stellte etwa Stengel bereits
1910 fest, «daß solche Temporalprivilegien des Papstes geradezu selbst
als Immunitäten auftreten», und nennt als ersten Fall die Urkunde
Johanns XI. für Cluny von 9 3 1. In der Karolingerzeit aber war es ganz
ausgeschlossen, daß ein Papst Immunität verleihen konnte, da eine solche

Privilegierung allein dem König vorbehalten war. Cottier vermengt hier
die Begriffe Immunität und Exemption vom Diözesanbischof, doch ist auch

eine Exemptionsverleihung an Romainmötier in dieser frühen Zeit
unwahrscheinlich.

Eine kurze eigene Untersuchung der Papsturkunden im Cartular hat
denn auch ergeben, daß die zwei genannten Stücke krasse Fälschungen
darstellen. Eingeschoben ist in der Urkunde Gregors V. zweifellos der Passus,
der Romainmötier als von jeder geistlichen und weltlichen Gewalt befreit
erklärt. Noch schlimmer aber sieht das Diplom Leos IX. aus, in dem der
Papst abwechselnd in der ersten Person Einzahl und Mehrzahl spricht. Die
Tendenz, frühe Beziehungen zum Papsttum zu beweisen, ist hier mit Händen



— 131 —

zu greifen, sogar dafür gesorgt, daß man gegebenenfalls auch päpstliche
Ansprüche selber abwehren konnte. Vollends beweist aber den Fälschungscharakter

etwa ein Satz wie folgender: sed qua occasione illud accidit, paucis
vobis me dicere libuit! Viel ungeschickter hätte der Fälscher die Schilderung

der Frühgeschichte wirklich nicht mehr einleiten können! Noch
interessanter ist aber die Stellung der beiden Urkunden im Cartular. Die
zeitlich ältere Gregors V. von 998/99 bildet Nr. 3, die jüngere Leos von
1050 Nr. 1. Zwar fehlt der Papstname in der letztern, und sie ist oft
Clemens II. zugewiesen worden, die Gregors anderseits Gregor VI. Auch
bei dieser Sachlage bliebe aber die Tatsache bestehen, daß die Urkunde
Gregors älter ist, da Gregor VI. 1045/46, also vor Clemens II. (1046/47)
auf dem päpstlichen Stuhle saß.

Die Urkunde Leos erwähnt, daß das Kloster «fuit quondam commen-
datum antecessoribus nostris ad servandum et custodiendum et tuendum»,
ferner den Aufenthalt Stephans II. in Romainmötier und die Restitution
durch König Konrad von Burgund (ca. 980). Die Kommendation läßt
sich hier zwanglos auf die Schenkung des Klosters durch Adelheid an Cluny
im Jahre 928 beziehen, da Cluny päpstliches Kloster war und deshalb auch

Romainmötier indirekt zu einem päpstlichen Kloster wurde. Nichts steht
in dieser Urkunde jedoch von einer Komtnendation oder gar Immunität
zur Zeit Stephans (753). Die tatsächlich ältere Urkunde Gregors dagegen
enthält den Satz, daß Romainmötier durch Stephan geweiht und bestätigt
worden sei, ferner: a jugo regis aut alicujus episcopi aut comitis vel
omnium potestatum esse liberum institui decrevit». Hier wird also die
Immunität deutlich mit Stephan II. in Zusammenhang gebracht. Damit sind
die Fälschungen klar erwiesen, denn hätte der Cartularschreiber gewußt,
daß Gregors Urkunde älter sei, so hätte er den oben zitierten Passus
zweifellos auch in die Urkunde Leos eingefügt, das heißt, er hätte sich wohl
gehütet, in der Jüngern Urkunde Romainmötiers Beziehungen zum Papsttum

nicht als ebenso alt hinzustellen wie in der altern Gregors. Gregors
Urkunde in der heutigen Fassung kann daher nicht vor derjenigen Leos
entstanden sein.

Offen bleibt die Frage der Entstehungszeit der Fälschungen. Ich
möchte sie eher dem 12. als dem 11. Jahrhundert zuweisen. Einmal spricht
die falsche chronologische Einreihung dafür, dann die Tatsache, daß die
Papsturkunden zwischen 1050 und der Abfassung des Cartulars (2. Hälfte
12. Jh.) nie mehr einen ähnlichen Passus aufweisen. So handelt es sich
wohl um eine Aktion gegen die Ansprüche Konrads III. und vor allem Friedrichs

I., der in einer Urkunde, welche im Cartular bezeichnenderweise fehlt,
das Kloster in seinen speziellen Schutz nimmt «tamquam res fisci nostri»!
Offensichtlich hatte Barbarossa als Gemahl der Beatrix versucht, die
Klosterpolitik in Burgund zu intensivieren. Romainmötier antwortete darauf
mit dem Cartular, als dessen Stücke Nr. 1 und 3 die gefälschten
Papsturkunden aufgenommen wurden. Ob diesen echte Diplome zugrunde liegen,



— 132 —

müßte eine Spezialuntersuchung erweisen. Daß Romainmötier sich dem

kaiserlichen Einfluß dann doch nicht entziehen konnte, beweisen die association

(traite de pariage) zwischen Romainmötier und der Kaiserin Beatrix
als Gräfin von Burgund und die erwähnte Urkunde Barbarossas.

Der mir zugeteilte Raum erlaubte leider nur eine kurze Skizzierung
des Problems. Vielleicht geben aber diese Bemerkungen den Anstoß zur
dringend notwendigen diplomatischen Untersuchung des Cartulars.

Wie schon erwähnt, stützt sich Cottier im Laufe seiner Arbeit immer
wieder auf die Immunität und die Rechtsstellung Romainmötiers als päpstliches

Kloster. Ein solches wurde es aber erst durch die Übertragung an
Cluny 928, und eine eventuelle Immunität geht zweifellos auf die Zeit
zurück, als Romainmötier einen Teil des königlich-burgundischen Fiskus
darstellte.

Zum Schluß noch einige Worte zu jenen Teilen der Arbeit, die von
der obigen Kritik unberührt bleiben: Am meisten bietet Cottier im VI.
Kapitel, wo er die erwähnte association in die allgemeinen Zusammenhänge
einordnet und zeigt, wie in Bürgend, dem Grenzgebiet des Deutschen
Reiches, ein französisches Rechtsinstitut (traite de pariage) von Barbarossa

geschickt für seine Machtpolitik ausgenützt wird. Ebenso erfreulich ist die

Einordnung der «plaids generaux» in die Städtebewegung, wobei sich aber
in den welschschweizerischen geistlichen Herrschaften diese Freiheitsbewegung

auch auf das Land erstreckte. Nicht zu beweisen vermag m. E. Cottier,
daß diese plaids aus der Immunität herzuleiten seien. Im VIII. Kapitel
gibt der Verfasser einen guten systematischen Überblick über die
weltlichen Herrschaftsrechte des Klosters. Dabei ergibt sich manch interessanter

Beitrag zur Terminologie des mittelalterlichen Abgabewesens (z. B.

aumöne für die noch verbliebene Abgabe aus dem Fallrecht, weil sie dem
Almosenamt zufloß). Das IX. Kapitel über die Rechtsstellung der Klosterleute

hätte Gelegenheit geboten, zum Problem der Freiheit im Hochmittelalter

Stellung zu nehmen, da die sogenannten Freien keineswegs vollfrei,
sondern in ihrem Eigentumsrecht stark beschränkt waren.

Da Cottier Romainmötier seit 753 als päpstliches Kloster betrachtet,
das wohl durch die karolingischen oder burgundischen Könige vorübergehend

königlich geworden sei, durch die Schenkung an Cluny 928 aber
wieder päpstlich wurde, widersprechen seine Ansichten eigentlich dem Titel
der Arbeit «Abbaye royale...». Tatsächlich war jedoch Romainmötier bis
928 königliches Kloster, und auch die Übereignung an Cluny
vermochte die engen Beziehungen zum burgundischen Königtum, später zum
deutschen Kaisertum nicht abzubrechen, wie besonders die kaiserlichen
Schutzurkunden und die association von 1181 beweisen.

Zuoz. Otto P. Clavadetscher.



— 133 —

Gottfried Boesch, Sempaeh im Mittelaller. Beiheft Nr. 5 zur Zeitschrift
für Schweizerische Geschichte. Zürich 1948, Leemann. 308 S.

In seinen «Thesen über die Stadtwerdung» (vgl. ZSG. X, 527) forderte
Hektor Ammann im Jahre 1930 genaue, möglichst auch auf Ortskenntnis
gestützte Einzeluntersuchungen von Städten; sie allein könnten allmählich
die Bausteine zu einer wirklichen Kenntnis des Städtewesens liefern. Solche
«Bausteine» liegen heute in recht erfreulicher Anzahl vor und zu ihnen
gehört auch die Arbeit von Gottfried Boesch.

Boesch verbindet in glücklicher Weise eine genaue Ortskenntnis mit
einer gründlichen historischen Schulung und ausgedehnten Literatur- und
Archivalienkenntnissen, so daß er seinem Gegenstand allseitig gerecht werden

kann. Seinen Stoff gliedert er in sechs Abschnitte, nämlich:
Grundherrschaft, Stadtgründung, wirtschaftliche Grundlage, städtische Gemeinschaft,

Beziehungen nach außen und Pfarreiverhältnisse.
Sempaeh ist eine Gründung der Habsburger neben einem zur Zeit

der Gründung ebenfalls habsburgischen Meierhof, dessen erste Anfänge
vermutlich in fränkische Zeit zurückreichen. Wie bei den meisten Städten
ist auch bei Sempaeh das Gründungsdatum nicht eindeutig festzusetzen.
Boesch bestimmt dafür «theoretisch den schmalen Spielraum von 1230 bis
1234» als Terminus ante quem (S. 95). «Praktisch» aber könne die
Stadtgründung einige Jahrzehnte zurückliegen. Diese zurückhaltende und
abtastende Formulierung stellt Boesch kein schlechtes Zeugnis aus. Es läßt
sich eben meist nicht mehr aus dem kärglichen und spröden urkundlichen
Material herausbringen, allerdings sehr zum Leidwesen einer jubiläumssüchtigen

und datenfrohen Geschichtsschreibung, welche die geschichtlichen
Ereignisse an Zahlen aufspießen möchte wie Käfer in einer Insektensamm-
lung. Treibende Kraft zur Gründung war die Erschließung der Gotthard-
straße. Zur Frage der Eröffnung des Gottharpasses nimmt Boesch nicht
Stellung. Die Gründung von Sempaeh gibt hiefür leider keine neuen
Argumente (S. 79, 88 ff., 111 ff.).

Von besonderer Wichtigkeit sind Boeschs Ausführungen über das
Marktrecht der Stadt (S. 115 ff.), über Verleihung und Typ des Stadtrechts
(S. 210 ff.), — wobei allerdings bei den Filiationen der zähringischen,
habsburgischen und kiburgischen Stadtrechte der Blickkreis vielleicht etwas
zu eng gezogen ist, — sodann auch die Darstellung der topographischen
Grundlagen (S. 70 ff., Grundrißplan S. 94).

Im Abschnitt «wirtschaftliche Grundlage» verdient das Kapitel über
die Seevogtei (S. 129—160) hervorgehoben zu werden. Es gibt Aufschluß
über Fischerei- und See-Gewohnheitsrecht und Brauchtum, wie sie anderswo
sonst in der Schweiz nicht vorkommen.

Nicht verfehlen möchte ich, auf eine Sonderuntersuchung Boeschs
aufmerksam zu machen, die man in einer Arbeit über Sempaeh nicht ohne
weiteres vermuten würde. Es ist das Kapitel über die Genossenschaft freier
Bauern in Adelwil, eines der interessantesten Kapitel des ganzen Buches



— 134 —

und ein wichtiger Beitrag zur Siedlungs- und Rodungsgeschichte unseres
Landes. Der zweifellos richtigen Bemerkung Boeschs: « Die Frage nach dem
Wesen der freibäuerlichen Freiheit ist vielleicht letzten Endes eine Frage
nach dem Siedlungsvorgang», ist gewiß im bejahenden Sinne zuzustimmen.
Allerdings darf nicht außer Acht gelassen werden, daß der persönliche
Freiheitsstand des Einzelnen dabei nicht allein maßgebend ist, sondern
vielmehr noch die Eigentums- und Rechtsverhältnisse des Fundus, auf dem

er siedelt.
Die Fülle des verarbeiteten Materials, die vielen klugen und

wohldurchdachten Beobachtungen und Schlüsse und die eingehenden Detailkennt-
kenntnisse Boeschs geben seiner anregungsreichen Arbeit über Sempaeh
im Mittelalter bleibenden wissenschaftlichen Wert.

Bern. Hans Strahm.

W. Deonna, La sculpture monumentale de la cathedrale Saint-Pierre ä
Geneve. Genava, Bulletin du Musee d'Art et d'Histoire de Geneve '.
Vol. XVII (1949), p. 49—226.

Avant la publication du volume qui sera consacre dans les Monuments

d'art et d'histoire de la Suisse, ä la cathedrale Saint-Pierre ä Geneve,
M. le professeur Waldemar Deonna, directeur du Musee, a tenu ä entre-
prendre une etude approfondie de la sculpture monumentale de l'eglise.
II l'a fait avec sa maitrise habituelle, en s'aidant d'une nouvelle documentation

photographique due ä M. Zimmer-Meylan et de dessins de M. Jack
A. Monod. Ne se contentant pas de deerire et d'inventorier, il a voulu
expliquer les motifs de cette decoration, en s'attachant aux problemes les

plus difficiles d'identification et en mettant en pleine valeur la sculpture
des chapiteaux. Son appareil critique, d'une rare ampleur, fournit les
donnees les plus detaillees sur les documents qui lui servent de termes
de comparaison, les textes profanes et sacres qui expliquent les sujets et
les auteurs qui sont les auxiliaires de ses commentaires. C'est assez dire
que son recueil, indispensable pour la comprehension de Saint-Pierre constitue

un guide precieux pour la connaissance des monuments du moyen-äge.
La construetion de la cathedrale Saint-Pierre a commence peu apres

Ie milieu du XII"™e siecle par la facade, neuf travees des collateraux et
les substruetions de l'abside. Les chapelles, la base du choeur et de l'ab-
side, la cinquieme travee de la nef sont du dernier quart du XIPme siecle.
Au debut du XIII"»»" siecle1, on construit les parties hautes et le gros
ceuvre jusqu'aux voütes est ä peu pres termine en 1220. Les chapiteaux

1 Le volume XVII de Genava ne Ie cede en rien ä tous ses predecesseurs
quant ä son interet historique et artistique. II contient comme chaque annee
les rapports des conservateurs sur les acquisitions de l'annee precedente
(1948), ceux de la Societe des amis du Musee et la chronique arcneologique
de M. Louis Blondel. De plus, dans un premier memoire, MM. Paul Gui-
chonnet et Henri Delarue decrivent la secularisation des bibliotheques con-
ventuelles du Faucigny et les incunables passes ä la Bibliotheque publique
de Geneve.



— 135 —

appartietment donc ä ces trois phases de la construetion, soit ä la seconde

partie du XIP»ne siecle et au debut du XIII*"»« siecle. Ils sont en

consequence d'une epoque de transition et leurs themes figures deviennent plus
rares ä mesure que le style roman evolue vers le gothique. Ces themes

principaux se trouvent en bonne place sur les piliers de la nef, dans les

chapelles sud et les pilastres de l'abside. Ils ont ete surtout pris dans

la Bible et il est facile de reconnaitre qu'un lien spirituel les unit. Bla-

vignac allait meme jusqu'ä deceler dans leur inspiration un plan general,
celui de la lutte et de la victoire du christianisme sur le paganisme. Camille

Martin, lui, ne voyait pas d'idees directrices dans la repartition des sujets.
M. Deonna n'admet ni l'une ni l'autre de ces interpretations. S'il n'y a

pas de plan rigide, les idees des artistes sont cependant coherentes. Les

motifs, dont les origines sont les plus lointaines, peuvent avoir revetu un

sens nouveau. C'est donc sans idee preooneue que M. Deonna aborde l'ex-

plication de cette ceuvre sculpturale, en faisant appel ä l'histoire biblique,
ä la tradition legendaire et mythique, aux bestiaires, aux scenes de la vie

reelle, aux figures humaines, aux animaux, aux vegetaux. II ne croit pas

impossible qu'un personnage historique ait pris place sur l'un des piliers.
Ce serait l'eveque Arducius de Faucigny sous l'episcopat duquel s'opere
la construetion.

Apres avoir, des le debut de son memoire, dresse l'inventaire des

themes puis signale les influences admissibles dans les trois phases de la
construetion, notre auteur passe ä la description detaillee des chapiteaux,
pilier apres pilier. II n'est guere possibler de resumer ses demonstrations
qui ne peuvent prendre toute leur signification qu'en presence des originaux
ou tout au moins des planches qui aecompagnent son texte. Mais on se

rendra compte du sens de la decoration de Saint-Pierre et en meme temps
de la valeur suggestive des eclaiscissements de son habile et erudit com-
mentateur en citant les principaux themes identifies, soit: la resurrection
et la joie pascale, Daniel dans la fosse aux lions, le combat des anges
et des demons, Ie sacrifice d'Isaac, le Christ de l'Apocalypse, la decola-
tion de Saint Jean-Baptiste, le sacrifice de Melchisedec, puis, dans les

chapelles et le cheeur: l'apparition du Christ ä Marie-Madeleine, aux dis-
ciples d'Emmaüs, l'annonciation, l'Eglise et la Synagogue, l'annonce de

la resurrection aux Apötres. Les figures profanes d'Orphee et d'aerobates
dans la chapelle de Saint-Baptiste s'aecordent avec les scenes de la
resurrection pour celebrer la joie du peuple chretien. Les cinq enfants jouant
ont ete places intentionnellement dans la chapelle de Saint-Nicolas. Les

pilastres de l'abside presentent quatre arts liberaux, la geometrie, la
musique, l'astronomie, l'arithmetique

Si, comme cela est naturel, M. Deonna a donne les plus grands deve-

loppements ä ces themes figures, il n'a rien neglige de la decoration
interieure et exterieure de l'edifice, les animaux, les vegetaux, les entrelacs,
les rinceaux de tous genres. Pour les parties hautes, les chapiteaux de la



— 136 —

fin du XII*"1« et du debut du XIIPmc siecle, l'ornementation est presque
uniquement vegetale. A l'ext£rieur, la restauration n'a laisse que peu d'ele-
ments originaux. La facade reconstruite apres les incendies des XIV"-"";
et XV^me siecles a disparu vers le milieu du XVIII"""" siecle, au moment
de la construetion du portique greco-romain. M. Deonna reconstitue ce que
l'on peut en savoir d'apres les dessins et quelques fragments. Pour la

chapelle dite des Macchabees, terminee en 1405, les originaux sont au
Musee. Ils ont du reste dejä ete fort etudies et par M. Deonna lui meme.
Mais son catalogue ne serait pas complet s'il les avait laisses de cöte comme
du reste les vestiges des anciennes eglises du VI"™«—VII<™e siecle.

Ainsi la cathedrale Saint-Pierre recoit de la science archeologique
une nouvelle et tres digne illustration.

Geneve. Paul-E. Martin.

Hanspeter Landolt/Theodor Senoer, Schweizer Barockkirchen. Verlag
Huber fr Co., Frauenfeld 1948.

Wie für die Alpengebiete sowie ihr nördliches und südliches Vorland
überhaupt, so erweist sich für die Schweiz neben der Spätgotik der Barock
als besonders fruchtbare Epoche, was seit jener ersten, 1914 erschienenen
Übersicht über die Entwicklung der kirchlichen Architektur in der deutschen
Schweiz von Fritz Gysi, durch Linus Birchler, Hans Hoffmann und Hans
Reinhardt im ganzen wie im einzelnen gewürdigt worden ist. Hanspeter
Landolt, der schon in seiner in den Basler Studien zur Kunstgeschichte
veröffentlichten Monographie über die Luzerner Jesuitenkirche erfolgreich
in dieses Gebiet eingedrungen ist, erweitert in dem vorliegenden, durch
einen reichen Bildteil ergänzten Bande seine Betrachtung auf eine Reihe der
repräsentativsten Barockkirchen der deutschen Schweiz. Die photographischen

Aufnahmen Theodor Sengers, die in ihrer Sachlichkeit und ihrem
höchst lobenswerten Verzicht auf alles Nur-Effektvolle der bisweilen ans
Nüchterne grenzenden Erscheinung der schwäbisch-schweizerischen Spielart

des Barock durchaus angemessen sind, beschränken sich bewußt auf
wenige, dafür umso vielseitiger abgebildete Werke. Demgegenüber war es

für den Text Landolts, der grundsätzlich mehr sein will als eine Einleitung
zu den Bildern, nicht immer ganz leicht, den Ausgleich zu finden zwischen
einer monographischen Behandlung der verschiedenen Monumente und ihrer
Einordnung nicht nur in die schweizerische, sondern auch in die europäische
Entwicklung des 16. bis 18. Jahrhunderts. Darin sehr weit ausgreifend
skizziert Landolt die Genesis des Barock in Italien, wobei als Ausgangslage

wohl die Renaissance, nicht aber der Manierismus berücksichtigt wird.
Darauf wird der süddeutsch-österreichische Rahmen des Schweizer Barock
behandelt, gesondert nach Architekten, Raumform und Körperform. Es

folgt in einer Reihe von Kapiteln die Entwicklung der schweizerischen
Sakralarchitektur des 17. und 18. Jahrhunderts von den Anfängen des Barock
in der Schweiz, der hier im Sinne der „Stilverspätung" mancherorts, so



— 137 —

namentlich in Freiburg, noch stark mit spätgotischen — besser nachgotischen

— Zügen durchsetzt ist, über die Bauten im Vorarlberger-Schema bis
zu den freien Schöpfungen des Spätbarock, die den einheimischen Längsbau

mit Gedanken des italienischen Zentralbaus verschmelzen. Bevor Landolt
in einer zweiten Reihe von Kapiteln auf die Bauzier eintritt in ihrer
allgemeinen Bedeutung und ihren Einzelgebieten der Stukkaturen, der Plastik,
der Malerei und der Ausstattung mit kirchlichem Mobiliar faßt er in einem
kurzen, jedoch hochbedeutsamen Kapitel die Eigenart der schweizerischen
Barockarchitektur zusammen. Aus einer durch die Sache bedingten
Zurückhaltung heraus, die im übrigen durch ihren subtilen Takt große
Anerkennung verdient, wirft Landolt hier die Fragen mehr nur auf, als daß

er sie apodiktisch beantwortet; er spricht deshalb nur mit größter Vorsicht

von dem «Hang zu verhältnismäßig logischem, funktionellem Aufbau,

von der gedämpften Sinnlichkeit und dem nie ganz unterdrückten
Rationalismus, einer gewissen Trockenheit und Nüchternheit der Formensprache

und einer vergleichsweise geringen Betonung des Nur-Gefühls-
mäßigen, dem Überwiegen der typischen Formulierungen über die
individuellen» — als Wesenszügen einer schweizerischen Barockarchitektur.

Das Phänomen des schweizerischen Barock ist ungleich schwerer zu
fassen als beispielsweise jenes des gleichzeitigen Kirchenbaues in
Süddeutschland, dessen meisterhafte Bearbeitung durch Max Hauttmann Landolt
in manchen Zügen seiner Methode verpflichtet ist. Deshalb ergibt sich
eine gewisse Problematik in Landolts Text weitgehend schon aus dem
behandelten Stoff: so ein gewisses Versinken der schweizerischen Bauten in
der allgemein europäischen Entwicklung, aus der sie dann oft nicht ganz
ohne Gewalt ans Licht gehoben werden, oder die allzu einseitige Betonung
der freilich überragend wichtigen Vorarlberger-Schule gegenüber den
italienischen Elementen, wie sie nicht nur in Muri und teilweise in Einsiedeln,
sondern in der trotz ihrer Qualität keiner Abbildung gewürdigten und daher
im Text mehr nur gestreiften innerschweizerischen Gruppe mit Bürglen
und Seedorf in Erscheinung treten. Überhaupt nicht erwähnt sind die Bauten
des Johann Joseph Aiidenmatten in Sitten und Saas-Balen, die durch ihre

ganz besondere Stilverspätung auffallen. Der Gesichtspunkt des Regionalen

hätte innerhalb des Nationalen vielleicht noch stärker betont werden
können, so wenn statt der bisweilen allzu vereinfachten Gegenüberstellung
von Süddeutschland, Schweiz und Italien, im Deutschen das spezifisch
Schwäbische, und die Ostschweiz gegenüber der Innerschweiz herausgearbeitet

worden wären. Andererseits ist es verständlich, daß die dem ober-
italienischen Kunstkreis angehörenden Bauten des Tessins, wie auch zum
Teil Graubündens außerhalb der Betrachtung bleiben, auch wenn sie
besonders fruchtbaren Stoff geboten hätten für das Problem des «Circum-
montanen», das Joseph Gantner in seiner Kunstgeschichte der Schweiz
schon bei der Behandlung des Mittelalters aufwirft, dem indessen Landolt
nicht weiter nachgeht.



— 138 —

Trotzdem seien die Verdienste dieses großangelegten Werkes keineswegs

unterschätzt, so namentlich die gut fundierte Darstellung der Grundlagen

und Anfänge der schweizerischen Entwicklung oder auch einzelne
seiner Raumanalysen, von denen jene über Einsiedeln selbst der brillanten
Darstellung Linus Birchlers noch neues hinzuzufügen vermag. Bei St.Gal¬
len freilich bringt Landolts These, den Comasken G. C. Bagnato als Autor
eines später vielfach überarbeiteten Entwurfes anzunehmen, das hier so
verwickelte Problem auch nicht entscheidend seiner endgültigen Lösung
näher. — Auch ohne die abschließende Darstellung des barocken Kirchenbaues

in der Schweiz zu bedeuten, vermag trotzdem als Ganzes das vom
Verlag reich ausgestattete Werk doch sehr eindrucksvoll die Leistungen
der behandelten Epoche vor Augen zu führen und uns ihre Probleme
näher zu bringen.

Zürich. RichardZürcher.

Wilfried Häberli, Biel unter Frankreichs Herrschaft. Heimatkundekommis¬
sion Biel 1948. VII und 399 S., mit 8 Abbildungen.

Mit diesem Buche wird die Geschichte der Stadt Biel um eine gehaltvolle

Monographie bereichert. Eine neuere Gesamtdarstellung der
Vergangenheit dieses Ortes gibt es immer noch nicht; zwei Ansätze dazu
wurden bis jetzt nicht zu Ende geführt. (Eine Hoffnung auf eine größere
Arbeit aus berufener Hand besteht zwar zur Zeit wieder.) Die vorliegende,
auf breiter Grundlage angelegte Schrift bietet vorläufig eine einläßliche
Behandlung eines fest umgrenzten Zeitabschnittes.

Sie gliedert sich in zwei Teile. Der erste befaßt sich mit den
Ereignissen und Zuständen, die zum Übergang unter die französische
Herrschaft führten. Obschon er nur als Einleitung für das Hauptstück gedacht
ist, nimmt er ein gutes Drittel ein. Er stellt eine mit lückenloser
Vollständigkeit verfaßte, oft recht spannende Schilderung der Dinge dar. Da
sie fast ausschließlich auf dem Quellenbestand des Stadtarchivs beruht,
vermag sie viel Neues oder bisher Unklares zu befriedigender Darstellung zu
bringen. Dazu gehören vor allem die Beziehungen zum Bischof von Basel
und zum französischen Regierungsvertreter in der Schweiz, ferner die mit
so wenig politischem Geschick betriebenen Verhandlungen mit dem Erguel
und dann die beinahe dramatisch sich gestaltenden Vorfälle beim Übergang

Biels an Frankreich.
Der zweite Teil, der der Fremdherrschaft selbst gewidmet ist, geht

nicht chronikalisch vor, sondern gliedert den Stoff in 22 Kapitel über
einzelne politische oder kulturelle Themata. Sie gehen jeweils aus von den im
französischen Staate maßgebenden Rechtsverhältnissen und zeigen dann,
wie weit die lokalen mit ihnen übereinstimmen oder davon abweichen. Den

weltgeschichtlichen Teil, der auf Gemeinverständlichkeit berechnet ist,
schöpfen sie aus Darstellungen, die Schilderung der besonderen örtlichen
Verhältnisse fußt auf eigener Quellenbearbeitung. Für zwei Abschnitte



— 139 —

(Schule; Handel und Gewerbe) lagen bereits frühere Arbeiten vor, die

weitgehend übernommen werden konnten. Der Reichtum des vorhandenen

Urmaterials sowie seine gewissenhafte Auswertung gestatteten, das Buch

zu einem wahren Nachschlagewerk zu gestalten, das wahrscheinlich bis zur
Vollständigkeit gediehen ist. Das Kulturbild, welches sich darin vor unsern

Augen aufbaut, läßt an Ausführlichkeit kaum mehr etwas zu wünschen

übrig.

In bezug auf den Einfluß Frankreichs auf das private und öffentliche
Leben in Biel kommt Häberli zum Ergebnis, daß es durch die Gesetzgebung

häufig sehr wirksam erfaßt, zuweilen allerdings auch gar nicht
erreicht wurde, weil die Stadt zu sehr ein Randterritorium des französischen
Staates bildete. Beide Fälle konnten, je nachdem, willkommen oder unliebsam

sein; wirtschaftlich brachten die Jahre der Fremdherrschaft der Stadt

jedenfalls eindeutig nur Nachteile. Im ganzen enthüllt uns die Darstellung
eine unerwartete Ereignisfülle. Trotzdem vermittelt sie aber den Eindruck
eines eher problemlosen Zeitabschnittes; über geistige Leistungen oder
künstlerische Geschehnisse hat der Verfasser gar nichts zu melden gefunden.

Er bemüht sich meist erfolgreich, die Linie zu wahren, nicht der
Plauderei zu verfallen oder das Anekdotische sich vordrängen zu lassen,
welche Gefahr bei dem großen Umfang der Arbeit für ein räumlich wie
zeitlich stark eingeschränktes Gebiet wohl bestand. In anderer Hinsicht
wird er aber nicht ungeteilte Zustimmung antreffen. Er hebt hervor, daß

es ihm in seiner Untersuchung «weder um eine Apologie, noch um eine

Anklage, sondern allein um geschichtliche Wahrheit» gehe (S. 5). Diese

im Grunde selbstverständliche Einstellung hat er, ohne es zu bemerken,
nicht immer einwandfrei bewahrt. Er huldigt einem unverkennbaren
Fortschrittsglauben und schätzt die damalige, umgreifende Demokratisierung
höher ein als das ancien regime. Das geht aus manchen Zwischenbemerkungen

deutlich hervor; die alte Epoche wird mit Vorliebe als enggeistig,
die Verhältnisse werden als kleinstädtisch, ihre Anhänger als naiv oder
halsstarrig hingestellt. Den bisherigen Geschichtsschreibern Biels wird bürgerliche

Voreingenommenheit vorgeworfen; ihre Namen werden jedoch nicht
genannt. Insofern dies wirklich zutrifft, hat Häberli eine solche Haltung
leicht überkompensiert. Er bezeichnet das, «was der Untertitel andeutet»,
als sein «eigentliches Thema». Einen Untertitel hat das Buch nicht; er
hätte aber das Ziel des Buches näher umschreiben sollen, das dann (S. 5)

so präzisiert wird: «Ein Beitrag zur Geschichte der französischen Revolution
und des napoleonischen Zeitalters, konzipiert und geschrieben vom Standpunkt

des allgemeinen Historikers aus und mit den Methoden und im Geiste
der allgemeinen Historie». Damit wird auf die Schwierigkeit der
Ortsgeschichtschreibung hingewiesen, die sich oft durch ihre Beziehungslosigkeit
kennzeichnet, wenn sie das Lokale überbewertet. Häberli lehnt es ausdrücklich

ab, heimatkundliche und mit Lokalkolorit geschmückte Geschichtsschreibung

zu betreiben, da sie nur aus der Vertrautheit mit dem Ortsgeist



— 140 —

entstehen könne (S. 4). Es fragt sich aber wohl berechtigterweise, ob wahre
heimatkundliche Geschichte nicht eben das ist, was hier als Zielsetzung
aufgestellt wurde. Daß sie nicht zur ItlvIIik werden darf, bleibt unbestritten.

An Einzelheiten mögen folgende herausgegriffen werden. Das Kollektiv
«die Bieler» wird gerne verallgemeinernd gebraucht, wo in Wirklichkeit nur
der Rat oder eine Abordnung oder eine Gruppe gemeint sein kann; der
Verfasser hebt selbst mit Bedauern hervor, daß der Geschichtsschreiber infolge
Mangels an persönlichen Äußerungen gewöhnlich über die wahre Stimmung
der Bevölkerung im Ungewissen bleibe. — Wodurch wird bewiesen, daß die
in der Industrie arbeitenden Bewohner des obern Erguels «zum vorneherein»
(S. 47) für die Revolution empfänglicher waren als die bäuerlichen Untertanen

des Bischofs; handelt es sich bei diesem Urteil nicht um einen
Rückschluß aus modernen Zeiten? — Für welchen Bezirk traf es zu, daß auf
20 000 Zollwächter 100 000 Schmuggler fielen? (S. 255). Doch wohl kaum
auf das Gebiet von Biel. In diesem Kapitel über den Schmuggel wird außerdem

nicht mit der wünschenswerten Deutlichkeit auseinandergehalten,
welches die in Frankreich bestehenden oder auch nur verfügten
Rechtszustände waren und welches die in Biel wirklich vorhandenen. Die genannte
Zahlenangabe ist zwar belegt (aus Chapuisat), wird aber dadurch weder
verständlicher noch glaubwürdiger; es wäre empfehlenswert, in der
Übernahme solcher Schätzungen Zurückhaltung zu üben. — Sehr schmerzlich
vermißt der Leser ein Register. Die Benützung einer Publikation, die ihrem
Aufbau nach mehrmals auf die gleichen Ereignisse oder Personen zu reden
kommt, wird ohne Namensverzeichnis wesentlich erschwert.

Biel. E. Audetat.

Willibald Klinke und Iso Keller, Johann Jakob Treichler, herausgegeben
von a. Regierungsrat Adolf Streuli. 336 Seiten. Verlag Schultheß
fr Co. A.-G., Zürich 1947.

Im Zürcher Regierungs- und Nationalrat Treichler, dem späteren
Professor für schweizerisches Privatrecht an der Zürcher Universität, haben

wir eine der eigenartigsten Gestalten der neueren Schweizergeschichte vor
uns. Treichler verdient es, daß ihm ein biographisches Denkmal gesetzt
worden ist. Ist er doch nicht nur als erster Schweizer Sozialist in die
Geschichte eingegangen, sondern ebenso als erster Abtrünniger dieser
Bewegung, als ein «bezähmter Sohn der Wildnis», wie sich sein ehemaliger

Kampfgenosse Karl Bürkli ausdrückte. Die vorliegende Biographie
umfaßt zwei Teile, deren erster, von W. Klinke verfaßt, Treichlers
Entwicklung bis zum Jahre 1848, und zwar in chronologischer Folge schildert,

deren zweiter aber, verfaßt von J. Keller, sein Leben von 1848—1905
nach sachlichen Gesichtspunkten (Anwalt, sozialer Pionier, Parlamentarier

etc.) darstellt.
Als Historiker nähert man sich dem Buche mit der Frage, ob es einesteils

die Zeitereignisse in neuer Weise beleuchte, und ob es andernteiis



— 141 —

die für die umstrittene Persönlichkeit Treichlers bisher mangelnde
Abklärung vermittle. Um es kurz zu sagen: das historische Interesse
wird nur in geringem Maße befriedigt, und die biographische Aufgabe

in einer nicht sehr befriedigenden Weise gelöst. Das hier entworfene
Bild Treichlers vermag nur selten Licht in bisher dunkle historische
Zusammenhänge zu werfen. Freilich, es besitzt die weitgehend im Wortlaut
abgedruckte Selbstbiographie Treichlers (1. Teil) einen gewissen Quellenwert.

Sie ergänzt die 1943 von A. Streuli herausgegebenen «Frühschriften»
J. J. Treichlers. Wertvoll ist die Erörterung der wirtschaftsgeschichtlichen
Zusammenhänge der Jahre 1845—48, die Darstellung der sozialistischen

Bewegung in diesem Zeitraum. Leider fehlt aber z. B. gerade eine

Inhaltsangabe oder textliche Wiedergabe der aufschlußreichen «Vorlesung»
von 1846: «Gibt es in der Schweiz ein Proletariat?». Von Interesse ist
es auch, die Spannungen innerhalb des liberalen Regimes (1848—68) von
Seiten des «Emporkömmlings» zu betrachten. Aber im großen Ganzen

bringt doch das Werk kein allgemein interessierendes historisches Material,

das über die Werke von Dändliker, Gagliardi oder Largiader hinausginge.

Vor allem geht es nicht von andern als von den bekannten Gesichtspunkten

aus.

Wie wird nun die biographische Seite des Werkes gemeistert?
Der Leser kommt insofern auf seine Rechnung, als er eine sorgfältige und
zuverlässige Darlegung der äußeren Wirksamkeit dieses eigenartigen Mannes

erhält. Seine Beziehungen zu den Zeitgenossen und seine Leistungen
werden ausführlich erörtert. Ein breiter Raum ist der Frage eingeräumt,
unter welchen inneren und äußeren Voraussetzungen Treichler sich dem

frühen Sozialismus zu und später wieder von ihm abgewendet habe.
Gerade dieses zweite Problem wird nun aber sehr einseitig behandelt. Keller
versucht eine Ehrenrettung: Treichlers Leben zeige zwar keine ungebrochene
Lebenslinie, aber sein Parteiwechsel entspreche weder einem Gesinnungswandel

noch einer äußeren Zwangslage, «sondern der Logik der sozialen,
politischen und auch der durchaus persönlichen Entwicklung». Aber diese

These wird nun durch die Tatsachen nicht eindeutig unterstützt. Treichlers

Wendung ist gerade nicht das Beispiel für den Alterskonservativismus

des jungen Revolutionärs, dessen Blut langsam zur Ruhe kommt. Wenn
der Verfasser sagt: «Treichler war zu wenig Utopist, zu sehr Realist,
als daß er sich im Kampf für soziale Forderungen aufgerieben hätte», so

widerspricht er seiner sonst vertretenen Ansicht, Treichler hätte zeitlebens
die gleichen sozialen Grundanschauungen hochgehalten. Auch das Buch

als ganzes widerlegt die Ehrenrettung, die übrigens gar nicht nötig
gewesen wäre, auf Schritt und Tritt. Der Vizepräsident des Verwaltungsrates

der schweizerischen Kreditanstalt stand eben in seinem späteren Leben

an einem ganz andern Ort als seine früheren Parteigenossen von 1845—48,
die Treichlers merkwürdige Schwenkung nicht vollzogen. Ist Kellers
Beurteilung übrigens nicht charakteristisch für einen gewissen heutigen Kon-



— 142 —

servativismus, der die Revolution von 1840—48 als notwendige nationale
Tat feiert, alles aber, ¦ was im verflossenen Jahrhundert nach Umsturz
riecht, verdammt. Da trifft das Urteil des Konservativen Segesser Treichlers

Wesen besser: «Allein, es dauerte nicht lange, so war dieser Löwe
gezähmt, in den zürcherischen Regierungsrat untergebracht, selbst zum
Präsidenten befördert, in seinem ehrlichen und gutmütigen Herzen durch
so viele Anerkennung seiner menschenfreundlichen Absichten und Arbeiten

bezwungen, und zudem durch eine rasche Heirat allen kommunistischen

Tendenzen entrückt, so daß er fortan selbst dem System als nützliche

Illustration diente...» (S. 257/58).
Basel. Erich Grüner.

Em. Dejuno, Alfred Stähli, Werner Ganz, Jonas Furrer von Winterthur
(1805—61), erster schweizerischer Bundespräsident. Ein Lebensbild,

im Auftrage des Stadtrats von Winterthur verfaßt, mit 20

Tafeln. 550 S. gr. 8. Gemsberg-Verlag Winterthur 1948
(Geschwister Ziegler fr Co.).

Die Stadt Winterthur hat auf das Jubiläumsjahr dem Andenken ihres

Mitbürgers eine neue und umfangreiche, man darf wohl sagen: erschöpfende
Biographie gewidmet. Zwar hat schon 1907 Alexander Isler von Winterthur

ein gut lesbares «Lebensbild eines schweizerischen Republikaners»
über Furrer veröffentlicht, das seinen besonderen Wert in dem Abdruck
des Fragments einer Selbstbiographie über dessen Jugendjahre und in der
ausgiebigen Benutzung und Wiedergabe von Furrers zahlreichen Briefen
(etwa 100) an Alfred Escher, Rüttimann, J. C. Kern und andere

Zeitgenossen hat und behält.
Das neue biographische Werk ist anders angelegt; es betont weniger als

das Buch Islers die persönliche, sozusagen die gemütliche Seite des

Staatsmannes, sondern will vor allem Einsicht in sein Wirken in der Vaterstadt,
im Heimatkanton und in der Eidgenossenschaft vermitteln. Die Briefe sind
auch benutzt, aber nur in kurzen Stellen, ebenso das autobiographische
Fragment. Dazu kommt nun die ziemlich weitgehende Ausbeutung der
Akten im Zürcher Staats- und besonders im Bundesarchiv. Auch Erinnerungen

von Zeitgenossen und Artikel, besonders aus der Neuen Zürcher
Zeitung sind benutzt. Der handschriftliche Nachlaß von Furrer selbst ist
auf dessen ausdrücklichen Wunsch nur zum geringen Teil erhalten
geblieben.

Immerhin bewahrt die Stadtbibliothek Winterthur das biographische
Fragment der Jugendjahre, Familien- und Freundesbriefe, z. B. an Kantonsrichter

J. Weber in Lichtensteig, seinen Studienfreund, und, als besonders

wertvollen Schatz, Furrers Privatprotokoll zu den Verhandlungen der
Bundesrevisionskommission von 1847 auf. Zusammen mit den wertvollen Briefen
an Escher und Rüttimann waren die Biographen also doch vor eine Fülle von
Quellen gestellt. Sie haben sich so in deren Bearbeitung geteilt, daß der



— 143 —

Stadtbibliothekar Dejung die Jugend, das Wirken in Winterthur und mehr
das Persönliche von Furrers Leben zu schildern hatte, Sekundarlehrer Alfred
Stähli das bedeutsame Wirken im Kanton, in der Tagsatzung bis 1848, und
Prof. Werner Ganz die Tätigkeit im Bundesrat von 1848 bis zu Furrers Tod
1861. Es kommen zur Illustration des schriftlich Dargestellten 20 Tafeln,
die die zahlreichen Bildnisse von Furrer selbst und seiner Familie, seine
Wohnstätten in Winterthur, Zürich und Bern in sorgfältiger Weise wiedergeben.

Das sprechendste Porträt Furrers ist wohl das Ölgemälde von Eduard
Steiner in Winterthur, das als Titelbild in Farben aufgenommen ist. Es

zeigt einen klugen, heitern Blick mit einem gewissen naiven Wohlgefallen
an sich selbst. Gern hätten wir dagegen die auf Wachstuch projezierte
Photographie vermißt, die sehr schlecht erhalten ist.

Die Bildnisse zeigen alle einen klugen, gescheiten, aber nicht gerade
geistvollen oder gar genialen Kopf, ein sorgsames, eher vorsichtiges Wesen,
kurz einen Mann, der keine verwegenen Sprünge macht; am bedeutendsten
sieht seine Silhouette auf dem Denkmal von Siber aus, ist aber dort wohl
etwas idealisiert. Das Bild, das uns die Biographen von Furrer geben,
scheint uns eher bedeutender als das der Maler. Er ist eine durchaus

bürgerliche Natur gewesen, abhold allem Revolutionären, immer bestrebt,
einen gesetzlichen Weg zu gehen, ein geschickter Jurist, der die
Wirkung seiner Worte und Schritte überlegte, nie ein Draufgänger, wohl
aber ein ausgesprochen liberaler Kopf, der das Neue zielbewußt verfolgte,
doch gern die Verbindung mit dem Gewordenen aufrecht erhielt.
Gesetzgeberische Arbeit und — als Bundesrat — Erledigung von Rekursen waren
seine bevorzugten Bemühungen. Hie und da wird er etwas formaljuristisch,
besonders dann, wenn er seine wahre Meinung nicht aussprechen darf oder
will. Denn er ist mit Leib und Seele Staatsmann und Jurist. Niedriger Ehrgeiz

liegt ihm dabei fern; nur mit Überwindung und «nicht ohne Tränen,
die ihm reichlich herunterkugeln», wie er selbst in einem Briefe gesteht,
entschließt er sich, als Bundesrat und Präsident der höchsten Landesbehörde
der neuen Schweiz nach dem ihm fremden und nicht sympathischen Bern

zu ziehen. Ein starkes Pflichtgefühl, der Wille, dem Vaterland mit all
seinen Kräften und dem Bewußtsein voller Verantwortung zu dienen, muß
ihn beseelt haben. Religiös stand er auf dem Boden der Humanität, wie er
sie im Freimaurerorden kennen und schätzen gelernt hatte. Er ließ sich aber
auch von einem Logenbruder seinen Freund Alfred Escher aus politischen
Gründen nicht schmähen und erklärte auf einen gewöhnlichen Angriff eines
solchen ohne weiteres seinen Austritt aus der Loge; erst auf Vermittlung
seiner Gesinnungsgenossen hin fand er sich zum Bleiben bereit. Gegen
seine Freunde war und blieb er offen und treu, auch wenn sie im Einzelfall

andere Wege als er gingen; so behauptete er gegenüber dem allerdings
bedeutend jüngeren, aber oft autokratischen Alfred Escher mehr als einmal

seinen eigenen Standpunkt. Aus dem Briefwechsel jedoch geht hervor,
wie viel er auf dessen Rat und Meinung gab; er fühlte offenbar die geistige



— 144 —

Überlegenheit Eschers. Mit Bluntschli, seinem politischen Gegner (von 1839

her), kam er ziemlich gut aus, eben als Logenbruder, und auch Bluntschli
schätzte sein kluges, gemäßigtes Wesen; ja, er drängte dazu, daß Furrer
1845 in entscheidungsvoller Zeit den Bürgermeisterposten von Zürich
annahm, auf den er selbst gehofft hatte, den er aber nicht erhielt.

Am Zustandekommen des neuen Bundes hatte Furrer ein wesentliches
Verdienst, schon als Vertreter Zürichs auf der Tagsatzung, dann als

Mitglied der sogenannten Siebnerkommission, in der die entschlossenen
liberalen Führer saßen, endlich in der Revisionskommission für die neue
Bundesverfassung, an deren Verhandlungen er sich lebhaft beteiligte. Für die
Freischarenzüge und für die gewaltsame Auflösung des Sonderbundes war
er gar nicht eingenommen und ließ sich nur auf Eschers inständiges Bitten
auf diese letzte Maßregel ein; es war ein Opfer seiner Legalität, das er
damit dem Werden des neuen Bundes brachte, den er wie die radikaleren
Gesinnungsgenossen ersehnte.

Als Bundesrat und Bundespräsident war wohl die Hauptleistung
Furrers, abgesehen von gesetzgeberischen Arbeiten, die, dem neuen Bund

gegenüber im In- und besonders im Ausland zu der nötigen Autorität
zu verhelfen. In einer Zeit, wo die umliegenden Staaten noch von der 1848er

Revolution erschüttert waren und sozusagen nur die Schweiz im Herzen von
Europa sich eine liberale Regierung gewahrt hatte, suchte er den
auswärtigen Regierungen in Frankreich, Österreich und den deutschen Staaten

zu zeigen, daß die Schweiz nun ein geordnetes und wirklich selbständiges
Staatswesen sei, das sich nicht mehr vom Ausland einschüchtern lasse. Der
Versuch dazu wurde zwar immer wieder unternommen, besonders von dem
Frankreich Napoleons III. und dem Preußen Fr. Wilhelms IV., so bei Anlaß
der Flüchtlingsfrage und des Neuenburger Handels. Aber Furrer zeigte als

Leiter des politischen Departements eine feste Hand: er verlangte einerseits

von den Flüchtlingen, die das Asylrecht der Schweiz in Anspruch
nahmen, eine völlige Passivität gegenüber ihrer heimatlichen Regierung und

anständiges Verhalten gegenüber der Bundesgewalt, anderseits betonte er
auch in heiklen Fällen die Handlungsfreiheit der Schweiz. Er erwarb sich
denn auch im Ausland die Achtung der Minister und selbst der regierenden
Häupter.

Furrer rieb sich im Dienste des Bundes auf. Schon von jeher war
seine Gesundheit anfällig und zart; er mußte in Bern oft die Sitzungen
aussetzen und viel Arbeit zu Hause bewältigen. Noch vor seinem 60. Lebensjahr

war seine Zeit abgelaufen. «Patriae inserviendo consumor» konnte
man von ihm mit Recht sagen. Durch das neue biographische Werk
gewinnt man aus der Distanz von heute ein deutliches, nicht ganz unkritisches
Bild des verdienten Staatsmannes, wozu der sehr ausführlich gehaltene
wissenschaftliche Apparat im Anhang (ca. 60 S.) noch weitere Hinweise
auf die große geleistete Arbeit und für weiteres Studium gibt.

Frauenfeld. Th. Greyerz.


	Einzelbesprechungen = Comptes rendus

