Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse
Band: 29 (1949)
Heft: 3

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einzelbesprechungen — Comptes rendus

Festschrift fiir Otto Tschumi zum 22. Nov. 1948, mit einem Bildnis und
zahlreichen Abbildungen im Text und auf Tafeln. Verlag Huber &
Co., Frauenfeld 1948. 165 S.

Verschiedene in- und auslindische Forscher haben Otto Tschumi, dem
verdienten Forderer der schweizerischen Ur- und Friihgeschichte zum 70.
Geburtstag eine Reihe von Studien gewidmet, die die vom Jubilar gepflegten
Interessensgebiete betreffen. Diese werden in ihrem Horizont gleichsam ab-
gesteckt durch den einleitenden Aufsatz «Intorno alle origine e alla espan-
sione degli Indoeuropei», in dem Pia L. Zambotti eine Zusammenfassung ihrer
Spezialarbeiten iiber den Ursprung und die Einwanderung der Indogermanen
nach Italien vorlegt. Die indogermanische Frage kann heute in neuer Weise
gestellt werden, nachdem die Archiologie eine Fiille von Einzeluntersuchungen
geliefert hat, die die Zusammenhiinge zwischen den vielfachen Wanderungen
zu erhellen vermogen. Wie die groBien urgeschichtlichen Epochen des Paliio-,
Meso- und Neolithikums einander nicht abrupt abldsen, sondern in konti-
nuierlichem, vor allem durch klimatische Verinderungen bedingten Wandel
aus einander hervorwachsen, zeigt E. Octobon anhand der sieben Schich-
ten der franzosischen Station Cuzoul (Lot.). Die Lage unseres Landes be-
giinstigte schon in vorgeschichtlicher Zeit die Berithrung mit fremden
Gruppen. So deutet das freilich spirliche neolithische Fundmaterial des Wallis
nach Marc-R. Sauter auf kulturelle Beziechungen zum Aosta-Tal und nach
Ligurien hin. Als die beiden wichtigsten Gruppen der spiteren Frithbronze-
zeit arbeitet E. Vogt den Kreis mit Blechschmuck und die Ausstrahlung der
sog. Aunjetitzer Kultur Bohmens ins schweizerische Mittelland heraus.
Zur zcitlichen Fixierung bronzezeitlicher Etappen hilft cin von Gordon
Childe dargebotener Vergleich parallelen Kulturgutes vom Raume Eng-
land - Mitteleuropa mit dem Kreis von Mykene. Dem Ausgrabungsleiter
Tschumi sind die Beitrige von K. Keller-Tarnuzzer iiber die Pfahlbaufrage
und von R. Laur-Belart iiber das alamannische Griiberfeld am Bernerring
in Basel gewidmet, die beide ciner griéBeren Publikation ihrer Verfasser
vorangehen, wiahrend die Studien von O. Schlaginhaufen und W. Rytz die
wertvolle Zusammenarbeit mit anderen Disziplinen verdeutlichen, deren Mit-
hilfe der Bodenforscher heute nicht mehr entbehren kann. In das 9. nach-
christliche Jahrhundert versetzt die Darlegung A. Alfoldis, die anhand einer
Gitrtelgarnitur der ungarlindischen Awaren das Eindringen ostromischer
und persischer Kunstmotive des frithen Islam zeigt und dabei auf die zu
diesem fernen Kunstzweig in engster Beziehung stehende Goldkanne von



— 406 —

St. Maurice hinweist. Da Tschumi schon seit 1912 am Bernischen Histori-
schen Museum titig ist, wurde auch diese Seite seines Schaffens gewiirdigt,
indem W. U. Guyan leitende Gedanken und museumstechnische Losungen
fiir die ur- und frithgeschichtliche Schausammlung im Museum zu Aller-
heiligen erldutert.

Die Festschrift ist mit einem reichen Anschauungsmaterial vortreff-
lich ausgestattet und mit ecinem von W. Fliickiger zusammengestellten Ver-
zeichnis von O. Tschumis zahlreichen Publikationen versehen.

Steinam Rhein. Hildegard Urner-Astholz

‘WALTHER HovLtzmanN, Konig Heinrich 1. und die hl. Lanze. Kritische Un-
tersuchungen zur AuBenpolitik in den Anfingen des deutschen
Reiches. Universititsverlag Bonn 1947. 64 S.

Holtzmann setzt sich zunichst mit den Arbeiten von A. Brackmann,
Die politische Bedeutung der Mauritius-Verehrung im frithen Mittelalter,
in Berliner SB., phil.-hist. KI. 1937, S. 2790—305 (Ges. Aufsitze, Weimar
1941, S. 211—241) und H. W. Klewitz, Die hl. Lanze Heinrichs I., in Deut-
sches Archiv f. Gesch. d. Mittelalters 6 (1943), S. 401—411 auseinander
und zwar in bewuBter Beschrinkung auf die Interpretation der der Deutung
der hl. Lanze zu Grunde liegenden Quellenstelle, von Liutprands Antapodosis
IV, cap. 25 und auf die politischen Vorgiinge, welche mit der Lanzeniiber-
tragung von Oberitalien nach Burgund und hernach dem Deutschen Reiche
in Zusammenhang stehen. Sicher mit Recht legt er dar, daB die in Frage
stehende Lanze von ihrer Zeit nicht als Herrschaftssymbol (zu einem solchen
wurde sie spiiter), sondern nur als Reliquientrigerin verstanden wurde. Die
kritische Betrachtung der bisherigen Datierungsversuche der Lanzeniiber-
tragung fithrt Holtzmann sodann zu neuen Zeitansitzen, die vor allem fiir
die Geschichte des burgundischen Kénigreiches von einiger Bedeutung sind.
Die Ubertragung eines langobardischen Speeres an Rudolf II. von Hoch-
Burgund liBt sich nicht sicher datieren. Wiirde es sich um die eigentliche
Herrscherlanze handeln, dann kiime sic kaum vor dem Tode Berengars
in Frage, denn sie miiBite in diesem Falle mit den Aspirationen des Bur-
gunderkonigs auf Italien zusammengebracht werden, die mit der Nieder-
lage von 926 fiir einmal zunichte gemacht wurden. Ein Kampf um diesen
Speer aber wird nirgends erwihnt. Den Lanzenerwerb durch Kénig Hein-
rich I. hat man zuerst in den Beginn der 920er Jahre gesetzt (so H. Trog,
Die Schweiz vom Tode Karls des GroBlen bis zum Ende des burgundischen
Reichs, in Basler Neujahrsblatt 67 (1889), S. 29); seit A. Hofmeister, Dic
hl. Lanze, ein Abzeichen des alten Reiches (Gierkes Untersuchungen 96
(1908)) allgemein in das Jahr 926. Nach Liutprand ist die Ubergabe des
Speeres personlich erfolgt. Nun ist allerdings an der Anwesenheit Rudolfs
von Hochburgund am Reichstage zu Worms 920 nicht zu zweifeln. Sie ist



— 407 —

in einem Diplom fiir Chur (MG. D. H. 1., S. 48, Nr. 11) vermerkt und a8t
sich leicht durch die Regelung alemannischer Fragen, die durch den Tod
des Herzogs Burchard I. entstanden sind, erkliren. Zu Worms ist auch der
Churer Bischof anwesend. Die von Liutprand erwihnten Verhandlungen,
Umstinde und Bedingungen aber, die mit dem Lanzenerwerb zusammen-
hingen, machen es unmdéglich, diesen Zeitpunkt ins Auge zu fassen. Holtz-
mann zeigt, daB die ganzen Vorginge viel eher dem Jahre 935 angehdren,
ein Datum, welches vermutungsweise schon R. Holtzmann, Geschichte der
sichsischen Kaiserzeit, Miinchen 1941, S. 101 genannt hatte. Ihm voraus
geht der Verzicht Rudolfs II. von Hochburgund auf ein Eingreifen in Italien
933 (von Trog ins Jahr 931, von R. Holtzmann ins Jahr 934 gesetzt), dem
dann das von Liutprand erzihlte Angebot Heinrichs I., die hl. Lanze kiuf-
lich zu erwerben, die abschligige Antwort Rudolfs, Heinrichs Kriegs-
drohung und der Ausgleich von 935 folgten. Gegen eine Gebietsabtretung
von alemannischem Boden hat Heinrich I. die Reliquienlanze an sich ge-
bracht. Uber den Umfang dieser Konzession dubBert sich Holtzmann nicht.
Jedenfalls aber sind durch diese auBenpolitischen Vorgiinge auch die engeren
Verhiiltnisse Burgunds und Schwabens in Mitleidenschaft gezogen worden,
und zwar im Raume der heutigen Schweiz. Zu dieser Zeit diirfte Basel
und ein Teil des Gebietes westlich der Reufl an Burgund gelangt sein. Durch
differenzierte Quellenuntersuchungen aus diesem ortlichen Umkreise LBt
sich wohl das burgundisch-schwiibische Verhiltis zu Beginn des 10. Jahr-
hunderts noch weiter abkliren, als es bisher geschehen ist. Man wird dabei
Holtzmanns Zcitansitze, die sich ihm aus den politischen Umstinden er-
geben haben, stets mit in Betracht ziehen miissen.

Frauenfeld. Elisabeth Meyer-Marthaler.

Ernst RoBert Curtius, Europdische Literatur und lateinisches Mittelaller.
A. Francke AG., Bern 1948. 601 S.

Das Werk legt zugrunde: cine feste literarische Tradition kettet von
den klassischen Griechen bis zur Jugend Goethes ein Jahrhundert an das
andere und reifit dann ebenso ab, wie so viele andere Traditionsfiden durch
den Geist des Fortschritts oder der industriellen Revolution abgerissen
sind. Alle curopiischen (besser wohl: abendlindischen; denn Osteuropa
bleibt auBler Betracht) Literaturen von Homer bis Goethe hatten eine Fiille
von poetischen Grundanschauungen, von rhetorischen Manieren, von Bil-
dungs- und Schulgiitern gemeinsam, die seither nichts mehr gelten und ent-
sprechend wenig gewiirdigt werden. Ein Hauptmerkmal davon: die epische
Dichtung hat ihren einst iiberall anerkannten Hochrang vollstindig cingebiiBt
(und hier sieht man gleich, daB dies ein historischer und nicht ein bloB
literarisch-isthetischer Vorgang ist; denn gerade das Epos appelliert von
Homer bis Klopstock an eine bestimmte Kulturgemeinschaft, es fordert
seine Art des Vortrags oder des Lesens, es widerspricht aller Hast).



— 408 —

Gerade weil nun Curtius den modernen Traditionsbruch als etwas
Gegebenes akzeptiert, erfait er es als eine Aufgabe der Wissenschaft, die
einstige Tradition klar und bis in ihre Einzelheiten hinein zu bestimmen, nicht
ohne die Hoffnung, daBl eben damit manche Schiden des Bruches ausge-
glichen werden. Ein Ethos spricht aus jeder Seite des von Gelehrsamkeit
strotzenden Buches und gibt ihm etwas Programmatisches, etwas Person-
liches, auch wohl eine gewisse Empfindlichkeit. Von den merkwiirdigen
zehn Leitsitzen vor dem Vorwort bis zur SchluBwendung setzt der Mann
sich ein.

Nun steht dieser Traditionslehre die alte Auffassung cntgegen, die
antiken Uberlieferungen secien durch Christentum und Vélkerwanderung in
einem wesentlichen MaBe abgerissen und erst von der Renaissance (daher
ihr Name) neu aufgenommen worden; ein «mittleres Alter» unterbreche die
Kette. Obwohl diese Auffassung lingst in allen moglichen Hinsichten durch-
lochert und widerlegt ist, fristet sie sich doch wie ein Topos fort. Und nun
war es fiir Curtius die groBe Wahrnehmung, als er seit 1933 die Flucht
ins ferne Mittellatein antrat, daB gerade die kirchlich-lateinische Literatur
in tausend Belangen das organische Bindeglied zwischen den antiken Tra-
ditionen und den neuzeitlichen Literaturen gewesen ist. Nicht nur die Huma-
nisten legten viel stirker, als sic sagten und wuBten, mittelalterliches Schul-
gut zugrunde; auch die germanischen und romanischen Dichter, von Beo-
wulf und Rolandslied iiber Dante bis zu Calderon, Shakespeare, Goethe
stehen in der Kette.

Wir brauchen hier nicht zu erdrtern, inwieweit diese Wahrnehmung
«neuy ist, wie man iiberhaupt nicht viel gewinnt, wenn man das Buch auf
Thesen hin liest: auf die Demonstration kommt es an. Unter einer Fiille
von Gesichtspunkten, mit immer wachen, nach allen Seiten hin anregenden
Fragestellungen mustert Curtius die Kette und darf sich selber in dem
Satze zusammenfassen (385): «Was wir gewonnen haben, ist eine neue
Anschauung vom inneren Zusammenhang der europiischen Literatur».

Eine stupende Belesenheit und Priisenz war hierzu notig. 25 zum Teil
umfangreiche Abhandlungen haben das Werk vorbereitet (Liste S. 568), 25
Exkurse (Zahlenmystik?!) sind ihm angehingt. Die Gruppierung des
grofien abendlindischen Schrifttums um das Aschenbridel Mittellatein als
Achse wirkt allermindest iiberraschend, auch fiir die paar mittellateinischen
Fachleute. Diesc haben ja manches in fleiBiger Forscher- und Editoren-
arbeit geleistet, aber zu einem so vielseitigen und geistvollen Buche nie-
mals angesetzt.

Souverin doziert Curtius in einigen Einleitungskapiteln die Grundlagen
mittellateinischer Literaturforschung. Alsbald kommt er auf seine vielbe-
sprochene Spezialitit, dic Topik, die schon in seinen Vorarbeiten einen
breiten Raum einnahm: bestimmte Redewendungen, geprigte Anschauungs-
und Denkformen wandern durch die Jahrtausende und bedeuten fiir die
Literatur etwa so viel wie die Hoflichkeitsformen fiir die Gesellschaft oder



— 409 —

die guten Manieren fiirs Essen. Zur Welt der Topik gehdren nicht nur ge-
dankenlose Phrasen («mit vorziiglicher Hochachtung»), sondern auch solche
Aufgabenstellungen, die sehr viele und sogar personliche Lésungen erlauben,
wie die Captatio benevolentiae, wie Einleitung und SchluB einer Prosa
oder eines Gedichts, wie die Mittel der Disposition iiberhaupt, wie Steige-
rung und Dimpfung einer Rede, Einfilhrung von direkten Reden oder von
Gleichnissen usw. Kurz, die Topik geht in eine Lehre vom literarischen
Handwerk iiber; und die Fritheren dichteten und schrieben eben nicht ein-
fach, wie ihnen der Schnabel gewachsen war. Das den Menschen Gemein-
same verlangte nach gemeinsamen Ausdrucksformen, und in desto hoherem
Grade, je traulicher die Menschen zusammenhielten. Eine individualistische,
in sich zerrissene Zeit kann also keine Topik haben — und wird die alte
Topik miBverstehen (vgl. z.B. S. 189f, iiber mittelalterliche «Natur»-
schilderungen).

Darum konnen gerade Topoi die Kontinuitit sichtbar machen. In
hoéheren Fillen bezeichnen sie eine Art der Stilisierung, Idealisierung. Ihrem
Wesen nach sind sie allerdings etwas Sekundires, und es sollten nur solche
sic erforschen diirfen, die zuvor wie Curtius ein unmittelbares Verhiltnis
zur Dichtung dreiBig Jahre lang gepflegt und bewiesen haben. Sonst fiihrt
die Topenjagd unweigerlich zur Banauserie; denn sie zwingt die Aufmerk-
samkeit auf das Sekundire hin, das ohnehin, und gar im Mittellateinischen,
sehr viel leichter als das Schopferische zu fassen ist. Uber diesen Charakter
des Topos macht sich Curtius keine 1llusionen. Spricht er doch am Schlusse
gar «von der unzerrciBbaren Traditionskette der MittelmiBigkeit» als dem
vielleicht stirksten Triger der literarischen Kontinuitit (404).

Von der Topik aus gelangt er zwanglos auf verschiedene Formen der
Metapher, auf die Art, wic idcale Menschen und Landschaften dargestellt
werden, auf Allegorien, auf das Verhiltnis von Pocsic und Rhetorik, auf
das manieristische Spielen mit Formen, mit der Sprache selber. Immer
licgen die Vorbilder in der Antike, dic interessantesten Belege im latei-
nischen Mittelalter (besonders bei den karolingischen Autoren und in der
sog. Renaissance des zwolften Jahrhunderts), und mcistens leuchtet dann
der lebendige Sinn der Erbformen bei Dante auf, zu dessen Auslegung
Curtius AubBerordentliches beitriigt. Weiterhin gilt seine besondere Auf-
merksamkeit der Frage, wie sich die Mittellateiner das Amt des Dichters
und die Aufgabe der Dichtung iiberhaupt gedacht haben (Kap. 11—14, Ex-
kurs 7—12); auch hier fiithren die Fiden dicht nach vorwiirts und riick-
wirts.

Bei aller Eindringlichkeit und Geformtheit des Vortrags schliefien sich
die Darlegungen schr locker ancinander. Eine eigentliche Zusammenfassung
gibt Curtius nicht, und sie wiire auch schwierig. Die Essenz des Ganzen
erfaffit man etwa, wenn man das wohl bedeutendste Kapitel herausgreift,
«das Buch als Symbol» (304 ff.). Hier hat er das Kernstiick eines weit
umfassenderen, noch nic versuchten Werkes vorweggenommen iiber das Ver-



— 410 —

hiltnis von atmendem Wort und festgelegter Schrift iiberhaupt, ein ewiges
und zugleich ein stindig sich wandelndes Verhiltnis (denn Hieroglyphen
stechen zum Gesprochenen anders als Buchstabenschrift, Pergamenthand-
schriften anders als Papierdrucke, Homer anders als die Sibyllinen und
wieder anders als die Evangelien, Pandora anders als Hermann und Doro-
thea...).

Uber zahlreiche Auffassungen des Verfassers kann man streiten, wie
denn dieser selber seine Hiebe rundherum lebhaft austeilt. Auch Fehlurteile
und Irrtiimer waren in einem so weit gespannten Buche trotz aller Sorg-
falt und Beschlagenheit nicht zu vermeiden: fiir das Ganze kommt es darauf
nicht an 1. Im iibrigen hat das Werk unvermeidlich die défauts de ses vertus,
und gerade der Historiker empfindet die in der Anlage selbst mitgegebene
Grenze. Curtius erforscht die Tradition, sucht nach Konstanten: um so
wichtiger, als es oft vernachlissigt wird. Aber die gleichen Erbgiiter kbnnen
von Dichter zu Dichter und von Jahrhundert zu Jahrhundert ihre Funktion
verindern, je nach dem Gefiige, dem sie eingegliedert sind. Und vor allem:
das Ganze sind sie nicht. Man mag z. B. noch so sehr (wic es jetzt etwas
Mode ist) die Zusammenhinge des italienischen Humanismus mit dem
Mittelalter herausarbeiten — das BewuBtsein dieser Humanisten, einer
neuen Zeit anzugehoren, bleibt unangerithrt, und es driickte eben doch
cine Wirklichkeit aus. Fiir die Geschichte sind die Konstanten nur ein
Aspekt.

Gerade gegeniiber dem lateinischen Mittelalter, das hier ecine so hohe
Bedeutung erlangt, schlieBt die Methode des Werkes eine Einseitigkeit ein,
deren man sich bewuBt bleiben muBl. Indem es als Vermittel-Alter genommen
wird, wird es von seiner humanistischen Seite her schon sichtbar; es wird
um so schoner sichtbar, als Curtius seine Autoren, namentlich die bedeuten-
den Dichterhumanisten des 12. Jahrhundert, nicht bloB als Glieder einer
Kette vorfiihrt, sondern auch als Persénlichkeiten kennt und liebt und wiir-
digt. Kein Mediivist wird das unterschitzen. Und dennoch, so wie dic
Fragen gestellt sind, konnen die ei g e nen Schépfungen jenes Jahrtausends
nicht an ihren Platz, ja kaum in Erscheinung treten. Auf sie aber wiirde
es fiir die lebendige wic fiir die historisch-wissenschaftliche Wiirdigung
mehr ankommen als auf alles andere. Nicht nur deshalb ist das zu betonen,
weil im BewuBtscin der Gebildeten die mittellateinische Literatur so gut

1 Rein pro domo bemerke ich: Warnerius von Basel (S. 226) gehort
nicht dem 11., sondern dem beginnenden 12. Jahrhundert, urkundlich be-
zeugt 1118: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 32 (1933),
247, 277ff. Die ihm von Curtius zugeschriebenen aristotelischen Begrifie
gehoren einem Kommentator des 13. oder 14. Jahrhunderts an: Archives
d’histoire doctrinale et littéraire 8 (1933), 320. — S. 242 ff.: zur Entstehung
der Sequenz wird hier eine hergebrachte, aber von jeher untaugliche Doktrin
wiederholt; vgl. jetzt Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 1946 und
1947 passim. — Der Hinweis S. 182 auf Andreas Heusler ist ungerecht,
dessen Text unanfechtbar.




— 411 —

wie inexistent ist, sondern auch deshalb, weil die Fachwissenschaft selber,
wenige wissen ¢s wie Curtius, zu einer qualitativen Sichtung der mittel-
lateinischen Literatur, zu ciner Aussonderung der Meisterwerke aus der
Uberfiille des Durchschnittlichen und SchulmiBigen bisher nur ganz Un-
zuldngliches beigetragen hat.

Curtius unterscheidet gelegentlich in der christlichen Antike die Kult-
dichtung von der Kunstdichtung und schlieBt jene von der Behandlung aus,
«weil sie auBerhalb der antiken Gattungen steht und einen Neuanfang dar-
stellt» (455). Er hat recht; aber es heiBt eben, daB er ein positives Bild
des lateinischen Mittelalters gar nicht beabsichtigt, und das bestitigt sich
an den wichtigsten Punkten. So liBt er die christliche Hymnendichtung
gemil einem verbreiteten, aber unméglichen Topos im 4. Jahrhundert ent-
standen sein (263 u. 0.), da sie doch vom Evangelium an bezeugt ist und
vorliegt: nur die klassizistische Metrik kam ihr erst im 4. Jahrhundert.
So erscheint Notker mit seiner literarhistorischen Notatio, aber nicht als
Sequenzendichter. Auch Adam von Sankt Victor habe ich nicht bemerkt
(auch in dem zwar nicht ganz vollstindigen Namenverzeichnis fehlt er).
Was iiber die Ausbildung der Reimkunst gesagt wird (393 £.), mit den armen
Endungsrcimen des Stabat mater als hoher Glorie und mit vélliger Uber-
gehung der allerdings glorreichen, nie iibertroffenen Limousiner von 1100,
bestitigt nur, dal die Aufmerksamkeit des Verfassers in ganz anderer Rich-
tung arbeitet. So fehlt auch die Schopfung mittellateinischen Redestils
durch Gregor den GroBien und die grandiose, hichst persénliche Meisterung
des gesprochenen Latein durch Bernhard von Clairvaux, in der Tat eine
paradoxe AusschlieBung in ecinem Werk, auf das der Untertitel Nova
Rhetorica passen sollte (136). Es fehlt die Schopfung einer bis heute
nachwirksamen, allerdings tief unhumanistischen Gelehrtensprache durch die
Scholastik — um immerhin einiger griindenden, sich selbst geniigenden
Leistungen jenes Mittelalters zu gedenken.

Wohlverstanden: gegen Curtius sagt das alles nichts, es hebt viel-
mehr den UmriB seiner besondern Themenstellung heraus. Er hat am la-
teinischen Mittelalter die vermittelnde, die humanistische Seite, den Bei-
trag zu den Konstanten abendlindischer Literatur mit einer Souverinitit
dargestellt, wie sie in der Mediiivistik nur iiberaus selten begegnet. Hier-
fiir wird sein Werk grundlegend bleiben und dariiber hinaus fiir unzihlige
Fragen curopiischer Literaturwissenschaft (und auch Geistesgeschichte, wie-
wohl er das Wort nicht liebt) auf lange Zeit hin eine Quelle der Anregung
und Belehrung bilden. Wenn also Curtius seine Problemstellung von den
Kommenden weiter verfolgt sehen und die Methode dafiir durch sein Buch
bestimmt haben mochte, so begreift man es gern. Wiinschen wiirde ich
dennoch, gerade auf seine Leistung hin, das Gegenseitige: daB sich nun
die Krifte um so frischer dem Eigenen und Unmittelbaren des lateinischen
Mittelalters zuwendeten.

Basel. Wolfram von den Steinen.



— 412 —

ArnoLDp J. Tovneee, Kultur am Scheidewege. 270 S. Europa-Verlag,
Ziirich 1949,

In dieser Sammlung von 13 verschiedenartigen Essays, die der Ver-
fasser als zusammengehorig empfindet, treten vier Grundiiberzeugungen
hervor. Einmal, daB8 die kleinste Einheit, in der echte Geschichtsbetrach-
tung moglich ist, der Kulturkreis («civilization») darstellt. Zweitens, daB
Entstehung, Wandlung und Verfall eines Kulturkreises, von denen es bisher
rund 20 gegeben habe, nicht, wie Spengler dies voraussetzt, cinem un-
ausweichlichen Gesetz gehorchen, sondern vom Handeln der Menschen be-
stimmt werden und damit einen Freiheitsgrad besitzen. Drittens, daB in
der Gegenwart, deren wichtigste Erscheinung das Aufeinanderprallen der
westlichen Kultur mit den zerfallenden oder im Neuaufstieg begriffenen
Kulturen auBerhalb des Abendlandes ist, die ecuropiisch-amerikanischen
Volker in einer einzigartigen Feuertaufe stehen, die iiber Bliite oder Unter-
gang entscheidet. Und viertens, daB} der Sinn oder das Ziel der Welt-
geschichte das Gottesreich sei.

Im Rahmen dieser von cinem cinzigartigen und lebendigen Wissen
getragenen Grundanschauungen des englischen Kulturhistorikers werden
Betrachtungen von cindringlicher GroBe und hoher Aktualitit geboten. Sie
gehoren zum Anregendsten, was das gegenwirtige Schrifttum zu bieten
hat. Fiir den Historiker liegt ein erzieherischer Wert in der Tatsache,
dall Toynbee, selbst ein weltweiter Kopf und rund eines Dutzend Sprachen
michtig, wirklich Universalgeschichte bietet, d.h. auch die Schranken des
kosmopolitischen Humanismus sprengt und die Geschichte beider Ame-
rikas, wie Asicns gleicherweise beherrscht und beriicksichtigt. Seine Mah-
nungen an das Abendland, der Herausforderung des 20. Jahrhunderts ent-
schlossen und mutig zu begegnen, stempeln in ihrer Anschaulichkeit Toynbee
zum scharfsichtigsten historischen Betrachter der Gegenwart; ihre Darstel-
lung liegt aber auBlerhalb des Rahmens dieser Zeitschrift.

Vom fachhistorischen Standpunkt aus wird man in einer knappen An-
reige dem Werke nicht gerecht werden koénnen, weil eine Besprechung auch
cine Auseinandersetzung enthalten miiBite. Zahlreiche der klaren, aber auch
allgemecinen Thesen sind der Kritik zugiinglich. Nur wenige Probleme
konnen angedeutet werden. LéBt sich die These Gibbons, daB das rémische
Reich durch das Christentum ausgehohlt und zerstort worden ist, einfach
durch die Gegenthese widerlegen, dall vielmehr das Christentum infolge
des innern Zerfalls den Sieg davontrug und gewissermaBlen das Erbe
iibernchmen muBte? Mit der richtigen Beantwortung des viel komplizier-
teren Prozesses wiirde man auch auf das eigentliche Wesen der geschicht-
lichen Krisen stoBen, die Toynbee selbst oft tiefer darstellte. Uber das
Thema «Christentum und Kultur» hat Jacob Burckhardt Entscheidenderes
beizutragen gewufit. Im Aufsatz «Wiederholt sich die Geschichte?» er-
schwert eine hiufige Verwechslung von historischen Erscheinungen und
Kriften die Klirung. Allgemein werden Militir-, Sozial- und Wirtschafts-



— 413 —

historiker ein Unterschitzen auBerkultureller und -religiéser Faktoren riigen.
Besonders bedauern wird man, daB in dieser Sammlung kein Essay iiber
Marx oder den historischen Materialismus eingefiigt ist, weil die Ausein-
andersetzung im Hauptwerk im Zusammenhang mit Lenin wohl sehr ge-
haltreich, aber allzu knapp gehalten ist. Der stete Hinweis, daB die « Epoche
der Geschichte» gegeniiber dem «Zeitalter der Natur» zeitlich noch kaum
ins Gewicht falle und daher eine objektivere Betrachtung erfordere, ist
gerechtfertigt. Aber man wird festhalten miissen, daB Humanitit und Kos-
mos in verschiedenen Rhythmen verlaufen.

So manche Bedenken man hegen mag, so gewifl bleibt, daB jede Seite
bedeutungsvoll ist, ob man ihr zustimmt oder sie kritisch betrachtet. Die
stoffliche und systematische GroBartigkeit des Hauptwerkes «The Study
of History» in der sechsbindigen Originalausgabe wird zwar nicht erreicht.
Dafiir weist diese Sammlung ecine grofere innere Freiheit auf, in der die
allgemeinen und metaphysischen Auffassungen Toynbees deutlich hervor-
treten. Der Band bietet daher fiir einen weitern Leserkreis ecinen guten
Zugang zur ldeenwelt Toynbees, obgleich es nicht anginge, ihn darnach zu
beurteilen (nicht zumindest in Hinblick auf seine hervorragende historio-
graphische Titigkeit als Herausgeber der Binde «Surveys of International
Affairs, 1920—1938»).

Die Geschichtschreibung wird iiber Toynbee hinausschreiten, aber ihn
stets als einen Meilenstein auf dem Wege fruchtbarer Entwicklung aner-
kennen. Es liegt die Kraft einer groBen schopferischen Leistung, die pionier-
artig in seinem Hauptwerk begriindet ist, auch auf dieser lebensnahen
Sammlung des tiefen historischen Forschers und Denkers.

Widenswil Eduard Fueter.

ReNE VOGGENSPEROER, Der Begriff der Geschichle als Wissenschaft im Lichte
aristotelisch-thomistischer Prinzipien. In: Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte. Beiheft 5. Freiburg i. d. Schweiz 1948,

DaB das Problem der Geschichte im aristotelisch-thomistischen Systeme
nur an der duBersten Peripherie auf den Schauplatz treten kann, ist aus den
grundlegenden ontologischen Voraussetzungen dieser Philosophie zu ver-
stehen. Die final wirksame «substanzielle Form» und der «actus purus»
des «ersten Bewegers» liegt in seiner naturhaft-gegenstindlichen Bedeutung
fern von aller geschichtlichen Existenz. Mit um so groBerer Spannung
sehen wir einer Untersuchung entgegen, die sich zum Ziele setzt, der Frage
der Wissenschaftlichkeit der Geschichte in dem Sinne nachzugehen, daB
«die Moglichkeit der logischen und objektiven Einbeziehung der modernen
Geschichtswissenschaft in den aristotelisch-scholastischen Wissenschafts-
begriff» erwogen wird (S. 8). Diese Untersuchung wird mit einer aner-
kennenswerten Umsicht und Sachkenntnis durchgefiihrt, indem uns ‘weder
der Riickblick auf dic geschichtlichen Antezedenzien unserer gegenwirtigen



— 414 —

Problemlage, noch der Ausblick auf die Stellung der Historie im systemati-
schen Wissenschaftsbegriff vorenthalten wird. Antike und neuzeitliche
Wissenschaftslehre, vergangene und gegenwirtige Philosophie der Ge-
schichte wird bei diesem Unternehmen zu Rate gezogen und an der Dis-
kussion beteiligt. Da die aristotelisch-thomistische Philosophie fiir diese
Erorterung des Geschichtsproblemes eindeutig die Basis der Betrachtung
darstellt, kann es nicht anders geschehen, als daB die vorliegende Arbeit
im Zeichen einer Spannung steht. Sie ist bedingt durch die schwer auszu-
gleichende Polaritit des geschichtsfremden peripatetischen Systemgedankens
und der geschichtlichen Existenz, die in ihrem einmaligen, unableitbaren,
personlich-aktuellen und menschlich-relevanten Secin anerkannt sein will.

Im geschichtlichen Erkennen geht es um «Sinndeutung eines Ge-
schehens oder personlichen Handelns», um «Vergegenwirtigung der an
den historischen Objekten erscheinenden Intentionalititen » (27), um «Fi-
nalititserkenntnis am geistigen Geschehen der menschlichen Existenz» (28).
Das «Einzelne» ist Ausgangs- und Zielpunkt der historischen Forschung.
Historie befaBt sich mit den Betitigungen menschlicher Freiheit, sofern
sie gesellschaftlichen Charakter tragen (34); sie sollen «nach dem kausalen
und finalen Zusammenhang ihrer Entwicklung erforscht werden» (50). —
Wie kann es gelingen, den so angedeuteten Begriff der Geschichte mit den
Orientierungen und Anspriichen jenes Systems in Einklang zu bringen?

Geschichte vermag freilich dem aristotelischen Wissenschaftsbegriffe
nicht zu geniigen. Aber sie ist — als den Geistes- oder Individualwissen-
schaften zugchorig — eine « Wissenschaft im weitern Sinne» (107). DaB
solche Einbeziechung in den normativen Wissenschaftsbegriff moglich wird,
— dazu bedarf es freilich gewisser Vermittelungen, die die Historie vor
dem Forum des klassischen Erkenntnisbegriffs zu rechtfertigen scheinen.
Eben diese vermittelnden Kategorien sind es aber, die an dem ganzen uns
vorliegenden Unternehmen unser Interesse am meisten in Anspruch nehmen,
Denn an dieser Stelle liegt der kritische Punkt, an dem das philosophische
Problem dieser Auslegung der Geschichte am deutlichsten sichtbar wird, —
Die neuscholastische Theorie spricht von « kontingent-allgemeinen Be-
griffen», indem sie so die entgegengesetzten Momente der begrifflichen
«Allgemeinheit» und der «Kontingenz» in eine Einheit zusammenfaBt. Eben
an der Auslegung der «Kontingenz» wird sich in jeder Geschichtsphilosophie
zeigen, wie geschichtliche Existenz letztlich verstanden wird. Diese Frage
erfahrt aber u. E. noch eine unerhérte Zuspitzung, wenn der Verfasser —
in Anlehnung an eine tief ins Altertum reichende Tradition — die «Kon-
tingenz», und zwar ausdriicklich diejenige der geschichtlichen Vergangen-
heit, als «notwendig» meint verstehen zu diirfen, so daB von einer «Tat-
sachlichkeitsnotwendigkeit» (89), von einem «praeteritum necessarium» (108)
die Rede sein darf, womit eine «Grundlage fiir die objektive Sicherung»
und fiir die Wissenschaftlichkeit dieser Gegenstinde gewonnen sein soll
(109). — Die Ausmiindung der Schrift in den ethischen Horizont kann uns



— 415 —

nicht abhalten, hier unsere Bedenken anzumelden. Denn wir kénnen solche

«Sicherung» durch «Notwendigkeit» mit dem Wesen der Geschichte nicht
vereinen.

Basel Heinrich Barth.

EmiL ZwewreL, Die rechtliche Natur der Vereinbarungen zwischen den Staa-
ten und dem Apostolischen Stuhl (Konkordate). Ziircher Beitrige
zur Rechtswissenschaft, N. F., Heft 139, Aarau 1948. 208 S.

Die vorliegende Dissertation ist eine rechtsdogmatische, keine rechts-
historische. Sie kann an diesem Orte nur kurz besprochen werden und es
mufBl namentlich auf eine Kontroverse mit den darin vertretenen Auf-
fassungen, zumal sie letzte Fragen der Rechtswissenschaft beriihren, ver-
zichtet werden. — Der Verfasser setzt sich zum Ziel, die rechtliche Natur
der Konkordate, d. s. Vertriige zwischen den Staaten und der katholischen
Kirche, den Denkkategorien Kants folgend, zu ergriinden. Der erste Teil
bietet eine Darstellung der Theorien iiber die rechtliche Natur der Kon-
kordate; der zweite Teil ist iiberschriecben mit: « Analyse der Beweise aller
bisherigen Konkordatstheorien und kritische Auflosung des zugrunde-
licgenden Dogmatismus». — Zweifel trigt mit groBem Fleil die Auffas-
sungen zusammen, die iiber die Rechtsnatur der Konkordate vertreten
worden sind, er priift und wertet sie, ohne aber zu ecinem konstruktiven
Resultat vorzustoBen. Es ist iiberaus charakteristisch fiir diese Arbeit, da8§
sie ausklingt in die Klage Fausts: « Was man nicht wei}, das eben braucht
man. Und was man weiB, kann man nicht brauchen». — Um die Frage der
Rechtsnatur der Konkordate ist eine grofle Literatur entstanden, das geht
schon aus dem (mangel- und liickenhaften) Literaturverzeichnis hervor. Die
Frage hat von zwei Problemen her ihre besonderen Schwierigkeiten: vom
Verhiiltnis von Staat und Kirche und von der Rechtsnatur des Volkerrechtes
her. Die iiltere Literatur iiber die Konkordate steht noch im Banne der
kirchenpolitischen Systeme des sog. Kirchenstaatstums einerseits und des
sog. Staatskirchentums anderseits, die heute praktisch und doktrinir iiber-
wunden sind. Wer geistig diesen Systemen verhaftet ist, wird konsequenter-
weise nicht zu einer Konstruktion der Konkordate als Vertrige kommen
konnen, sondern der Privilegien- oder der Legaltheorie verfangen sein.
Stellt man sich aber auf den Boden des modernen Verhiltnisses von Staat
und Kirche, wo staatliche und kirchliche Sphiren geschieden sind, so bictet
sich die weitere Schwierigkeit, ob Staat und Kirche als koordinierte Ver-
tragspartner in Frage kommen konnen. Wenn eine Staatstheorie die Kirche
nur anerkennt, soweit sie im Staate in Erscheinung tritt und iiber die Tat-
sache einer universellen Kirche hinwegsicht, so wird sie eine Vertrags-
partnerschaft ablehnen und wiederum in das territorialistische System des
absoluten Staatskirchentums einmiinden. Wenn sie aber die Tatsache einer
universellen Kirche anerkennt, so wird sich die Frage stellen, welcher Art



— 416 —

von Vertrigen die Konkordate zuzurechnen seien. Das sind skizzenhaft
umrissen die Fragenkomplexe, die sich dem Verfasser stellen. — Nach der
heute herrschenden Lehre in Kirchenrecht und Vélkerrecht sind die Kon-
kordate als vélkerrechtliche Vertrige aufzufassen. Seit Leo XII. wurde
in der eigentlichen kanonistischen Literatur die Privilegientheorie nicht mehr
vertreten. Seitdem in der volkerrechtlichen Literatur das positivistische
Dogma, dall der Staat allein Volkerrechtssubjekt sei, iiberwunden ist, wird
die katholische Kirche als Voélkerrechtssubjekt anerkannt und damit waren
die Wege zur Auffassung geebnet, die die Konkordate als volkerrechtliche
Vertrige betrachtet. Diese Lehre zu begriinden und zu vertiefen ist eine
verlockende, aber keine leichte Aufgabe. — Die vorliegende Arbeit bleibt
im Zweifel stecken. Wer das Volkerrecht als Recht nicht zu begriinden
vermag, wer das Verhiltnis von Staat und Kirche als rechtlich faBbares
nicht anerkennen kann, wird hinsichtlich der Rechtsnatur der Konkordate
beim Ignoramus stehen bleiben. — Mit groBem FleiB wurden die Lehr-
meinungen zusammengetragen, mit Griindlichkeit wurde den Problemen
nachgegangen. Wer sich fiir die Problematik der vorliegenden Frage inter-
essiert, wird durch diese Arbeit angeregt und sie mit Gewinn zu Rate ziehen.

Fribourg. Eugen Isele.

G. R. pe Beer, F.R.S., Travellers in Switzerland. Geoffrey Cumberlege,
Oxford University Press, Londres, New York et Toronto, 1040,
584 p., 23 ill. hors texte, in-8°0.

Comme un grand nombre de ses compatriotes, le professeur G. R. de
Beer, de University College 4 Londres, est un vieil ami de notre pays, qu’il
connait jusque dans ses vallées les plus reculées pour y avoir fidtlement
passé ses vacances pendant plus de vingt ans. La seconde guerre mondiale
et lisolement forcé de la Grande-Bretagne (et de la Suisse) P'obligtrent
a renoncer, temporairement du moins, i ses voyages et 4 ses séjours sur le
continent. C’est alors que, pour occuper de longues soirées passées dans
un abri antiaérien ou, par la suite, au mess des officiers d’état-major de
I’armée de Normandie, M. de Beer, qui avait troqué la robe du professeur
universitaire contre 'uniforme de lieutenant-colonel, chercha dans la lecture
de récits de voyage en Suisse un moyen de fuir la lourde et angoissante
réalité quotidienne. Des barritres infranchissables I’empéchaient de venir
dans nos régions; il y vint par 'imagination, en suivant les voyageurs du
passé le long des routes helvétiques.

Mais en homme habitué au travail scientifique, il ne se contenta pas
du seul plaisir que procure une lecture décousue. Il tint un compte métho-
dique de ses lectures et nota soigneusement les références bibliographiques
concernant les récits de voyages qui passaient entre ses mains. Ainsi se
forma un fichier oit sont représentés la plupart des voyageurs qui, au cours
des sitcles, traverstrent notre pays et laisserent une relation imprimée de



— 417 —

leur voyage. Ainsi naquit 'ouvrage qui nous intéresse aujourd’hui, Tra-
vellers in Switzerland.

A vrai dire, cet enfant de la guerre ne se ressent pas trop des cir-
constances troublées qui ont provoqué sa naissance. Il se porte méme fort
bien, a en juger par les vingt-trois magnifiques planches qui illustrent le
texte. Mais a feuilleter I"ouvrage de M. de Beer, nous ne tarderons pas a
y découvrir d’autres richesses. Ainsi la premitre partie (pp. 1—467) rendra
au chercheur, qu’il soit historien ou s’occupe de problémes littéraires, des
services précieux; il y trouvera une liste olt sont classés chronologiquement
tous les voyageurs dont M. de Beer a eu connaissance. Et le nombre en
est considérable: du milieu du Xe¢ au milien du XXe siecle, ils se suivent,
rares pour les années du moyen ige, peu nombreux au XVlIe et au XVIle
siccles, en nombre considérable dés le début du XVIIIe; provenant de la
plupart des pays d’Europe et méme d’Afrique du Sud, des Indes et du Japon,
ils représentent toutes les classes de la société: princes et souverains, hommes
d’Etat et généraux, moines et cardinaux, pottes, romanciers, historiens,
peintres et sculpteurs, hommes et femmes du monde, petites gens sans
profession connue, ils se suivent année aprés année et sillonnent notre pays.
Nous pouvons les accompagner dans leurs pérégrinations, car M. de Beer
a pris soin de placer & ¢6té du nom de chaque voyageur son itinéraire de
son entrée i sa sortie de Suisse.

Et ceci nous améne a la seconde partie de 'ouvrage, la section topo-
graphique (pp. 468—510). M. de Beer a établi pour une vingtaine de
stations alpestres, la liste des voyageurs qui y passtrent. La consultation
de ces listes ne manque pas d’¢tre fort intéressante. Avant le milicu du
XVIlle siccle, rares sont les audacieux qui se hasardent dans les vallées de
nos montagnes. Les glaciers, les névés, les torrents et les précipices ne
sont pas encore a la mode. On ne franchit les Alpes que par nécessité et
non pas, comme ce sera le cas par la suite, avec le dessein de faire la
connaissance de spectacles naturels grandioses.

La troisicme partie du livre (pp. 511—584) est de nature biblio-
graphique. Le lecteur y trouvera des indications sommaires mais suffisantes
sur les carnets de route ¢t les notes de voyages laissés par tous ceux qui
visittrent notre pays. Comme les voyageurs y sont classés alphabétiquement,
cette troisicme partie sert d’index & la premiére.

Mais, dira-t-on, "ouvrage de M. de Beer, encore que précieux, ne doit
point ¢tre d’une lecture attrayante. Certes Travellers in Switzerland est
essentiellement un volume de référence, que plus d’un érudit feuillettera avec
fruit. Néanmoins sa consultation ne manque pas d’intérét ni méme de
charme. Dans la premitre et principale partie de son livre, M. de Beer a
cu Pheureuse idée de faire suivre Pitinéraire de presque chaque voyageur
de quelques lignes tirées du récit grice auquel le voyage nous est connu:
description naive d’un site alpestre, amusante anecdote de voyage, jugement
sommaire sur le pays et sur ses habitants, autant de notations rapides, qui

Zeitschrift fiir Schweizerische Qeschichte, 29, Heft 3 8



— 418 —

conferent a ’ensemble de I'ouvrage un attrait tout particulier et le dépouilient
de tout pédantisme. Ouvrez-le a la page 90: « Je rencontrai aussi, écrivait
en 1790 la marquise de La Tour du Pin, un personnage céleébre, M. Gibbon,
dont la figure grotesque me donnait une envie de rire que j’avais bien de la
peine a maitriser». Revenez a la page 43; le chevalier de Boufflers, qui
visita la Suisse en 1764, se trouvait-il en ce coin de terre vaudoise que mo-
destement ses habitants appellent le Milieu du Monde quand de sa plume
gliss¢rent les lignes suivantes: «Il y a des endroits ici ot un enrhumé peut
cracher i son choix dans I’Océan ou dans la Méditerranée»? Et si vous sautez
a la page 17, vous y trouverez un charmant quatrain qu’inspirérent i un
nommé Marc Lescarbot la ville de Lucerne et ses environs:

«Lucerne belle en soy et dedans son enclos,
Mais hideuse au deuant, aux coétés, et a dos,
Par le prochain aspect de ces Alpes chenués,
Et des monts qui par tout tiennent ses auenués...».

* " *

Un tel ouvrage, on le concoit aisément, ne peut étre complet. Les
¢rudits reléeveront sans doute I’absence de tel personnage qui leur est fa-
milier mais qu’ils sont peut-étre seuls a connaitre. Qu’importe! Tel qu’il
est, le livre de M. de Beer constitue un instrument de travail d’un prix in-
estimable; dans I’histoire des voyages en Suisse il représente probablement
le plus vaste effort d’analyse et de synthese entrepris jusqu’a ce jour.

Lausanne. Ernest Giddey.

R. W. CHamBers, Thomas Morus. Deutsche Ubertragung von Dr. ]. E.
Nenninger. Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel 1947. 483 S.

Auf den besonderen Wunsch der Redaktion weisen wir hier nachtrig-
lich auf ein Buch hin, dessen Ruhm lingst im Munde aller ist, die die For-
schungen zur Geschichte des nordeuropiischen Humanismus verfolgt haben.
Zweifellos gehort es zu den bedeutsamsten Werken zur Geschichte des
16. Jahrhunderts, die in den letzten Jahrzehnten erschienen sind. Es hiitte
in der Geschichte von More’s Nachleben Epoche gemacht, auch wenn sein
Erscheinen nicht zeitlich mit der Heiligsprechung zusammengefallen wire
(Erstausgabe London 1935). Was der Leser von den ersten Seiten an auf-
atmen liBt, ist die freie Luft echter kritischer Forschung und weitriumiger
Orientierung, die er hier atmet und die ihn erhebt iiber das traditionelle
Dilemma der ilteren Biographik: iiber den Widerspruch zwischen einem
sozialistischen Morusbild, das den echten Humor der Utopia zur politischen
Satire verzerrte und alles todernst nahm auBler dem ernsten Mirtyrer im
Tower, und andrerseits einer erbaulichen Hagiographie, die iiber den Tower-
Szenen den Verfasser der Utopia vergaB und in der man die prickelnde
Seeluft der Gespriche mit Erasmus vermiBite. Das ist die Freude der ersten



— 419 —

Seiten: Losung von der festgefahrenen Problematik einer alten Diskussion,
deren Geschichte sich mit Hilfe des Verfassers zuriickverfolgen laBt bis
auf ihre konfessionellen Urspriinge im 16. Jahrhundert selbst. Ein erstes
Kapitel, das eine kritische Darstellung des Morusbildes in seinem Werden
durch die Generationen hin, von den Aufzeichnungen der nichsten Ver-
wandten des Enthaupteten bis zu den Biographien des 19. Jahrhunderts
gibt, gehort zu den ergebnisreichsten, iiberraschendsten Teilen des Werkes,
Blickt man dann von den letzten Seiten des Buches zuriick auf die ganze
Darstellung, so kann man freilich die Frage nicht abweisen, die sich nun
von neuem aufdringt: gehort diese Darstellung nicht auf hoherem Niveau
doch auf die eine Seite der alten Kontrastreihe, auf diejenige der Ha-
giographie?

Wir glauben es nicht, moéchten indessen nicht bestreiten, daBl das Buch
in aller Offenheit eine kidmpferische Haltung zeigt, die sich gegen eine
Morusinterpretation richtet, die den religiésen Gehalt dieses Humanisten-
lebens nicht ernst nimmt, also sowohl gegen die aufgeklirt-sozialistische
Verflachung wie gegen die protestantisch-antikatholische Umdeutung. Hier
hat man endlich wieder einen Morus in der Fiille seiner plastischen mensch-
lichen Gestalt. Und die Impulse einer solchen Neuschopfung sind echt
wissenschaftliche. Chambers ist als Anglist an seine Aufgabe heran-
getreten. Nicht die lateinisch-humanistische Utopia der klassischen Reife,
sondern die englischen Werke der Jugend und des Alters, insbeson-
dere die groBartigen Briefe, die Umgangssprache und der volkstiimliche
Witz des Londoner Richters: das sind die Dinge, diec Chambers wohl zu-
erst und am tiefsten gefesselt haben. Die Werke des Morus in der Volks-
sprache, « The Workes of Sir Thomas More, wrytten in the Englysh tonge»,
die neben den Briefen auch die Jugendgedichte, die englische Ubersetzung
der vita des Giovanni Pico della Mirandola und andrerseits die Kontro-
versschriften gegen die Haeretiker und die letzten Gebete und Traktate
aus dem Tower enthalten, — dieses ganze Corpus von wenig bekannten
und hochst bedeutsamen Dokumenten ist es, dem Chambers schon vor der
Abfassung dieser Biographie die jahrelange Sorgfalt des philologisch ver-
antwortlichen Neuherausgebers und Kommentators gewidmet hat und in
deren Bereich seine unvergleichliche Kompetenz gewachsen ist. Die «Eng-
lish Works» waren seinerzeit von der Tochter des Morus, Margarethe Roper,
und seinem Neffen, dem Buchdrucker und Juristen William Rastell ge-
hiitet, dann 1557 in der Periode Marias der Katholischen vom letzteren in
London gedruckt und dann von der Nachwelt in Vergessenheit begraben
worden; sie liegen nun seit 1931 dank der Fiirsorge einer Reihe englischer
Gelehrter, zu denen Chambers gehorte, wenigstens teilweise in einer Neu-
ausgabe vor. Daneben hat Chambers auf urkundliche Quellen gegriffen, vor
allem auf die «Letters and Papers, Foreign and Domestic, of the Reign of
Henry VIII», die seit Jahrzehnten in einer sorgfiltigen Edition bereit-
standen.



— 420 —

Wenn einem so vorziiglichen Werk gegeniiber, wie es diese Biographie
darstellt, einige kritische Bemerkungen auch demjenigen erlaubt sind, der
als Fernstehender die Fiille von kluger Arbeit nur ahnt, die hier geleistet
worden ist, so wiirde vielleicht folgendes zu erwiigen sein. Das eigentlich
politische Leben, in dem sich Morus bewegte, erscheint in diesem Buch wie
in einen leichten Nebel gehiillt, und Heinrich VIII. geistert etwas unbe-
rufen herum: seiner Gestalt ist nicht ganz das volle Mall der Liebe zuteil
geworden, auf das auch er vor dem Forum der Historic Anspruch hat.
Wenn zweitens Morus selbst die Biographie Picos della Mirandola iiber.
setzte, so wire der gleichzeitigen italienischen und florentinischen Gedanken-
welt gegeniiber, zu der auch Machiavelli gehorte, vielleicht etwas mehr
Interesse angebracht gewesen, als ihr zuteil wird. SchlieBlich erscheint der
spezifisch englische Humanistenkreis, zu dem Erasmus gehort, in diesem
Werk mehr als biographischer Decor wie als wirkliche geistige Welt, an
der Morus innerlich und wesentlich teil hiitte. Chambers Interpretation
der Utopia, der Nichstverwandten des Enkomion Morias, betont mit Recht
die traditionellen, mittelalterlichen Elemente der Schrift, aber sie zeigt wenig
Verstiindnis fiir das spezifisch Humanistische. Der Anglist erweist sich
in all diesen Dingen mehr als Historiker der englischen Sprache als des
englischen Geistes, sofern sich dieser Geist eben auch lateinisch und im
Sprachkleid des Humanisten ausdriickte. Es liBt sich denken, daBi dem tra-
ditionellen Kirchenglauben des Morus nicht nur sein volles Recht, sondern
erst seine eigentlich historische Interpretation hitte zuteil werden konnen,
wenn man diesen Glauben in seiner neuen spezifischen Prigung erkannt
und Morus nicht nur als Erben der Vergangenheit, sondern als Zeitgenossen
sowohl des Erasmus wie des Loyola gerade in religiéser Hinsicht erkannt
hitte. Hier hiitte dann die Berufung des Morus auf den Entscheid seines
Gewissens, die in secinen spiiten Briefen cine so erstaunliche Rolle -spielt
und einen héheren Grad der BewuBtheit erreicht als in irgendeinem seincer
Zeitgenossen, griindlich diskutiert und in die spezifischen geistesgeschicht-
lichen Zusammenhinge eingeordnet werden miissen. Von diesem Punkte
aus hitte sich dann Morus eben so scharf von der bloBen Tradition wie
vou der neuen Autoritit etwa des Schriftprinzips abgehoben. Sein humanisti-
scher Katholizismus hiitte die ihm zukommende, moderne Note bekommen.
Aber auch diese Erorterung lag sowohl dem Sprach- wie dem Literar-
historiker etwas fern. Dafiir beschenkte Chambers den Leser mit ciner so
geistvollen und frisch dahersprudelnden, gedankenvollen Schilderung, daf
unser Dank alle kritischen Erdrterungen iiberwiegt.

SchlieBlich seci der sorgfiltigen Arbeit des Ubersetzers, Dr. Nenningers,
gedacht, eines Schiilers des Verfassers, der in wohliiberlegter, jahrelanger
Miihe im deutschen Text lieber den vollen Ideengehalt der Sitze seines
verstorbenen Lehrers wiedergeben als in einer leichteren Linie des Satz-
baues die voreilige Sympathic des Lesers gewinnen wollte.

Basel ‘ Werner Kaegi.



— 421 —

Rictarp NewaLD, Erasmus Roterodamus. Verlag Erwin Burda, Freiburg
im Breisgau, 1947, 392 S,

Es war zu erwarten und dringend zu hoffen, daB mit dem AbschluB
der Allenschen Briefausgabe cine neue Zeit fiir die Erasmusbiographie an-
brechen werde. Nun ist es Frau Helen Mary Allen in Oxford im vorver-
gangenen Jahr vergdnnt gewesen, das Erscheinen des elften Bandes zu
erleben, der mit dem Todesjahr des Erasmus und dem 3141. Brief der
Ausgabe abschlieBt, nachdem die Mitherausgeberin mit ihrem Gatten im
Jahr 1893 das groBe Editionswerk begonnen hatte. Die vorliegende Bio-
graphie Richard Newalds ist nun meines Wissens die erste, die aus dem
Reichtum dieses vollstiindigen Briefmaterials, dessen Edition lingst zum
Vorbild geworden ist, schopfen konnte. Der Verfasser hat indessen nicht
nur diesen gliicklichen Moment abgewartet und um seinetwillen geschrieben,
sondern durch ein reiches eigenes Lebenswerk die Voraussetzungen mit-
gebracht, ohne die man sich nicht an das groBe Thema wagen durfte. Die
beiden letzten Biinde der Briefausgabe standen ihm iibrigens wihrend der
eigentlichen Arbeit noch nicht zur Verfiigung. Gliicklicherweise hat er sich
auch gar nicht vorgenommen, das zu schreiben, was der Verlag auf dem
Umschlag ankiindigt: die «maBgebliche Erasmusbiographie». Er schreibt
vielmehr «aus der Erkenntnis heraus», daB auch mit dieser Darstellung
«nichts AbschlieBendes geboten werden kann, daB jede Zeit verpflichtet ist,
sich ihren Erasmus zu erobern, d.h. das aus seinem Wesen und Wirken
zu gewinnen, dessen sie besonders bedarf» (S. 91.). Schon diese Einstellung
dringte offenbar den Verfasser zu einer Akzentuierung, die auch von den
Schwiichen der bisherigen Literatur und durch die Publikation der jiingsten
Briefbiinde gefordert wurde: es muBte einmal der iiltere Erasmus heraus-
gearbeitet werden, nicht mehr der junge humanistische Asthet, nicht der
Kritiker der Zeit, der Spétter iiber die MiBbriuche in Kirche und Gesell-
schaft, auch nicht der angeblich unsicher gewordene sogenannte Vermittler
zwischen den konfessionellen Kampfparteien, sondern diejenige Gestalt, die
man ruhig den klassischen Erasmus nennen kann: der Hiiter eines Schatzes
einfacher sittlicher und christlicher Grundwahrheiten, der Verteidiger eines
geistigen Patrimoniums gemeineuropiischer Uberzeugung, dic es durch die
kriegerischen und konfessionellen Krisen seiner Zeit hindurch zu retten galt.
Vielleicht bedauert man es, daB bei dieser Fragestellung das herrlichste
Werk des Erasmus, das Enkomion Morias ctwas in den Schatten geraten ist
und daB auch die Ideen der Colloquien nicht dominieren. Aber gerade iiber
diese Themen hat Huizinga so Vorziigliches gesagt, daB es nicht lockte,
hier einen Wettstreit aufzunehmen. Derjenige Erasmus aber, der nicht nur
in seiner Zeit vom Lirm des Parteikampfes iiberschrien, sondern auch in
der Historiographie lange iibersechen worden ist: der Erasmus nach 1520,
kommt in Newalds Darstellung nun zu seiner vollen plastischen Entfaltung,
Man hitte ihn in seiner ungebrochenen europiiischen Auswirkung, nach den
einzelnen Lindern zeigen kénnen: das hiitte den Rahmen biographischer



— 422 —

Erzidhlung fiir ein breiteres Publikum gesprengt; Newald zog vor, auch
diesen Erasmus als Individuum zu schildern auf Grund von Briefen und
Schriften. Dies gibt nun dieser Arbeit einen sozusagen landschaftlichen
Akzent: Erasmus am Oberrhein, Erasmus in Basel und in Freiburg. Aber
zugleich kommen gewisse Teile im Lebenswerk des Rotterdamers besser
zur Geltung als in irgendeiner andern Biographie: die Auseinandersetzung
mit dem Ciceronianismus, die Sprach- und Erziehungslehre, die Wieder-
erweckung der patristischen Literatur, die Teilnahme an der innerkirch-
lichen Reform der Zeit Pauls III. Was in dieser Darstellung etwas zu kurz
kommt, ist der geistesgeschichtliche Hintergrund fiir die spiatere Zeit. Be-
sonders Frankreich bleibt blaB. Weder Budé noch Rabelais finden ihren
gebiihrenden Platz. Aber Newald hat unter schwierigen Umstinden arbeiten
miissen, so daB ihm nicht nur Nebensachen, sondern auch Hauptwerke zur
Erasmusforschung wie die Etudes Erasmiennes Augustin Renaudets
(Paris 1939) entgangen sind. Das Hauptziel, das sich die Darstellung setzt,
Erasmus in das lebendige BewuBtsein der jetzt lebenden deutschen Leser-
schaft zuriickzurufen und die obligat gewordenen Verzeichnungen und Fehl-
urteile der konfessionellen Geschichtschreibung verschiedener Oboedienzen
zu korrigieren, vermag es zweifellos zu erreichen bei denen, die zu lesen
und zu horen gewillt sind.

Basecl Werner Kaegi.

ErnsT WALDER, Der Condottiere Walter Roll von Uri und die Beziehungen
zwischen der I[nnerschweiz und ltalien in der Wende zur Gegen-
reformation 1551 —1561. Verlag Herbert Lang & Cie.,, Bern 1048.
280 S.

Das kleine Uri war im 16. Jahrhundert, niher in der entscheidenden
Wendezeit von der Reformation zur Gegenreformation, mit einer erstaun-
lichen Reihe auBerordentlich begabter Personlichkeiten begliickt. Die Berol-
dingen, BeBler, a Pro, Roll, Schmid, Silenen, Tanner, Zumbrunnen, Zwyer,
ohne die zweitringigen Namen anzufithren (die Arnold, Hofer, Jauch,
Gisler, Griiniger, Imhof, Kuon, Piintener, Stricker, Troger) — wo in aller
Welt fanden sich in einem idhnlichen Miniaturstaat Minner gleicher Pri-
gung in dieser Zahl gleichzeitig zusammen? lhnen vor allem, dann auch
der geographischen Lage Altdorfs am Eingang der Route nach Italien
und seiner Bestimmung als Residenz des pipstlichen Nunzius, verdankte
das klecine Bergland am Vierwaldstiittersee scine Bedeutung im eidgendssi-
schen Bunde in der zur Diskussion stehenden Epoche. Eine Bedeutung, die
weit itber das hinausging, was Uri auf Grund seiner Bevilkerungszahl
und seiner materiellen Giiter hiitte beanspruchen koénnen. Nirgends zeigte
sich das eindriicklicher als wihrend der dritten Nunziatur Volpes, als Uri
mit Nidwalden die ablehnende Stellungnahme der V Orte in der Frage
des Genferbiindnisses bestimmte. Uri war es auch, das um die Jahrhundert-



— 423 —

mitte zuerst und am eindeutigsten gegen das franzosische Biindnis und das
Abhingigkeitsverhiltnis von Frankreich aufbegehrte.

Einem der fithrendsten Minner Uris nicht nur, sondern der eidgendssi-
schen Politik der Zeit iiberhaupt, geht Walders Buch nach. Als der Altmeister
der urnerischen Landesgeschichte und griindliche Kenner der Gegenreforma-
tion, Dr. Wymann, das Werk Walders zu Gesicht bekam, fragte er sich
erstaunt, ob es sich um einen Roman handle, oder ob der Verfasser sich
sein Werk aus den Fingern gesogen hitte, weil er mit dem Urner Staats-
archiv auch nicht eine Zeile gewechselt hatte. Auf den ersten fliichtigen
Blick zwischen die Buchdeckel hingegen lautete sein Urteil, es liege eine
griindliche Arbeit vor — und das will bei Mgre. Wymann etwas heiflen!
Und tatsidchlich, gliicklicher Ritter Roll, der einen solchen Biographen ge-
funden! In greifbarer Plastik, mit knappen Strichen — die prignanten
Formulierungen sind ein Vorzug Walders! — ldBt der Verfasser seinen
«Helden» erstehen: Einen wahrhaftigen Renaissancemenschen von starker
Vitalitit und unbiindiger Tatenlust. « Wie ein Staat hat er seine Agenten
und Gesandten. Wie eine staatliche Obrigkeit stellt er ihnen seine Instruk-
tionen aus.» In der Tat, dieser Roll verdiente in seiner Art den Titel
Schweizerkonig nicht viel weniger als Ludwig Pfyffer. Vielleicht, weil die
GroBe Rolls auf politisch-diplomatischem Gebiete lag, ist der Titel des
Buches mit «Condottiere» nicht sehr gliicklich gewihlt. Denn zum «Con-
dottiere» langte der einzige und dazu unblutige Auszug des Ritters im Jahre
1574 nach den Niederlanden im Dienste Albas doch kaum. Ihm lag mehr
der Verkehr mit Fiirstenhofen und diplomatisches Spiel und Intrige. Das
Bild des Obersten ist im ganzen nicht unsympathisch. Als Charakter steht
Roll, dem die Freiheit und Unabhingigkeit der Kantone und die Treue zum
angestammten Glauben iber alles ging, dem gefeierten Innerbiindler Mel-
chior Lussy jedenfalls nicht nach. Und wenn er mit seinem Landsmann
Hans Zumbrunnen, dem Volpe als schonste Zierde nachrithmte, daB er
keinem Fiirsten verpflichtet sei, an Selbstlosigkeit und Lauterkeit der Ge-
sinnung auch nicht zu vergleichen ist, er trug doch niemals seine Dienste
fiir Geld zu Markte, was sich besonders in seiner unentwegten Gegnerschaft
zum Franzosenkonig und dessen Horigen in der Schweiz zeigte. Merkwiirdig,
aber nicht unerklirlich bleibt die Tatsache, daB Roll wihrend der Ver-
handlungen im Genferhandel weder im Kanton noch in der V- oder VII-orti-
schen Politik die Rolle spielte, die ihm zugefallen wiire. Gelegentlich diirfte
Walder Rolls Bedeutung wohl etwas zu stark betonen, so wenn er ihm
beim Locarnerhandel die Hauptschuld oder das Hauptverdienst — je mach
Standpunkt handelt es sich um das eine von beiden — an seinem Ausgang
zuschreibt, wihrend doch wohl Gilg Tschudi die treibende und bestimmende
Kraft war. Wenn Walder an einem Orte (155) auf die Tatsache hinweist,
daB die Katholiken bei diesem Handel ihr Ziel mit riicksichtsloser Ent-
schiedenheit verfolgten, wihrend die Glaubensgenossen der evangelischen
Gemeinde unentschlossen waren, so ist in diesem Zusammenhang zu be-



— 424 —

merken, daB die Katholiken bei ihrem Vorgehen sich eben auf den Kappeler
Frieden berufen konnten. .

Walder besitzt alle Voraussetzungen zu einem Historiker. Seine Arbeit
stittzt sich auf cine gewissenhafte Benutzung umfassend herangezogener
Quellen. Er ist ein Meister guter Ubersichten und Charakterisierungen ganzer
Zusammenhinge. Immer schildert er Einzelvorginge auf dem Hintergrund
weltgeschichtlicher Ereignisse. Dabei ist er doch auch im kleinen durchaus
zuverliissig; wir verweisen dafiir auf seine wertvollen Untersuchungen der
Parteibildungen in den V Orten. Kleine Unachtsamkeiten stilistischer Art
fallen bei dieser Gesamtlage nicht allzuschwer ins Gewicht, so etwa wenn
der Verfasser den Ausdruck «naheliegender» statt niherliegend braucht,
oder wenn er die Ginse, die «a bevere» gefithrt werden (92) zum Trog
(statt zur Triinke) trotten liBt. Das italienische «pretaria» wiirde wohl auch
besser mit Klerisei oder Priesterherrschaft oder DPriesterschaft statt mit
«Priesterei» iibersetzt. Als technischen Mangel bewerten wir es, wenn
Walder unnétigen Ballast mitschleppt [so die Wiedergabe deutschsprachiger
zeitgendssischer Zitate (in einer Darstellung!) mit allen Konsonantenver-
doppelungen]. S. 235128 fehlt der Fundort des Zitates. S. 2520 ist ein Zitat-
teil ausgefallen. Eine Numerierung der FuBnoten nach Kapiteln wiire der
fortlaufenden fiir das ganze Buch, wobei man auf FuBlnote 612 kommt,
vorzuziehen gewesen. Fiir einzelne Zitate hiitte der Verfasser auf unseren
Dokumentenband Il zur Nunziatur Volpe (1940) verweisen miissen, wihrend
er aus uns unerfindlichen Griinden den Band nicht zu kennen scheint. Zu
beanstanden ist der Umstand, dal Walders priichtiges Buch kein Namen-
verzeichnis besitzt.

Truns. Karl Fry.

Rosert BUTLER, Nalionales und universales Denken im Werke Etienne
Pasquiers. Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Bd. 30. Basel,
Verlag Helbing & Lichtenhahn, 1948.

Congu primitivement comme une contribution a ’antimachiavélisme en
France, le travail de M. Biitler a ét¢ élargi en une étude sur la pensée
«nationale» et «universelle» d’Et. Pasquier, historien-juriste frangais de la
période de transition entre le 16¢ et le 17¢ si¢cle. Plut6t que de rechercher
les origines et les sources de la pensée politico-juridique de Pasquier et de
reconstituer la filiation de ses théories — théories qui n’offrent d’ailleurs
qu’un intérét limité —, Pauteur a fait une apologie des idées de cet érudit-
philosophe dont il adopte Dattitude foncierement dogmatique. En effet,
Pasquier apparait, a certains égards, comme un représentant attardé de
I’«augustinisme politique» par sa théorie sur Vorigine divine du pouvoir
ct sur la fonction ministérielle du prince, ainsi que par sa conception pro-
videntialiste de Phistoire, conception que Bossuet reprendra un siécle plus
tard. Cette interprétation téléologique de I’histoire se recouvre avec le



— 425 —

nationalisme de Pasquier dont I'universalisme nous parait, de ce fait, sin-
gulierement rétréci, ainsi qu’en témoigne, par exemple, son incompréhension
de la culture italienne. Dans sa recherche de la «meilleure police», on
sent linfluence de Platon, a qui Pasquier reprend le schéma, demeuré
classique jusqu’a Montesquieu, des trois régimes auxquels le légiste du
16c sitcle ajoute la monarchie parlementaire (dans le sens francais, bien
entendu). Mais il n’y a rien de libéral, de «démocratique» dans la pensée
de ce contemporain de Bodin et de Montaigne, comme le prouve ce juge-
ment qu’il porte sur les Etats-généraux: «C’est une vieille folie qui court
en Desprit des plus sages Frangais qu’il n’y a rien qui puisse tant soulager
le peuple que de telles assemblées: au contraire, il n’y a rien qui lui
procure plus de tort...» (cité p. 78).

La partie la plus intéressante de "ouvrage de M. Biitler est le chapitre
consacré a ’antimachiavélisme de Pasquier. Cependant, il aurait fallu ex-
pliquer ici que Pesptce d’aversion qu’inspirait Machiavel aux Frangais de
la fin du 16¢ siccle — a Bodin (qui s’en est d’ailleurs beaucoup inspir¢),
a Gentillet, a Pasquier, etc. — provient de ce que ces auteurs écrivaient
dans PPatmosphcre douloureuse de la guerre civile; c’est l1a surtout, comme
I’a montré Antonio Panclla («Gli Antimachiavellici», Florence, 1943), ce
qui a contribué a les rendre injustes & I’égard de Machiavel qui, pour les
Frangais d’alors, ¢tait le grand corrupteur de la vie publique. C’est Ia po-
litique de D’absolutisme sans frein qu’ils condamnaient, en la déclarant
machiavélique. «Le malheur de notre sitcle aujourd’huy, écrivait Pasquier,
est tel que pour acquérir réputation d’habile homme, il faut machiavelizer»
(cité p. 106). Avocat a la Cour des Comptes et catholique ardent, il était
naturel que Pasquier défendit le principe de la /égalité contre celui du «bon
plaisir» des autocrates. A la maxime absolutiste-machiavélique: « Pour autant
que je le veux, il est juste», le prince chrétien doit opposer la maxime:
«Pour ce qu’il est juste, nous le voulons» (cit¢ p. 68). Cette conception
de la justice, inspiratrice des vrais rois, est également d’origine médiévale
et platonicienne; il faut la rattacher a la longue lignée des traités «De
regimine Principumy, auxquels Machiavel opposa son «Principe», ol il dé-
crivait la conduite véritable des souverains. Pasquier est le chainon qui
relie les théoriciens médiévaux du roi juste a la «Politique tirée des propres
paroles de UEcriture sainte» de Bossuet.

Gentve. S. Stelling-Michaud.

De la cause de la pesanteur. Mémoire de Nicolas Fatio de Duillier présenté
a la Royal Society le 26 février 1690, reconstitué et publié avec une
introduction par Bernard Gagnebin. Notes and Records of the Royal
Society, Vol. 6, n® 2, Londres 1949, pp. 105—160.

Né a Bile en 1664, bourgeois de Geneve depuis 1678, astronome et
physicien Nicolas Fatio de Duillier rappelle le vaudois J.-Ph. Loys de



— 426 —

Cheseaux (1718—1751) par sa précocité: a dix-sept ans, il entretient une
correspondance avec J.-D. Cassini, le directeur de ’Observatoire de Paris;
a vingt-quatre ans, il est membre de la Royal Society. Comme Loys, il se
détournera de la recherche scientifique pour scruter les prophétiers contenues
dans DPEcriture. 1l est vrai que Loys mourut prématurément tandis que
Fatio atteignit ’dge de quatre-vingt-neuf ans. Il séjourna en Hollande et
surtout en Angleterre, oit il acheva sa longue vie, non sans avoir subi quel-
ques persécutions pour ses opinions hétérodoxes, inspirées des camisards et
prophetes cévenols.

Fatio était en relation avec les savants les plus illustres: Leibnitz,
avec lequel il se disputa, Jacques Bernoulli, Huygens, Newton qui, lui
aussi, attachait beaucoup plus d’importance a ses commentaires sur 1’Apo-
calypse qu’a la gravitation universelle. Fatio a étudié la lumiére zodiacale,
perfectionné le travail des verres de télescopes, cherché a déterminer la
hauteur de plusicurs montages et & dresser la carte du Léman, inventé
— ce qui était fort intéressant pour I’horlogerie — un moyen de percer les
rubis. Une question occupe une grande place dans ses méditations scienti-
fiques: la cause de la pesanteur. Il composera méme, sur ce sujet, un
potme en vers latins, dans le style de Lucrtce. Le 26 février 1690, il pré-
sentait a la Royal Society une communication en frangais sur son explication
de la pesanteur. Deux ans plus tard, dans une lettre 3 Huygens, il déclare
en avoir ¢garé le manuscrit. Il le retrouve dans la suite mais ne le publie pas.

Aprés la mort de Fatio, G.-L. Lesage, professeur de sciences physiques
a "Académie de Gentve, racheta ses papiers qui remplissaient une caisse,
mais parmi lesquels on ne retrouva aucun des trois manuscrits sur la
pesanteur dont leur auteur avait signalé l’existence. Lesage n’était gucire
moins original que Fatio: il a laissé vingt-cinq mille fiches, matériaux d’une
vingtaine d’ouvrages inachevés, écrites sur des dos de cartes a jouer. Lesage:
légua ses propres papiers, auxquels étaient mélés ceux de Fatio, 4 son
ami Prevost, comme lui professeur de physique a I’Académie. En 1811,
Prevost en fit don a la Bibliothéque de Genéve ol ils sont demeurés, plus
d’un siecle, enfouis dans cinquante-cing caissettes. En 1945, en classant les
papiers de Lesage, on découvrit un cahier, de la main de Fatio, intitulé
De la cause de la pesanteur. Ce texte contient Pessentiel de la théorie de
Fatio. On retrouva, en outre, quelques fragments des autres rédactions plus
détaillées.

Nous devons & Monsicur Bernard Gagnebin, conservateur des manu-
scrits a la Bibliothéque publique et universitaire de Gentve, la publication
de ce mémoire, précédé d’une introduction captivante et suivi de deux
lettres d’Huygens, en partie inédites.

Newton et Huygens avaient cherché, chacun de son c6té, 4 expliquer
les propriétés de la lumiére: le premier lui attribuait une structure corpuscu-
laire; le second la faisait resulter d’un mouvement ondulatoire parcourant
I’éther. Pour rendre compte de la pesanteur, Fatio s’inspire des conceptions



— 427 —

de ces deux génies: il a recours a I’hypothése d’une matiére extrémement
raréfiée — une sorte d’éther — dans laquelle baigne notre globe et dont
les particules seraient agitées en tous sens.

Lausanne. Claude Secretan.

Paur WEescHER, Die Romantik in der Schweizer Malerei. Mit 71 Illustra-
tionen. Verlag Huber & Co., Frauenfeld 1947.

Es ist gewiB ein lockendes Unterfangen, dem Wehen des romantischen
Geistes einmal anhand eines ortlich und zeitlich beschriankten Sachgebictes
nachzuspiiren. Die Schweizer Malerei ist allerdings nicht der Boden, aus
dem die europiische Stromung der Romantik am Anfang des 19. Jahr-
hunderts besonders unvergiingliche Bliiten getrieben hitte. Die vorliegende
Untersuchung will denn auch weniger eine formalgeschichtliche Entwick-
lung des romantischen Sehens und sciner Manifestationen auf dem Gebiet
der Malerei zeigen, sondern sie ist gleichsam eine Ideengeschichte der Ro-
mantik, illustriert mit Werken der Malerei, welche die typisch schweize-
rischen Brechungen dieses internationalen Ideengutes spiegeln sollen.

Der Verfasser sammelt, ohne dem utopischen Ziel der Konstruktion
einer «Schweizerischen Romantik» zu verfallen, in aller Bescheidung einen
Stoff, der es wert ist, der Vergessenheit entrissen zu werden. Er deckt,
vielleicht etwas zu einseitig an bekannten literarischen Erscheinungen orien-
tiert, den iibernationalen Grundstrom romantischer Anschauungen auf, zeigt
dann, wie die religios-historisierende Thematik der Nazarener auf dem Weg
iiber Rom verschiedene Schweizer Kinstler beeinfluBit, wobei allerdings die
sehr sorgfiltig gewihlten Illustrationen eingehende stilistische oder formale
Wiirdigungen ersetzen miissen. Die Geschichte dieser Berithrungen von
Nazarenern und Schweizer Malern erbringt recht deutlich den Nachweis,
daB die Ideenmalerei der Romantik, gebrochen durch das Prisma einer
typisch schweizerischen Mentalitit, in den besten Werken der Schweizer
als satirisch-ironische Illustration erscheint (Usteri, David Hef, C. Mezger,
R. Topfer).

Die wichtigsten Ergebnisse des Buches sind jedoch im Kapitel iiber
« Die Romantik in der Schweizer Alpenmalerei und ihr geognostischer Ur-
sprung» zu finden. Es gelingt hier dem Verfasser, in gedringter Zusammen-
schau eine Briicke zu schlagen, die von der Vedutenmalerei der Kleinmeister
des 18. Jahrhunderts hiniiberfiithrt zur visionidren, aus einem «pandimoni-
schen Glauben» entstandenen Alpenlandschaft eines J. A. Koch. Als Fun-
dament dieser Briicke diirfen wir die dynamischen Erdentstehungstheorien
der Zeit ansprechen, die den Maler auf die gesetzmiiBige Struktur der Erde
hinwiesen und gleichzeitig die Natur magisch belebten. Die eigentlichen
Briickenbauer sind unter andern C. Wolf, ]J. U. Schellenberg, J. J. Bieder-
mann und der junge Gottfried Keller. Zu einer neuen Richtung der Alpen-
malerei, wie sic im Werk cines Diday oder Calame erscheint, fithren die



— 428 —

Werke der schon unter Kochs EinfluB stehenden Schweizer Fr. Salathé und
S. Birmann. Den Ausklang des Buches bildet ein Hinweis auf die mannig-
fachen Ausdrucksformen der Biedermeierromantik in der Schweizer Malerei.

Ein reichhaltiges Literatur- und Kiinstlerverzeichnis erleichtert die Be-
niitzung dieses Werkes, das besonders dem Historiker recht wertvolle Auf-
schliisse geben kann iiber die Spiegelung bekannter Geistesstromungen im
Gebiet der Schweizer Malerei, die ja gerade in bezug auf die Epoche der
Romantik auch von der kunstgeschichtlichen Forschung bisher eher als
Stiefkind behandelt worden ist.

Schaffhausen. Hans Steiner.

ALEXANDRE VINET, Lelfres. Avec un répertoire de toutes les lettres recueil-
lies dans les Archives Vinet, par Pierre Bovet, Professeur honoraire
de PUniversité de Genéve. Vol. I (1813—1828), Vol. II (1828—
1837), Vol. 111 (1837—1843); Vol. IV en préparation. Publication
de la Société d’édition Vinet, Ve série. Payot, Lausanne 1947—1949.

Quelque deux mille lettres de Vinet nous ont ¢té conservées. Elles
sont déposées (soit les originaux, soit des copics) a la Faculté de théo-
logie de I’Eglise libre a Lausanne, sous le nom: archives Vinet. Chacun
peut les y consulter librement.

Les lettres conservées par Charles Monnard ont été publiés des 1858
par le périodique: «Le Chrétien évangélique»; en 1882, Eugeéne Rambert et
Charles Sccretan faisaient connaitre un choix d’environ deux cent trente
lettres; d’autres missives ont paru, soit dans des revues ou des périodiques,
soit dans les Introductions aux diverses Oecuvres publiées par la Société
d’édition Vinet.

On aurait pu réver d’une édition compléte de la correspondance de
Vinet, mais une telle entreprise aurait cofité trés cher et n’aurait peut-étre
pas trouvé un nombre suffisant de lecteurs; on s’est arrété i l'idée d’un
choix.

M. Bovet nous avertit du critére choisi: «Prendre. .. tout ce qui nous
aide 2 comprendre Vinet: ses faits et gestes, ses publications, sa fagon
de sentir et de réagir aux événements, ses jugements sur ce qu’il voit
et ce qu’il lit». (Vol. I, p. vii).

La méthode employée est heureuse: M. Bovet a commencé par établir
un répertoire de toute la correspondance existante. Le répertoire donne
4 chaque lettre un numéro d’ordre, mentionne la date et le nom du destina-
‘taire, le domicile de loriginal et de la copie, les citations ou les publica-
tions éventuelles et une bréve analyse de la lettre, parfois un extrait plus
ott moins prolongé. Chaque volume comprend, pour les diverseses périodes
de la vie de Vinet: une chronologie, le texte des lettres retenues, le ré-
pertoire de toutes les lettres écrites durant la période envisagée, une biblio-
graphic et I’index des noms propres.



— 420 —

Sur les 1618 lettres recensées pour les trente années allant de 1813
a 1843, cinq cents environ ont été publiées, dont trois cent vingt sont to-
talement ou partiellement inédites.

Le premier volume renferme d’abord les lettres de I’étudiant, brusque-
ment désigné pour enseigner la langue frangaise au Gymnase de Bile; la
correspondance est centrée sur le Pays de Vaud, Leresche pasteur a Longi-
rod et Marc Vinet pére sont les principaux destinataires. Le jeune régent
est dépaysé a Bile, il jouit de fort peu de prestige et ses collégues
d’Outre-Rhin le toisent de haut. Le Réveil religieux suscite chez lui beau-
coup de méfiances; I’étroitesse intellectuelle de ses représentants le heurte;
pourtant, son jugement devient plus nuancé quand il apprend a connaitre,
par exemple, les cercles qui gravitent autour de la Maison des Missions
de Bile. En 1820, il est nommé Professcur a I’Université, sa situation
matérielle et sociale s’améliore. Sa pensée sans cesse en mouvement s’attaque
att probleme des rapports de ’Eglise et de la Société civile; son Mémoire
sur la Liberté des Cultes, paru en 1820, rend son nom célebre dans des
cercles étendus du protestantisme frangais.

On pourrait intituler le second volume: Vinet et les troubles de 1830.
C’est d’abord le procts de presse que le gouvernement vaudois lui intente
ainsi qu’a Monnard; il est & ce moment le champion de la liberté. Mais
le spectacle des révolutions francgaise, suisse et méme belge Peffraie. «Je
me demande si par hasard je ne serais pas devenu illibéral; je ne puis le
croire; ¢t cependant la liberté que je vois féter me parait fort laide, sou-
vent trés niaise et méme trés méchante...» (Lettre a Scholl, 28 septembre
‘1831, N°¢ 539). II faut aussi lire la lettre du 28 octobre 4 Ch. Monnard,
olt il déplore la rupture entre le passé et avenir et exprime ses craintes
des théories qui ne sont pas encore devenues de Phistoire, qui n’ont pas
d’antéeédents ni de souvenirs (Lettre N° 402). Si Vinet prend parti chaude-
ment pour la cause citadine dans le conflit entre Bile Ville ¢t Bile Cam-
pagne, ce n’est pas seulement pour remplir un devoir de courtoisie & I’égard
de ses hotes; il suit 1 un appel de sa propre nature aristocratique. Clest
cette nature qui le séparait de Druey, pour lequel il éprouvait beaucoup
d’estime.

Des 1831, Vinet devient 'un des collaborateurs de la revue protestante
francgaise, le Semeur, dont il suit avec sollicitude les progrés et les réac-
tions (voir les lettres N° 514 a Scholl, du 25 mai 1831 et du 14 mai 1834 a
Lutteroth, Directeur du Semeur, N° 714). Le Semeur lui sert de tribune
d’olt il proclame ses idées et présente les écrivains modernes. Il aime cette
situation indépendante de toute école littéraire et politique, cette indépendance
aussi & ’égard de toute Eglise, comme il aime sa tiche pédagogique; c’est
pourquoi il refuse de céder aux sollicitations de ceux qui voudraient I’ap-
peler a Paris, 2 Montauban, & Gentve. Et §’il accepte en 1837 de rem-
placer le Professeur Alexandre Leresche a la chaire de théologie pratique
de ’Académie de Lausanne, ce ne sera ni sans tremblements, ni sans dé-



— 430 —

chirement, ni sans des regrets qui sans cesse lui reviendront. La derniére
lettre du second volume, adressée au conseiller bilois André Heusler fait
connaitre quels liens s’étaient tissés, depuis 1817, entre le professeur de
frangais de I’Université ct I’élite de V'aristocratie biloise.

Le séjour de Vinet 2 Lausanne, dont témoignent les lettres des volumes
II et IV, fut tout rempli de travaux et de peines. La correspondance de-
vient toujours plus intense et s’adresse a des cercles toujours plus vastes;
les principaux correspondants sont Thomas Erskine, Emile Souvestre, Ro-
dolphe Topfer, Samson Vuilleumier, pasteur frangais de Bile et futur
pasteur et professeur a Lausanne, puis les collégues lausannois: Juste Oli-
vier, Samuel Chappuis, Charles Secretan a qui Mme Vinet et son mari
prodiguent des conseils paternels. Chaque missive est ciselée; elle dit nette-
ment et presque toujours clairement ce qu’elle veut dire; chacune est un
chef d’ceuvre de composition et de style, tout en restant personnelle et
souvent familiere. A cette correspondance s’ajoutent les publications; c’est
pendant cette période que paraissent les Essais de Philosophie morale,
une nouvelle édition des Discours, I’Essai sur la manifestation des convic-
tions religieuses. La collaboration au Semeur continue (Lutteroth se plaint
méme des errata dont Vinet abuse, Lettre N° 1014, 4 Hornung, du 17
juin 1843).

Naturellement, Vauteur de la «Liberté des Culfes» ne peut assister
indifférent a la discussion sur la Loi ecclésiastique vaudoise de 1840; il
entre en lice passionnément, et gravement; il n’est pas suivi. La loi votée
par le Grand Conseil lui parait absolument fausse, il ne peut pas continuer
a présider la Commission ecclésiastique, il demande d’étre radié du réle
des ministres de I’Eglise nationale vaudoise, tout en restant professeur i
I’Académie. « Je suis sorti sans hésiter... ma raison principale est le be-
soin d’une position vraie. Je ne veux pas que personne puisse avec appa-
rence me nier le droit de parler et d’écrire contre une union que j’attaque
avant tout comme irrcligicuse et antichrétienne» (Lettre & Paul Appia, du
12 avril 1841, N° 1308).

jLa souffrance n’épargnait pas Vinet: sa santé était toujours plus dé-
plorable; en avril 1838, il perdait son ainée, sa seule fille, Stéphanie, dgée
de 18 ans. Quelques jours plus tard, cet homme si considéré, qui jouis-
sait d’une autorité inconstestée, écrivait 3 son ami Charles Scholl deux lettres
(publiées en 1937 dans la Revue de Théologie et de Philosophie), repro-
duites dans les volumes que nous annongons: deux lettres douloureuses,
découragées, révélant toute I’humanité de ce géant de la foi et de la pensée.

Sl faut ici formuler un regret, c’est que le choix des lettres soit si
restreint, surtout pour cette période. En particulier, on déplore 1’absence
des lettres a Louis Burnier, écrites au cours de la campagne de presse pour
une Eglise autonome. Cette correspondance a été publié par la Revuee de
théologie de Montauban en 1913, mais cette revue est d’un acceés assez dif-
ficile. On pourra répondre que la pensée de Vinet nous est connue par les



— 431 —

nombreux articles et discours reproduits dans les deux volumes: Questions
ecclésiastiques (parus en 1945 et 1946), mais les lettres a Louis Burnier
auraient permis de mieux comprendre certains épisodes de la lutte.

Quant au IVe Volume, & paraitre, on se réjouit a la pensée qu’il con-
tiendra les lettres datées de 1845, 1846, 1847, les années de la Révolu-
tion radicale, de la scission du clergé et de la constitution de ’Eglise libre.
On ose espérer que la grande majorité des lettres pourra paraitre in extenso.

I1 ne faut pas chercher des révélations sensationnelles dans ces vo-
mes de lettres; 'image traditionnelle de Vinet, telle que Rambert nous
’a fixée, ne subit guere de modifications essentielles: quelques nuances,
quelques traits un peu accentués, d’autres plutot atténués. Mais Vinet de-
meure, avec sa conscience presque maladivement sensible, sa hantise de la
perfection; aussi avec son humour, surtout dans les premicres années, avec
sa fidélité dans ses affections. Ce qui par contre, est infiniment précieux,
c’est d’entendre un témoin et quel témoin! intelligent, indépendant, perspi-
cace! nous parler des événements et des hommes de la premitre moitié du
XIXe si¢cle, époque qui constitue comme 1’enfance de notre Suisse moderne.

Les lettres de Vinet ont leur place dans les bibliothéques des historiens
suisses.

Cully. R. Centlivres.

L. B. NAMIER, 1948 The Revolution of the Intellectuals. The Raleigh Lec-
ture on History... 1944, From the Proceedings of the British
Academy, volume XXX, London, Geoffrey Cumberledge, First
printed 1946, second impression 1947, 124 p.

Der Verfasser, der in Manchester lehrt und den man als scharfsinnigen
Kritiker der «Coloured Books» zur diplomatischen Geschichte unseres Jahr-
hunderts kennt, hat hier eine Studie zur Ideengeschichte der Revolution von
1848 gegeben, die sich ebenso sehr durch ihre ausgebreitete Kenntnis der
weniger bekannten Vorgiange und Ideen in Polen, in Béhmen und Ungarn
auszeichnet, wie durch eine innere Distanzierung vom geistigen Erbe des
Revolutionsjahres, das noch so breite Schichten der Jubiliumsliteratur des
vergangenen Jahres im In- und Auslande fast unkritisiert beherrscht hat.
Wihrend man im Eifer der Konversion zum Beispiel in Deutschland ge-
legentlich aus der fritheren Ironisierung der Achtundvierziger jetzt plotzlich
in die volle Glorifizierung verfallen ist, versteht es der kiihle englische Be-
obachter, der die deutschen Quellen zu jener Zeit so sicher beherrscht wie
diejenigen des Habsburgerreiches und sciner eigenen einstigen osteuro-
piischen Heimat, den unaufloslichen Nexus demokratisch-revolutionirer und
nationalistisch-imperialer ldeen zu beschreiben, der das Denken der Oppo-
sition von 1848 in breiten Streifen kennzeichnet.

«La trahison des clercs» ist eines der Stichworte, mit denen diese Unter-
suchung schlieBt, nachdem sie mit der Feststellung begonnen hatte, daB



— 432 —

es sich um eine Revolution der Intellektucllen gehandelt habe. Dies ist
so zu verstehen: Namier ist vollig tiberzeugt, daB es sich in den zahlreichen,
sehr verschiedenartig schattierten Revolutionen jenes Jahres um eine zu-
sammenhiingende moralische Energie gehandelt habe und nicht etwa um
wirtschaftsbedingte Motive, deren Bedeutung bei den hauptstidtischen
Massenbewegungen er freilich nicht iibersieht. Die fithrende Schicht der
Revolutionire aber sieht Namier als eine Generation von Intellektuellen,
deren Ideengut zu einem bemerkenswerten Teil aus sikularisierter Religion
stammt, deshalb in sciner vagen Allgemeinheit politisch-praktisch im Grunde
unverwendbar war und auf Schritt und Tritt zu Widerspriichen und Unehr-
lichkeiten fithrte. Die Beispiele, mit denen Namier in den Hauptteilen seiner
Schrift exemplifiziert, sind die beiden grofien Problemkomplexe des Ver-
hiiltnisses von Polen und Deutschen im Frankfurter Parlament und im
Konigreich PreuBen und der Verhiltnisse der kleineren Slavenvolker in der
osterreichisch-ungarischen Monarchie zu den michtigeren Hauptstimmen
der Deutschen, Magyaren, Italiener und Polen.

Die Darstellung hat zwei Gipfelpunkte: die Wendung der Stimmung
unter den deutschen Demokraten von der anfinglichen Polenbegeisterung
zur Russenfreundschaft und Verleugnung Polens unter dem Eindruck der
Vorgiinge in der Provinz Posen und der preuBischen Regicrungsparolen
und zweitens die Geschichte des Slavenkongresses in Prag, in dem sich
Tschechen, Serben, Kroaten, Slowenen, Ruthenen verbiinden gegen die
Demokraten michtigeren Kalibers, die ihre Rechte ignorieren: die Deutschen,
Polen und Ungarn. In der Kenntnis und Darstellung dieser dramatischen
Auscinandersetzungen ist Namicr cin Meister. Sein Sinn fiir die Nuance be-
wiihrt sich auch in sozialen Urteilen. Aus dem Ganzen leuchtet nicht nur
Ironic und Skepsis, sondern auch viel echter bon sens, der in dem boh-
mischen Gutsherrn, der die Sprache seciner tschechischen Bauern lernt und
mit ihnen auszukommen sucht, cine echtere Stiitze von Frieden und Recht
erkennt als im tschechischen Intellektuellen, der in Wien mit abstrakten
Parolen gegen verniinftige Kompromisse Opposition macht.

Sehr bedeutsam sind die Einsichiten, die Namier zum deutschen Ge-
samtproblem vermittelt, indem in seiner Darstellung der Teppich der deut-
schen Einheitsideen wic umgewendet erscheint und seine Riickseite zeigt:
die slavischen Nationalismen und ihre konkurrierende Verflechtung mit den
deutschen, wobei dann die kleindeutsche Losung fiir die Slaven als die
allein annchmbare erscheint, weil die groBdeutsche die Austroslaven einem
iibermichtigen deutschen Gesamtparlament ausgeliefert hiitte.

Wem es daran gelegen ist, die Geschichte der germanischen und west-
slavischen Nationalismmen und ihrer Wendung zur Machtidee schon im demo-
kratischen Taufkleid der 48er Ideen zu studieren, der wird gut tun, an
diesem gescheiten, vielseitig informierten Werk Namiers nicht vorbeizu-

gehen.
Basel Werner Kaegi.



	Einzelbesprechungen = Comptes rendus

