
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 29 (1949)

Heft: 3

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einzelbesprechungen — Comptes rendus

Festschrift für Otto Tschumi zum 22. Nov. 1948, mit einem Bildnis und
zahlreichen Abbildungen im Text und auf Tafeln. Verlag Huber fr
Co., Frauenfeld 1948. 165 S.

Verschiedene in- und ausländische Forscher haben Otto Tschumi, dem

verdienten Förderer der schweizerischen Ur- und Frühgeschichte zum 70.

Geburtstag eine Reihe von Studien gewidmet, die die vom Jubilar gepflegten
Interessensgebietc betreffen. Diese werden in ihrem Horizont gleichsam
abgesteckt durch den einleitenden Aufsatz «Intorno alle origine e alia espan-
sione degli Indocuropei», in dem Pia L. Zambotti eine Zusammenfassung ihrer
Spezialarbeiten über den Ursprung und die Einwanderung der Indogermanen
nach Italien vorlegt. Die indogermanische Frage kann heute in neuer Weise

gestellt werden, nachdem dieArchäologie eine Fülle von Einzeluntersuchungen
geliefert hat, die die Zusammenhänge zwischen den vielfachen Wanderungen
zu erhellen vermögen. Wie die großen urgeschichtlichen Epochen des Paläo-,
Meso- und Neolithikums einander nicht abrupt ablösen, sondern in
kontinuierlichem, vor allem durch klimatische Veränderungen bedingten Wandel
aus einander hervorwachsen, zeigt E. Octobon anhand der sieben Schichten

der französischen Station Cttzoul (Lot.). Die Lage unseres Landes

begünstigte schon in vorgeschichtlicher Zeit die Berührung mit fremden
Gruppen. So deutet das freilich spärliche neolithische Fundmaterial des Wallis
nach Marc-R. Sautcr auf kulturelle Beziehungen zum Aosta-Tal und nach

Ligurien hin. Als die beiden wichtigsten Gruppen der späteren Frühbronze-
zeit arbeitet E. Vogt den Kreis mit Blechschmuck und die Ausstrahlung der

sog. Aunjetitzer Kultur Böhmens ins schweizerische Mittelland heraus.
Zur zeitlichen Fixierung bronzezeitlicher Etappen hilft ein von Gordon
Childe dargebotener Vergleich parallelen Kulturgutes vom Räume England

- Mitteleuropa mit dem Kreis von Mykene. Dem Ausgrabungsleiter
Tschumi sind die Beiträge von K. Keller-Tarnuzzer über die Pfahlbaufrage
und von R. Laur-Belart über das alamannische Gräberfeld am Berncrring
in Basel gewidmet, die beide einer größeren Publikation ihrer Verfasser
vorangehen, während die Studien von O. Schlagiiihaufen und W. Rytz die
wertvolle Zusammenarbeit mit anderen Disziplinen verdeutlichen, deren
Mithilfe der Bodenforschcr heute nicht mehr entbehren kann. In das 9.
nachchristliche Jahrhundert versetzt die Darlegung A. Alföldis, die anhand einer
Gürtelgarnitur der ungarländischen Awaren das Eindringen oströmischer
und persischer Kunstmotive des frühen Islam zeigt und dabei auf die zu
diesem fernen Kunstzwcig in engster Beziehung stehende Goldkanne von



— 406 —

St. Maurice hinweist. Da Tschumi schon seit 1912 am Bernischen Historischen

Museum tätig ist, wurde auch diese Seite seines Schaffens gewürdigt,
indem W. U. Guyan leitende Gedanken und museumstechnische Lösungen
für die ur- und frühgeschiehtliche Schausammlung im Museum zu
Allerheiligen erläutert.

Die Festschrift ist mit einem reichen Anschauungsmaterial vortrefflich

ausgestattet und mit einem von W. Flückiger zusammengestellten
Verzeichnis von O. Tschumis zahlreichen Publikationen versehen.

Stein am Rhein. HildegardUrner-Astholz.

Walther Holtzmann, König Heinrich I. und die kl. Lanze. Kritische Un¬

tersuchungen zur Außenpolitik in den Anfängen des deutschen
Reiches. Universitätsverlag Bonn 1947. 64 S.

Holtzmann setzt sich zunächst mit den Arbeiten von A. Brackmann,
Die politische Bedeutung der Mauritius-Verehrung im frühen Mittelalter,
in Berliner SB., phil.-hist. Kl. 1937, S. 279—305 (Ges. Aufsätze, Weimar
1941, S. 211—241) und H. W. Klewitz, Die hl. Lanze Heinrichs I., iu Deutsches

Archiv f. Gesch. d. Mittelalters 6 (1943), S. 401—411 auseinander
und zwar in bewußter Beschränkung auf die Interpretation der der Deutung
der hl. Lanze zu Grunde liegenden Quellenstelle, von Liutprands Antapodosis
IV, cap. 25 und auf die politischen Vorgänge, welche mit der Lanzenüber-
tragung von Oberitalien nach Burgund und hernach dem Deutschen Reiche
in Zusammenhang stehen. Sicher mit Recht legt er dar, daß die in Frage
stehende Lanze von ihrer Zeit nicht als Herrschaftssymbol (zu einem solchen
wurde sie später), sondern nur als Reliquienträgcrin verstanden wurde. Die
kritische Betrachtung der bisherigen Datierungsversuche der Lanzenüber-
tragung führt Holtzmann sodann zu neuen Zeitansätzen, die vor allem für
die Geschichte des burgundischen Königreiches von einiger Bedeutung sind.
Die Übertragung eines langobardischen Speeres an Rudolf II. von Hoch-
Burgund läßt sich nicht sicher datieren. Würde es sich um die eigentliche
Herrscherlanze handeln, dann käme sie kaum vor dem Tode Berengars
in Frage, denn sie müßte in diesem Falle mit den Aspirationen des

Burgunderkönigs auf Italien zusammengebracht werden, die mit der Niederlage

von 926 für einmal zunichte gemacht wurden. Ein Kampf um diesen
Speer aber wird nirgends erwähnt. Den Lanzenerwerb durch König Heinrich

I. hat man zuerst in den Beginn der 920er Jahre gesetzt (so H. Trog,
Die Schweiz vom Tode Karls des Großen bis zum Ende des burgundischen
Reichs, in Basler Neujahrsblatt 67 (1889), S. 29); seit A. Hofmeister, Die
hl. Lanze, ein Abzeichen des alten Reiches (Gierkes Untersuchungen 96
(1908)) allgemein in das Jahr 926. Nach Litttprand ist die Übergabe des
Speeres persönlich erfolgt. Nun ist allerdings an der Anwesenheit Rudolfs
von Hochburgund am Reichstage zu Worms 926 nicht zu zweifeln. Sie ist



— 407 —

in einem Diplom für Chur (MG. D. H. I., S. 48, Nr. 11) vermerkt und läßt
sich leicht durch die Regelung alemannischer Fragen, die durch den Tod
des Herzogs Burchard I. entstanden sind, erklären. Zu Worms ist auch der
Churer Bischof anwesend. Die von Liutprand erwähnten Verhandlungen,
Umstände und Bedingungen aber, die mit dem Lanzenerwerb zusammenhängen,

machen es unmöglich, diesen Zeitpunkt ins Auge zu fassen. Holtzmann

zeigt, daß die ganzen Vorgänge viel eher dem Jahre 935 angehören,
ein Datum, welches vermutungsweise schon R. Holtzmann, Geschichte der
sächsischen Kaiserzeit, München 1941, S. 101 genannt hatte. Ihm voraus
geht der Verzicht Rudolfs II. von Hochburgund auf ein Eingreifen in Italien
933 (von Trog ins Jahr 931, von R. Holtzmann ins Jahr 934 gesetzt), dem
dann das von Liutprand erzählte Angebot Heinrichs L, die hl. Lanze käuflich

zu erwerben, die abschlägige Antwort Rudolfs, Heinrichs
Kriegsdrohung und der Ausgleich von 935 folgten. Gegen eine Gebietsabtretung
von alemannischem Boden hat Heinrich I. die Reliquienlanze an sich
gebracht. Über den Umfang dieser Konzession äußert sich Holtzmann nicht.
Jedenfalls aber sind durch diese außenpolitischen Vorgänge auch die engeren
Verhältnisse Burgunds und Schwabens in Mitleidenschaft gezogen worden,
und zwar im Räume der heutigen Schweiz. Zu dieser Zeit dürfte Basel
und ein Teil des Gebietes westlich der Reuß an Burgund gelangt sein. Durch
differenzierte Quellenuntersuchungen aus diesem örtlichen Umkreise läßt
sich wohl das burgundisch-schwäbische Verhältis zu Beginn des 10.

Jahrhunderts noch weiter abklären, als es bisher geschehen ist. Man wird dabei
Holtzmanns Zeitansätze, die sich ihm aus den politischen Umständen
ergeben haben, stets mit in Betracht ziehen müssen.

Frauenfeld. Elisabeth Meyer-Marthaler.

Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter.
A. Francke AG., Bern 1948. 601 S.

Das Werk legt zugrunde: eine feste literarische Tradition kettet von
den klassischen Griechen bis zur Jugend Goethes ein Jahrhundert an das
andere und reißt dann ebenso ab, wie so viele andere Traditionsfäden durch
den Geist des Fortschritts oder der industriellen Revolution abgerissen
sind. Alle europäischen (besser wohl: abendländischen; denn Osteuropa
bleibt außer Betracht) Literaturen von Homer bis Goethe hatten eine Fülle
von poetischen Grundanschauungen, von rhetorischen Manieren, von Bil-
dungs- und Schulgütern gemeinsam, die seither nichts mehr gelten und
entsprechend wenig gewürdigt werden. Ein Hauptmerkmal davon: die epische
Dichtung hat ihren einst überall anerkannten Hochrang vollständig eingebüßt
(und hier sieht man gleich, daß dies ein historischer und nicht ein bloß
literarisch-ästhetischer Vorgang ist; denn gerade das Epos appelliert von
Homer bis Klopstock an eine bestimmte Kulturgemeinschaft, es fordert
seine Art des Vortrags oder des Lesens, es widerspricht aller Hast).



— 408 —

Gerade weil nun Curtius den modernen Traditionsbruch als etwas
Gegebenes akzeptiert, erfaßt er es als eine Aufgabe der Wissenschaft, die
einstige Tradition klar und bis in ihre Einzelheiten hinein zu bestimmen, nicht
ohne die Hoffnung, daß eben damit manche Schäden des Bruches
ausgeglichen werden. Ein Ethos spricht aus jeder Seite des von Gelehrsamkeit
strotzenden Buches und gibt ihm etwas Programmatisches, etwas Persönliches,

auch wohl eine gewisse Empfindlichkeit. Von den merkwürdigen
zehn Leitsätzen vor dem Vorwort bis zur Schlußwendung setzt der Mann
sich ein.

Nun steht dieser Traditionslehre die alte Auffassung entgegen, die
antiken Überlieferungen seien durch Christentum und Völkerwanderung in
einem wesentlichen Maße abgerissen und erst von der Renaissance (daher
ihr Name) neu aufgenommen worden; ein «mittleres Alter» unterbreche die
Kette. Obwohl diese Auffassung längst in allen möglichen Hinsichten
durchlöchert und widerlegt ist, fristet sie sich doch wie ein Topos fort. Und nun
war es für Curtius die große Wahrnehmung, als er seit 1933 die Flucht
ins ferne Mittellatein antrat, daß gerade die kirchlich-lateinische Literatur
in tausend Belangen das organische Bindeglied zwischen den antiken
Traditionen und den neuzeitlichen Literaturen gewesen ist. Nicht nur die Humanisten

legten viel stärker, als sie sagten und wußten, mittelalterliches Schulgut

zugrunde; auch die germanischen und romanischen Dichter, von Beo-
wulf und Rolandslied über Dante bis zu Calderon, Shakespeare, Goethe
stehen in der Kette.

Wir brauchen hier nicht zu erörtern, inwieweit diese Wahrnehmung
«neu» ist, wie man überhaupt nicht viel gewinnt, wenn man das Buch auf
Thesen hin liest: auf die Demonstration kommt es an. Unter einer Fülle
von Gesichtspunkten, mit immer wachen, nach allen Seiten hin anregenden
Fragestellungen mustert Curtius die Kette und darf sich selber in dem
Satze zusammenfassen (385): «Was wir gewonnen haben, ist eine neue
Anschauung vom inneren Zusammenhang der europäischen Literatur».

Eine stupende Belesenhcit und Präsenz war hierzu nötig. 25 zum Teil
umfangreiche Abhandlungen haben das Werk vorbereitet (Liste S. 568), 25

Exkurse (Zahlcnmystik?!) sind ihm angehängt. Die Gruppierung des

großen abendländischen Schrifttums um das Aschenbrödel Mittellatein als
Achse wirkt allcrmindest überraschend, auch für die paar mittellateinischen
Fachleute. Diese haben ja manches in fleißiger Forscher- und Editorenarbeit

geleistet, aber zu einem so vielseitigen und geistvollen Buche
niemals angesetzt.

Souverän doziert Curtius in einigen Einleitungskapiteln die Grundlagen
mittcllatcinischer Literaturforschung. Alsbald kommt er auf seine

vielbesprochene Spezialität, die Topik, die schon in seinen Vorarbeiten einen
breiten Raum einnahm: bestimmte Redewendungen, geprägte Anschauungsund

Denkformen wandern durch die Jahrtausende und bedeuten für die
Literatur etwa so viel wie die Höflichkeitsformen für die Gesellschaft oder



— 409 —

die guten Manieren fürs Essen. Zur Welt der Topik gehören nicht nur
gedankenlose Phrasen («mit vorzüglicher Hochachtung»), sondern auch solche

Aufgabenstellungen, die sehr viele und sogar persönliche Lösungen erlauben,
wie die Captatio bencvolentiac, wie Einleitung und Schluß einer Prosa

oder eines Gedichts, wie die Mittel der Disposition überhaupt, wie Steigerung

und Dämpfung einer Rede, Einführung von direkten Reden oder von
Gleichnissen usw. Kurz, die Topik geht in eine Lehre vom literarischen
Handwerk über; und die Früheren dichteten und schrieben eben nicht
einfach, wie ihnen der Schnabel gewachsen war. Das den Menschen Gemeinsame

verlangte nach gemeinsamen Ausdrucksformen, und in desto höherem

Grade, je traulicher die Menschen zusammenhielten. Eine individualistische,
in sich zerrissene Zeit kann also keine Topik haben — und wird die alte

Topik mißverstehen (vgl. z.B. S. 189 f. über mittelalterliche
«Natursschilderungen).

Darum können gerade Topoi die Kontinuität sichtbar machen. In
höheren Fällen bezeichnen sie eine Art der Stilisierung, Idealisierung. Ihrem
Wesen nach sind sie allerdings etwas Sekundäres, und es sollten nur solche

sie erforschen dürfen, die zuvor wie Curtius ein unmittelbares Verhältnis

zur Dichtung dreißig Jahre lang gepflegt und bewiesen haben. Sonst führt
die Topenjagd unweigerlich zur Banauserie; denn sie zwingt die Aufmerksamkeit

auf das Sekundäre hin, das ohnehin, und gar im Mittellateinischen,
sehr viel leichter als das Schöpferische zu fassen ist. Über diesen Charakter
des Topos macht sich Curtius keine Illusionen. Spricht er doch am Schlüsse

gar «von der unzerreißbaren Traditionskette der Mittelmäßigkeit» als dem

vielleicht stärksten Träger der literarischen Kontinuität (404).
Von der Topik aus gelangt er zwanglos auf verschiedene Formen der

Metapher, auf die Art, wie ideale Menschen und Landschaften dargestellt
werden, auf Allegorien, auf das Verhältnis von Poesie und Rhetorik, auf
das manieristische Spielen mit Formen, mit der Sprache selber. Immer
liegen die Vorbilder in der Antike, die interessantesten Belege im
lateinischen Mittelalter (besonders bei den karolingischen Autoren und in der
sog. Renaissance des zwölften Jahrhunderts), und meistens leuchtet dann

der lebendige Sinn der Erbformen bei Dante auf, zu dessen Auslegung
Curtius Außerordentliches beiträgt. Weiterhin gilt seine besondere
Aufmerksamkeit der Frage, wie sich die Mittellateincr das Amt des Dichters
und die Aufgabe der Dichtung überhaupt gedacht haben (Kap. 11—14,
Exkurs 7—12); auch hier führen die Fäden dicht nach vorwärts und
rückwärts.

Bei aller Eindringlichkeit und Geformtheit des Vortrags schließen sich
die Darlegungen sehr locker aneinander. Eine eigentliche Zusammenfassung
gibt Curtius nicht, und sie wäre auch schwierig. Die Essenz des Ganzen
erfaßt man etwa, wenn man das wohl bedeutendste Kapitel herausgreift,
«das Buch als Symbol» (304 ff.). Hier hat er das Kernstück eines weit
umfassenderen, noch nie versuchten Werkes vorweggenommen über das Ver-



— 410 —

hältnis von atmendem Wort und festgelegter Schrift überhaupt, ein ewiges
und zugleich ein ständig sich wandelndes Verhältnis (denn Hieroglyphen
stehen zum Gesprochenen anders als Buchstabenschrift, Pergamenthandschriften

anders als Papierdrucke, Homer anders als die Sibyllinen und
wieder anders als die Evangelien, Pandora anders als Hermann und
Dorothea...).

Über zahlreiche Auffassungen des Verfassers kann man streiten, wie
denn dieser selber seine Hiebe rundherum lebhaft austeilt. Auch Fehlurteile
und Irrtümer waren in einem so weit gespannten Buche trotz aller Sorgfalt

und Beschlagenheit nicht zu vermeiden: für das Ganze kommt es darauf
nicht an '. Im übrigen hat das Werk unvermeidlich die defauts de ses vertus,
und gerade der Historiker empfindet die in der Anlage selbst mitgegebene
Grenze. Curtius erforscht die Tradition, sucht nach Konstanten: um so
wichtiger, als es oft vernachlässigt wird. Aber die gleichen Erbgüter können
von Dichter zu Dichter und von Jahrhundert zu Jahrhundert ihre Funktion
verändern, je nach dem Gefüge, dem sie eingegliedert sind. Und vor allem:
das Ganze sind sie nicht. Man mag z. B. noch so sehr (wie es jetzt etwas
Mode ist) die Zusammenhänge des italienischen Humanismus mit dem
Mittelalter herausarbeiten — das Bewußtsein dieser Humanisten, einer
neuen Zeit anzugehören, bleibt unangerührt, und es drückte eben doch
eine Wirklichkeit aus. Für die Geschichte sind die Konstanten nur ein
Aspekt.

Gerade gegenüber dem lateinischen Mittelalter, das hier eine so hohe
Bedeutung erlangt, schließt die Methode des Werkes eine Einseitigkeit ein,
deren man sich bewußt bleiben muß. Indem es als Vermittel-Alter genommen
wird, wird es von seiner humanistischen Seite her schön sichtbar; es wird
um so schöner sichtbar, als Curtius seine Autoren, namentlich die bedeutenden

Dichterhumanisten des 12. Jahrhundert, nicht bloß als Glieder einer
Kette vorführt, sondern auch als Persönlichkeiten kennt und liebt und würdigt.

Kein Mediävist wird das unterschätzen. Und dennoch, so wie die
Fragen gestellt sind, können die eigenen Schöpfungen jenes Jahrtausends
nicht an ihren Platz, ja kaum in Erscheinung treten. Auf sie aber würde
es für die lebendige wie für die historisch-wissenschaftliche Würdigung
mehr ankommen als auf alles andere. Nicht nur deshalb ist das zu betonen,
weil im Bewußtsein der Gebildeten die mittellateinischc Literatur so gut

1 Rein pro domo bemerke ich: Warnerius von Basel (S. 226) gehört
nicht dem 11., sondern dem beginnenden 12. Jahrhundert, urkundlich
bezeugt 1118: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 32(1933),
247, 277 ff. Die ihm von Curtius zugeschriebenen aristotelischen Begriffe
gehören einem Kommentator des 13. oder 14. Jahrhunderts an: Archives
d'histoire doctrinale et littdraire 8 (1933), 320. — S. 242ff.: zur Entstehung
der Sequenz wird hier eine hergebrachte, aber von jeher untaugliche Doktrin
wiederholt; vgl. jetzt Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 1946 und
1947 passim. — Der Hinweis S. 182 auf Andreas Heusler ist ungerecht,
dessen Text unanfechtbar.



- 411 —

wie inexistent ist, sondern auch deshalb, weil die Fachwissenschaft selber,
wenige wissen es wie Curtius, zu einer qualitativen Sichtung der
mittellateinischen Literatur, zu einer Aussonderung der Meisterwerke aus der
Überfülle des Durchschnittlichen und Schulmäßigen bisher nur ganz
Unzulängliches beigetragen hat.

Curtius unterscheidet gelegentlich in der christlichen Antike die
Kultdichtung von der Kunstdichtung und schließt jene von der Behandlung aus,
«weil sie außerhalb der antiken Gattungen steht und einen Neuanfang
darstellt» (455). Er hat recht; aber es heißt eben, daß er ein positives Bild
des lateinischen Mittelalters gar nicht beabsichtigt, und das bestätigt sich
an den wichtigsten Punkten. So läßt er die christliche Hymnendichtung
gemäß einem verbreiteten, aber unmöglichen Topos im 4. Jahrhundert
entstanden sein (263 u. ö.), da sie doch vom Evangelium an bezeugt ist und
vorliegt: nur die klassizistische Metrik kam ihr erst im 4. Jahrhundert.
So erscheint Notker mit seiner literarhistorischen Notatio, aber nicht als
Sequenzendichter. Auch Adam von Sankt Victor habe ich nicht bemerkt
(auch in dem zwar nicht ganz vollständigen Namenverzeichnis fehlt er).
Was über die Ausbildung der Reimkunst gesagt wird (393 f.), mit den armen
Endungsreimen des Stabat mater als hoher Glorie und mit völliger
Übergebung der allerdings glorreichen, nie übertroffenen Limousiner von 1100,
bestätigt nur, daß die Aufmerksamkeit des Verfassers in ganz anderer Richtung

arbeitet. So fehlt auch die Schöpfung mittellateinischen Redestils
durch Gregor den Großen und die grandiose, höchst persönliche Meisterung
des gesprochenen Latein durch Bernhard von Clairvaux, in der Tat eine
paradoxe Ausschließung in einem Werk, auf das der Untertitel Nova
Rh ctorica passen sollte (136). Es fehlt die Schöpfung einer bis heute
nachwirksamen, allerdings tief unhuiuanistischcii Gelehrtensprache durch die
Scholastik — um immerhin einiger gründenden, sich selbst genügenden
Leistungen jenes Mittelalters zu gedenken.

Wohlverstanden: gegen Curtius sagt das alles nichts, es hebt
vielmehr den Umriß seiner besondern Themenstellung heraus. Er hat am
lateinischen Mittelalter die vermittelnde, die humanistische Seite, den
Beitrag zu den Konstanten abendländischer Literatur mit einer Souveränität
dargestellt, wie sie in der Mediävistik nur überaus selten begegnet. Hierfür

wird sein Werk grundlegend bleiben und darüber hinaus für unzählige
Fragen europäischer Literaturwissenschaft (und auch Geistesgeschichte,
wiewohl er das Wort nicht liebt) auf lange Zeit hin eine Quelle der Anregung
und Belehrung bilden. Wenn also Curtius seine Problemstellung von den
Kommenden weiter verfolgt sehen und die Methode dafür durch sein Buch
bestimmt haben möchte, so begreift man es gern. Wünschen würde ich
dennoch, gerade auf seine Leistung hin, das Gegenseitige: daß sich nun
die Kräfte um so frischer dem Eigenen und Unmittelbaren des lateinischen
Mittelalters zuwendeten.

Basel. Wolfram von den Steinen.



— 412 —

Arnold J. Tovnbee, Kultur am Scheidewege. 270 S. Europa-Verlag,
Zürich 1949.

In dieser Sammlung von 13 verschiedenartigen Essays, die der
Verfasser als zusammengehörig empfindet, treten vier Grundüberzeugungen
hervor. Einmal, daß die kleinste Einheit, in der echte Geschichtsbetrachtung

möglich ist, der Kulturkrcis («civilization») darstellt. Zweitens, daß

Entstehung, Wandlung und Verfall eines Kulturkreises, von denen es bisher
rund 20 gegeben habe, nicht, wie Spengler dies voraussetzt, einem
unausweichlichen Gesetz gehorchen, sondern vom Handeln der Menschen
bestimmt werden und damit einen Freiheitsgrad besitzen. Drittens, daß in
der Gegenwart, deren wichtigste Erscheinung das Aufeinanderprallen der
westlichen Kultur mit den zerfallenden oder im Neuaufstieg begriffenen
Kulturen außerhalb des Abendlandes ist, die europäisch-amerikanischen
Völker in einer einzigartigen Feuertaufe stehen, die über Blüte oder Untergang

entscheidet. Und viertens, daß der Sinn oder das Ziel der
Weltgeschichte das Gottesreich sei.

Im Rahmen dieser von einem einzigartigen und lebendigen Wissen
getragenen Grundanschauungen des englischen Kulturhistorikers werden
Betrachtungen von eindringlicher Größe und hoher Aktualität geboten. Sie

gehören zum Anregendsten, was das gegenwärtige Schrifttum zu bieten
hat. Für den Historiker liegt ein erzieherischer Wert in der Tatsache,
daß Toynbee, selbst ein weltweiter Kopf und rund eines Dutzend Sprachen
mächtig, wirklich Universalgeschichte bietet, d. h. auch die Schranken des

kosmopolitischen Humanismus sprengt und die Geschichte beider
Amerikas, wie Asiens gleicherweise beherrscht und berücksichtigt. Seine
Mahnungen an das Abendland, der Herausforderung des 20. Jahrhunderts
entschlossen und mutig zu begegnen, stempeln in ihrer Anschaulichkeit Toynbee
zum scharfsichtigsten historischen Betrachter der Gegenwart; ihre Darstellung

liegt aber außerhalb des Rahmens dieser Zeitschrift.
Vom fachhistorischen Standpunkt aus wird man in einer knappen

Anzeige dem Werke nicht gerecht werden können, weil eine Besprechung auch
eine Auseinandersetzung enthalten müßte. Zahlreiche der klaren, aber auch

allgemeinen Thesen sind der Kritik zugänglich. Nur wenige Probleme
können angedeutet werden. Läßt sich die These Gibbons, daß das römische
Reich durch das Christentum ausgehöhlt und zerstört worden ist, einfach
durch die Gegenthese widerlegen, daß vielmehr das Christentum infolge
des innern Zerfalls den Sieg davontrug und gewissermaßen das Erbe
übernehmen mußte? Mit der richtigen Beantwortung des viel komplizierteren

Prozesses würde man auch auf das eigentliche Wesen der geschieht-;'
liehen Krisen stoßen, die Toynbee selbst oft tiefer darstellte. Über das
Thema «Christentum und Kultur» hat Jacob Burckhardt Entscheidenderes
beizutragen gewußt. Im Aufsatz «Wiederholt sich die Geschichte?»
erschwert eine häufige Verwechslung von historischen Erscheinungen und
Kräften die Klärung. Allgemein werden Militär-, Sozial- und Wirtschafts-



— 413 —

historiker ein Unterschätzen außerkulturcller und -religiöser Faktoren rügen.
Besonders bedauern wird man, daß in dieser Sammlung kein Essay über
Marx oder den historischen Materialismus eingefügt ist, weil die
Auseinandersetzung im Hauptwerk im Zusammenhang mit Lenin wohl sehr
gehaltreich, aber allzu knapp gehalten ist. Der stete Hinweis, daß die «Epoche
der Geschichte» gegenüber dem «Zeitalter der Natur» zeitlich noch kaum
ins Gewicht falle und daher eine objektivere Betrachtung erfordere, ist
gerechtfertigt. Aber man wird festhalten müssen, daß Humanität und Kosmos

in verschiedenen Rhythmen verlaufen.
So manche Bedenken man hegen mag, so gewiß bleibt, daß jede Seite

bedeutungsvoll ist, ob man ihr zustimmt oder sie kritisch betrachtet. Die
stoffliche und systematische Großartigkeit des Hauptwerkes «The Study
of History» in der sechsbändigen Originalausgabc wird zwar nicht erreicht.
Dafür weist diese Sammlung eine größere innere Freiheit auf, in der die
allgemeinen und metaphysischen Auffassungen Toynbees deutlich hervortreten.

Der Band bietet daher für einen weitern Leserkreis einen guten
Zugang zur Ideenwelt Toynbees, obgleich es nicht anginge, ihn darnach zu
beurteilen (nicht zumindest in Hinblick auf seine hervorragende historio-
graphische Tätigkeit als Herausgeber der Bände «Surveys of International
Affairs, 1920—1938»).

Die Geschichtschreibung wird über Toynbee hinausschreiten, aber ihn
stets als einen Meilenstein auf dem Wege fruchtbarer Entwicklung
anerkennen. Es liegt die Kraft einer großen schöpferischen Leistung, die pionierartig

in seinem Hauptwerk begründet ist, auch auf dieser lebensnahen
Sammlung des tiefen historischen Forschers und Denkers.

Wädenswil. Eduard Fueter.

Rene Voooensperoer, Der Begriff der Geschichte als Wissenschaft im Lichte
aristotclisch-lhomisiischer Prinzipien. In: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte. Beiheft 5. Freiburg i.d. Schweiz 194S.

Daß das Problem der Geschichte im aristotelisch-thomistischen Systeme
nur an der äußersten Peripherie auf den Schauplatz treten kann, ist aus den
grundlegenden ontologischen Voraussetzungen dieser Philosophie zu
verstehen. Die final wirksame «substanzielle Form» und der «actus punis»
des «ersten Bewegers» liegt in seiner naturhaft-gegenständlichen Bedeutung
fern von aller geschichtlichen Existenz. Mit um so größerer Spannung
sehen wir einer Untersuchung entgegen, die sich zum Ziele setzt, der Frage
der Wisseiischaftlichkeit der Geschichte in dem Sinne nachzugehen, daß
«die Möglichkeit der logischen und objektiven Einbeziehung der modernen
Geschichtswissenschaft in den aristotelisch-scholastischen Wissenschafts-
begriff» erwogen wird (S. 8). Diese Untersuchung wird mit einer
anerkennenswerten Umsicht und Sachkenntnis durchgeführt, indem uns weder
der Rückblick auf die geschichtlichen Antezedenzien unserer gegenwärtigen



— 414 —

Problemlage, noch der Ausblick auf die Stellung der Historie im systematischen

Wissenschaftsbegriff vorenthalten wird. Antike und neuzeitliche
Wissenschaftslehre, vergangene und gegenwärtige Philosophie der
Geschichte wird bei diesem Unternehmen zu Rate gezogen und an der
Diskussion beteiligt. Da die aristotelisch-thomistische Philosophie für diese
Erörterung des Geschichtsproblemes eindeutig die Basis der Betrachtung
darstellt, kann es nicht anders geschehen, als daß die vorliegende Arbeit
im Zeichen einer Spannung steht. Sie ist bedingt durch die schwer
auszugleichende Polarität des geschichtsfremden peripatetischen Systemgedankens
und der geschichtlichen Existenz, die in ihrem einmaligen, unableitbaren,
persönlich-aktuellen und menschlich-relevanten Sein anerkannt sein will.

Im geschichtlichen Erkennen geht es um «Sinndeutung eines
Geschehens oder persönlichen Handelns», um «Vergegenwärtigung der an
den historischeil Objekten erscheinenden Intentionalitäten» (27), um «Fi-
nalitätserkcnntnis am geistigen Geschehen der menschlichen Existenz» (28).
Das «Einzelne» ist Ausgangs- und Zielpunkt der historischen Forschung.
Historie befaßt sich mit den Betätigungen menschlicher Freiheit, sofern
sie gesellschaftlichen Charakter tragen (34); sie sollen «nach dem kausalen
und finalen Zusammenhang ihrer Entwicklung erforscht werden» (50).
Wie kann es gelingen, den so angedeuteten Begriff der Geschichte mit den
Orientierungen und Ansprüchen jenes Systems in Einklang zu bringen?

Geschichte vermag freilich dem aristotelischen Wissenschaftsbegriffe
nicht zu genügen. Aber sie ist — als den Geistes- oder Individualwissen-
schaften zugehörig — eine «Wissenschaft im weitem Sinne» (107). Daß
solche Einbeziehung in den normativen Wisseiischaftsbegriff möglich wird,
— dazu bedarf es freilich gewisser Vermittelungen, die die Historie vor
dem Forum des klassischen Erkenntnisbegriffs zu rechtfertigen scheinen.
Eben diese vermittelnden Kategorien sind es aber, die an dem ganzen uns
vorliegenden Unternehmen unser Interesse am meisten in Anspruch nehmen.
Denn an dieser Stelle liegt der kritische Punkt, an dem das philosophische
Problem dieser Auslegung der Geschichte am deutlichsten sichtbar wird. —
Die neuscholastische Theorie spricht von «kontingent-allgemeinen
Begriffen», indem sie so die entgegengesetzten Momente der begrifflichen
«Allgemeinheit» und der «Kontingenz» in eine Einheit zusammenfaßt. Eben
an der Auslegung der «Kontingenz» wird sich in jeder Geschichtsphilosophie
zeigen, wie geschichtliche Existenz letztlich verstanden wird. Diese Frage
erfährt aber u. E. noch eine unerhörte Zuspitzung, wenn der Verfasser —
in Anlehnung an eine tief ins Altertum reichende Tradition — die
«Kontingenz», und zwar ausdrücklich diejenige der geschichtlichen Vergangenheit,

als «notwendig» meint verstehen zu dürfen, so daß von einer «Tat-
sächlichkeitsnotwendigkeit» (89), von einem «praeteritum necessarium» (108)
die Rede sein darf, womit eine «Grundlage für die objektive Sicherung»
und für die Wissenschaftlichkeit dieser Gegenstände gewonnen sein soll
(109). — Die Ausmündung der Schrift in den ethischen Horizont kann uns



— .415 —

nicht abhalten, hier unsere Bedenken anzumelden. Denn wir können solche
«Sicherung» durch «Notwendigkeit» mit dem Wesen der Geschichte nicht
vereinen.

Basel. Heinrich Barth.

Emil Zweifel, Die rechtliche Natur der Vereinbarungen zwischen den Staa¬

ten und dem Apostolischen Stuhl (Konkordate). Zürcher Beiträge
zur Rechtswissenschaft, N. F., Heft 139, Aarau 1948. 208 S.

Die vorliegende Dissertation ist eine rechtsdogmatische, keine rechts-
historische. Sie kann an diesem Orte nur kurz besprochen werden und es

muß namentlich auf eine Kontroverse mit den darin vertretenen
Auffassungen, zumal sie letzte Fragen der Rechtswissenschaft berühren,
verzichtet werden. — Der Verfasser setzt sich zum Ziel, die rechtliche Natur
der Konkordate, d. s. Verträge zwischen den Staaten und der katholischen
Kirche, den Denkkategorien Kants folgend, zu ergründen. Der erste Teil
bietet eine Darstellung der Theorien über die rechtliche Natur der
Konkordate; der zweite Teil ist überschrieben mit: «Analyse der Beweise aller
bisherigen Konkordatstheorien und kritische Auflösung des zugrundeliegenden

Dogmatismus». — Zweifel trägt mit großem Fleiß die Auffassungen

zusammen, die über die Rcchtsnatur der Konkordate vertreten
worden sind, er prüft und wertet sie, ohne aber zu einem konstruktiven
Resultat vorzustoßen. Es ist überaus charakteristisch für diese Arbeit, daß
sie ausklingt in die Klage Fausts: «Was man nicht weiß, das eben braucht
man. Und was man weiß, kann man nicht brauchen». — Um die Frage der
Rechtsnatur der Konkordate ist eine große Literatur entstanden, das geht
schon aus dem (mangel- und lückenhaften) Literaturverzeichnis hervor. Die
Frage hat von zwei Problemen her ihre besonderen Schwierigkeiten: vom
Verhältnis von Staat und Kirche und von der Rechtsnatur des Völkerrechtes
her. Die ältere Literatur über die Konkordate steht noch im Banne der
kirchenpolitischen Systeme des sog. Kirchenstaatstunis einerseits und des

sog. Staatskirchentums anderseits, die heute praktisch und doktrinär
überwunden sind. Wer geistig diesen Systemen verhaftet ist, wird konsequenterweise

nicht zu einer Konstruktion der Konkordate als Verträge kommen
können, sondern der Privilegien- oder der Legaltheorie verfangen sein.
Stellt man sich aber auf den Boden des modernen Verhältnisses von Staat
und Kirche, wo staatliche und kirchliche Sphären geschieden sind, so bietet
sich die weitere Schwierigkeit, ob Staat und Kirche als koordinierte
Vertragspartner in Frage kommen können. Wenn eine Staatstheorie die Kirche
nur anerkennt, soweit sie im Staate in Erscheinung tritt und über die
Tatsache einer universellen Kirche hinwegsieht, so wird sie eine Vertrags-
partnerschaft ablehnen und wiederum in das territorialistische System des
absoluten Staatskirchentums einmünden. Wenn sie aber die Tatsache einer
universellen Kirche anerkennt, so wird sich die Frage stellen, welcher Art



— 416 —

von Verträgen die Konkordate zuzurechnen seien. Das sind skizzenhaft
umrissen die Fragenkomplexe, die sich dem Verfasser stellen. — Nach der
heute herrschenden Lehre in Kirchenrecht und Völkerrecht sind die
Konkordate als völkerrechtliche Verträge aufzufassen. Seit Leo XIII. wurde
in der eigentlichen kanonistischen Literatur die Privilegientheoric nicht mehr
vertreten. Seitdem in der völkerrechtlichen Literatur das positivistische
Dogma, daß der Staat allein Völkerrechtssubjekt sei, überwunden ist, wird
die katholische Kirche als Völkerrechtssubjekt anerkannt und damit waren
die Wege zur Auffassung geebnet, die die Konkordate als völkerrechtliche
Verträge betrachtet. Diese Lehre zu begründen und zu vertiefen ist eine
verlockende, aber keine leichte Aufgabe. — Die vorliegende Arbeit bleibt
im Zweifel stecken. Wer das Völkerrecht als Recht nicht zu begründen
vermag, wer das Verhältnis von Staat und Kirche als rechtlich faßbares
nicht anerkennen kann, wird hinsichtlich der Rechtsnatur der Konkordate
beim Ignoramus stehen bleiben. — Mit großem Fleiß wurden die Lehr-
meinungen zusammengetragen, mit Gründlichkeit wurde den Problemen
nachgegangen. Wer sich für die Problematik der vorliegenden Frage
interessiert, wird durch diese Arbeit angeregt und sie mit Gewinn zu Rate ziehen.

Fribourg. Eugen Isele.

G. R. de Beer, F. R. S., Travellers in Switzerland. Geoffrey Cumberlege,
Oxford University Press, Londres, New York et Toronto, 1949.
584 p., 23 Hl. hors texte, in-8°.

Comme un grand nombre de ses compatriotes, le professeur G. R. de
Beer, de University College ä Londres, est un vieil ami de notre pays, qu'il
eonnait jusque dans ses vallees les plus reculees pour y avoir fidelcment
passe ses vacances pendant plus de vingt ans. La seconde guerre mondiale
et l'isolement force de la Grande-Bretagne (et de la Suisse) l'obligerent
ä renoncer, temporairement du moins, ä ses voyages et ä ses sdjours sur le
continent. C'est alors que, pour occuper de longues soirdes passdes dans
un abri antiaerien ou, par la suite, au mess des officiers d'dtat-major de
l'armee de Normandie, M. de Beer, qui avait troque la robe du professeur
universitaire contre l'uniforme de lieutenant-colonel, chercha dans la lecture
de recits de voyage en Suisse un moyen de fuir la lourde et angoissante
rdalite quotidienne. Des barrieres infranchissables rempechaient de venir
dans nos regions; il y vint par l'imagination, en suivant les voyageurs du
passe le long des routes helvetiques.

Mais en homme habitue au travail scientifique, il ne se contenta pas
du seul plaisir que procure une lecture decousue. II tint un compte metho-
dique de ses lectures et nota soigneusement les rdfdrences bibliographiques,
concernant les recits de voyages qui passaient entre ses mains. Ainsi se
forma un fichier oü sont representes la plupart des voyageurs qui, au cours
des siecles, traverserent notre pays et laisserent une relation imprimee de



— 417 —

leur voyage. Ainsi naquit l'ouvrage qui nous interesse aujourd'hui,
Travellers in Switzerland.

A vrai dire, cet enfant de la guerre ne se ressent pas trop des
circonstances troublees qui ont provoqud sa naissance. II se porte meme fort
bien, ä cn juger par les vingt-trois magnifiques planches qui illustrent le
texte. Mais ä feuilleter l'ouvrage de M. de Beer, nous ne tarderons pas ä

y decouvrir d'autres richesses. Ainsi la premiere partie (pp. 1—467) rendra
au chercheur, qu'il soit historien ou s'oecupe de problemes litteraires, des
Services precieux; il y trouvera une liste oü sont classes chronologiquement
tous les voyageurs dont M. de Beer a eu connaissance. Et le nombre en
est considerable: du milieu du Xc au milieu du XXC sicclo, ils sc sui.vent,
rares pour les annees du moyen äge, peu nombreux au XVI« et au XVII*
siecles, en nombre considerable des le debut du XVIIIe; provenant de la
plupart des pays d'Europe et meme d'Afrique du Sud, des Indes et du Japon,
ils representent toutes les classes de la socidte: princes et souverains, hommes
d'Etat et generaux, moines et cardinaux, poetes, romanciers, historiens,
peintres et sculpteurs, hommes et femmes du monde, petites gens sans
profession connue, ils se suivent annee apres annee et sillonnent notre pays.
Nous pouvons les aecompagner dans leurs pdregrinations, car M. de Beer
a pris soin de placer ä cöte du nom de chaque voyageur son itindraire de
son entree ä sa sortie de Suisse.

Et ceci nous amene ä la seconde partie de l'ouvrage, la section topo-
graphique (pp. 468—510). M. de Beer a etabli pour une vingtaine de
stations alpcstres, la liste des voyageurs qui y passerent. La consultation
de ces listes ne manque pas d'etre fort interessante. Avant le milieu du
XVIII« siecle, rares sont les audacieux qui se hasardent dans les vallees de
nos montagnes. Les glaciers, les ndves, les torrents et les preeipices ne
sont pas encore ä la mode. On ne franchit les Alpes que par necessite et
non pas, comme cc sera le cas par la suite, avec le dessein de faire la
connaissance de spectacles naturels grandioses.

La troisieme partie du livre (pp. 511—5S4) est de nature biblio-
graphique. Lc lecteur y trouvera des indications sommaires mais süffisantes
sur les carnets de route et les notes de voyages laissds par tous ceux qui
visiterent notre pays. Comme les voyageurs y sont classes alphabetiquement,
cette troisieme partie sert d'index ä la premiere.

Mais, dira-t-on, l'ouvrage de M. de Beer, encore que precieux, ne doit
point etre d'une lecture attrayante. Certes Travellers in Switzerland est
essenttellement un volume de rdferenee, que plus d'un erudit feuillettcra avec
fruit. Ndanmoins sa consultation ne manque pas d'interet ni meme de
charme. Dans la premiere et principale partie de son livre, M. de Beer a

eu l'heuretise idee de faire suivre l'itindraire de presque chaque voyageur
de quelques lignes tirees du recit gräce auquel le voyage nous est connu:
description naive d'un site alpestre, amüsante aneedote de voyage, jugement
sommaire sur le pays et sur ses habitants, autant de notations rapides, qui

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 29, Heft 3 8



— 418 —

conferent ä l'ensemble de l'ouvrage un attrait tout particulier et le ddpouillent
de tout pddantisme. Ouvrez-Ie ä la page 90: «Je rencontrai aussi, ecrivait
en 1790 la marquise de La Tour du Pin, un personnage celebre, M. Gibbon,
dont la figure grotesque me donnait une envie de rire que j'avais bien de la
peine ä mattriser». Revenez ä la page 43; le chevalier de Bouffiers, qui
visita la Suisse en 1764, se trouvait-il en ce coin de terre vaudoise que mo-
destement ses habitants appellent le Milieu du Monde quand de sa plume
glisserent les lignes suivantes: «II y a des endroits ici oü un enrhume peut
cracher ä son choix dans l'Ocean ou dans la Mediterranee»? Et si vous sautez
ä la page 17, vous y trouverez un charmant quatrain qu'inspirerent ä un
nomme Marc Lescarbot la ville de Lucerne et ses environs:

« Lucerne belle en soy et dedans son enclos,
Mais hideuse au deuant, aux cötes, et ä dos,
Par le prochain aspect de ces Alpes chenues,
Et des monts qui par tout tiennent ses auenues ...».

* **
Un tel ouvrage, on le concoit aisement, ne peut etre complet. Les

emdits releveront sans doute l'absence de tel personnage qui leur est fa-
milier mais qu'ils sont peut-etre seuls ä connaitre. Qu'importe! Tel qu'il
est, le livre de M. de Beer constitue un instrument de travail d'un prix in-
cstimable; dans l'histoire des voyages en Suisse il represente probablement
le plus vaste effort d'analyse et de synthese entrepris jusqu'ä ce jour.

Lausanne. Ernest Giddey.

R. W. Chambers, Thomas Monis. Deutsche Übertragung von Dr. J. E.
Nenninger. Benno Schwabe fr Co. Verlag, Basel 1947. 483 S.

Auf den besonderen Wunsch der Redaktion weisen wir hier nachträglich
auf ein Buch hin, dessen Ruhm längst im Munde aller ist, die die

Forschungen zur Geschichte des nordeuropäischen Humanismus verfolgt haben.
Zweifellos gehört es zu den bedeutsamsten Werken zur Geschichte des
16. Jahrhunderts, die in den letzten Jahrzehnten erschienen sind. Es hätte
in der Geschichte von More's Nachleben Epoche gemacht, auch wenn sein
Erscheinen nicht zeitlich mit der Heiligsprechung zusammengefallen wäre
(Erstausgabe London 1935). Was der Leser von den ersten Seiten an
aufatmen läßt, ist die freie Luft echter kritischer Forschung und weiträumiger
Orientierung, die er hier atmet und die ihn erhebt über das traditionelle
Dilemma der älteren Biographik: über den Widerspruch zwischen einem
sozialistischen Morusbild, das den echten Humor der Utopia zur politischen
Satire verzerrte und alles todernst nahm außer dem ernsten Märtyrer im
Tower, und andrerseits einer erbaulichen Hagiographie, die über den Tower-
Szenen den Verfasser der Utopia vergaß und in der man die prickelnde
Seeluft der Gespräche mit Erasmus vermißte. Das ist die Freude der eisten



— 419 —

Seiten: Lösung von der festgefahrenen Problematik einer alten Diskussion,
deren Geschichte sich mit Hilfe des Verfassers zurückverfolgen läßt bis
auf ihre konfessionellen Ursprünge im 16. Jahrhundert selbst. Ein erstes
Kapitel, das eine kritische Darstellung des Morusbildes in seinem Werden
durch die Generationen hin, von den Aufzeichnungen der nächsten
Verwandten des Enthaupteten bis zu den Biographien des 19. Jahrhunderts
gibt, gehört zu den ergebnisreichsten, überraschendsten Teilen des Werkes.
Blickt man dann von den letzten Seiten des Buches zurück auf die ganze
Darstellung, so kann man freilich die Frage nicht abweisen, die sich nun
von neuem aufdrängt: gehört diese Darstellung nicht auf höherem Niveau
doch auf die eine Seite der alten Kontrastreihe, auf diejenige der Ha-
giographie?

Wir glauben es nicht, möchten indessen nicht bestreiten, daß das Buch
in aller Offenheit eine kämpferische Haltung zeigt, die sich gegen eine
Morusinterpretation richtet, die den religiösen Gehalt dieses Humanisten-
lebcns nicht ernst nimmt, also sowohl gegen die aufgeklärt-sozialistische
Vcrflachung wie gegen die protestantisch-aiitikatholische Umdeutung. Hier
hat man endlich wieder einen Monis in der Fülle seiner plastischen menschlichen

Gestalt. Und die Impulse einer solchen Neuschöpfung sind echt
wissenschaftliche. Chambers ist als Anglist an seine Aufgabe
herangetreten. Nicht die lateinisch-humanistische Utopia der klassischen Reife,
sondern die englischen Werke der Jugend und des Alters, insbesondere

die großartigen Briefe, die Umgangssprache und der volkstümliche
Witz des Londoner Richters: das sind die Dinge, die Chambers wohl
zuerst und am tiefsten gefesselt haben. Die Werke des Morus in der
Volkssprache, «The Workes of Sir Thomas More, wrytten in the Englysh tonge»,
die neben den Briefen auch die Jugendgedichte, die englische Übersetzung
der vita des Giovanni Pico della Mirandola und andrerseits die
Kontroversschriften gegen die Haeretiker und die letzten Gebete und Traktate
aus dem Tower enthalten, — dieses ganze Corpus von wenig bekannten
und höchst bedeutsamen Dokumenten ist es, dem Chambers schon vor der
Abfassung dieser Biographie die jahrelange Sorgfalt des philologisch
verantwortlichen Neuhcrausgebers und Kommentators gewidmet hat und in
deren Bereich seine unvergleichliche Kompetenz gewachsen ist. Die «English

Works» waren seinerzeit von der Tochter des Monis, Margarethe Roper,
und seinem Neffen, dem Buchdrucker und Juristen William Rasteil
gehütet, dann 1557 in der Periode Marias der Katholischen vom letzteren in
London gedruckt und dann von der Nachwelt in Vergessenheit begraben
worden; sie liegen nun seit 1931 dank der Fürsorge einer Reihe englischer
Gelehrter, zu denen Chambers gehörte, wenigstens teilweise in einer Neu-
atisgabc vor. Daneben hat Chambers auf urkundliche Quellen gegriffen, vor
allem auf die «Letters and Papers, Foreign and Domestic, of the Reign of
Henry VIII», die seit Jahrzehnten in einer sorgfältigen Edition
bereitstanden.



— 420 —

Wenn einem so vorzüglichen Werk gegenüber, wie es diese Biographie
darstellt, einige kritische Bemerkungen auch demjenigen erlaubt sind, der
als Fernstehender die Fülle von kluger Arbeit nur ahnt, die hier geleistet
worden ist, so würde vielleicht folgendes zu erwägen sein. Das eigentlich
politische Leben, in dem sich Mortis bewegte, erscheint in diesem Buch wie
in einen leichten Nebel gehüllt, und Heinrich VIII. geistert etwas unberufen

herum: seiner Gestalt ist nicht ganz das volle Maß der Liebe zuteil
geworden, auf das auch er vor dem Forum der Historie Anspruch hat.

Wenn zweitens Monis selbst die Biographie Picos della Mirandola
übersetzte, so wäre der gleichzeitigen italienischen und florentinischen Gedankenwelt

gegenüber, zu der auch Machiavelli gehörte, vielleicht etwas mehr
Interesse angebracht gewesen, als ihr zuteil wird. Schließlich erscheint der

spezifisch englische Humanistenkreis, zu dem Erasmus gehört, in diesem

Werk mehr als biographischer Decor wie als wirkliche geistige Welt, an

der Morus innerlich und wesentlich teil hätte. Chambers Interpretation
der Utopia, der Nächstverwandten des Enkomion Morias, betont mit Recht

die traditionellen, mittelalterlichen Elemente der Schrift, aber sie zeigt wenig
Verständnis für das spezifisch Humanistische. Der Anglist erweist sich

in all diesen Dingen mehr als Historiker der englischen Sprache als des

englischen Geistes, sofern sich dieser Geist eben auch lateinisch und im

Sprachkleid des Humanisten ausdrückte. Es läßt sich denken, daß dem

traditionellen Kirchenglaiiben des Morus nicht nur sein volles Recht, sondern
erst seine eigentlich historische Interpretation hätte zuteil werden können,
wenn man diesen Glauben in seiner neuen spezifischen Prägung erkannt
und Morus nicht nur als Erben der Vergangenheit, sondern als Zeitgenossen
sowohl des Erasmus wie des Loyola gerade in religiöser Hinsicht erkannt
hätte. Hier hätte dann die Berufung des Morus auf den Entscheid seines

Gewissens, die in seinen späten Briefen eine so erstaunliche Rolle spielt
und einen höheren Grad der Bewußtheit erreicht als in irgendeinem seiner

Zeitgenossen, gründlich diskutiert und in die spezifischen geistesgeschicht-
lichen Zusammenhänge eingeordnet weiden müssen. Von diesem Punkte

aus hätte sich dann Morus eben so scharf von der bloßen Tradition wie

von der neuen Autorität etwa des Schriftprinzips abgehoben. Sein humanistischer

Katholizismus hätte die ihm zukommende, moderne Note bekommen.

Aber auch diese Erörterung lag sowohl dem Sprach- wie dem

Literarhistoriker etwas fern. Dafür beschenkte Chambers den Leser mit einer so

geistvollen und frisch dahersprudelnden, gedankenvollen Schilderung, daß

unser Dank alle kritischen Erörterungen überwiegt.
Schließlich sei der sorgfältigen Arbeit des Übersetzers, Dr. Nenningers,

gedacht, eines Schülers des Verfassers, der in wohlüberlegter, jahrelanger
Mühe im deutschen Text lieber den vollen Ideengehalt der Sätze seines

verstorbenen Lehrers wiedergeben als in einer leichteren Linie des

Satzbaues die voreilige Sympathie des Lesers gewinnen wollte.

Basel. Werner Kaegi.



— 421 —

Richard Newald, Erasmus Roterodamus. Verlag Erwin Burda, Freiburg
im Breisgau, 1947, 392 S.

Es war zu erwarten und dringend zu hoffen, daß mit dem Abschluß
der Allenschen Briefausgabe eine neue Zeit für die Erasinusbiographie
anbrechen werde. Nun ist es Frau Helen Mary Allen in Oxford im vorver-
gangenen Jahr vergönnt gewesen, das Erscheinen des elften Bandes zu
erleben, der mit dem Todesjahr des Erasmus und dem 3141. Brief der
Ausgabe abschließt, nachdem die Mitherausgeberin mit ihrem Gatten im
Jahr 1893 das große Editionswerk begonnen hatte. Die vorliegende
Biographie Richard Newalds ist nun meines Wissens die erste, die aus dein
Reichtum dieses vollständigen Briefmaterials, dessen Edition längst zum
Vorbild geworden ist, schöpfen konnte. Der Verfasser hat indessen nicht
nur diesen glücklichen Moment abgewartet und um seinetwillen geschrieben,
sondern durch ein reiches eigenes Lebenswerk die Voraussetzungen
mitgebracht, ohne die man sich nicht an das große Thema wagen durfte. Die
beiden letzten Bände der Briefausgabe standen ihm übrigens während der
eigentlichen Arbeit noch nicht zur Verfügung. Glücklicherweise hat er sich
auch gar nicht vorgenommen, das zu schreiben, was der Verlag auf dein
Umschlag ankündigt: die «maßgebliche Erasinusbiographie». Er schreibt
vielmehr «aus der Erkenntnis heraus», daß auch mit dieser Darstellung
«nichts Abschließendes geboten werden kann, daß jede Zeit verpflichtet ist,
sich ihren Erasmus zu erobern, d. h. das aus seinem Wesen und Wirken
zu gewinnen, dessen sie besonders bedarf» (S. 9 f.). Schon diese Einstellung
drängte offenbar den Verfasser zu einer Akzentuierung, die auch von den
Schwächen der bisherigen Literatur und durch die Publikation der jüngsten
Briefbände gefordert wurde: es mußte einmal der ältere Erasmus
herausgearbeitet werden, nicht mehr der junge humanistische Ästhet, nicht der
Kritiker der Zeit, der Spötter über die Mißbrauche in Kirche und Gesellschaft,

auch nicht der angeblich unsicher gewordene sogenannte Vermittler
zwischen den konfessionellen Kampfpartcien, sondern diejenige Gestalt, die
man ruhig den klassischen Erasmus nennen kann: der Hüter eines Schatzes
einfacher sittlicher und christlicher Grundwahrheiten, der Verteidiger eines
geistigen Patrimoniums gemeineuropäischer Überzeugung, die es durch die
kriegerischen und konfessionellen Krisen seiner Zeit hindurch zu retten galt.
Vielleicht bedauert man es, daß bei dieser Fragestellung das herrlichste
Werk des Erasmus, das Enkomion Morias etwas in den Schatten geraten ist
und daß auch die Ideen der Colloquien nicht dominieren. Aber gerade über
diese Themen hat Huizinga so Vorzügliches gesagt, daß es nicht lockte,
hier einen Wettstreit aufzunehmen. Derjenige Erasmus aber, der nicht nur
in seiner Zeit vom Lärm des Partcikampfes überschrien, sondern auch in
der Historiographie lange übersehen worden ist: der Erasmus nach 1520,
kommt in Newalds Darstellung nun zu seiner vollen plastischen Entfaltung.
Man hätte ihn in seiner ungebrochenen europäischen Auswirkung, nach den
einzelnen Ländern zeigen können: das hätte den Rahmen biographischer



— 422 —

Erzählung für ein breiteres Publikum gesprengt; Newald zog vor, auch
diesen Erasmus als Individuum zu schildern auf Grund von Briefen und
Schriften. Dies gibt nun dieser Arbeit einen sozusagen landschaftlichen
Akzent: Erasmus am Oberrhein, Erasmus in Basel und in Freiburg. Aber
zugleich kommen gewisse Teile im Lebenswerk des Rotterdamers besser

zur Geltung als in irgendeiner andern Biographie: die Auseinandersetzung
mit dem Ciceronianismus, die Sprach- und Erziehungslehre, die
Wiedererweckung der patristischen Literatur, die Teilnahme an der innerkirchlichen

Reform der Zeit Pauls III. Was in dieser Darstellung etwas zu kurz
kommt, ist der geistesgeschichtliche Hintergrund für die spätere Zeit.
Besonders Frankreich bleibt blaß. Weder Bude noch Rabelais finden ihren
gebührenden Platz. Aber Newald hat unter schwierigen Umständen arbeiten
müssen, so daß ihm nicht nur Nebensachen, sondern auch Hauptwerke zur
Erasmusforschung wie die Etudes Erasmiennes Augustin Renaudets
(Paris 1939) entgangen sind. Das Hauptziel, das sich die Darstellung setzt,
Erasmus in das lebendige Bewußtsein der jetzt lebenden deutschen Leserschaft

zurückzurufen und die obligat gewordenen Verzeichnungen und
Fehlurteile der konfessionellen Geschichtschreibung verschiedener Oboedienzcn
zu korrigieren, vermag es zweifellos zu erreichen bei denen, die zu lesen
und zu hören gewillt sind.

Basel. Werner Kaegi.

Ernst Walder, Der Coudotliere Walter Roll von Uri und die Beziehungeii
zwischen der Innerschweiz und Italien in der Wende zur
Gegenreformation 1551—1561. Verlag Herbert Lang fr Cie., Bern 1948.

280 S.

Das kleine Uri war im 16. Jahrhundert, näher in der entscheidenden
Wendezeit von der Reformation zur Gegenreformation, mit einer erstaunlichen

Reihe außerordentlich begabter Persönlichkeiten beglückt. Die
Beroldingen, Beßler, a Pro, Roll, Schmid, Silenen, Tanner, Zumbrunnen, Zwyer,
ohne die zweitrangigen Namen anzuführen (die Arnold, Hofer, Jauch,
Gisler, Grüniger, Imhof, Kuon, Püntener, Stricker, Troger) — wo in aller
Welt fanden sich in einem ähnlichen Miniaturstaat Männer gleicher
Prägung in dieser Zahl gleichzeitig zusammen? Ihnen vor allem, dann auch
der geographischen Lage Altdorfs am Eingang der Route nach Italien
und seiner Bestimmung als Residenz des päpstlichen Nunzius, verdankte
das kleine Bergland am Vierwaldstättersee seine Bedeutung im eidgenössischen

Bunde in der zur Diskussion stehenden Epoche. Eine Bedeutung, die
weit über das hinausging, was Uri auf Grund seiner Bevölkerungszahl
und seiner materiellen Güter hätte beanspruchen können. Nirgends zeigte
sich das eindrücklicher als während der dritten Nunziatur Volpes, als Uri
mit Nidwalden die ablehnende Stellungnahme der V Orte in der Frage
des Genferbünduisses bestimmte. Uri war es auch, das um die Jahrhundert-



— 423 —

mitte zuerst und am eindeutigsten gegen das französische Bündnis und das

Abhängigkeitsverhältnis von Frankreich aufbegehrte.

Einem der führendsten Männer Uris nicht nur, sondern der eidgenössischen

Politik der Zeit überhaupt, geht Walders Buch nach. Als der Altmeister
der urnerischen Landesgeschichte und gründliche Kenner der Gegenreformation,

Dr. Wymann, das Werk Walders zu Gesicht bekam, fragte er sich

erstaunt, ob es sich um einen Roman handle, oder ob der Verfasser sich
sein Werk aus den Fingern gesogen hätte, weil er mit dem Urner Staatsarchiv

auch nicht eine Zeile gewechselt hatte. Auf den ersten flüchtigen
Blick zwischen die Buchdeckel hingegen lautete sein Urteil, es liege eine

gründliche Arbeit vor — und das will bei Mgre. Wymann etwas heißen!
Und tatsächlich, glücklicher Ritter Roll, der einen solchen Biographen
gefunden! In greifbarer Plastik, mit knappen Strichen — die prägnanten
Formulierungen sind ein Vorzug Walders! — läßt der Verfasser seinen

«Helden» erstehen: Einen wahrhaftigen Renaissancemenschen von starker
Vitalität und unbändiger Tatenlust. «Wie ein Staat hat er seine Agenten
und Gesandten. Wie eine staatliche Obrigkeit stellt er ihnen seine Instruktionen

aus.» In der Tat, dieser Roll verdiente in seiner Art den Titel
Schweizerkönig nicht viel weniger als Ludwig Pfyffer. Vielleicht, weil die
Größe Rolls auf politisch-diplomatischem Gebiete lag, ist der Titel des

Buches mit «Condottiere» nicht sehr glücklich gewählt. Denn zum «Con-
dottiere» langte der einzige uud dazu unblutige Auszug des Ritters im Jahre
1574 nach den Niederlanden im Dienste Albas doch kaum. Ihm lag mehr
der Verkehr mit Fürstenhöfen und diplomatisches Spiel und Intrige. Das

Bild des Obersten ist im ganzen nicht unsympathisch. Als Charakter steht

Roll, dem die Freiheit und Unabhängigkeit der Kantone und die Treue zum
angestammten Glauben über alles ging, dem gefeierten Innerbündlcr
Melchior Lussy jedenfalls nicht nach. Und wenn er mit seinem Landsmann
Hans Zumbrunuen, dem Volpe als schönste Zierde nachrühmte, daß er
keinem Fürsten verpflichtet sei, an Selbstlosigkeit und Lauterkeit der
Gesinnung auch nicht zu vergleichen ist, er trug doch niemals seine Dienste

für Geld zu Markte, was sich besonders in seiner unentwegten Gegnerschaft
zum Franzosenkönig und dessen Hörigen in der Schweiz zeigte. Merkwürdig,
aber nicht unerklärlich bleibt die Tatsache, daß Roll während der
Verhandlungen im Genferhandel weder im Kanton noch in der V- oder VH-örti-
schen Politik die Rolle spielte, die ihm zugefallen wäre. Gelegentlich dürfte
Walder Rolls Bedeutung wohl etwas zu stark betonen, so wenn er ihm

beim Locarnerhandel die Hauptschuld oder das Hauptverdienst — je nach

Standpunkt handelt es sich um das eine von beiden — an seinem Ausgang
zuschreibt, während doch wohl Gilg Tschudi die treibende und bestimmende

Kraft war. Wenn Walder an einem Orte (155) auf die Tatsache hinweist,
daß die Katholiken bei diesem Handel ihr Ziel mit rücksichtsloser
Entschiedenheit verfolgten, während die Glaubensgenossen der evangelischeu
Gemeinde unentschlossen waren, so ist in diesem Zusammenhang zu be-



— 424 —

merken, daß die Katholiken bei ihrem Vorgehen sich eben auf den Kappeier
Frieden berufen konnten.

Walder besitzt alle Voraussetzungen zu einem Historiker. Seine Arbeit
stützt sich auf eine gewissenhafte Benutzung umfassend herangezogener
Quellen. Er ist ein Meister guter Übersichten und Charakterisierungen ganzer
Zusammenhänge. Immer schildert er Einzelvorgänge auf dem Hintergrund
weltgeschichtlicher Ereignisse. Dabei ist er doch auch im kleinen durchaus
zuverlässig; wir verweisen dafür auf seine wertvollen Untersuchungen der
Parteibildungen in den V Orten. Kleine Unachtsamkeiten stilistischer Art
fallen bei dieser Gesamtlage nicht allzuschwer ins Gewicht, so etwa wenn
der Verfasser den Ausdruck «naheliegender» statt naheliegend braucht,
oder wenn er die Gänse, die «a bevere» geführt werden (92) zum Trog
(statt zur Tränke) trotten läßt. Das italienische «pretaria» würde wohl auch
besser mit Klerisei oder Pricsterlierrschaft oder Priesterschaft statt mit
«Priesterei» übersetzt. Als technischen Mangel bewerten wir es, wenn
Walder unnötigen Ballast mitschleppt [so die Wiedergabe deutschsprachiger
zeitgenössischer Zitate (in einer Darstellung!) mit allen Konsonantenver-
doppeltingeii]. S. 235128 fehlt der Fundort des Zitates. S. 2520 ist eiii Zitatteil

ausgefallen. Eine Numerierung der Fußnoten nach Kapiteln wäre der
fortlaufenden für das ganze Buch, wobei man auf Fußnote 612 kommt,
vorzuziehen gewesen. Für einzelne Zitate hätte der Verfasser auf unseren
Dokumentenband II zur Nunziatur Volpe (1946) verweisen müssen, während
er aus uns unerfindlichen Gründen den Band nicht zu kennen scheint. Zu
beanstanden ist der Umstand, daß Walders prächtiges Buch kein
Namenverzeichnis besitzt.

Truns. K a rl F ry.

Robert Butler, Nationales und universales Denken im Werke Etienne
Pasquiers. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 30. Basel,
Verlag Helbing fr Lichtenhahn, 1948.

Concu primitivement comme une contribution ä l'antimachiavelisme en

France, le travail de M. Butler a dtd elargi eil une etude sur la pensee
«nationale» et «universelle» d'Et. Pasquier, historien-juriste francais de la
pdriode de transition entre Ie 16c et lc 17c siecle. Plutöt que de recherchcr
les origines et les sources de la pensee politico-juridique de Pasquier et de
reconstituer la filiation de ses theories — thdories qui n'offrent d'ailleurs
qu'un interet limitd —, l'auteur a fait une apologie des iddes de cet drtidit-
philosophe dont il adopte l'attitude foncierement dogmatique. En effet,
Pasquier apparait, ä certains egards, comme un representant attarde de

l'«aiigustinisme politique» par sa theorie sur l'origine divine du pouvoir
et sur la fonetion ministerielle du prince, ainsi que par sa conception pro-
videntialiste de l'histoire, conception que Bossuet reprendra un siecle plus
tard. Cette interprdtation teldologique de l'histoire se recouvre avec lc



— 425 —

nationalismc de Pasquier dont l'universalisme nous parait, de ce fait, sin-
gulierement rdtrdci, ainsi qu'en temoigiie, par exemple, son incomprehension
de la culture italienne. Dans sa recherche de la «meillcurc police», on
sent l'influence de Piaton, ä qui Pasquier rcprend le Schema, demeure
classique jusqu'ä Montesquieu, des trois regimes auxquels le ldgiste du
16c siecle ajoute la monarchie parlementaire (dans le sens francais, bien
entendu). Mais il n'y a rien de liberal, de «democratique» dans la pensee
de ce contemporain de Bodin et de Montaigne, comme Ie prouve ce jugement

qu'il porte sur les Etats-gendraux: «C'est une vieille folie qui court
cn Pesprit des plus sages Francais qu'il n'y a rieii qui puisse tant soulager
le peuple que de telles assemblees: au contraire, il n'y a rien qui lui
procttre plus de tort...» (cite p. 78).

La partie la plus interessante de l'ouvrage de M. Butler est le chapitre
consacre ä l'antimachiavelisme de Pasquier. Cependant, il aurait fallu ex-
pliqtter ici que l'espece d'aversion qu'inspirait Machiavcl aux Frangais de

la fin du 16c siecle — ä Bodin (qui s'en est d'ailleurs beaucoup inspire),
ä Gentillet, ä Pasquier, etc. — provient de ce que ces auteurs ecrivaicnt
dans l'atmosphere douloureuse de la guerre civile; c'est lä surtout, comme
l'a montre Antonio Panclla («Gli Antimachiavellici», Florence, 1943), ce

qui a contribue ä les rendre injustes ä l'egard de Machiavcl qui, pour les

Francais d'alors, dtait le grand corrupteur de la vie publique. C'est la
politique de l'absolutisme sans frein qu'ils condamnaient, en la declarant
niachiavclique. «Le malheur de notre siecle aujourd'huy, ecrivait Pasquier,
est tel que pour acquerir reptttation d'habile homme, il faut machiavelizer»
(cite p. 106). Avocat ä la Cour des Comptes et catholique ardent, il dtait
naturel que Pasquier defeiidit le principe de la legalite contre celui du «bon
plaisir» des autoerates. A la maximc absolutiste-machiavdlique: «Pour autant
que je le veux, il est juste», le prince chretien doit opposer la maxime:
«Pour ce qu'il est juste, nous le voulons» (cite p. 6S). Cette conception
de la justice, inspiratrice des vrais rois, est egalement d'origine medievale
et platonicienne; il faut la rattacher ä la longue ligude des traites «De
regiminc Principum», auxquels Machiavel opposa son «Principe», oü il de-
crivait la conduite veritable des souverains. Pasquier est le chainon qui
rclie les theoriciens mddievaux du roi juste ä la «Politique tiree des propres
paroles de l'Ecriture sainte» de Bossuet.

Geneve. S. Stelling-Miehaud.

De la cause de la pesantcur. Memoire de Nicolas Fatio de Duillier presente
ä la Royal Society le 26 fevrier 1690, reconstitud et publie avec une
introduetion par Bernard Gagnebin. Notes and Records of the Royal
Society, Vol. 6, n° 2, Londres 1949, pp. 105—160.

Ne ä Bäle en 1664, bourgeois de Geneve depuis 1678, l'astronome et
physicien Nicolas Fatio de Duillier rappelle le vaudois J.-Ph. Loys de



— 426 —

Cheseaux (1718—1751) par sa precocitc: ä dix-sept ans, il entretient une
correspondance avec J.-D. Cassini, le directeur de l'Observatoire de Paris;
ä vingt-quatre ans, il est membre de la Royal Society. Comme Loys, il se
ddtournera de la recherche scientifique pour scruter les prophetiers contenues
dans l'Ecriture. II est vrai que Loys mourut prematurdment tandis que
Fatio atteignit l'äge de quatre-vingt-neuf ans. II sejourna en Hollande et
surtout en Angleterre, oü il acheva sa longue vie, non sans avoir subi quelques

persdcutions pour ses opinions hdterodoxes, inspirees des camisards et
prophetes cdvenols.

Fatio dtait en relation avec les savants les plus illustres: Leibnitz,
avec lequel il se disputa, Jacques Bernoulli, Huygens, Newton qui, lui
aussi, attachait beaucoup plus d'importance ä ses commentaires sur l'Apo-
calypse qu'ä la gravitation universelle. Fatio a etudie la lumiere zodiacale,
perfectionnd le travail des verres de tdlescopes, cherche ä determiner la
hauteur de plusieurs montages et ä dresser la carte du Leman, invente
— ce qui etait fort interessant pour l'horlogerie — un moyen de percer les
rubis. Une question occupe une grande place dans ses meditations scientifiques:

la cause de la pesanteur. II composera meine, sur ce sujet, un
poeme en vers latins, dans le style de Lucrcce. Le 26 fevrier 1690, il prd-
sentait ä la Royal Society une communication en francais sur son explication
de la pe-.anteur. Deux ans plus tard, dans une lettre ä Huygens, il declare
en avoir egard le manuscrit. II Ie retrouve dans la suite mais ne le publie pas.

Apres la mort de Fatio, G.-L. Lesage, professeur de sciences physiques
ä l'Academie de Geneve, racheta ses papiers qui remplissaient une caisse,
mais parmi lesquels on ne retrouva aucun des trois manuscrits sur la
pesanteur dont leur auteur avait signale l'existence. Lesage n'etait guerQ
moins original que Fatio: il a laisse vingt-cinq mille fiches, materiaux d'une
vingtaine d'ouvrages inachevds, ecrites sur des dos de cartes ä jouer. Lesage
legua ses propres papiers, auxquels etaient meles ceux de Fatio, ä son
ami Prevost, coinme lui professeur de physique ä l'Academie. En 1811,
Prevost cn fit don ä la Bibliotheque de Geneve oü ils sont demeurcs, plus
d'un siecle, enfouis dans cinquante-cinq caissettes. En 1945, cn classant les
papiers de Lesage, on ddeouvrit un cahier, de la main de Fatio, intitule
De la cause de la pesanteur. Ce texte contient l'essentiel de la theorie de
Fatio. On retrouva, en outre, quelques fragments des autres rddactions plus
detailldcs.

Nous devons ä Monsieur Bernard Gagnebin, conservateur des manuscrits

ä la Bibliotheque publique et universitaire de Geneve, la publication
de ce memoire, prdeedd d'une introduetion captivante et suivi de deux
lettres d'Huygens, en partie inedites.

Newton et Huygens avaient cherche, chacun de son cöte, ä expliquer
les propridtds de la lumiere: le premier lui attribuait une structure corpuscu-
laire; le second la faisait resttlter d'un mouvement ondulatoire parcourint
l'dther. Pour rendre compte de la pesanteur, Fatio s'inspire des coneeptions



— 427 —

de ces deux genies: il a recours ä l'hypothese d'une matiere extremement
rarefiee — une sorte d'ether — dans laquelle baigne notre globe et dont
les particulcs seraient agitees en tous sens.

Lausanne. Claude Secretan.

Paul Wescher, Die Romantik in der Schweizer Malerei. Mit 71 Illustra¬
tionen. Verlag Huber fr Co., Frauenfeld 1947.

Es ist gewiß ein lockendes Unterfangen, dem Wehen des romantischen
Geistes einmal anhand eines örtlich und zeitlich beschränkten Sachgebietes
nachzuspüren. Die Schweizer Malerei ist allerdings nicht der Boden, aus
dem die europäische Strömung der Romantik am Anfang des 19. Jahr-
bunderts besonders unvergängliche Blüten getrieben hätte. Die vorliegende
Untersuchung will denn auch weniger eine formalgeschichtliche Entwicklung

des romantischen Sehens und seiner Manifestationen auf dem Gebiet
der Malerei zeigen, sondern sie ist gleichsam eine Ideengeschichte der
Romantik, illustriert mit Werken der Malerei, welche die typisch schweizerischen

Brechungen dieses internationalen Ideengutes spiegeln sollen.
Der Verfasser sammelt, ohne dem utopischen Ziel der Konstruktion

einer «Schweizerischen Romantik» zu verfallen, in aller Bescheidung einen

Stoff, der es wert ist, der Vergessenheit entrissen zu werden. Er deckt,
vielleicht etwas zu einseitig an bekannten literarischen Erscheinungen orientiert,

den übernationalen Grundstrom romantischer Anschauungen auf, zeigt
dann, wie die religiös-historisierende Thematik der Nazarener auf dem Weg
über Rom verschiedene Schweizer Künstler beeinflußt, wobei allerdings die
sehr sorgfältig gewählten Illustrationen eingehende stilistische oder formale
Würdigungen ersetzen müssen. Die Geschichte dieser Berührungen von
Nazarenern und Schweizer Malern erbringt recht deutlich den Nachweis,
daß die Ideenmalerei der Romantik, gebrochen durch das Prisma einer
typisch schweizerischen Mentalität, in den besten Werken der Schweizer
als satirisch-ironische Illustration erscheint (Usteri, David Heß, C. Mezger,
R. Töpfer).

Die wichtigsten Ergebnisse des Buches sind jedoch im Kapitel über
«Die Romantik in der Schweizer Alpenmalerei und ihr geognostischer
Ursprung» zu finden. Es gelingt hier dem Verfasser, in gedrängter Zusammen-
schau eine Brücke zu schlagen, die von der Vedutenmalerei der Kleinmeister
des 18. Jahrhunderts hinüberführt zur visionären, aus einem «pandämoni-
schen Glauben» entstandenen Alpenlandschaft eines J. A. Koch. Als
Fundament dieser Brücke dürfen wir die dynamischen Erdentstehungstlieorieii
der Zeit ansprechen, die den Maler auf die gesetzmäßige Struktur der Erde
hinwiesen und gleichzeitig die Natur magisch belebten. Die eigentlichen
Brückenbauer sind unter andern C. Wolf, J. U. Schellenberg, J. J. Biedermann

und der junge Gottfried Keller. Zu einer neuen Richtung der
Alpenmalerei, wie sie im Werk eines Diday oder Calame erscheint, führen die



— 428 —

Werke der schon unter Kochs Einfluß stehenden Schweizer Fr. Salathe und
S. Birmann. Den Ausklang des Buches bildet ein Hinweis auf die mannigfachen

Ausdrucksformen der Biedermeierromantik in der Schweizer Malerei.
Ein reichhaltiges Literatur- und Künstlerverzeichnis erleichtert die

Benützung dieses Werkes, das besonders dem Historiker recht wertvolle
Aufschlüsse gebeii kann über die Spiegelung bekannter Geistesströmungen im
Gebiet der Schweizer Malerei, die ja gerade in bezug auf die Epoche der
Romantik auch von der kunstgeschichtlichen Forschung bisher eher als

Stiefkind behandelt worden ist.

Schaffhausen. Hans Steiner.

Alexandre Vinet, Lettres. Avec un rdpertoire de toutes les lettres recueil-
lies dans les Archives Vinet, par Pierre Bovet, Professeur honoraire
de I'Universite de Geneve. Vol. I (1813—1828), Vol. II (1828—
1837), Vol. III (1837—1843); Vol. IV en preparation. Publication
de la Socidte d'ddition Vinet, V« serie. Payot, Lausanne 1947—1949.

Quelque deux mille lettres de Vinet nous ont dtd conservees. Elles
sont deposdes (soit les originaux, soit des copies) ä la Facultd de theologie

de l'Eglise libre ä Lausanne, sous le nom: archives Vinet. Chacun

peut les y consulter librement.
Les lettres conservees par Charles Monnard ont ete publies des 1858

par le periodique: «Le Chretien evangelique»; en 1882, Eugene Rambert et
Charles Secretan faisaient connaitre un choix d'environ deux cent trente
lettres; d'autres missives ont paru, soit dans des revues ou des periodiques,
soit dans les Introductions aux diverses Oeuvres publiees par la Socidte
d'ddition Vinet.

On aurait pu rever d'une edition complete de la correspondance de

Vinet, mais une teile entreprise aurait coütd tres eher et n'attrait peut-etre
pas trouve un nombre süffisant de lecteurs; on s'est arrete ä l'idee d'un
choix.

M. Bovet nous avertit du critere choisi: «Prendre tout ce qui nous
aide ä comprendre Vinet: ses faits et gestes, ses publications, sa facon
de sentir et de reagir aux evenements, ses jugements sur ce qu'il voit
et cc qu'il lit». (Vol. I, p. vii).

La methode employee est heureuse: M. Bovet a commence par dtablir
un repertoire de toute la correspondance existante. Le repertoire donne
ä chaque lettre un numero d'ordre, mentionne la date et le nom du destina-

taire, Ie domicile de l'original et de la copie, les citations ou les publications

eventuelles et une breve analyse de la lettre, parfois un extrait plus
ou moins prolongd. Chaque volume comprend, pour les diverseses periodes
de la vie de Vinet: une Chronologie, le texte des lettres retenues, Ie

rdpertoire de toutes les lettres ecrites durant la periode envisagde, une
bibliographie et l'index des noms propres.



— 429 —

Sur les 1618 lettres recensdes pour les trente annees allant de 1813
ä 1843, cinq cents environ ont ete publiees, dont trois cent vingt sont to-
talement ou partiellement inedites.

Lc premier volume renferme d'abord les lettres de l'etudiant, brusque-
ment designe pour enseigner la langue francaise au Gymnase de Bäle; la
correspondance est centree sur le Pays de Vaud, Leresche pasteur ä Longi-
rod et Marc Vinet pere sont les principaux destinataires. Le jeune regent
est ddpayse ä Bäle, il jouit de fort peu de prestige et ses collegues
d'Outre-Rhin le toisent de haut. Le Rdveil religieux suscite chez lui beaucoup

de mdfiances; l'dtroitcsse intellectuelle de ses representants le heurte;
pourtant, son jugement devient plus nuaiicd quand il apprend ä connaitre,
par exemple, les cercles qui gravitent autour de la Maison des Missions
de Bäle. En 1820, il est nomine Professeur ä I'Universite, sa Situation
materielle et sociale s'aineliore. Sa pensde sans cesse en mouvement s'attaque
au probleme des rapports de l'Eglise et de la Societe civile; son Memoire
sur la Liberte des Cultes, paru en 1826, rend son nom celebre dans des
cercles dtendus du protestantisme francais.

On pourrait intituler le second volume: Vinet et les troubles de 1830.
C'est d'abord le proces de presse que lc gouvernement vaudois lui urteilte
ainsi qu'ä Monnard; il est ä ce moment le Champion de la liberte. Mais
le speetacle des revolutions francaise, suisse et meine beige l'effraic. «Je
me demande si par hasard je ne serais pas devenu illiberal; je ne puis le
croire; et cependant la liberte que je vois fetcr me parait fort laide,
souvent tres niaise et meme tres mediante...» (Lettre ä Scholl, 28 septembre
1831, N° 539). II faut aussi lire la lettre du 28 octobre ä Ch. Monnard,
oü il deplore la rupture entre le passe et l'avenir et exprime ses craintes
des theories qui ne sont pas encore devenues de l'histoire, qui n'ont pas
d'antecddents ni de souvenirs (Lettre N° 462). Si Vinet prend parti cliaude-
ment pour la cause citadinc dans le conflit entre Bäle Ville et Bäle
Campagne, ce n'est pas seulement pour remplir un devoir de courtoisie ä l'egard
de ses hötes; il suit lä un appel de sa propre nature aristoeratique. C'est
cette nature qui le separait de Druey, pour lequel il eprouvait beaucoup
d'estime.

Des 1831, Vinet devient l'un des collaborateurs de la revue protestante
francaise, le Semeur, dont il suit avec sollicitude les progres et les reac-
tions (voir les lettres N° 514 ä Scholl, du 25 mai 1831 et du 14 mai 1834 ä

Lutteroth, Directeur du Semeur, N° 714). Le Semeur lui sert de tribune
d'oü il proclame ses idees et presente les ecrivains modernes. 11 aime cette
Situation independante de toute ecole litteraire et politique, cette independance
aussi ä l'egard de toute Eglise, comme il aime sa täche pedagogique; c'est
pourquoi il refuse de edder aux sollicitations de ceux qui voudraient l'ap-
peler ä Paris, ä Moiitaubaii, ä Geneve. Et s'il aeeepte en 1837 de
remplacer le Professeur Alexandre Leresche ä la chaire de theologie pratique
de l'Academie de Lausanne, ce ne sera ni sans tremblements, ni sans de-



— 430 —

chirement, ni sans des regrets qui sans cesse lui reviendront. La derniere
lettre du second volume, adressee au conseiller bälois Andrd Heusler fait
connaitre quels liens s'etaient tissds, depuis 1817, entre le professeur de

francais de I'Universite et I'elite de l'aristocratie bäloise.
Le sdjour de Vinet ä Lausanne, dont tdmoignent les lettres des volumes

III et IV, fut tout rempli de travaux et de peines. La correspondance
devient toujours plus intense et s'adresse ä des cercles toujours plus vastes;
les principaux correspondants sont Thomas Erskine, Emile Souvestre,
Rodolphe Töpfer, Samson Vuilleumier, pasteur francais de Bäle et futur
pasteur et professeur ä Lausanne, puis les collegues lausannois: Juste
Olivier, Samuel Chappuis, Charles Secretan ä qui Mme Vinet et son mari
prodiguent des conseils paternels. Chaque missive est ciselde; eile dit nettement

et presque toujours clairement ce qu'elle veut dire; chaeune est un
chef d'ceuvre de composition et de style, tout en restant personnelle et
souvent familiere. A cette correspondance s'ajoutent les publications; c'est
pendant cette periode que paraissent les Essais de Pkilosopkie moralet
une nouvelle edition des Discours, l'Essai sur la manifestalion des convic-
tions religieuses. La collaboration au Semeur continue (Lutteroth se plaint
meme des errata dont Vinet abuse, Lettre N° 1614, ä Hornung, du 17

juin 1843).
Naturellement, l'auteur de la «Liberte des Cultes» ne peut assister

indifferent ä la discussion sur la Loi eceldsiastique vaudoise de 1840; il
entre en lice passionnement, et gravement; il n'est pas suivi. La loi votde

par Ie Grand Conseil lui parait absolument fausse, il ne peut pas continuer
ä prdsider la Commission eceldsiastique, il demande d'etre radid du röle
des ministres de l'Eglise nationale vaudoise, tout en restant professeur ä
l'Acaddmie. «Je suis sorti sans hesiter... ma raison principale est lc
besoin d'une position vraie. Je ne veux pas que personne puisse avec appa-
rence me nier le droit de parier et d'ecrire contre une union que j'attaque
avant tout comme irreligieuse et antichrdtienne» (Lettre ä Paul Appia, du
12 avril 1841, N° 1308).

(La souffrance n'dpargnait pas Vinet: sa sante etait toujours plus de-
plorable; en avril 1838, il perdait son ainde, sa seule fille, Stephanie, ägde
de 18 ans. Quelques jours plus tard, cet homme si considdrd, qui jouis-
sait d'une autoritd inconstestde, ecrivait ä son ami Charles Scholl deux lettres
(publiees en 1937 dans la Revue de Theologie et ele Philosophie), repro-
duites dans les volumes que nous annoncons: deux lettres douloureuses,
ddeouragdes, revelant toute Phumanite de ce geant de la foi et de la pensee.

S'il faut ici formuler un regret, c'est que le choix des lettres soit si
restreint, surtout pour cette pdriode. En particulier, on ddplore I'absence
des lettres ä Louis Burnier, ecrites au cours de la campagne de presse pour
une Eglise autonome. Cette correspondance a etd publid par la Revue de

theologie de Montauban en 1913, mais cette revue est d'un accus assez
diffieile. On pourra repondre que la pensde de Vinet nous est connue par les



— 431 —

nombreux articles et discours reproduits dans les deux volumes: Questions
ecclesiastiques (parus en 1945 et 1946), mais les lettres ä Louis Burnier
auraient permis de mieux comprendre certains episodes de la lutte.

Quant au IV« Volume, ä paraitre, on se rdjouit ä la pensde qu'il con-
tiendra les lettres datdes de 1845, 1846, 1847, les anndes de la Revolution

radicale, de la scission du clerge et de la Constitution de l'Eglise libre.
On ose esperer que la grande majorite des lettres pourra paraitre in extenso.

II ne faut pas chercher des rdvelations seiisationnelles dans ces vo-
mes de lettres; l'image traditionnelle de Vinet, teile que Rambert nous
l'a fixee, ne subit guere de modifications essentielles: quelques nuances,
quelques traits un peu accentues, d'autres plutöt attenues. Mais Vinet
demeure, avec sa conscience presque maladivement sensible, sa hantise de la

perfection; aussi avec son humour, surtout dans les premieres annees, avec
sa fidelite dans ses affections. Ce qui par contre, est infiniment prdeieux,
c'est d'entendre un temoin et quel tdmoin! intelligent, independant, perspi-
cace! nous parier des dvenements et des hommes de la premiere moitie du
XIXC siecle, epoque qui constitue comme l'enfance de notre Suisse moderne.

Les lettres de Vinet ont leur place dans les bibliotheques des historiens
suisses.

Cully. R. C e nt 1 i v re s.

L. B. Namier, 1948: The Revolution of the lntellectuals. The Raleigh Lec¬

ture on History... 1944. From the Proceedings of the British
Academy, volume XXX, London, Geoffrey Cumberledge, First
printed 1946, second impression 1947, 124 p.

Der Verfasser, der in Manchester lehrt und den man als scharfsinnigen
Kritiker der «Coloured Books» zur diplomatischen Geschichte unseres
Jahrhunderts kennt, hat hier eine Studie zur Ideengeschichte der Revolution von
1848 gegeben, die sich ebenso sehr durch ihre ausgebreitete Kenntnis der
weniger bekannten Vorgänge und Ideen in Polen, in Böhmen und Ungarn
auszeichnet, wie durch eine innere Distanzierung vom geistigen Erbe des

Revolutionsjahres, das noch so breite Schichten der Jubiläumsliteratur des

vergangenen Jahres im In- und Auslande fast unkritisiert beherrscht hat.
Während man im Eifer der Konversion zum Beispiel in Deutschland
gelegentlich aus der früheren Ironisierung der Achtundvierziger jetzt plötzlich
in die volle Glorifizierung verfallen ist, versteht es der kühle englische
Beobachter, der die deutschen Quellen zu jener Zeit so sicher beherrscht wie
diejenigen des Habsburgerreiches und seiner eigenen einstigen
osteuropäischen Heimat, den unauflöslichen Nexus demokratisch-revolutionärer und
nationalistisch-impcrialer Ideen zu beschreiben, der das Denken der Opposition

von 1848 in breiten Streifen kennzeichnet.
«La trahison des clercs» ist eines der Stichworte, mit denen diese

Untersuchung schließt, nachdem sie mit der Feststellung begonnen hatte, daß



— 432 —

es sich um eine Revolution der Intellektuellen gehandelt habe. Dies ist

so zu verstehen: Namier ist völlig überzeugt, daß es sich in den zahlreichen,
sehr verschiedenartig schattierten Revolutionen jenes Jahres um eine

zusammenhängende moralische Energie gehandelt habe und nicht etwa um
wirtschaftsbedingte Motive, deren Bedeutung bei den hauptstädtischen
Massenbewegungen er freilich nicht übersieht. Die führende Schicht der
Revolutionäre aber sieht Namier als eine Generation von Intellektuellen,
deren Ideengut zu einem bemerkenswerten Teil aus säkularisierter Religion
stammt, deshalb in seiner vagen Allgemeinheit politisch-praktisch im Grunde
unverwendbar war und auf Schritt und Tritt zu Widersprüchen und
Unehrlichkeiten führte. Die Beispiele, mit denen Namier iu den Hatiptteilen seiner
Schrift exemplifiziert, sind die beiden großen Problemkomplexe des
Verhältnisses von Polen und Deutschen im Frankfurter Parlament und im
Königreich Preußen und der Verhältnisse der kleineren Slavenvölker in der
österreichisch-ungarischen Monarchie zu den mächtigeren Hauptstäminen
der Deutschen, Magyaren, Italiener und Polen.

Die Darstellung hat zwei Gipfelpunkte: die Wendung der Stimmung
unter den deutschen Demokraten von der anfänglichen Polenbegeisterung
zur Riissenfreitndschaft und Verleugnung Polens unter dem Eindruck der
Vorgänge in der Provinz Posen und der preußischen Regieruiigsparolen
und zweitens die Geschichte des Slavenkongresses in Prag, in dem sich

Tschechen, Serben, Kroaten, Slowenen, Ruthenen verbünden gegen die
Demokraten mächtigeren Kalibers, die ihre Rechte ignorieren: die Deutschen,
Polen und Ungarn. In der Kenntnis und Darstellung dieser dramatischen
Auseinandersetzungen ist Namier ein Meister. Sein Sinn für die Nuance
bewährt sich auch in sozialen Urteilen. Aus dem Ganzen leuchtet nicht nur
Ironie und Skepsis, sondern auch viel echter bon sens, der in dem
böhmischen Gutsherrn, der die Sprache seiner tschechischen Bauern lernt und
mit ihnen auszukommen sucht, eine echtere Stütze von Frieden und Recht
erkennt als im tschechischen Intellektuellen, der in Wien mit abstrakten
Parolen gegen vernünftige Kompromisse Opposition macht.

Sehr bedeutsam sind die Einsichten, die Namier zum deutschen Ge-

samtproblein vermittelt, indem in seiner Darstellung der Teppich der
deutschen Einheitsideen wie umgewendet erscheint und seine Rückseite zeigt:
die slavischen Nationalismen und ihre konkurrierende Verflechtung mit den

deutschen, wobei dann die kleindeutsche Lösung für die Slaven als die
allein annehmbare erscheint, weil die großdeutsche die Austroslaven einem

übermächtigen deutschen Gesamtparlament ausgeliefert hätte.
Wem es daran gelegen ist, die Geschichte der germanischen und west-

slavischen Nationalismen und ihrer Wendung zur Machtidee schon im
demokratischen Taufkleid der 48er Ideen zu studieren, der wird gut tun, an
diesem gescheiten, vielseitig informierten Werk Namiers nicht vorbeizugehen.

Basel. Werner Kaegi.


	Einzelbesprechungen = Comptes rendus

