
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 29 (1949)

Heft: 2

Artikel: Ludwig Ross und Wilhelm Vischer : zu einem Gelehrten-Briefwechsel
aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Ross und Wilhelm Vischer*

Zu einem Gelehrten-Briefwechsel aus der Mitte des
19. Jahrhunderts

Von Eduard Vischer

Schlagen wir die Geschichten der Philologie oder die der
Erforschung der Altertumsgeschichte auf, so finden wir die Namen

von Ludwig Ross1 und Wilhelm Vischer2 nur ganz am Rande

*) Die nachfolgenden Ausführungen waren Gegenstand eines Vortrages
in der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel (20. Januar
1947).

1 Von Ludwig Roß sind vornehmlich die folgenden Publikationen zu
nennen:

Reisen auf den griechischen Inseln des Ägäischen Meeres. 3 Bde.,
Stg. u. Tüb. 1840—1845 (Neuausgabe: Klassiker der Archäologie, in
Neudruck herausgegeben von F. Hiller von Gärtringen, G. Karo, O. Kern,
C. Robert, Bd. 1, Halle 1912). — Hellenika. Archiv archäologischer,
philologischer, historischer und epigraphischer Abhandlungen und Aufsätze. Halle
1846 (nur zwei Hefte erschienen). — Wanderungen in Griechenland im
Gefolge des Königs Otto und der Königin Amalie. Mit besonderer Rücksicht
auf Topographie und Geschichte. 2 Bde., Berl. 1851. — Archäologische
Aufsätze. Erste Sammlung Lpz. 1855, zweite Sammlung 1861 (mit einer
biographischen Würdigung von Karl Keil). — Erinnerungen und Mitteilungen
aus Griechenland. Mit einem Vorwort von Otto Jahn. Berl. 1863. — Vgl.
auch Anm. 7.

L. R.'s Briefnachlaß wird im Archäologischen Museum Robertinum
in Halle gesammelt. Für die Beschaffung von Photokopien der Vischer'schen
Briefe unter den erschwerenden Bedingungen der Kriegszeit, sowie für
die Abdruckserlaubnis schulden wir Herrn Prof. Dr. Herbert Koch in Halle
a. S. warmen Dank.

Nach Keil und Jahn hat sich über Ludw. Roß geäußert: Carl Robert.
Zum Gedächtnis von Ludwig Roß. Rektoratsrede Halle, Berlin 1906 (war
in der Schweiz nicht aufzutreiben).

2 Vischers wissenschaftliche Aufsätze liegen in deii «Kleinen Schriften»



— 228 —

oder gar nicht erwähnt. Ross lebt höchstens in den engeren
archäologischen Zirkeln weiter durch seine «Inselreisen», die in
unserem Jahrhundert in der Reihe der « Klassiker der Archäologie»

die Ehre eines Neudruckes erlangten, der Name Vischers
aber ist durch dessen Verbindung mit der Basler Professur Nietzsches

vor der völligen Vergessenheit bewahrt.
Der Briefwechsel, von dem hier die Rede sein soll, ist

zunächst geeignet, auf die beiden Briefschreiber einiges neues, helles
Licht zu werfen. Er mag im fernem neu aufmerksam machen auf

gesammelt vor: Kleine Schriften, Bd. 1: Historische Schriften, herausgegeben
von Heinrich Geizer, Lpz. 1877, 615 S., Bd. 2: Archäologische und epi-
graphische Schriften, hgg. von Achilles Burckhardt (mit Lebensbild von
Aug. von Gonzenbach und Verzeichnis der Publikationen), Lpz. 1878, 669 S.

Außerdem sind zu nennen: Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenland,
Basel 1857. — Geschichte der Universität Basel von der Gründung 1460 bis
zur Reformation 1529, Bas. 1860. — Lucas Legrand, ein Gelehrtenbild aus
dem 18. Jahrhundert. Nebst einer Beilage, enthaltend einen Briefwechsel
zwischen Legrand und Chr. G. Heyne, Bas. 1862. — Endlich mag erwähnt
werden, daß W. V. 1851 und 1874 mit selbständigen Publikationen in die
Debatte über die Eidgenössische Universität eingegriffen hat.

Die an V. gerichtete Korrespondenz findet sich geordnet und katalogisiert

in dem bis jetzt nicht zugänglichen Archiv der Familie Vischer in Basel.
Die Briefe Vischers an Rauchenstein werden auf dem Aarg. Staatsarchiv in
Aarau, die in diesem Zusammenhange nicht benutzten Briefe V.'s an Meyer-
Ochsner auf der Zürcher Zentralbibliothek aufbewahrt.

Über W. V.: Zum Andenken an Herrn Professor Wilhelm Vischer, des
Rats [Leichenrede mit Personalien und Gedächtnisreden], Bas. 1874. — Ach.
Burckhardt (in: 7. Jahresheft des Vereins Schweiz. Gymnasiallehrer, Aar.
1875, und in: Anz. f. Schweiz. Geschichte, N.F. II, 1874). — A. v. Gonzenbach
(in: W. V., Kleine Schriften II). — Tb. Burckhardt-Biedermann (in: A.D.B.
40). — In neuerer Zeit: Joh. Stroux, Nietzsches Professur in Basel, Jena 1925.

(Als Ergänzung zu Stroux neuestens: Ein Schweizer Studentenbrief über den
jungen Nietzsche. Mitgeteilt von Felix Staehelin. Neue Schweizer Rundschau

1948/49, S. 377—380.) — Eberhard Vischer (in: Die Familie Vischer
in Colmar und Basel, Bas. 1933, S. 175ff.). — Eduard His (in: Basler
Gelehrte des 19. Jahrhunderts, Bas. 1941). — Paul Schmitt (in: Neue Zürcher
Zeitung, Nr. 1189 und 1206 vom 28. und 31. Juli 1942 unter dem Titel:
«Außenpolitik, Partcienkampf und Ethos im antiken Athen». — Werner
Kaegi (in: Jacob Burckhardt. Eine Biographie. I, Bas. 1947, S. 332ff.).
Die eindringende Würdigung Kaegis wurde dem Verfasser dieser Studie
erst nach Abschluß seiner Arbeit bekannt.



— 229 —

bedeutende Partien der Geistesgeschichte des IQ. Jahrhunderts,
die nicht mehr dem allgemeinen Bewußtsein angehören.

Zwei Problemkreise sind es, ineinander verschlungen zudem,
die in unseren Briefen aufscheinen: Das Problem des «Aufbaues
der Geschichte» und die Frage nach dem Wesen der « Historischen

Kritik».
Einstmals, im Gefolge Augustins, ja letztlich einerseits

Daniels, anderseits Herodots, war es selbstverständlich gewesen, die
Geschichtsentwicklung von Vorderasien, Ägypten und Palästina
hinüber zu den Griechen und weiter laufen zu sehen. Das 18.
Jahrhundert hatte hier, wie Werner Kaegi vor einigen Jahren
eindrücklich gezeigt hat, wesentliche Modifikationen gebracht:i. Die
Geschichtsanschauung realisierte damals die Entdeckungen des
16. Jahrhunderts, bezog also insbesondere den fernen Osten in ihr
Bild ein und ließ dementsprechend das altüberkommene
Geschichtsbild verblassen. Das 19. Jahrhundert brachte die
Indogermanistik, die den Blick ebenfalls nach Osten, wenn nicht so
weit, so dafür umso intensiver, richten ließ. Und dieses ost-west-
liche Bild vom Ablauf der Weltgeschichte war es ja auch, das ein
Hegel seinem geschichtsphilosophischen Denken zugrunde legte.

Nun aber wurden seit 1822 die Hieroglyphen entziffert. Die
Ägypter traten unversehens in helles Licht, Verwandtschaften
zwischen ägyptischer und griechischer Kultur wurden erschaut, und
bei manchen erfolgte auf Grund des neuen Materials offenbar
eine Rückkehr zu einem verfeinerten, modernisierten augustini-
schen Bild vom Aufbau der Geschichte. Innerhalb des Geschichtsbildes

war nun nicht nur für die klassische Philologie, sondern für
die Gebildeten überhaupt besonders wichtig die Stellung, die dem
Griechentum zukam. Sollten die Griechen als Söhne der Indoger-
manen, als Originalgenies, oder endlich als Erben Ägyptens und
des vorderen Orientes begriffen werden? Heute ist man sich wohl
darüber einig, daß sie das alles sind, und daß es sich nur darum
handeln kann, die Gewichte richtig zu verteilen. Im engsten
Zusammenhange mit diesen Problemen steht die Frage nach dem

3 Werner Kaegi, Voltaire und der Zerfall des christlichen Geschichtsbildes

(Corona VIII, 76ff., jetzt: Historische Meditationen I, 1942, S. 221

bis 248).



— 230 —

Alter der griechischen Kultur, nach der richtigen Abgrenzung von
Geschichte und Vorgeschichte. Vor hundert Jahren war der Streit
zwischen den verschiedenen Richtungen noch im Flusse; ein Blick
in die gelehrten Zeitschriften der Jahrhundertmitte läßt erkennen,
wie intensiv er geführt wurde. Dabei ist zu bedenken, daß der
gelehrten Kombination als Grundlage die alten Autoren und eine
nocli nicht voll entwickelte und übersehbare Denkmalkunde und
Epigraphik dienten. Die Kombination bewegte sich freier, oder
sie stieß rasch an ihre Grenzen. Der eine zog die ahnende Deutung

zu Hilfe, der andere sprach bald das «non liquet» aus. Jedenfalls

waren damals die Hilfsmittel, die heute die Sprachwissenschaft,

die Präliistorie, Altorientalistik und Archäologie, die
Religionswissenschaft und Literaturgeschichte dem Darsteller dieser
Geschichtsbereiche an die Hand geben und ihn entweder zu
gesicherten Resultaten oder doch zu vertretbaren Hypothesen führen,
damals noch kaum vorhanden. Weder hatten die Ausgrabungen
Schliemanns und seiner Nachfolger die mykenischc Epoche erhellt,
noch war gar Kreta in das helle Licht der Geschichte getreten,
und über die vorgriechische, jetzt als «kleinasiatisch» bezeichnete
Ur-Bevölkerung Griechenlands war vollends schlechthin nichts
auszumachen. Das Entsprechende gilt von allen anderen damals
diskutierten Fragen. Wir glaubten, ein für alle Mal auf diesen
Umstand hinweisen zu sollen. Wenn wir in der Folge auf eine
der damals geführten Diskussionen eingehend zu sprechen kommen
werden, so werden wir uns darauf beschränken, zu referieren, ohne
auch nur den Versuch zu machen, jeweilen von der Höhe — der
Handbücher — des 20. Jahrhunderts herab in das Gespräch
einzugreifen. Endlich: Die soeben aufs knappste umrissenen Fragen
blieben nicht ein Reservatgebiet der Philologen. In raschem
Zugriff wurde vielmehr versucht, zu geschichtspliilosophischen
Folgerungen fortzuschreiten. So war Eduard Maximilian Roth4 auf
Grund seiner Studien zu der Überzeugung gekommen, « daß die
Wurzeln unserer heutigen Erkenntnisse nicht in Indien und China,

* E. W. Roth lebte von 1807—1858. Er war Professor der Philosophie
und des Sanskrit in Heidelberg. Seine Philosophicgeschichte erschien im
Jahre 1846 in Mannheim.



— 231 —

sondern vielmehr in den Lehren der Ägypter und Zoroasters zu
suchen seien. Diesen Grundgedanken führte Roth in seiner «

Geschichte der abendländischen Philosophie » aus, in der der «

Griechische Glaubenskreis» unter den «Abkömmlungen des ägyptischen

Glaubenskreises» behandelt ist (Bd. I, S. 278ff.). Ungefähr

gleichzeitig forschte und schrieb der gelehrte preußische

Diplomat Chr. C. Josias von B u n s e n über « Ägyptens Stellung
in der Weltgeschichte ». Bunsen lehnte Roths Thesen ausdrücklich
ab. Aber auch ihm war es ein großes Anliegen, die Besitzergreifung

Ägyptens durch die philologische und historische Wissenschaft,

der damals gerade in Deutschland, abgesehen von Richard

Lepsius, auf den sich Bunsen vielfach stützte, noch mit skeptischer

Zurückhaltung begegnet wurde, geschichtsphilosopisch zu

bewältigen. Insbesondere lag ihm daran, von den ägyptischen
Daten aus eine neue Chronologie der Weltgeschichte zu gewinnen

5. Manche allzuschnellen und allzukühnen Hypothesen, die
oft nicht einmal als solche, sondern als unumstößliche Wahrheit
vorgetragen wurden, mußten dem besonnenen Forscher Bedenken

einflößen und ihn zu neuer Überprüfung und Sicherung seiner

Positionen, wie insbesondere auch der kritischen Methode, die
sein Handwerkszeug bildete, führen. Das Jahr 1857, in das unser
Briefwechsel fällt, bedeutete nun für diese Auseinandersetzungen
einen gewissen Einschnitt, begannen doch gerade damals die

beiden repräsentativen deutschen Darstellungen der griechischen
Geschichte der Jahrhundertmitte, wie auch das «bedeutendste

Werk über die griechische Religionsgeschichte im Ganzen, welches

das 19. Jahrhundert hervorgebracht hat», zu erscheinen. Max
Duncker, Ernst Curtius und Friedrich Gottlieb Welcker setzten

'-> Christian Carl Josias von Bunsen (1791—1860), der Nachfolger
Niebuhrs in Rom, nachmals preußischer Gesandter bei der Eidgenossenschaft
wie in London, begann sein Werk in Rom, setzte im Januar 1841 iu Bern

zu einer völlig neuen Bearbeitung an und ließ die ersten drei Bände 1844

und 1845 bei Perthes erscheinen. Die beiden Schlußbände erschienen erst

nach dem Abschluß der Londoner Mission in den Jahren 1856 und 1857. —

Über Bunsen geben Herzog-Hauck und die A.D.B. Aufschluß. Fueters
Geschichte der Historiographie erwähnt ihn nicht. Eine neuere Monographie
fehlt.



— 232 —

sich auf ihre Weise auch mit den hier aufgeworfenen Problemen
auseinander und gaben der Diskussion neue Nahrungü.

II.

In solchen Zusammenhängen steht die wissenschaftliche
Diskussion zwischen Ludwig Ross und Wilhelm Vischer, die uns in
dieser Studie beschäftigen soll. Bevor wir uns ihr vollends
zuwenden, ist ein knappes Bild von den beiden Gesprächspartnern
zu entwerfen.

Ludwig Ross entstammt einem schottischen Geschlechte7.
1806 geboren, wuchs er als Holsteiner in ländlicher Umgebung
auf. Sein Vater Colin Ross, der Sohn eines hamburgischen Arztes,
bewirtschaftete ein kleines, zwischen Seen und Hügeln anmutig
gelegenes Gütchen: Altekoppel im Kirchspiel Bornhöved. Otto
Jahn, Rossens Freund und Biograph, sieht die holsteinische Zähigkeit

im Festhalten an alter Erfahrung und Überlieferung auch in
dem Gelehrten Ross wirksam. Seine philologische Ausbildung
empfing Ross bei Twesten, Dahlmann und Nitzsch in Kiel; ein

Leipziger Semester unter Gottfried Hermann schloß sich einige
Jahre später an. Seit 1832 finden wir ihn in Griechenland, wo
er erst in der Denkmalpflege, dann als Professor an der Uni-

0 Die beiden ersten Teile von Dunckers Griechischer Geschichte er-
erschienen 1856 und 1857, Ernst Curtius' I. Band 1857. Vgl. W. Vischer, Über
die neueren Bearbeitungen der griechischen Geschichte, Neues Schweiz.
Museum I (1861), 109—129 (Kl. Sehr. I, 511 ff.). — F. G. Welcker (1784
bis 1868) ließ nach vierzigjährigen Vorarbeiten 1857 den ersten Band seiner
«Griechischen Götterlehre» erscheinen. Das oben wiedergegebene Urteil
stammt von Otto Gruppe (Geschichte der klassischen Mythologie und Re-

ligionsgeschichte, Lpz. 1921, S. 219).
7 Die Ausführungen über Rossens Entwicklung entstammen vornehmlich

der in Anm. 1 verzeichneten Vita von O. Jahn; die wörtlichen Zitate
sind alle Jahns Ausführungen entnommen. — Rossens Ansichten über die
lateinische Sprachgeschichte finden sich in den folgenden beiden Schriften
des Autors niedergelegt: Italiker und Graeken. Sprachen die Römer Sanskrit
oder Griechisch? In Briefen an einen Freund. Halle 1858. — Italiker und
Graeken. Lateinisch ist Griechisch. Halle 1859. Diese beiden Publikationen
finden sich in den Arch. Aufs, nicht abgedruckt.



— 233 —

versität Athen tätig war. Bei aller intensiven Beschäftigung mit
der griechischen Kunst scheint ihn von Anfang an mehr das
kulturhistorische als das rein künstlerische Interesse geleitet zu
haben. Als Archäologe und Epigraphiker, durch seine «Inselreisen

» und seine « Königsreisen », vornehmlich auch als gelehrter

Perieget hat sich Ross früh einen Namen gemacht. Als er
1843, infolge revolutionärer Ereignisse wie die meisten anderen
Ausländer seiner Stelle entsetzt, nach Halle berufen wurde,
brachte er neben der üblichen philologischen Schulung und
Betätigung Voraussetzungen mit, wie sie den damaligen Vertretern
der Altertumskunde gemeinhin abgingen. Wie Niebuhr den

römischen, so hatte er den griechischen Boden aus jahrelanger
Vertrautheit kennen gelernt. Doch blieben Ross in der Folge größere
Werke versagt, da ihn früh eine unheilbare, äußerst schmerzhafte
Krankheit befiel.

Frühzeitig war sich Ross des Gegensatzes zu der
vorherrschenden wissenschaftlichen Richtung seiner Tage bewußt
geworden. Nicht nur hatte er in Leipzig durch «das entschiedene

Mißtrauen, womit er jeder Vermutung entgegentrat», seinen
Gegensatz zu der Richtung Gottfried Hermanns bekundet. Schon

seit seiner Kieler Studentenzeit, wo er die Polemik seines Lehrers
Nitzsch gegen F. A. Wolf in bezug auf das Alter der Schrift aus
nächster Nähe miterlebt hatte, muß auch der weit wichtigere
große Gegensatz, der dann den reifen Mann erfüllte, in ihm Wurzel

gefaßt haben. Als er nun aus Griechenland, « wo er ganz
isoliert für sich geforscht hatte », zurückkehrte, fand er sich vollends
den deutschen philologischen und historischen Methoden und
Auffassungen nicht nur entfremdet, sondern geradezu verfeindet.

Ein Jahr nach Antritt seiner Hallenser Professur hat er seine
abweichenden methodologischen und sachlichen Ansichten im
Vorwort seiner « Hellenika » konzentriert entwickelt.

Ludwig Ross lehnte die klassizistische Richtung ab. Er
schätzte die Verbindung der Griechen mit Ägypten für außerordentlich

eng ein, setzte den Beginn der griechischen Kultur sehr

früh an. Auf der anderen Seite leuchteten ihm die indogermanischen

Zusammenhänge nicht ein. In den schlaflosen Schmerzens-
nächten seiner jahrelangen Krankheit hing er immer und immer



— 234 —

wieder den Gedanken nach, die ihn schon auf seinen einsamen

jugendlichen Ritten durch Griechenland beschäftigt hatten. Einen
Gedanken des alten Dionys von Halikamass aufnehmend, kam
er so in seinen letzten Schriften etwa zu dem verblüffenden
Resultat, daß das Lateinische so, wie die romanischen Sprachen
verderbtes Latein sind, nichts anderes als verderbtes Griechisch sei.
Nicht nur aber in seiner Ablehnung der Indogermanistik und nicht
nur in der Weise, daß er auf dem modernen Wege über die
Ägyptologie gewissermaßen das augustinische Geschichtsbild
restituierte, sondern auch in der Haltung, die er gegenüber der
modernen «Historischen Kritik« einnahm, erwies er sich als
«altgläubig ». Ross hatte in Griechenland vor den Monumenten selbst
gestanden, hatte Gelegenheit gehabt, die neuen Lehren der Schule
mit diesen zu konfrontieren. Ergebnis seiner Prüfung war, «in
bei weitem den meisten Fällen den wesentlichen Inhalt der alten
Überlieferung... als wohlbegründet anzuerkennen». Friedrich
August Wolfs Homerkritik lehnte er ausdrücklich ab. Und seine

Einstellung zu Bartliold Georg Niebuhr erinnert nicht nur in der
Tatsache der Negativität, sondern auch in der Art der Argumentation

durchaus an J. J. Bachofen. Ross sah Niebuhr als einen
revolutionären Kopf an, dem es nur am Mut fehlte, seine
umstürzlerischen Tendenzen auf dem Felde der Politik zu betätigen. Wir
müssen es uns versagen, diese originelle, wenn auch u. E. letztlich

nicht stichhaltige Charakterisierung Niebuhrs hier ausführlicher

wiederzugeben. Wolf und Niebuhr gegenüber setzte der
gelehrte Philologe und erfahrene Griechenlandkenner Ross alt-
humanistische Tendenzen fort. Was die Alten schrieben, dem
mußte eine Realität entsprechen. Diese Altgläubigkeit ist indessen
keine schlechthinige; vor den biblischen Zeugnissen bewährte sie
sich ihm nicht, wie denn, wie wir noch sehen werden, Rossens

Flaltung überhaupt nicht frei von Widersprüchen ist. Ohne näher
darauf einzugehen, bemerken wir an dieser Stelle nur, daß wohl
viel häufiger der reziproke Sachverhalt vorkommt, die Kombination

nämlich von religiöser Altgläubigkeit mit extrem kritischer
Haltung in Philologie und Geschichte.

Seine letzten Jahre — Ross starb 1859 — waren erfüllt von
einer Reihe von Polemiken, in denen er diese seine abweichenden



— 235 —

Ansichten immer neu zum Ausdruck brachte; von der Erörterung
von Einzelgegenständen aus wurde jeweilen doch rasch zu den
zentralen Punkten vorgestoßen. Gegen C. F. Hermann richtete
sich Rossens «Morgenland und Griechenland» von 1850, mit
Welcker und Göttling setzte er sich 1853 über die Lage der Pnyx
auseinander, gegen H. Hettner, der die Ansicht J. P. Fallme-

rayers, daß Athen vom 6.—11. Jahrhundert öde gelegen habe,
wieder aufgenommen hatte, polemisierte Ross, ebenfalls 1853,
über Fragen der Kulturkontinuität in Athen8. In keiner dieser
Auseinandersetzungen aber hat sich Ross so offen geäußert wie
in der brieflich ausgetragenen mit Wilhelm Vischer, die uns hier
beschäftigen soll. Keine auch hat ihm wie seinem Gesprächspartner

solches Vergnügen bereitet wie gerade diese.
Wir wissen nicht, ob die persönliche Beziehung der beiden

8 Zur Auseinandersetzung mit C. F. Hermann:
L. Rossens Kontroverse gegen C. F. H.'s Ansicht von der ältesten

griechischen Geschichte wurde als Antwort auf dessen Rezension der
«Griechischen Königsreisen» R.'s (Zs. f.d. Altertumswissenschaft 1849, Sp. 137 ff.)
niedergelegt iu dem Aufsatz «Morgenland und Griechenland». Eine Gegenrede

(in derselben Zeitschrift 1850, Sp. 1 ff. Arch. Aufs. II, S. 1—52).
Die Polemik über die Lage der Pnyx wird durch die folgenden Schriften

repräsentiert:
F. G. Welcker: Der Felsaltar des höchsten Zeus oder das Pelasgikon

zu Athen, bisher genannt die Pnyx (eine in der Kgl. Akademie der
Wissenschaften zu Berlin gelesene Abhandlung), Berl. 1852. — C. W. Göttling:
Das Pelasgikon und die Pnyx in Athen. Jena 1853. — L. Roß: Die Pnyx
und das Pelasgikon in Athen. Zur Wahrung der Topographie von Athen
gegen einige neuere Zweifel. Braunschweig 1853 (n u r separat erschienen).
— F. G. Welcker: Pnyx oder Pelasgikon (S.A. aus dem Rheinischen
Museum), Bonn 1854 (diese Jahresangabe trägt das Separatum; in der
Zeitschrift findet sich die Abhandlung erst im Jahrgang 1856, S. 30 ff.). — Mit
Ausnahme der erstgenannten finden sich diese Schriften zusammen mit
anderen einschlägigen Arbeiten in dem Sammelbande «Topographie von
Athen u. a.» aus dem Nachlasse Vischers (Univ.-Bibl. Basel: Vischer 77).

Athen im Mittelalter:
J. P. Fallmeraycr: Welchen Einfluß hatte die Besetzung Griechenlands

durch die Slawen auf das Schicksal der Stadt Athen und der Landschaft
Attika? 1835. — H. Hettner: Griechische Reiseskizzen, 1853. — L. Roß:
War Athen jemals vier Jahrhunderte lang verödet (Allgemeine Monatsschrift
für Litteratur, Braunschweig 1S53, S. 594—601 Arch. Aufs. II, S. 113—123).



— 236 -
Gelehrten hinter das für Ross denkwürdige Jahr 1853 zurückgeht.

Aus diesem Jahre liegen beidseitig die ersten brieflichen
Zeugnisse vor. Ross schickte Vischer damals seine gegen Welcker
gerichtete Abhandlung über die Lage der Pnyx und warb in einem
gedruckten Zirkulare für eine von ihm geplante Ausgrabung in
Olympia 9. Diese Zusendungen fand Vischer vor, als er im August
von seiner «an Genuß und Belehrung unendlich reichen, leider
nur zu kurzen Reise durch Griechenland wieder in die Heimat
zurückgekehrt war »10.

Wilhelm Vischer stand, als er diese Reise unternahm, in
der Vollkraft der Jahre. Er war 1808 geboren, war also zwei Jahre
jünger als Ross. Sohn eines wohlhabenden Handelsmannes, des
aus der Geschichte Basels tragisch bekannten Obersteil Benedikt
Vischer, hatte er seine Ausbildung von 1816—23 in Hofwyl
empfangen und darnach in Basel, Genf, Bonn, Jena und Berlin
studiert. Wie J. J. Bachofen war er der erste Akademiker seiner
Familie. Unter seine Universitätslehrer durfte er B. G.
Niebuhr, J. G. Welcker und A. Boeckh zählen. Bei aller
Selbständigkeit in Zielsetzung und Lebensleistung blieb Vischer diesen
Lehrern treu. Er darf wohl als der erste Vertreter der auf
kritischer Grundlage arbeitenden umfassenden Altertumswissenschaft
an der Universität Basel angesehen werden. Einer Freundeskorrespondenz

mit dem nachmaligen Ratsherrn Adolf Christ
entnehmen wir, daß er sich ursprünglich dem Studium der Rechte

zugewendet hatte. Christ hatte gehofft, er werde ein gebildeter
Staatsmann werden. Die in Hofwyl durch Kortüm, Theodor
Müller und wohl auch Rudolf Rauchenstein empfangenen
Anregungen haben ihn indessen doch nach kurzem Schwanken dem
Studium der reinen Wissenschaft zugeführt11. Das schloß nicht

'¦> cf. Anm. 8. — Betr. Olympia: Zur Ausgrabung von Olympia. Ein
Vorschlag. Braunschweig 1853, 8 Seiten.

Jo Vischer an Roß: 5. Aug. 1853.
11 Über V.'s Universitätslehrer sind in unserem Zusammenhang keine

näheren Angaben nötig. A. v. Gonzenbachs «Lebensbild» entnehmen wir,
daß unter den Hofwyler Lehrern «Kortüm [1788—1854, später Prof. der
Geschichte in Basel, Bern und Heidelberg] als Lehrer der Geschichte und Theodor

Müller [1790—1857] als Lehrer der griechischen Sprache großen
Einfluß auf Vischers wissenschaftliche Ausbildung sowohl als auf seine ganze



— 237 —

aus, daß der Bürger des kleinen Stadtstaates gleich nach dem
Antritt seiner Professur in den Großen Rat eintrat und an
Verwaltung und Politik seines engeren Vaterlandes tatkräftig
mitwirkte, in den letzten sieben Jahren seines Lebens sogar als Ratsherr

und Leiter des gesamten Erziehungswesens, die Angelegenheiten

des weiteren Vaterlandes aber wenigstens mit großer
Anteilnahme verfolgte. Diese gewissenhafte Erfüllung der bürgerlichen

Pflichten, zu denen diejenigen kamen, die er gegenüber
der Antiquarischen Gesellschaft und der Altertumssammlung auf
sich genommen hatte, hat ihn in den späteren Jahren ohne Zweifel
daran gehindert, an die Ausarbeitung größerer Werke
heranzugehen12. In den früheren Jahren muß sein staatsmännisches

geistige Entwicklung und seine Lebensziele geübt» haben (a.a.O., S. XIII).
— Aus den Angaben, die wir über Rudolf Rauchensteins (1798—1879) Leben
besitzen (vgl. besonders Franz Fröhlich im Programm der Aarg. Kantonsschule

von 1880), geht hervor, daß Rauchenstein von 1821—1822 Lehrer in
Hofwyl war. Wird es auch von A. v. Gonzenbach nicht ausdrücklich
bezeugt, so ist es doch sehr wahrscheinlich, daß R. zu Vischers Lehrern
gehört hat. Die Korrespondenz der beiden Männer ist weitgehend erhalten.
Vischer spricht sich Raucbenstein gegenüber mit großer Offenheit über seine
politische Haltung in der Sonderbundskrise aus; später findet sich eine
schöne Charakterisierung des jungen Nietzsche. Von den Erörterungen
wissenschaftlichen Charakters abgesehen, belegt die Korrespondenz im
übrigen vor allem die Bildungsbeziehungen zwischen dem Aargau und der
Universität Basel, der der Basler Ehrendoktor Raucbenstein gerne seine
Abiturienten zuführte. Auch für die aargauische Personengeschichte dürften
diese Briefe mit den charakterisierenden Angaben über die von R. an V.
empfohlenen jungen Männer nicht ganz unwichtig sein. Endlich ist in dem
Briefwechsel auch die Frage der eidgenössischen Universität diskutiert.

i-' F. G. Welcker an Vischer, 7. Febr. 1859: «Ihr Museumspro-
gramm hat mir der treue Nicolovius übergeben. Daß Sie durch Ihre
Anordnung und Behandlung dieser in ihrer Art schätzbaren Antiquitäten sich
eine Bürgerkrone verdienen, ist klar. Ich wünschte jedoch, daß das Altertum

in Basel Sie nicht zu viel abzöge von dem Athenischen, über das Sie

so viel für weitere Kreise Ersprießliches ersinnen und sagen könnten». —
Ein Jahre später (1860) erschien Vischers Universitätsgcschichte. Das
umfangreichste, bis heute unvergessene (vgl. Kaegi, a. a. O., S. 336) gelehrte
Werk Vischers gehört also nicht den Altertumsstudien an. Vischer war nur
mit Widerstreben daran gegangen (v. G., S. XLIX). Wenn er es
übernommen hat, so hat ihn offenbar auch hier das Gefühl der Verpflichtung
gegenüber dem Gemeinwesen bestimmt.



— 238 —

Wirken im Gegenteil seine wissenschaftliche Produktion gerade
befruchtet haben. In diesen früheren Jahren überwogen bei
Vischer, der in seiner Vorlesungstätigkeit das Gesamtgebiet der
griechischen Altertumskunde umfaßte, denn auch die historischen
Untersuchungen und Darstellungen, zumal zur attischen
Geschichte, während er sich in der Folge mehr und mehr
epigraphischen und archäologischen Arbeiten zugewandt hat. Im Jahre
1848 schrieb ihm der einstige Hofwyler Lehrer und nunmehrige
Aarauer Professor Rudolf Rauchenstein, der durch seine
Schulausgaben griechischer Redner bis heute unvergessen ist, im
Anschluß an die Würdigung zweier seiner Arbeiten: «Sie haben
tacite dargetan, wie viel die eigene Betätigung mit öffentlichen
Angelegenheiten für historische Studien nützt»13. Rauchenstein
war zu solchem Urteile befugt. Auch er war kein reiner Schulmann

und Stubengelehrter. Von seinem besonnenen Auftreten in
den Regenerationswirren seiner aargauischen Heimat zeugt sein
politischer Briefwechsel mit dem Basler Ratsherrn Andreas
Heusler11. Ein Jahr später, 1849, erschien nun Vischers Abhandlung

« Über die Bildung von Staaten und Bünden oder Centra-
lisation und Foederation im alten Griechenland.»15. Rauchenstein
schrieb darüber an Vischer: «Wiewohl offenbar das Zeitinteresse
mit seinen zu Tage liegenden Fragen den Hauptanstoß zu dieser
neuen Betrachtungsweise gegeben hat, so ist doch das Resultat
kein ephemeres.» «... Es ist eine meisterliche Übersicht, in
welcher, fest auf dem Boden der historischen Wirklichkeit
beruhend, der Geist der Geschichte fast unmittelbar einem entgegentritt.

Es dünkt einen besonders gegen das Ende hin, daß man
sich nach einem Manne umsehen sollte, der dem Geiste des
griechischen Föderationswesens die Zunge hätte lösen sollen, um
auszusprechen: Brauchet doch Zentralföderationen mit Repräsentation
der Staaten nach Maßgabe der Leistungen; wie ihr im achäischen
Bunde drauf und dran seid.»... Und weiter: « Sie haben mit

13 Rauchenstein an Vischer: 1. Jan. 1848.

" Eine kommentierte Edition dieser politischen Korrespondenz aus
den Jahren 1839—1841 wird demnächst erscheinen.

15 Vischers Abhandlung erschien als Programm des Gymnasiums zu
Basel 1849 Kl. Sehr. I, S. 308—381).



— 239 —

einem Worte diese griechischen Föderationsverhältnisse in
möglichster Klarheit ins Reine gebracht, und ich habe mein patriotisches

Vergnügen, daß es ein Schweizer ist, der diese Dinge mit
so durchdringendem und unbestochen ruhigem Blicke zusammengefaßt,

und zwar ein konservativer Schweizer, der sich aller
Vorurteile und Vorneigungen so entschlagen hat, daß seine Schrift
in echt historischer Weise und reiner Unbefangenheit einen reichen
Ertrag von politischen Lehren für die Gegenwart gibt. Das wäre
jetzt einem deutschen Gelehrten nicht so gelungen. Es braucht
dazu nicht nur Studien und Überlegungen, sondern auch Erfahrung

in ähnlichen Verhältnissen und warm mitkämpfende
Teilnahme. Diese, die Sie seit 1831 in unsern Verhältnissen teils
gewonnen, teils bewiesen, hat Ihren Geist befruchtet und geschärft,
daß Sie so viel mehr gefunden und gesehen haben als Ihre
Vorgänger. » «... Denn daß wir Schweizer bei der Autopsie und
jahrelangen Sympathie solcher Verhältnisse und bei den vielen
durchgehechelten Projekten zur Zentralisation hierin mit mehr
Glück arbeiten würden als die Deutschen, spürte ich längst»16.
Vischer hat dabei in seinen historischen Monographien
zeitgeschichtliche Anspielungen vermieden, und vollends ist er als Historiker

nie der Diener von Zeittendenzen geworden. Wie Vischer
Rauchenstein die eben genannte Abhandlung überreichte, distanzierte

er sich in seinem Begleitbriefe ausdrücklich von J. G.
Droysen, gegen dessen «Manier in der Geschichtsforschung»
er «einen eigentlichen Widerwillen» hat. Vischer schreibt: «So
geistreich er die Sachen zu behandeln versteht, so groß seine
Belesenheit ist, so geht ihm doch das erste und wichtigste
Erfordernis des Geschichtsschreibers ab, nämlich strenge Wahrheit,
vielleicht, so hart es ist, das zu sagen, Wahrhaftigkeit und Selbst-
verläugnung. Alles soll interessant, pikant, neu sein und noch
obendrein der heutigen Politik des Herrn Droysen dienen. Es

ist ein eigentliches historisches Coquettiren. Weil heutzutage eine
Vereinigung Deutschlands Not tut, hätte Demosthenes den Athenern

raten sollen, sich dem Philipp unterzuordnen. Freilich hatte
er dabei vergessen, daß Makedonien mit seinen zahlreichen Bar-

Raucheiisteiii an Vischer: Ende August 1849.



— 240 —

baren gegenüber Griechenland weit mehr Ähnlichkeit mit Österreich

hat als mit Preußen, und doch hat wieder Herr Droysen als
Erbkaiserlicher alles angewandt, um Ostreich von Deutschland zu
trennen...»17. Aus Vischers Korrespondenz ist ferner zu
entnehmen, daß sein Lehrer August Boeckh seine Arbeiten schätzte
und daraus Belehrung zog, daß J. G. Welcker, der ihm in den

späteren Jahren freundschaftlich verbundene Bonner Lehrer, schon
1846 hoffte, daß Vischer «zu umfassenderen geschichtlichen
Darstellungen, wenn nicht zu einer Geschichte der Griechen, welche
die deutsche Vielgeschäftigkeit und Zersplitterung den Engländern
zu unternehmen überläßt, doch zu einer ihrer Hauptperioden
übergehen » werde18, daß endlich sein Freund Ernst Curtius die
eigenen historischen Arbeiten jeweilen in den Aushängebogen
nach Basel zur Begutachtung gesandt hat.

Wilhelm Vischer, der als kritischer und besonnener Forscher
und Darsteller sicher auf der Höhe seiner Zeit stand, nimmt doch
in der Geschichte seines Faches keine markante Stellung ein; von

17 Vischer an Rauchenstein: 28. April 1849. — Über Droysen zuletzt:
H. E. Stier, Grundlagen und Sinn der griechischen Geschichte, Stg. 1945;
besonders S. 28 ff.

is Welcker an Vischer: 14. Mai 1846, nach der Lektüre von Vischers
«Alkibiades und Lysander». — Drei Jahre später trug sich Vischer mit der
Absicht, seine Reden und Abhandlungen zur griechischen Geschichte in
Buchform herauszugeben. Welcker sah sich für ihn nach einem Verleger
um, — vergeblich, wegen der dem Drucke gelehrter Bücher
entgegenstehenden Ungunst der Zeit. — Als Vischers gleichnamiger Sohn sich
definitiv der mittelalterlichen Geschichte zuwandte, kommentierte Welcker
diesen Entschluß mit Worten, die hier ihren Platz haben. Sie bringen
zugleich eine schöne neue Note in die Auseinandersetzungen des Jahres 1857,

die uns in dieser Abhandlung beschäftigen. Welcker schrieb am 1. Februar
1857 an Vischer: «Sein empfänglicher Sinn scheint ihn für das Historische
zu bestimmen, und bei dem Mittelalter findet seine poetische Anschauung
Nahrung, um Zusammenhang und Wesenheit der Dinge zu erfassen. Im
Altertumsstudium wird jetzt immer mehr alles nur verstandesmäßig und
technisch behandelt. Eine lange Glanzperiode der Indischen, Chinesischen,
Ägyptischen und linguistischen und hundert besonderer Studien aus jedem
Alter der Welt und jeder Zone der Erde wird vorübergehen müssen, bis

wieder einmal auf den Unterschied des wenigen Schönen und in sich
Vollkommenen von der unendlichen Menge und Mannigfaltigkeit die Aufmerksamkeit

sich richtet».



241

Eduard Fueter d. J. ist er auch nicht zu den «Großen Schweizer

Forschern» gerechnet worden. Den Eigenschaften aber, die in

der Würdigung Rauchensteins besonders klar herauskommen, ist

es wohl zuzuschreiben, daß sein Andenken während des vergangenen

Krieges unerwartet neu belebt werden konnte.

Durch historische und epigraphische Studien zweier

Jahrzehnte wohl gerüstet, hatte also Vischer seine Griechenlandreise

angetreten. Reiche Frucht trug er davon heim. Ludwig Rossens

Zusendungen beantwortete er jetzt eingehend. Hinsichtlich der

Lage der Pnyx gab er ihm gegen Welcker recht. Von einer größeren

Ausgrabung unter den damaligen politischen und wissenschaftlichen

Verhältnissen Griechenlands riet er dagegen dringend ab.

Die Bekanntschaft der beiden Gelehrten vertiefte sich, als Vischer

auf der Reise zur Philologenversammlung in Altenburg, wo er

über den «Parnass und seine Umgebung» vortrug, zusammen mit

seinem ältesten Sohne, dem nachmaligen Historiker, Ross in Halle

besuchte und einen schönen, sonnigen Nachmittag im angereg-
testen Gespräche mit ihm verbrachte19.

Den Auftakt zu den sechs ausführlichen Schreiben — wahren

Abhandlungen in Briefform —, die sich zwischen dem 26. Februar

und dem 2. April 1857 zusammendrängen, bildet ein Billett
Vischers (vom 8.12. 56), das Ross seine « Erinnerungen und

Eindrücke aus Griechenland» ankündigte. Vischer meinte, Ross werde

darin nicht viel Neues finden und fuhr fort: «Vielleicht aber lesen

Sic doch die eine oder andere Seite mit einigem Interesse, etwa

wie wir ja gerne in einer Reisebeschreibung nachschlagen, was

der Wanderer über unsere Heimat sagt und uns dann wohl einmal

freuen, ein andermal die Achseln zucken».

Rauchenstein erhielt das Buch Mitte Dezember und dankte am

26. d. M. «für das herrliche Weihnachtsgeschenk». Sein Brief ist

aber vor allem erfüllt voii Reflexionen über den Neuenburger Kon-

w Diese Angaben ergeben sich aus verschiedenen Stellen des

Briefwechsels der beiden Männer. Der Altenburger Vortrag Vischers findet sich

in den «Verhandlungen» der Altenburger Philologenversammlung, S. 69—85.

An derselben Tagung sprach übrigens F. D. Gerlach «Über Mommsens

Römische Geschichte».

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 29, Heft 2 ^



— 242 —

f likt, der damals seinem Höhepunkte entgegentrieb20. Wir wissen

nicht, ob diese kriegerische Spannung daran schuld trägt, daß

das Buch erst zwei Monate später in Halle eintraf. Nun aber
führte die Lektüre den von der Krankheit gezeichneten Empfänger

sogleich zu den ausführlichsten Äußerungen. Und Vischer,
der unter anderen Umständen sich auch schroff versagen konnte,
ging aufs bereitwilligste auf die Diskussion ein. Mag sein, daß
die Erschütterung durch den kurz vorher erfolgten Tod seines
Vaters eine Seelenstimmung zurückgelassen hatte, die weicher,
offener war, als es sonst seiner Art entsprach. Wir haben bereits
gesehen, daß die Korrespondenz den beiden Gelehrten nach ihren
mehrfachen Versicherungen wahres Vergnügen bereitet hat. Hatten
sich die beiden vorher als « Herr Kollege» angesprochen, so heißt
es jetzt «Verehrtester Freund und Kollege» und in den beiden
letzten Briefen « Verehrtester Freund» schlechthin.

III.

Erst Mitte Februar also war Ross endlich in den Besitz der
« Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenland » gekommen. Es

wurde ihm «zum wahren Genüsse», an Vischers Hand so das
schöne Land nochmals zu durchwandern. Nach acht Tagen hatte

er, trotz schweren Behinderungen, den starken Band schon fast
zur Hälfte durchgelesen und stand eben an der Schilderung der
Gegend von Mykene. Wie er sich am 24. Februar 1857 dazu

äußerte, geben wir am besten, mit ganz geringen Auslassungen,
wörtlich wieder:

«Daß ich Ihnen überall beistimmen würde, haben Sie selbst nicht
erwartet. Dazu bin ich zu altgläubig. Wenn Sic daher in dem herrschenden
Geiste die alte Heldenzeit ad libitum konstruieren und deuten (wenn gleich
immer noch mäßig, und nicht so schlimm wie etwa mein Freund Duncker),
so verschanze ich mich in meine Überzeugung, der Agamemnon und Atreus
eben so geschichtliche Persönlichkeiten sind, wie Napoleon III. und L, nur
mit dem Unterschiede, daß sie 3000 Jahre früher gelebt, daß wir von dem

-ü Der Brief mit den Äußerungen Vischers über den Neuenburger Konflikt,

auf die Rauchenstein Bezug nimmt, fehlt leider beim Rauchcnstein-
Nachlaß im St.A.A.



— 243 —

Detail ihrer Geschichte weniger wissen, und daß die Bilder ihrer Personen,
ihrer Zeit und ihrer Kriege durch die Poeten verzerrt, verschoben, entstellt
worden sind. Wenn wir die Kreuzzüge und ihre Helden nur aus dem Tasso
kennten, wie den troiseben Krieg fast nur aus Homer, so würde unsere
geschichtliche Kenntnis derselben auch nur gering sein; und doch würden
sie deshalb nicht aufhören, ein wichtiger Vorgang in der Mcnschengeschichte
zu sein. Nach 3000 Jahren — wird auch Napoleon zum Mythus werden.

Der Unterschied zwischen der herrschenden Auffassungs- und
Betrachtungsweise der alten Denkmäler und der meinigen (die jedenfalls in der
Minorität und folglich die überwundene und unterliegende ist) tritt z. B.

recht deutlich hervor bei dem Löwentore in Mykenä. Ich habe es mit
meinen leiblichen Augen vielleicht öfter gesehen als Sie, Göttling, Gerhard
und andere, die darüber geschrieben; aber ich habe mich nie berechtigt
gehalten, in den beiden Löwen, die an die Säule gelehnt stehen, etwas Anderes
und Tieferes zu sehen, als Pausanias: d. h. ein Paar Löwen, eine Art Wappen,
einen architektonischen Skulpturschmuck».

Hier ist eine Zwischenbemerkung am Platze: Pausanias
erwähnt II, 16, 5 das Löwentor als ein Werk von Kyklopen. Wenn
Ross, sich auf Pausanias berufend, von einer Art Wappen, von
einem architektonischen Skulpturschmuck schreibt, so ist das

bereits seine Interpretation.
« Was in aller Welt berechtigt uns, einen tiefen Sinn darin

zu suchen?» fährt nun Ross weiter. Abweichend von dem sonst
beobachteten Verfahren, den Briefwechsel für sich sprechen zu
lassen und ihn nicht durch den Rückgriff auf Gedrucktes zu
ergänzen, unterbrechen wir hier nochmals, um gleich zu sehen, wie
denn Vischer den Sinn des Löwentores gedeutet habe. Vischer
führt auf S. 307 seiner «Erinnerungen» aus:

«Zwei Löwinnen stehen wie Schildhalter einander gegenüber
aufgerichtet an einer eigentümlich gebildeten Säule, auf deren Basis ihre Vordertatzen

ruhen. Beiden fehlen jetzt die, ohne Zweifel einst frei ausgemeißelten,
nach außen gerichteten Köpfe, im übrigen sind sie wohlerhalten und machen
noch jetzt den Eindruck trotziger Wappentiere. Die Säule, an der sie stehen,
hat das Besondere, daß sie sich nach unten verjüngt, überdies sind die

Basis, auf der sie stellt, und das Kapital ganz eigentümlich gestaltet, was

zu sehr abweichenden und zum Teil sonderbaren Erklärungen Veranlassung
gegeben hat. Es ist wohl kein Zweifel, daß sie als das Symbol eines Gottes

zu betrachten ist, da in ältester Zeit Säulen als Götterbilder aufgestellt
wurden, und mit größter Wahrscheinlichkeit erkennt man in ihi den Apollon
Agyieus. Dieses Relief ist das älteste Bildwerk Griechenlands und wohl

ganz Europas».



— 244 —

«Und selbst, wenn es berechtigt wäre, darin einen tiefen Sinn zu
suchen», fährt nun Roß fort, «woran sollen wir anknüpfen, um die
vermeinte geheimnisvolle Bedeutung herauszufinden? — Geht die Archäologie
nicht zu weit, wenn sie alles und jedes deuten will? Ich bleibe also dabei,
ich sehe hier mit Pausanias nur ein Paar Löwen; und da sie doch nicht in
der Luft schweben konnten, sondern sich auf irgend etwas stützen mußten,
so hat man eine Art Säule oder Stele zwischen sie gesetzt».

An dieser Stelle mag eingeschoben werden, was Ross schon
in dem Briefe von 1853 über die Autorität der Alten geschrieben
hatte: « Bei der Frage nach Lage und Bestimmung der Pnyx»,
hieß es da, « können nur die Stellen der Alten maßgebend sein,
und diese, meine ich, weisen die Lage mit mathematischer Sicherheit

nach ». « Die ausdrücklichen Zeugnisse — das ist das Gebiet
des Topographen ».

Nun endlich wenden wir uns ohne weitere Unterbrechungen
wieder dem Briefe vom 24. Februar 1857 zu. Wir werden dabei
rasch erkennen, daß Rossens Nüchternheit, unter deren Eindruck
wir stehen, nur eine scheinbare, oder mindestens: nur eine
partielle, ist, werden hier und anderwärts immer neu sehen, wie
weit Zeugnisse und Denkmäler ihn zu führen vermögen. Ross
schreibt weiter:

« Diese vielleicht lächerlich nüchterne Betrachtungsweise läßt mich aber
die hohe Bedeutung des Denkmals (nämlich des Löwentores) für die
gesamte Kunst- und Kulturgeschichte hoffentlich nicht verkennen. Verzierte
man um das 14. Jahrhundert bloße Festungsmauern mit einem so schwungvollen

Bildwerk in grobem rauhem Steine, führte man daneben einen so
kunstvollen Bau aus, wie das Schatzhaus, so hatte man Wagen und
Maschinen, um so schwere Steine wie den Türsturz zu bewegen und lotrecht
zu versetzen, konnte man zeichnen, um den Riß zu einem solchen Bau zu
entwerfen, ferner schreiben und rechnen, um den Kreisschnitt der Steine
zu berechnen, konnte man den Meißel so handhaben, um an dem Tore
dieses halb unterirdischen Baus die zierlichen Ornamente in hartem Stein
auszuführen usw. usw.: was mußte die Kunst schon zu leisten vermögen,
wo es sich um Prachtbauten im Innern der Städte, um Königsburgen und
Göttertempel handelte! In welcher Vollendung müssen diese gebaut
gewesen sein, wie müssen diese geprangt haben mit Statuen, wie das Haus des
Alkinoos, mit kunstreichem Erzschmuck und Vergoldungen und mit
mannigfaltigem Gerät, wie das Haus des Menelaos. 2'sßag p'ey.ei «ooprWra [Od. 4,
75]), wie der homerische Telemach! Da verlohnte es sich wohl, daß auf
kunstreichen Fahrstraßen und Brücken, über Bergrücken und Schluchten,



— 245 —

wo jetzt kaum das Saumtier seinen Weg findet, die Helden einander im
raschen Wagen besuchten! Ex ungue leonem.

Sie sehen, mein verehrter Freund, welch breite Kluft zwischen Ihrer
und meiner Anschauung der griechischen Heldeiizeit liegt. Wo Sic (und
mit Ihnen die meisten unserer Fachgenossen) nur rohe Anfänge sehen, da
sehe ich eine sehr weit vorgeschrittene Kulturepoche, die der ägyptischen
und der assyrischen gleich stand. Vielleicht werden Sie meinen, ich kämpfe
mit Schatten; der Gegensatz zwischen uns sei gar nicht so groß. Scheinbar
nicht, denn Sie räumen Vieles ein; im Ganzen aber doch. Ich muß immer
wieder darauf zurückkommen, daß bloß aus der einen Tatsache des Schatzhauses

(oder Grabes, wenn Sie wollen) sich eine ganze große Kulturepoche
ergibt. Und solche Schatzhäuser fanden sich von Sparta bis Thessalien.
Gewiß waren sie mit den Pelopiden aus Asien gekommen. Aber was hindert,
daß man gleichzeitig über der Erde, nach ägyptisch-phönizischen Vorbildern,
ägyptisch-dorische Tempel baute? Erweisen sich die Angaben der Alten
über die sog. VtjoavQot durch die noch erhaltenen Denkmäler als richtig:
warum sollen wir ihre Angaben über eben so alte Tempel bezweifeln? Bloß
weil sich diese Tempel nicht erhalten haben? Und doch sind vielleicht
einige erhalten, wie der Tempel in Korinth; — sogar die Reste des alten
Parthenon!»

Wir übergehen, was Ross über das erechtheische Parthenon
ausführt und zitieren noch den Schluß:

«Da haben Sic mein volles Glaubensbekenntnis. In den Archäologischen

Aufsätzen [Erste Sammlung, 1855, besonders im Vorwort] wagte ich
nicht, es abzulegen, um nicht publice ein Tollhäusler gescholten zu werden.
Denn ich habe keine Kraft mehr zur Polemik. Sonst hätte ich längst
fortgekämpft, in dem Geiste meines Vorworts zu den Hellenika».

Vischer antwortete sogleich aufs einläßlichste (27. 2. 57). Er
freut sich über die Teilnahme an seinem Buche und glaubt, die
Kluft, die sie trenne, sei doch kaum so tief, wie Ross meine. Und
der Umstand, daß eine Meinung in der Minorität ist, kann auf ihn
schon gar keinen Einfluß haben. Denn:

«Ich bin gewohnt, seit mehr als 20 Jahren in politischen Dingen der
unterliegenden Minorität anzugehören und habe in dieser Beziehung eine
dicke Haut, und wenn ich Hohlköpfe der besten Sorte in hohen Ehren bei

der Majorität sehe, so finde ich weder in politischen noch wissenschaftlichen

Dingen mich deshalb versucht, auch jener Majorität anzugehören».

Auch für Vischer sind « Agamemnon, und also auch sein Vater,
von dem wir freilich wenig genug wissen, historische Personen».



— 246 —

Doch nicht alles, was wir über jene Zeit lesen, kann er für historisch

halten, aber gerade weil wir von ihr nur so viel wissen,
wie wir von den Kreuzzügen allein durch Tasso, von Attila und
Theoderich allein durch die Nibelungen wüßten. Historische
Grundlagen sind den Epen nicht abzustreiten, aber wo das
Reinhistorische aufhört, wo das Unhistorische anfängt, ist schlechthin

nicht zu sagen. — An der symbolischen Betrachtung des
Löwentores hält Vischer fest. Auch bei dem reichen Schmuck einer
gotischen Kathedrale zeigt sich, daß fast alles daran symbolisch

ist. Warum nicht auch bei den Griechen, «in deren Kunst
nichts zufällig ist»? — Auch Vischer bezeichnet jene Periode des
mykenischen Zeitalters nicht als rohen Anfang, « sondern als eine
in ihrer Art vollendete, aber von den spätem griechischen spezifisch

verschiedene». Die Folgerungen aber, die sich Ross durch
die Denkmäler nahelegen läßt, lehnt er entschieden ab. Wir
greifen einen Passus heraus, der zugleich für Vischers besonnene
Methode zeugt:

«Aus der Kunst des Baues auf Gebrauch der Schrift zu schließen,
ist durchaus nicht nötig. Zeichen freilich kannte man gewiß. Wir wissen,
daß Azteken und Peruaner eine sehr bedeutende Kultur besaßen, kunstreiche

Gebäude stehen noch jetzt in Mittelamerika in Menge und doch
wissen wir, daß jene Völker keine Buchstabenschrift besaßen. Damit will
ich nicht leugnen, daß die Griechen sie hatten, nur leugne ich die Richtigkeit

und Notwendigkeit des Schlusses. Sie konnten Gebäude der Art auch
ohne Schrift errichten. Wanii sie die Schrift bekamen, weiß ich nicht».

Vischer denkt also in einigem ähnlich wie Ross, in anderem
grenzt er sich entschieden ab. Er betont, daß gar keine Rede
davon sein könne, daß er die Heldenzeit ad libitum konstruiere.
Ja, er glaubt, geradezu den Spieß umkehren und sagen zu können,
daß « Rossens Betrachtungsweise, wo sie sich an Röthische
Halluzinationen anschließt, des Willkürlichen viel mehr enthalte » als
die seine.

Aus den zwei Briefpaaren, die noch folgen, heben wir, nach

Sachgegenständen geordnet, nur heraus, was eine wesentliche

Weiterführung der Argumentation bedeutet. Es sollen uns
dabei beschäftigen die Fragen nach der Urbevölkerung
Griechenlands, nach den fremden Einflüssen auf die griechische Kul-



— 247 —

tur und den quellenmäßigen Unterlagen der ältesten griechischer«
Kulturepoche, endlich die Spezialfrage nach dem Alter der
dorischen Tempelbaukunst. Auch ohne besondere Hinweise wird dem
Leser in einzelnen Äußerungen bald Ross, bald Vischer im
gedanklichen und sprachlichen Gewände jener Zeit durchaus auf
dem Wege zu dem vorkommen, was die seitherigen Forschungen
als wahrscheinlich oder als sicher erwiesen haben. Zum Schluß

werden wir versuchen, als Kontrast zu den als solche wirkenden
Rossischen Deiitungsversiichen, auf die wir die Gegenäußerungen

seines Gesprächspartners jeweilen unmittelbar folgen lassen,

einiges Prägnante zu der Methode Vischers beizubringen.
Zunächst zur griechischen Urbevölkerung: Die «Pelasger»

faßt Ross nicht als ein da oder dort lokalisierbares Einzelvolk,
sondern als ein « über zwei Weltteile, über viele Länder und
Inseln verbreitetes... besonderes, national von den Griechen
geschiedenes Volk, das eine eigene Sprache hatte, Götterdienste und
andere Cultuselemente aus der Fremde zuführte ». « Mir sind die

Pelasger», schließt Ross lapidar, «mit Roth semitische Einwanderer,

flüchtige Hyksos; damit läßt sich alles einfach erklären»21.
Solche Einfachheit der Erklärung befriedigt Vischer nicht. Wie
er nun die verschiedenen Bedeutungen, unter denen das Wort
« Pelasger» vorkommt, auseinanderhält, wie er Überlieferung und

Deutung, wie sie schon Herodot vorgenommen hat, scheidet,
können wir nicht verfolgen. Materiell hält er dafür, «daß die

Pelasger », — sofern der Name gebraucht wird « von dem großen
Urvolke, das vom Peloponnes bis Thessalien alle Ebenen inne

hat und z. T. auch die Berglande und außerdem auch eine Menge
Gegenden in Kleinasien», — «der Stamm sind, dem außer den

Bewohnern Griechenlands auch die Makedonier und verwandte
Völker angehören, ein arischer und nicht ein semitischer Stamm »22.

Über die außergriechischen Wurzeln der griechischen Kultur,

speziell der Religion, verbreitet sich Ross ausführlich in dem

letzten seiner Briefe, der vom 19. März 1857 datiert ist. Und
doch sind es gegenüber den Bänden, die er, wären ihm Gesundheit

21 Roß an Vischer: 2. März 1857.
22 Vischer aii Roß: 16. März 1857.



— 248 —

und Arbeitskraft gegeben, darüber schreiben möchte, nur dürftige

Andeutungen. Ross negiert die vermeinte Selbständigkeit und
Originalität der griechischen Mythologie. «Ich halte mich an
Herodot», schreibt er, «daß die Griechen ihre Götter und die
daran hängenden Sagen zum größten Teile von den Ägyptern
überkommen und übernommen, die Namen dann freilich vielfach
umgestaltet, die Sagen dichterisch frei behandelt, umgedeutet und
umgedichtet haben». In zahlreichen Einzelfällen findet er nun
«mit Roth, und z.T. noch weiter gehend», wie er selbst sagt,
Anklänge zwischen den Namen griechischer und ägyptischer
Gottheiten. Bei allen Göttern gelingt es nicht, ihre Namen aus dem

Ägyptischen, oder doch aus dem Phönizischen, oder dem
Assyrischen und Phrygischen herzuleiten. Aber, und nun geben wir
wiederum Ross das Wort: « Die Beispiele genügen, um zu zeigen,
daß sich hier ein roter Faden durchzieht, wie durch das Tauwerk
der englischen Marine, und nach meiner Überzeugung ist es unsre
erste Pflicht, diesen roten Faden aufzusuchen und zu verfolgen,
um auf wahrhaft historischem Boden zu wandeln » anstatt « den

modernen nebelnden und schwebelnden Deutungsversuchen» zu
folgen, jenen «gräßlichen Etymologien..., zu denen sich jeder
Primaner berechtigt glaubt, sobald er, kaum dem Gymnasium
entronnen, ein paar Buchstaben Sanskrit buchstabieren gelernt hat».
Fast noch größeres Grauen aber wandelt Ross an, « bei den
modernen Stich- und Schlagwörtern ,Naturreligion, Naturdienst,
naturwüchsiger Kultus', dgl. mehr»; er «findet davon bei den

Alten, bei Herodot, Apollodor und selbst bei Pausanias gar wenige
Spuren». Ross gibt ein Beispiel: Herakles ist ein thebanischer
Edelmann und Ehrenmann gewesen und hat so wirklich und wahrhaft

gelebt wie sein Korrespondent Vischer oder er selbst. Er
ist später unter die Götter erhoben und dem morgenländischen
Herakles assimiliert worden. Und die Sagen des letztern sind auf
den ursprünglichen Herakles übertragen worden. Und weiter:
« So entstand dieser ungeheure Kneuel von Heraklesmythen, in
welchem vielleicht kaum 1 «/o nüchterne, prosaische Wahrheit war.
Dennoch unterscheiden Herodot wie Pausanias und andere sehr
bestimmt und genau den als Menschen gebornen griechischen
Herakles von dem morgenländischen Gotte, mit dem er in dem



— 249 —

späteren Glauben zusammenschmolz. Sie haben beide noch Dreifüße

und andre Denkmäler von ihm gesehen, Agesilaos fand das

Grab seiner Mutter Alkmene etc.... ».

Soviel über die außergriechischen Einflüsse. Nun noch ein

Wort zu innergriechischen Geschichtsquellen, denen wir die Kenntnis

der ältesten Zeiten verdanken. Es fällt auf, daß Ross im
weiteren Verlaufe der Diskussion, entgegen den Aufstellungen des

ausführlich wiedergegebenen ersten Briefes der Auseinandersetzung,

geradezu dahin geführt wird, den Homer nur als Nebenquelle

für die griechische Frühzeit zu erklären, zu sagen, daß den

Alten hunderte von Denkmälern, Aufzeichnungen und Inschriften

aus jenen Zeiten zur Verfügung standen, ja, er meint, einzelne seien

auch auf uns gekommen, wobei er auf die Fourmontschen Inschriften

verweist, deren Echtheit er schon früher Boeckh gegenüber
verfochten hatte und die er auch jetzt noch für so echt hält wie die
mit Vischer gewechselten Briefe -•>. Auch für Vischer ist ganz
bestimmt sehr vieles aus Ägypten und anderen Ländern des Orients
gekommen, hat aber in Griechenland eine veränderte und oft ganz
neue Gestalt erhalten. Vischer schreibt: « Und gerade nur so weiß
ich mir die sonst ganz widersprechenden Angaben Herodots zu

erklären, wenn er einerseits die Götter fast alle aus Ägypten
ableitet, anderseits aber Hesiod und Homer <>i noiqoavTCQ noig "EXXyotv

rijv thoyoviqv 21 nennt, Angaben, die, streng urgiert, durchaus
unvereinbar sind. Überdies sind Sie offenbar nicht so ganz auf Hero-
doteischem Boden, als Sie wohl meinen. Herodot sagt, die
Pelasger haben namenlose Götter gehabt, die Götternamen haben

sie viel später aus Ägypten bezogen. Ihnen dagegen sind die
Pelasger aus Ägypten gekommene Hyksos, die ägyptisch-phöni-

23 Michel Fourmont lebte von 1690—1746 (Biogr. univ., Bd. 14). Über

die Ecbtheitskontroverse: L. Roß, Alter und Eigentümlichkeit der Schrift
bei den Griechen (Neue Jbb. f. Philologie u. Pädagogik 69, S. 511—569

L. R., Arch. Aufs. II, S. 533—584). Abschließendes über den Inschriften-
falscher Fourmont siehe bei W. Larfeld, Griechische Epigraphik (Handbuch
der klassischen Altertumswissenschaft), Mch. 1914, S. 22 f., 36.

2* Herodot II, 53. — Das Briefzitat, in dem sich die Herodotstelle
findet, sowie die zwei folgenden Zitate sind Vischers Brief an Roß vom
2. April 1857 entnommen.



— 250 —

kische Kultur nach Griechenland brachten und doch haben sie die
Götternamen nicht gekannt, die man doch zu allererst erwarten
sollte». — Auf die außerhomerischen Quellen vermag Vischer
nicht viel zu geben. Es handelt sich da doch immer wieder darum,
das Historische vom Unhistorischen zu scheiden, und das kann
nur im Allgemeinsten gelingen. « Ihre Methode», schreibt Vischer,
«kann ich, soweit ich sie erkenne, nicht gutheißen». Und nun
argumentiert er etwas ironisch folgendermaßen: «Sie führen als
Belege für die Geschichtlichkeit des thebanischen Herakles an,
daß Herodot und Pausanias Dreifüße und andere Denkmäler von
ihm gesehen und Agesilaos das Grab seiner Mutter Alkmene
gefunden habe. Daß sie Dinge gesehen, die man dafür ausgab, daran
zweifle ich keinen Augenblick. Aber haben sie denn mehr
Anspruch auf Echtheit als die verschiedenen heiligen Röcke, als die
Reste der Leiter, die Jakob im Traum gesehen? Aber um bei den
Griechen zu bleiben und bei dem vortrefflichen Freunde Pausanias,
sah dieser denn nicht noch die Lehmklumpen, aus denen
Prometheus Menschen fabrizierte und rochen sie noch nach Menschenhaut

?...».
Wir haben gesehen, wie in dem ersten Briefe Ross schon für

die mykenische Epoche dorische Tempel angenommen hatte. Für
Vischer gab es in jenen alten Zeiten ohne Zweifel Tempel. Daß
aber diese im dorischen Stile gebaut gewesen, dafür hat er keine
Beweise. Auch lassen sich Tempel ohne Säulenhallen sehr wohl
denken. Anderseits steht durch das Datum der Stadtgründung -¦>

auch das Alter des ältesten, Vischer bekannten dorischen Tempels
in Selinus fest, und eine willkürliche Veränderung dieser
Chronologie weist er entschieden zurück. Daß es in diesen frühen
Zeiten keine dorischen Tempel gab, kann Vischer nicht beweisen,
er stützt seine Ansicht aber auch noch durch ein kunsthistori-
sches Moment, nämlich « auf den großen Gegensatz zwischen der
reichen Zickzack- und Spiralverzierung an der Türe des Thesaurus
in Mykenae und der schlichten Einfachheit dorischer Tempel, wo
sie uns noch entgegentritt»2C. Ross läßt sich von solchen Argu-

26 Das Gründungsjahr von Selinus ist nach Pauly-Wissowa 628 v. Chr.
Sl! Vischer an Roß: 16. März 1857.



— 251 —

menten nicht beeindrucken. Die Nichterwähnung des Baustils bei
den Autoren vor Vitruv tut nichts zur Sache. Ross hält an «

dorischen Tempeln lange vor der dorischen Wanderung» fest. «Es
können aber auch jonische gewesen sein, denn die Elemente des

jonischen Stiles finden sich in Mittelasien lange vor den Joniern
selbst»27. Die beachtenswerten literaturgeschichtliclien und
archäologischen Argumente, die Vischer in seinem letzten Briefe
(vom 2. April 1857) noch beibringt, wiederzugeben, müssen wir
uns versagen.

Nachdem erst Ross die Autorität der Alten ins Feld geführt
hatte, ist es am Ende der Diskussion gerade Vischer, der mahnen

muß, den Quellen zu folgen und nicht eine eigene Kombination
an deren Stelle zu setzen. Er wendet sich gegen Behauptungen
und Folgerungen der Neueren, die in den Angaben der Alten keine
Stütze finden. Allerdings will er den Alten in all der Freiheit, die
die seitherigen Entdeckungen wie die seitherige Entwicklung der
historischen Methode und der geschichtlichen Anschauung
gebieterisch fordern, gegenübertreten. Von hier aus wenden wir uns
zum Schlüsse einigen methodischen Erwägungen Vischers zu.

Gegen das Ende seines zweiten Briefes (vom 16. März 1857)
schreibt Vischer: « Um Ihren Glauben beneide ich Sie recht
aufrichtig. Mit einem solchen festen Glauben in der Geschichte wie
in der Religion kommt man allerdings viel befriedigter durch das

Leben, als mit Zweifeln, wie ich sie in beiden Gebieten habe. Aber
so sehr ich die Religion als das Gebiet des Glaubens anerkenne,
so wenig räume ich die Geschichte ihm ein. Grade darum aber,
weil ich über jene älteste vor den rein historischen Quellen
liegende Zeit so wenig Sicherheit habe, maße ich mir auch nicht an,
darüber zu schreiben. Ihnen gegenüber, überhaupt im Privatverkehr,

spreche ich gern meine unmaßgeblichen Meinungen und
Zweifel aus, sonst aber beschränke ich meine Tätigkeit gern auf
die historische Zeit, und auch in dem Reisebuch habe ich getrachtet,

jene ältere Periode so objektiv als möglich zu besprechen,

wo ich sie nicht unberührt lassen konnte. Mit großem Interesse

folge ich aber den hiehergehörigen Untersuchungen Anderer, wenn

2' Roß au Vischer: 19. März 1857.



— 252 —

sie mir schon bei ihren diametral entgegengesetzten Resultaten
oft ein Lächeln abnötigen». In dieser Abneigung gegen die
Erörterung der «Anfänge» fühlen wir uns deutlich an Ranke, ganz
besonders aber an Jakob Burckhardt28 erinnert, auf der anderen
Seite aber an die Kluft, die Vischer von einem anderen gelehrten
Mitbürger, der sich nun gerade der Deutung der Anfänge
leidenschaftlich widmete, getrennt hat, von J. J. Bachofen.

Ein quellenkritisches Urteil gibt Vischer die Scheidung
zwischen historischer und vorhistorischer Zeit an die Hand. Er räumt
Ross ein, daß es in der Tat auch in der historisch beglaubigten
Zeit abweichende Nachrichten gebe, und fährt nun fort: «Aber
in der Regel besitzen wir da die Mittel der richtigen Kritik und
wo das nicht ist, bleiben wir in Gottes Namen auch in Ungewißheit.

In Zeiten, die uns nur durch Sage und Poesie überliefert
sind, ist aber das letztere die Regel, und es ist keine Hyperkritik,
das auszusprechen und eine solche Zeit im Gegensatz zu einer,
über die wir gute Quellen besitzen, eine vorhistorische zu nennen ».

In einem späteren Passus desselben Briefes vom 16. März wird
das noch weiter ausgeführt: « Die frühere sogenannte mythische
Zeit — erlauben Sie den Ausdruck — unterscheidet sich [also]
von der historischen dadurch, daß sie uns nur durch Sage und
Poesie verhüllt bekannt ist. Die lebendige Volkssage sowohl als
die willkürliche bewußte und unbewußte Phantasie der Dichter
hat dazu getan und davongenommen, und schon darum ist es uns
rein unmöglich, zu vollständig historischen Resultaten zu kommen.
Aber mehr noch als das. Die Phantasie erblickt überall das Walten
der Götter und der Natur in der Form geschichtlicher Vorgänge,
und diese verknüpft sie dann in mannigfaltigster Art mit wirklich
historischen Ereignissen, überträgt eigentliche Mythen auf
ursprünglich historische Personen und entrückt diese dann dem

28 Ranke: «In die Zeiten der Urwelt können wir nicht hinabsteigen»
(Poüt. Gespräch, S. W. 49/50, S. 326f.). «Wie könnte sich der Geschichtsschreiber

zutrauen, das Geheimnis der Urwelt, also das Verhältnis der
Menschen zu Gott und der Natur zu enthüllen» (Vorrede zur Weltgeschichte).
— Bei J. Burckhardt dürften sich spezielle Nachweise erübrigen. — Über
«Die Erforschung der Anfänge» in methodologischer Betrachtung: J. G.
Droysen, Historik, hg. von R. Hübner, 1937, § 37.



— 253 —

festen Boden der Geschichte, und daraus entsteht nun jenes
unbeschreiblich reizende und schöne Ganze, das uns als die
vorhistorische Zeit vorliegt». Vischer fährt fort, daß er nicht wisse,
wo das Kriterium sich finde, um die verschiedenen Bestandteile
zu scheiden, und bekennt, das Reagens noch nicht gefunden zu
haben.

Wir schließen mit einer Erwägung aus dem Briefe Vischers
vom 2. April 1857, der das Schlußstück dieser Gelehrten-Korrespondenz

darstellt. Vischer schreibt: «Wie sehr übrigens man
sich hüten muß, der scheinbar historischen Genauigkeit zu trauen,
davon will ich Ihnen ein Beispiel anführen, das Sie vielleicht am
wenigsten von einem Schweizer erwarten. In unserer hiesigen
Historischen Gesellschaft hat vor kurzem ein nichts weniger als
sympathisches Mitglied eine sehr hübsche Übersicht gegeben von
den ältesten Nachrichten über die Entstehung des Schweizerbundes,

die Vertreibung der Vögte u.s.w. Je näher dem Ereignisse,
desto dürftiger sind die Erzählungen, allmählich setzt sich da und
dort etwas an, bis plötzlich über zwei Jahrhunderte später die
vollständigste, schönste Darstellung, die seitdem für Geschichte
galt, sich bei Tschudi findet. Kann man sie darum mit allen ihren
Details für Geschichte ansehen? Schwerlich, und doch ist sie so
schön, und doch sind seit dem Vorgange nicht viel über fünf
Jahrhunderte vergangen, und es war eine Zeit, aus der wir
Originaldokumente aller Art in Masse übrig haben ». — Mit einer
Rückwendung zur Antike schließt Vischer dann folgendermaßen: « Für
meine Ansicht führe ich übrigens den Hvyyoaipebc; xat' «fopyr an,
den Thukydides, der freilich auch nicht überall unbedingte
Autorität ist und seine Zeit zu sehr über die frühere erhebt, aber
doch wenigstens so behutsam über die mythische Zeit redet, als

es von mir je geschehen ist, und ihm ist namentlich auch Homer
nicht eine Nebenquelle, sondern Hauptquelle. Der ist Ihnen ohne
Zweifel der erste Vorläufer unserer schlimmen heutigen
Generation » 2'J.

29 Vischer bezieht sich auf eine knapp zwei Monate (5. Febr. 1857)
zurückliegende Sitzung der Gesellschaft, an der Remigius Meyer (zum
Hirzen)-Liechtenhan (1801—1879, V. D. M. und Dr. phil. h. c, Lehrer am



— 254 —

IV.

Mehr als einmal im Laufe unserer Darlegungen ist der Name
J. J. Bachofen gefallen. Mit Wilhelm Vischer hatte sich Ross,
wenn auch in der freundschaftlichsten Weise, polemisch
auseinandergesetzt. Mit Bachofen verband ihn, wenigstens hinsichtlich
der Bewertung der antiken Tradition, der Einstellung zu der
modernen Quellenkritik, innerste Verwandtschaft. Die beiden
Männer waren sich in dem für Bachofen bedeutungsvollen Jahre
1842 in Rom begegnet. Ein Brief Rossens, der im Bachofennachlaß

3Ü erhalten geblieben ist, vermittelt diese Angabe. Weit wichtiger

ist ein Briefpaar aus dem Jahre 1859, dem Todesjahre des
Hallenser Gelehrten. Mit einem Begleitschreiben schickte Bach-

Basler Gymnasium, Verfasser einer Reihe von Arbeiten zur ältesten
Schweizergeschichte, sowie der aus seinem Nachlasse herausgegebenen «Erlebnisse

am 2., 3. und 4. August 1833» und Spezialist auf dem Gebiete der
Sphragistik; über M. siehe Anzeiger für Schw. Gesch. III, Jahrgang 1878
bis 1881, S. 177 und 278) vorgetragen hatte über «Die Stiftung des ewigen
Bundes der Eidgenossen unter Vergleichung der Berichte der verschiedenen

Chronisten und der Chronik des Weißen Buches im Archiv von
Obwalden» (— Beiträge zur Vaterland. Gesch., hg. von der Histor. Gesellschaft
in Basel, Bd. VI, 1857, S. 1—34, unter dem Titel: «Zur Entstehungsgeschichte
des ewigen Bundes der Eidgenossen. Die Chronik des Weißen Buches von
Obwalden, zusammengestellt und verglichen mit den Berichten der übrigen
Chronisten»). Meyer machte als erster die Öffentlichkeit mit dem Inhalt
des Weißen Buches bekannt. Nach gütigen Mitteilungen von Dr. Max
Burckhardt in Basel, dem als derzeitigem Schreiber der Gesellschaft auch
die Protokolle der Basler Historischen Gesellschaft zu Gebote standen,
und von Prof. Dr. Hans Georg Wirz in Bern, dem Herausgeber des «Weißen
Buches» im «Quellcnwerk zur Entstehung der Eidgenossenschaft».

Es darf wohl daran erinnert werden, daß der Vortrag von Remigius
Meyer zeitlich die Mitte hält zwischen dem Erscheinen des 1. Bandes der
«Geschichte der eidgenössischen Bünde» von J. E. Kopp und der «Sage von
der Befreiung der Waldstätte» Wilhelm Vischers, des Sohnes, der nach Feller
(Geschichte der schweizerischen Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert,
Zeh. 1938, S. 101 f.) ein erstes Mal die Summe zieht, «Rechenschaft gibt von
den Forschungsergebnissen, das gesicherte Wissensgut klar umschreibt und
unbefangen Recht und Unrecht verteilt».

30 Roß an Bachofen: 24. März 1849. — Die Abschriften der Briefe aus
dem Bachofen-Nachlaß und die Vermittlung der Erlaubnis zu deren partieller
Publikation verdanken wir Dr. M. Burckhardt.



— 255 —

ofen am 17. Januar 1859 Ross seinen «Versuch über die Gräber-
symbolik der Alten ». Dieses erste mythendeutende Werk Bachofens
ist «Herrn L. Ross, Professor in Halle, zugeeignet». Bachofen
äußert sich in dem Begleitbriefe folgendermaßen:

«Die neuere Richtung der Altertumsforschung, insbesondere der
Geschichtsbetrachtung, wie sie von einigen Flachköpfen zu augenblicklichem
Siege hindurchgeführt worden, ist mir ein Greuel. Ich glaube, bei Ihnen
eine mit der meinen übereinstimmende Überzeugung wahrgenommen zu
haben. Der Freude über diese Begegnung wollte ich einen öffentlichen
Ausdruck geben. — Die vorliegenden Arbeiten gehören nun zwar nicht
dem Gebiete der Geschichte. Nichtsdestoweniger ist die in ihnen befolgte
Auffassungsweise die gleiche, die ich aller Orts zur Anerkennung bringen
möchte: nämlich die Bemühung um Verständnis als einzige und wahre
Kritik. Nicht nach dem Resultat, sondern nach dem Streben möchte ich
gerichtet werden».

In einer Rezension, die ein Jahr vor der Abfassung dieses
Briefes in den Druck ging, hatte Bachofen die Formulierung
gefunden: «Zweifeln ist unendlich viel leichter als Verstehen»; in
einem Brief an Meyer-Ochsner von 1851 hatte er geschrieben:
« Der Geschichtsforscher lauscht und erklärt, er meistert nicht und
zerstört nicht»31.

Wir schließen mit der Antwort von Ludwig Ross, die vom
2. Februar 1859 datiert ist. Wir glauben, dabei auf eine Kommentierung

verzichten zu dürfen, da sich eine solche aus dem bisher
Geäußerten leicht ergibt.

Ross schreibt:

«Ein paar Wochen anhaltender Schmerzen haben mich bis jetzt
verbindert, Ihnen zu sagen, wie angenehm Sie mich durch die freundliche
Zuneigung Ihrer letzten Schrift überrascht haben, und Ihnen meinen innigen
Dank für eine Ehre abzustatten, welche verdient zu haben ich mir kaum
schmeicheln darf. Denn unter vielem, was die Natur mir versagt hat, stellt
die Begabung zur Spekulation obenan, sodaß ich mir gestehen muß, daß
ich Ihren Entwickelungen — so weit ich unter der Krankheit habe lesen
können — kaum zu folgen vermag. Aber je fremder und unbeholfener
ich mich auf dem Felde der Symbolik fühle, desto mehr habe ich mich
daran gefreut, daß Sie eine Verwandtschaft unserer Geistesrichtungen auf

3" J. J. Bachofen: Gesammelte Werke I, 1943, S. 449, 491.



— 256 —

dem Felde der Geschichte erkennen. Ich habe es öfter ausgesprochen, wie
hoch ich Ihre und Ihres Herrn Kollegen Gerlach, dem ich mich bestens
zu empfehlen bitte, gemeinschaftliches Verdienst um die Ehrenrettung der
älteren römischen Geschichte schätze, und ich kann im Interesse der Wissenschaft

nur wünschen, daß beide Herren einmal für gut finden möchten,
aus der Fülle ihres Wissens das so leicht fortgerissene jüngere Publikum
über die Bodenlosigkeit der Mommsen'schen Halluzinationen über die
Vorgeschichte und die Königszeit Roms aufzuklären. Denn «crescit indulgens
sibi dirus hydrops!»32. Und so leicht wird die Verirrung, in welche die
deutsche Forschung über die ältere griechische und römische Geschichte
geraten ist, nicht wieder auf den rechten Weg gelangen, wenn gerade die
Besten schweigen und es ferner dulden, daß die großen Irrlichter Wolf
und Niebuhr der Jugend vorleuchten.

Da haben Sie, vereintester Herr, mein Glaubensbekenntnis, wie ich
die Spanne Zeit und Kraft, die mir noch übrig ist, auszunützen suche».

Mit dieser Einbeziehung Bachofens sind wir an das Ende

unserer Darlegungen gekommen. Die Zeitschrift für schweizerische

Geschichte stellt sich gemeinhin die Aufgabe, historische
Probleme, die die Forschungslage der Gegenwart stellt, zu lösen
oder doch die quellenmäßigen Grundlagen bereitzustellen, die
solchen Lösungen näher führen können. Eine ganz andere
Aufgabe haben wir uns in dieser Skizze gestellt. Es wurde versucht,
auf Grund dokumentarischer Grundlagen eine Einführung in die
geschichtswissenschaftliche Problematik einer vergangenen Epoche
zu geben, wie sie sich in Forscherpersönlichkeiten lebendig spiegelt,

die mit tiefem Ernste um ihre Entwirrung gerungen haben.

32 Horaz, Carm. II, 2, 13.


	Ludwig Ross und Wilhelm Vischer : zu einem Gelehrten-Briefwechsel aus der Mitte des 19. Jahrhunderts

