
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 29 (1949)

Heft: 1

Artikel: Zur Albanverehrung im frühen Mittelalter

Autor: Büttner, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-77006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-77006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Albanverehrung im frühen Mittelalter

von Heinrich Büttner

Die Patrozinienkunde ist ein Teilausschnitt aus jenen For-
schungsproblemen, denen zunächst die Entstehung und Bedeutung

der Heiligenkulte und des Wesens der Volksfrömmigkeit
als Aufgabenbereich gesetzt ist. Sobald man sich aber mit den

Patrozinien der Kirchen und Altäre zu befassen begann, unternahm

man auch den naheliegenden Versuch, mit Hilfe der
Patrozinienkunde tiefer in die historischen Zusammenhänge von
Landschaften und Zeitaltern einzudringen; immer wieder suchte

man unter Heranziehung dtr Patrozinien die Wege der großen
Kulturströmungen zu erfassen oder genauer zu bestimmen.
Gerade für die oft so quellenarme Zeit des frühen Mittelalters
glaubte man in deii Patrozinien eine wesentliche Erkenntnisquelle
erschlossen zu haben. Der Problematik der rechten Benutzung der
Patrozinienkunde für die Ausweitung der geschichtlichen Erkenntnis

sind sich allerdings gerade die besten Forscher auf diesem

Gebiete stets bewußt gewesen und sie bemühten sich immer aufs

neue, den Grad der Wahrscheinlichkeit oder Sicherheit jener
Schlußfolgerungen zu erhöhen, die man besonders für das frühe

Mittelalter in allgemeingeschichtlicher Hinsicht aus den Patrozinien

zu ziehen sich bemühte. Denn es war ja nur zu gut zu

verstehen, daß man für die Frühzeit des Mittelalters immer wieder
nach neuen Zugangswegen suchte, da ja die Jahrhunderte vom

Ausgang der Antike bis in die Karolingerzeit hinein schlechthin

als die Grundlage der abendländischen Entwicklung in der
gesamten Folgezeit anzusehen sind. Um diese Voraussetzungen der
abendländischen politischen, geistigen, religiösen und kulturellen

Entwicklung bemühte sich die Forschung über das Mittelalter aber

mit brennendem Eifer.

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 29, Hell 1 >



I

Bei der genannten Sachlage ist es nicht verwunderlich, wenn
man bei der Patrozinienkunde und der Hagiographie stets neue
Versuche unternahm, deren Methoden zu erweitern, zu sichern und

tragfähiger zu gestalten. In diesen Zusammenhang ist auch die
Arbeit von M. Beck über « St. Alban in Uri» einzureihen 1. Diese
Studie, die von großer Belesenheit und eindrücklicher Vertrautheit

mit den frühmittelalterlichen Heiligenviten zeugt, geht von
den besonderen Verhältnissen der Kirche in Silenen aus, weitet
sich aber zu einer Untersuchung des Albankultes in der Schweiz
und sucht diesen wieder zu erklären aus der Entwicklung, die die

Albanverehrung im galloromanischen Gebiet während des frühesten

Mittelalters genommen habe; so gelangt M. Beck letztlich
zu Folgerungen, die historische Aufschlüsse allgemeiner Art für
jene Zeiten der endenden Antike und des beginnenden Mittelalters
geben wollen. Dabei wird M. Beck geleitet von der durchaus
richtigen Erkenntnis, wie notwendig es sei, die Methoden der gerade
darin etwas steril gewordenen Patrozinienforschung zu erweitern;
er unternimmt daher den Versuch, Forschungsmethoden, welche die
Sprachwissenschaft ausgebildet und besonders in den Studien zu
den Sprachatlanten zu einer gewissen Vollendung geführt hat,
nunmehr auch bei der Deutung der Patrozinien in Anwendung zu

bringen. Diese methodische Neuerung ist ohne Zweifel für die

Patrozinienforschung zu begrüßen, jedoch enthebt sie uns nicht
der Antwort auf die Frage, ob diese methodische Errungenschaft
im vorliegenden Fall, nämlich bei der Untersuchung des Albankultes,

wirklich in der rechten Weise Verwendung gefunden hat.

Dabei ist auf die Einzelheiten der Entwicklung der Kirche in
Silenen weniger einzugehen; es besteht kein Zweifel, daß die

dortige Kirche, die im Jahre 857 in einer Urkunde Ludwigs d. Dt.

zusammen mit jener von Bürglen zum ersten Male genannt wird",
den englischen Protomartyr Alban als Titelheiligen besaß, wenn

1 M. Beck, St. Alban in Uri, ein Zeuge spätantiken Christentums, in
Zeitschr. Schweiz. Gesch. 28 (1948), 273—309.

> Mon. Germ. DLD, S. 119, n. 82.



— 3 —

er auch erst seit dem 14. Jahrhundert als solcher erwähnt wird3.
Da man jedoch nach der mittelalterlichen Auffassung nicht
ohne zwingendste Notwendigkeit von einem einmal gewählten
Patrozinium abging, so ist die Annahme durchaus berechtigt, daß
St. Alban bereits im 9. Jahrhundert als Patron des Gotteshauses
in Silenen anzusehen ist.

Die allgemeineren Schlußfolgerungen Becks dagegen über
Zeit und Art der Albanverehrung im galloromanischeii Gebiet und
im Alpenvorland bis zu Rhein und Bodensee bedürfen einer
Nachprüfung. Im heutigen schweizerischen Gebiet zieht M. Beck für
seine Untersuchungen den Ortsnamenbefund und die Verbreitung
des Albankultes in den Kreis seiner Betrachtungen *, stößt aber
bei der Frage der Kultverbreitung bereits auf Schwierigkeiten,
insofern als das vorliegende Quelleninaterial nicht ausreicht, um
jetzt schon zweifelsfrei zu entscheiden, ob St. Alban oder der
hl. Albin von Angers gemeint sei bei den Ortsnamen, die auf
St. Aubin lauten, und bei dem Patrozinium der Kirche von Vufflens-
Ie-Chäteau5. Für das französische Gebiet wird zur Hauptsache

3 Beck, S. 276 f. — An ein Zurücktreten des Hl. Alban bei der Kirchweihe

des Jahres 1347 ist nicht recht zu denken; das Weiheformular
entspricht völlig dem Gebrauch des 14. Jahrhunderts und nennt St. Alban an
der dem Hauptpatron zukommenden Stelle. Lediglich die Mehrzahl der
Heiligen wird 1347 in einen gewissen Gegensatz gestellt zu dem einzigen
Patrozinium, das sich damals als früherer Wcihetitel der Kirche von Silenen
noch im Gedächtnis gehalten hatte; denn die Nennung der göttlichen
Personen und der Hl. Maria war auch im Formular der frühen Jahrhunderte des
Mittelalters durchaus üblich. — Die Beziehung von superadiecta auf nove
ecclesie, die M. Beck, S. 276 f., Anm. 12 annimmt, und aus der er auf eine
Verlegung der Kirche, auf einen Neubau der Kirche auf dem alten Friedhof,
vielleicht nach einem Bergrutsch, schließen möchte, ist durchaus unnötig;
sie ist auch grammatisch, trotz der versuchten Erklärung von M. Beck,
nicht zulässig ohne zwingenden Grund. Die Wendung in parte cimiterii
antiqui superadiecta bedeutet einfach die Erweiterung des Friedhofes. Auf
diesem neuzugefügten Teil des Friedhofes wurde der Katharinenaltar
errichtet; auch aus diesem Grunde erfolgte die Aufnahme der Hl. Katharina
unter die Kirchenpatrone in Silenen.

1 Beck, S. 280 ff.
5 Auch bei Ermatingen, das zur frühesten Grundherrschaft der

Reichenau gehört, ist vielleicht noch eine nähere Untersuchung nötig, wer unter
dem dort als Kirchenpatron genannten St. Albinus zu verstehen ist, wie
bereits Beck, S. 283, bemerkt.



— 4 —

der Ortsnamenbefund herangezogen, d. h. die Ortsnamen werden
zusammengestellt, für die St. Alban namengebend wurde6. Auf
eine Erfassung des Albankultes oder auch der Albanpatrozinien
für das heutige französische Gebiet mußte verzichtet werden, da
darüber noch keine genügenden Vorarbeiten bestehen. Lediglich
für den Raum der Seealpen und das Gebiet von Vienne hat die
Forschung eine vorläufige Antwort bereit für die Frage nach der
Albanverehrung.

In Frankreich kann Beck 22 Ortsnamen namhaft machen,
die mit Hilfe des Hieiligennamens St. Alban gebildet sind.
Aus ihrer Verteilung und Lage schließt er auf eine ehemalige
allgemeine Albanverehrung im gallischen Gebiet im 5.

Jahrhundert, die unter fränkischem Kultureinfluß im 6. Jahrhundert

zurückgedrängt worden sei und nur in Resten sich uns
noch darbiete. Alban-Ortsnamen finden sich nach Becks
Ansicht nur m Gebieten mit geringem germanischem Ortsnamenbestand,

dagegen nicht im Raum mit dichterem germanischem Orts-
namenbefund. «Dieser Befund», so formuliert es M. Beck, «läßt
sich am besten so erklären, daß ursprünglich das ganze von Alban-
Ortsnamen und Albanpatrozinien umschlossene französische Gebiet
den Kult kannte, daß dieser jedoch einem aus den Seine- und

Saone-Departementen entsteigenden Prozeß — sagen wir dem

fränkischen Element - zum Opfer fiel, um in Randlage, als Relikt-
erscheinung, dem im Zentrum Frankreichs zum Teil zerstörend
wirkenden völkischen Amalgamierungsvorgang zu entgehen»7.
« Wir denken dabei selbstverständlich nicht an den Einfluß einer

volksmäßigen Siedlung der Franken, sondern an die fränkisch-
nordfranzösische Kultur, in deren neuem Heiligenhimmel — Martin,

Dionysius — der universelle, spätantike Albankult keinen Platz

hatte»8). «Die Verehrung des hl. Alban von Verulam nahm in
Frankreich zunächst infolge des bedeutsamen historischen
Geschehens, das in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts die
Verpflanzung nach Frankreich veranlaßt hatte, einen großen Auf-

,; Beck, S. 294«.
' Beck, S. 296.
B Beck, S. 296, Anm. 61.



schwung. Im frühen Mittelalter geriet sie jedoch, wie so manche
antike Tradition, über weite zentrale Gebiete Frankreichs in
Vergessenheit, wurde an die Ränder gedrückt, so daß sie später durch
lokale Kulte ähnlicher Namensträger verdrängt werden konnte »n.
Das Albanpatrozinium in Silenen ist für M. Beck in konsequenter
Weiterführung seiner Gedanken ein «Zeugnis für das Bestehen
einer christlichen Kirche im Tale Uri im späteren 5. Jahrhundert,
jedenfalls vor der Eingliederung des größten Teiles der heutigen
Schweiz ins fränkische Reich zu Beginn des 6. Jahrhunderts»",
«ein ländliches Gotteshaus aus vorfränkischer Zeit»10.

Bei den Untersuchungen über die Alban-Ortsnamen und die
daran geknüpften Folgerungen vermengt M. Beck unvermerkt zwei
an sich völlig getrennte Probleme, nämlich einmal die Frage nach

derOrtsnamenbildung und ihren wechselnden Erscheinungen und
sodann jene nach dem Heiligenkult und dessen zeitlicher Einordnung;

beide Fragestellungen aber sind jeweils für sich zu behandeln.

Die Feststellungen von M. Beck über die Alban-Ortsnamen im
französischen Gebiet würden vielleicht — unter mehreren weiteren
methodischen Voraussetzungen, von denen sogleich noch zu reden
sein wird — ausreichen, um über den Ortsnamengebrauch etwas

auszusagen, sie würden von dem ohnehin bekannten Unterschied
der Ortsnamenbildung im südgallischen und nordfranzösischen
Gebiet wohl Zeugnis gebeii können. Als Relikterscheinung werden
die Alban-Ortsnamen aber nicht aufzufassen sein; denn sie liegen
im Raum der Rhone und ihres Einzugsbereiches und der Westalpen
gerade in einem bevorzugten Verkehrsgebiet der Spätantike und
des frühen Mittelalters, die verkehrsferneren Gebiete der Cevenmen

aber zeigen wohl kein öfteres Vorkommen von Alban-Ortsnamen.
Aber das Ortsnamenbild der Albanorte, so wie es sich uns bis

jetzt darbietet, läßt sich für historische Schlüsse überhaupt noch

nicht verwenden; denn die grundlegende Voraussetzung dafür wäre
eine Untersuchung über die zeitliche Einreihung dieser Orte; die

Frage der Entstehung der Siedlungen und ihrer Lage, ob in Alt-
siedelland oder im frühen oder späteren Ausbauland, müßte erst

:' Beck, S. 300.
10 Beck, S. 308.



— 6 —

geklärt sein, che sich Folgerungen aus dem Ortsnamenbefund
ziehen lassen. Dazu müßte dann noch untersucht werden, ob die
bekannten Albankirchen alte Pfarr- oder Mutterkirchen sind oder
abhängige Filialkirchen oder Kapellen; bereits die von M. Beck

angeführten Beispiele aus dem Bereich der Westalpen zeigen, daß
unter den Albankirchen die verschiedenen Arten vertreten sind.
Die Albanpatrozinien im galloromanischen Gebiet sind noch nicht
Gegenstand der Patrozinienforschung gewesen. Solange jedoch die
eben genannten Vorbedingungen nicht erfüllt sind, können keine
so weitreichenden Schlußfolgerungen aus dem vorhandenen
geringen Material gezogen werden, wie es in der Arbeit von Beck
geschieht. Der Befund, so wie ihn M. Beck zu zeichnen vermag,
gibt ein Bild des Forschungsstandes, besagt aber nichts über
die Albanpatrozinien, die Alban-Ortsnamen und den Albankult in
ihrer zeitlichen Einordnung; damit entfällt aber nach dem jetzigen

Stand der Albanforschung die Möglichkeit, die Methoden der
Sprachforschung auf das behandelte Problem bereits
anzuwenden n.

Dazu kommt noch eine weitere Schwierigkeit, auf die M. Beck
selbst schon hingewiesen hat, nämlich jene, den Kult von St. Alban
von Verulam und des hl. Albinus von Angers im Ortsnamenbefund

und in den bisher bekannten Patrozinien reinlich zu
trennen. Die Namensformen Albanus und Albinus laufen, wie nicht
anders zu erwarten, bereits im frühen Mittelalter ineinander über
und werden ohne Unterschied bald für diesen, bald für jenen
Heiligen oder ihre Namensverwandten gebraucht. Nun kommt
hinzu, daß wir in den Kreis der zu betrachtenden Personen gerade
für das französische Gebiet und hier wieder insbesondere für den
Rhoneraum noch den als Heiligen verehrten Bischof Albinus von
Lyon einbeziehen müssen 12, dessen Fest in den Überlieferungen

11 Mit diesen Feststellungen ist aber zugleich gesagt, daß dann, wenn
die aufgezählten Voraussetzungen erfüllt sind, eine Anwendung der bei der
Sprachforschung so erfolgreichen Methoden auch bei der historischen
Fragestellung den Weg zu neuen Erkenntnissen zu öffnen vermag.

12 So weit ich sehe, ist dieser in Lyon heimische Hl. Albinus in den

Ausführungen von M. Beck nicht berücksichtigt; gerade dieser Frage aber

Erwähnung zu tun, wäre wohl erforderlich gewesen.



— 7 —

des Martyrologium Hieronymianum stets wiederkehrt^. Gerade
für das Vorkommen der Alban-Ortsnamen im Rhonegebiet und in
den Westalpen aber darf dieser hl. Albinus von Lyon nicht ohne
Berücksichtigung bleiben.

Mit dem Nachweis, daß das Quellenmaterial zur Interpretation
der Ortsnamen und Patrozinien, die auf St. Alban zurückgehen,
vorläufig noch nicht genügend aufbereitet ist, entfallen die Folgerungen

Becks hinsichtlich des allgemeinen spätantiken Albankultes
insofern, als es sich eben nur um einen auf den Ausgang der Antike
beschränkten Kult St. Albans handeln soll. Eine wesentliche,
allerdings nicht bewiesene Annahme von M. Beck ist es nun, daß der
Albankult im 5. Jahrhundert in rasche Blüte gekommen, dann aber
zurückgedrängt, ja für weite Gebiete verdrängt worden sei.
Die wesentliche Voraussetzung dazu wäre aber eine ablehnende

Haltung der Franken gegen die spätantike christliche
Tradition. Daß dies nicht der Fall war, bedarf keines besonderen
Hinweises; die Franken haben das spätantike Christentum
übernommen, so wie sie es auf dem Boden Galliens vorfanden. Das
beste Beispiel dafür ist der spätantike Martinkult, der um die Mitte
des 5. Jahrhunderts unter Bischof Perpetuus überhaupt erst zum
Bau eines größeren Heiligtums über dem Grabe des hl. Martin
führte11; die Franken aber übernahmen den aufblühenden Kult
und erwählten schließlich den hl. Martin zu einem ihrer
bevorzugten Heiligen. Ein Grund, weshalb die Franken gerade dem
Albankult ablehnend gegenübergestanden haben sollten, ist nicht
zu finden, die Wahrscheinlichkeit ist vielmehr bedeutend größer,
daß sie den Albankult ebenso wie die anderen spätantiken
Elemente der christlichen Kultur übernahmen.

Was sagen nun die einschlägigen Quellen über den Albankult
aus? Auseinanderhalten wollen wir dabei von Anfang an die
Personen des englischen Märtyrers Alban von Verulam und des Mainzer

Alban.

13 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. Delehaye-H. Quentin in: Acta
sanct. Nov. 112 (1931) 507 zum 15. September.

" Hauck, Kirchengesch. »I, 126 mit den dort Anm. 4 gegebenen
Quellenbelegen.



— 8 —

11

Der englische Märtyrer Alban von Verulamlf> wurde auf dem
gallischen Festland bekannt durch Bischof Germanus von Auxerre,
der im Jahre 429 zur Bekämpfung des Pelagianismus nach der
englischen Insel hinübergesandt wurde. Bischof Germanus besuchte die
Grabstätte des hl. Alban1(J und brachte Erde von der Stätte, auf der
St. Alban gelitten hatte, herüber nach Gallien 17. Auf Germanus
geht wohl in Auxerre eine im 9. Jahrhundert belegte Albankirche
zurück18. Zur Ausbreitung der Albanverehrung in Gallien war
Auxerre im 5. Jahrhundert und in der Merowingerzeit gut
geeignet; denn es gehörte noch in jenen Raum von der Loire über
die obere Seine zur Saone und Rhone hinein, den man von Poitiers
und Tours bis nach Lyon hin im 5.-7. Jahrhundert als eines der
Kerngebiete des geistig-religiösen Lebens und der kulturellen
Tradition in Gallien bezeichnen konnte. Von diesem Gebiet aus
gingen in jener Zeit der geistigen Wandlung der untergehenden
Antike zum anbrechenden Frankenreich in Gallien reiche Anregungen

und kulturelle Strömungen aus, in denen auch der Albankult
seinen Platz finden konnte, vielleicht noch unterstützt durch die

Verehrung, die sein Überbringer nach dem Festland, Germanus

von Auxerre, selbst bald nach seinem Tode fand19.
In der Mitte des 5. Jahrhunderts befand sich wohl schon eime

Albanskirche in Riez20). Durch die Vita des Germanus, die um 475

" W. Levison, St. Alban and St. Albans in: Antiquity 15 (1941), 337

bis 359.
1« Vita Germani episc. Autissiod. in: Mon. Germ. Script, rer. Merov. 7,

225—283, bes. S. 262.
17 W. Meyer, Die Legende des HI. Albanus, des Protomartyr Angliae,

in Texten vor Beda in: Abhandl. Gesell. Wiss. Göttingen, phil.-hist. KI., NF.

8,1 (1904), bes. S. 60.

» Levison, S. 347 und Mon. Germ. Poet. 3, 476, sowie Beda, Hist.
eccl. 118.

19 W. Levison, Bischof Germanus von Auxerre und die Quellen zu
seiner Geschichte in: NA 29 (1904), 95—175. Bischof Germanus war
zusammen mit Lupus von Troyes bereits zu seinen Lebzeiten sehr berühmt.
Sein Kult war schon im 6. Jahrhundert in Tours und in der Auvergne
vorhanden.

2» Beck, S. 297.



- 9 -
von Constantius von Lyon verfaßt wurde21, war- der englische
Märtyrer auch in der Handelsstadt Lyon bekannt. Als Heiliger,
der durch die Frömmigkeit der gallischen Kirche getragen wurde,
fand St. Alban größere Verehrung. Auch in der bald anhebenden
fränkischen Zeit geriet der in der galloromanischen Kirche
rezipierte Heilige, der englische Märtyrer, nicht in Vergessenheit. Die
Passio s. Albani entstand zwischen 515 und 540 in Gallien22; es

möchte sogar scheinen, als ob St. Alban erst von da aus wieder
mehr auf der britischen Insel bekannt wurde, wie seine Erwähnung
bei Gildas zeigt2S.

Von dem im Merowingerreich lebenden und in hohem Ansehen
stehenden Dichter Venantius Fortunatus (geb. um 530, gest. um

600) wird der englische Alban neben Viktor von Marseille, Gene-
sius von Arles, Dionysius von Paris und Symphorian von Autun
gestellt21. Derselbe Venantius schrieb auch die Vita s. Albini25,
des um 554 verstorbenen Bischofs von Angers. Venantius Fortunatus

wußte beide Heilige wohl zu scheiden, aus der Art seiner

Erwähnung des englischen Märtyrers Alban geht jedoch deutlich
hervor, daß er dessen Kult bei seinen Lesern im Frankenreich als
bekannt voraussetzen darf; Venantius stellte St. Alban in eine

Reihe mit den damals im 6. Jahrhundert populärsten und bekanntesten

Heiligengestalten. Die Weiterentwicklung des Kultes von
St. Alban ist aus der Überlieferung des Martyrologium Hieronymianum

abzulesen.
In der ältesten überlieferten Handschrift des Martyr. Hieron.,

jenem Echternacher Kodex, der als eine Art Handexemplar des

Angelsachsen Willibrord, des Friesenmissionars, anzusehen ist und

wohl ums Jahr 705 durch den Priester Laurentius für Bischof
Willibrord geschrieben wurde26, fehlt überraschenderweise ein

Eintrag über St. Alban 27. Genau den gleichen Sachverhalt treffen
21 Mon. Germ. Script, rer. Merov. 7, 230.
22 Levison, S. 348 f.
23 Gildas, c. 10 in: Mon. Germ. Auct. Ant. 13,31.
21 Venantius Fortunatus Carm. VIII 3, 155 in: Mon. Germ. Auct. Ant.

4, 1, S. 185.
25 Mon. Germ. Auct. Ant. 4,2, S. 27—33.
2« Acta sanct. Nov. II 1, S. (VIII u. XXI); Nov. II 2, S. X.
27 Ebenda Nov. II 1, S. (80/81); Nov. 112, S. 328—330.



— 10 —

wir noch ums Jahr 889 im Cod. Sangall. 250; trotz der insularen
Vorlage des dort eingetragenen Heiligenkalendars ist im ursprünglichen

Bestand St. Alban nicht enthalten 28. Und doch ist es nicht
ganz so verwunderlich, daß im Exemplar Willibrords der hl. Alban
nicht genannt wurde; denn auf der britischen Insel konnte dieser
nach dem Eindringen der Angeln und Sachsen sehr wohl fast in
Vergessenheit geraten sein, bis dann der gelehrte Beda (f 735)
durch Rückübernahme der Tradition des Festlandes wohl auch
St. Alban seinen angelsächsischen Landsleuten erst wieder ins
Gedächtnis zurückrief29. Im Sachverhalt des Echternacher Kodex
ist implicite der Hinweis gegeben, wie Albaii im frühen Mittelalter

des 6. und 7. Jahrhunderts mehr als galloromanisch-fränki-
scher denn als in England bekannter Heiliger anzusehen ist.

Im Fuldaer Kodex, der seine Vorlage aus Vienne und aus der
zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts gut wiederspiegelt, wird der
englische St. Alban zum 22. Juni genannt; ebenso erwähnt der
Weißenburger Kodex aus dem Jahre 772 und die in Metz um das

Jahr 800 entstandene Handschrift (Berner Kodex) den hl. Alban
zum gleichen Tag30. Daraus ergibt sich, daß der Gedenktag Albans
im Rhonegebiet wie im fränkischen Moselraum in der zweiten
Hälfte des 8. Jahrhunderts bekannt war, das Andenken an den

englischen Martyr also mit dem galloromanisch-fränkischen
Traditionsgut erhalten blieb. Die Verbindung von Metz auf der Moselstraße

und über die Rheinstraße nach Basel hin war gegen Ende
des 8. Jahrhunderts leicht gegeben; so ist die Aufnahme einer
Notiz über die Albanverehrung in Basel im Metzer (Berner) Kodex
nicht erstaunlich31. Es ist den Ausführungen von Beck wohl
zuzustimmen, der in der Erwähnung Albans für Basel zum
24. Mai das Weihedatum einer frühen Albankirche sieht32.

28 E. Munding, Die Kalendarien von St. Gallen aus Handschriften des

9.—11. Jahrhunderts in: Texte und Arbeiten der Erzabtei Beuron 36 (1948),
8 und 57.

29 Levison, S. 354 f., setzt eine neue literarische Beschäftigung mit St.

Alban in England erst ins 12. Jahrhundert.
30 Vgl. Anm. 27 sowie Acta sanct. Nov. III, S. (XV/XVI); Nov.

II 2, S. XL
31 Acta sanct. Nov. II1, S. (65).
32 Beck, S. 281 ff.



— 11 —

Gerade um das Jahr 800 war ja Basel im karolingischen Reiche
besonders bekannt durch die Verwalter seines Bistums, Waldo
und Haito, die ja auch zugleich Äbte des Klosters Reichenau

waren. Die Wiedererrichtung des Bistums Basel um 740 war
unter dem Einfluß von Kräften geschehen, deren geistige Heimat
wohl im Gebiet von Aquitanien oder im Saöne-Rhoneraum zu
suchen ist. Die kirchliche Tradition dieses galloromanisch-fränki-
schen religiösen Kerngebietes war maßgebend für das Aufblühen
der fränkischen Kirche an Bodensee und Hochrhein im frühen
8. Jahrhundert33.

Mit dem fränkischen Kulturgut war die Kenntnis von St. Alban
bis zur Wende vom 8./9. Jahrhundert auch bis nach Reichenau und
St. Gallen, den religiösen Zentren Alemanniens, gewandert. Dies
wird deutlich aus der Erwähnung des Martyrologium breviatum
von St. Gallen aus etwa dem Jahre 800 (Cod. Sangall. 914) 31 und
der Reichenauer Allerheiligeiilitanei aus der Zeit Ludwigs d. F.,
deren Textgrundlage aber erheblich älter ist35. In beiden Klöstern
war auch Albinus von Angers (oder Lyon) um diese Zeit bekannts,!.

Aus den bisher gemachten Ausführungen ergibt sich, daß die
Möglichkeit zum Eindringen des Albankultes in das Gebiet der
heutigen Schweiz nicht auf die spätrömische Zeit des 5.

Jahrhunderts beschränkt ist, ja bei Abwägung aller Umstände zeitlich
gar nicht recht in das 5. Jahrhundert zu passen scheint, sondern
ebensogut, ja weit eher der fränkischen Zeit angehören kann, in
der St. Alban mit der Tradition der galloromanisch-fränkischen
Kirche in das heutige Schweizer Gebiet bis zum Ausgang des
8. Jahrhunderts gelangte. Im Raum der Westschweiz und von
Lausanne ist ein Albankult bereits im 6. Jahrhundert möglich. Die
St. Aubin-Orte — ganz gleich ob St. Alban oder St. Albin namen-
gebend für sie wurde — gehören nach der Bildung des Namens
offenbar einer zweiten Schicht von Ortsnamen an, die mit Heiligen-

33 Zu vergleichen ist besonders die Herkunft der religiös-kulturellen
Einflüsse im Kloster Murbach und auf der Reichenau im 8. Jahrhundert.

3« Munding, S. 7 und 57/58.
» Kultur der Reichenau I (1925), 341 und Anm. 23 (S. 434).
50 Munding, S. 43 und die Reichenauer Allerheiligenlitanei, die neben

Albanus noch Albinus eigens aufführt.



— 12 —

namen gebildet wurden. Als älter ist wohl die Bildung der Namen

von Domdidier, Dompierre und Donatyre in der Umgebung von
Avenches und an der großen Römerstraße zu betrachten. Die
Ortsnamenbildung in Verbindung mit Sanctus- und einem darauf
folgenden Heiligennamen jedoch ist sicher im 6. Jahrhundert und

später noch für dieses Gebiet nachweisbar, wie sich aus der

Nennung von St. Leodegar im späteren Dekanat Vevey und von St.

Germanus im späteren Dekanat Lausanne nach dem Kirchenverzeichnis

des Bistums Lausanne von 1228 noch deutlich ersehen läßt37.
Eine Möglichkeit — mehr jedoch nicht, wie ausdrücklich

hervorgehoben werden soll - für das Eindringen der Albanverehrung

im Bereich des Bistums Lausanne soll hier wenigstens
angedeutet werden. Bischof Marius von Avenches-Lausanne, von dem

die Erbauung einer Marienkirche in Peterlingen zum Jahre 587

berichtet wird38, stammte aus dem Bistum Autun 89, eben jenem

Gebiet, das schon mehrfach als das geistig-religiös fruchtbarste
und wirksamste im Merowingerreich charakterisiert wurde. Bischof

Marius, der als geschickter Goldschmied gepriesen und als
Geschichtsschreiber bekannt ist, konnte mit dem kulturellen und

religiösen Erbe seiner Heimat auch den Albankult mitgebracht haben

nach seinem Bistum, das gerade am Ende des 6. Jahrhunderts vor
dem alemannischen Vordringen nach dem festen Lausanne
zurückweichen mußte.

III

Um das Jahr 800 war in Reichenau-St. Gallen auch der Mainzer

Alban bereits bekannt. Die Heiligenliste des Cod. Sangall. 914,

jener bekannten Handschrift, die auch die von Tatto an seinen

Lehrer Grimalt übersandte Abschrift der Benediktinerregel

enthält, erwähnt in ihrem ältesten Bestand nicht nur den

englischen Märtyrer zum 22. Juni, sondern auch den Mainzer Heiligen
Alban zum 21. Juni10. Die Reichenauer Überlieferung des 9. Jahr-

37 Cartulaire du chapitre de Lausanne, ed. Ch. Roth in: M6m. et doc.

Suisse Romande, 3--' sdrie 3 (1948), 10 ff., bes. S. 11 f. und 15.

38 Germania Pontificia II 2, S. 186.

39 Vgl. Cartulaire de Lausanne, ed. Roth, S. 24 f.
10 Munding, S. 57/58.



- 13 —

hunderts, wohl zwischen 864 und 887 niedergelegt u, kennt ebenfalls

den Mainzer Alban i2.
St. Alban von Mainz ist ein eigener Heiliger; es geht nicht

an, ihn lediglich wegen der Nähe seiner Festfeier (21. Juni) mit
dem englischen Märtyrer (22. Juni) gleichsetzen zu wollen43.
Dagegen spricht nicht nur die in den wesentlichen Punkten
verschiedene Legende der beiden Heiligen, sondern vor allem der
Ausgrabungsbefund an dem Heiligtum des Mainzer Alban. Die
Ergebnisse der bei St. Alban in Mainz angestellten Grabungen 44,

soweit sie nach dem damaligen Stand der Grabuugstechiük und
-erfahrung und auf einem seit Jahrhunderten durchwühlten
Gelände überhaupt vergleichbar sein können, entsprechen denen in
Xanten und Bonn zu sehr45, als daß an der Existenz und Verehrung
eines eigenen Heiligen, eben des Mainzer Alban, gezweifelt werden

könnte. Auf dem spätrömischen Friedhof im Süden von Mainz,
der in der fränkischen Zeit weiterbenutzt wurde, stand bereits
in spätrömischer Zeit ein Kultgebäude von 100:50 röm. Fuß

(29: 14 m), nach dem die Gräber ausgerichtet sind46. Diese
Anlage übertrifft jene zu Bonn etwa um das Doppelte an Länge und
Breite, also etwa um das Vierfache an Grundfläche, jene zu Xanten,

" Kultur der Reichenau 1 (1925), 338 f.
12 Das älteste Reichenauer Nekrolog von etwa SöO zeigt, daß weder

der englische noch der Mainzer Alban damals zu den liturgisch begangenen
Heiligenfesten des Inselklosters gehörte; Kultur der Reichenau 1260 u. 339f.

13 So Levison, S. 338, der wegen der Nähe des Festtages ursprünglich
Gleichheit mit dem englischen Alban vermutet; Martyrologium Romanum,
ed. H. Delehaye-P. Peeters in: Propylaeum ad Acta sanct. Decembris (1940),
S. 248 und 250 wollen den Mainzer Alban mit dem englischen Märtyrer
identifizieren, weil der Gedenktag des letzteren ab und zu am 21. Juni (dem
Tag des Mainzers) gefeiert wird.

11 E. Neeb, Zur Baugeschichte der St. Albankirche bei Mainz in: Mainzer

Zeitschr. 3 (1908), 69—91; L. Lindenschmitt-E. Neeb, Bericht über die
Ausgrabungen der St. Albankirche bei Mainz im Jahre 1907 in: Mainzer
Zeitschr. 3 (1908), 92-100; E. Neeb, Bericht im Jahre 1908 in: Mainzer
Zeitschr. 4 (1909), 34-49; G. Behrens, Mcrowingische Grabfunde in Mainz
in: Mainzer Zeitschr. 15/16 (1920/21), 70—77.

45 W. Bader, Die christliche Archäologie in Deutschland nach den jüngsten

Entdeckungen an Rhein und Mosel in: Annalen Hist. Ver. Niederrhein
144/145 (1946/47), 5-31, bes. S. 12-23.

10 Mainzer Zeitschr. 4 (1909), 35 ff.



— 14 —

in der man das Grab der beiden Märtyrer tatsächlich aufdeckte, um
das Achtfache an Ausdehnung. Die frühchristlichen Grabsteine bei
St. Alban in Mainz vom 5.—8. Jahrhundert weisen auch auf die
Fortdauer des Heiligenkultes bei der Martyrergrabstätte hin, der
alle Stürme der Völkerwanderungszeit überstand, ähnlich wie die
Ereignisse sich auch in Bonn und Xanten vollzogen.

Der Mainzer Martyr, der sein Grab auf den Höhen im Süden

vor der römischen Stadt gefunden hatte, war zunächst nur in Mainz
und dessen näherer Umgebung bekannt. Hier war seine Legende,
deren ältester, von ausschmückenden Elementen noch fast freier
Niederschlag uns bei Rabanus Maurus begegnet47, eng verknüpft
mit der Überlieferung von seinem Gefährten Theonest.

In den frühesten Urkunden, die für Mainz noch erhalten sind,
begegnet alsbald die Kirche St. Alban; die früheste Erwähnung
findet sich in einer Fuldaer Schenkungsurkunde des Jahres 756 48.

Der damals in Mainz als selbstverständlich anzusetzende Albankult

strahlte auch auf die nähere Umgebung der Stadt aus. Im
Jahre 775 wird Besitz von St. Alban in Bodenheim bei Mainz
genannt49, im Jahre 795 in Laurenziberg bei Bingen50 und im Jahre
802 in Dienheim bei Worms51. Die letztgenannten Erwähnungen
führen bereits in die Zeit des großen Aufschwungs von St. Alban
in Mainz am Ende des 8. Jahrhunderts, als sein Ruf weithin
bekannt wurde. Durch den zweiten Nachfolger des hl. Bonifatius in
Mainz, den wohl aus dem Maingebiet bei Höchst stammenden
Erzbischof Richolf und durch den großen Frankenkönig Karl selbst
wurde in den letzten Jahren des 8. Jahrhunderts eine große
Benediktinerabtei in St. Alban in Mainz errichtet; am 1. Dez. 805
wurde sie geweiht52. Das Kloster wurde zum großen geistigen

47 Martyrologium Rabani Mauri in: Migne Patrol. lat. HO, 1120—1188,
bes. Sp. 1152. — Beachtenswert erscheint, daß Rabanus Maurus, der ein
geborener Mainzer war, nichts von einer Enthauptung bei dem Mainzer
Alban berichtet, wohl aber diese Tatsache bei dem englischen Märtyrer
Alban besonders hervorhebt.

18 M. Stimming, Mainzer ÜB I (Darmstadt 1932) 7, n. 19.
10 Mainzer ÜB I 19, n. 45.
M Mainzer ÜB I 37, n. 74.
51 Mainzer ÜB I 47, n. 92.
'•'- Mainzer Zeitschr. 3 (1908), 75 f.



— 15 —

Zentrum im karolingischen Kernland am Mittelrhein, zahlreiche
Synoden und Hoftage fanden im 9. Jahrhundert in seinen Mauern
statt. Bereits im Jahre 794 hatte die Gemahlin Karls, Fastrada,
hier ihre letzte Ruhestätte gefunden. Mit dem Aufblühen der Abtei
St. Alban in Mainz wurde auch der Kult ihres Heiligen weiter
verbreitet, getragen von den Strömungen der karolingischen Kultur.

Mit diesem Bilde von der ersten Blüte der Mainzer Alban-
abtei um 800 stimmen die Nachrichten des Martyr. Hieron. trefflich

überein. Im Weißenburger und Metzer (Berner) Kodex des

Martyr. Hieron. ist das Fest des Mainzer Alban nachgetragen 53,

gehört also der Zeit nach 772 bis in die Mitte des 9. Jahrhunderts
an. Andererseits zeigt die Eintragung des bloßen Namens ohne
näheren Zusatz des Ortes, daß man sowohl in Weißenburg wie
im Metzer Gebiet sich über die Person des Heiligen völlig klar
war und sie sehr wohl zu scheiden wußte von dem zum 22. Juni
folgenden englischen Märtyrer, der aus der galloromanisch-frän-
kischen Tradition übernommen war. In Cod. Sangall. 914 um das Jahr
800 gehört der Mainzer Alban, wie bemerkt51, zum ursprünglichen
Bestand des Heiligenkalendars. Die Verbindungen vom Bodenseeraum

nach dem Mittelrheingebiet mit Mainz, Frankfurt und Ingelheim

waren unter Karl d. Gr. ohne weiteres gegeben und erklären
das Ausstrahlen des Mainzer Albankultes bis nach den großen
alemannischen Klöstern. Beide Albane treffen also in den Abteien
Reichenau und St. Gallen bereits kurz nach 800 zusammen. Als
das Mittelrheingebiet in den letzten Jahrzehnten des 8. Jahrhunderts

zu einer im Karolingerreich wichtigen Landschaft wurde,

errang sich der Mainzer Alban, dessen Kult mit dem Aufstieg
des Klosters an Bedeutung gewann, einen Platz neben dem
durch das galloromanisch-fränkische Kulturgut nach Reichenau-
St. Gallen gebrachten englischen Märtyrer Alban. Die Verehrung
des Mainzer Alban dürfte vom 9. Jahrhundert an bei dem regen
geistigen Austausch, der zwischen dem Erzbistum Mainz und der
Abtei St. Gallen bestand, allmählich die Kenntnis vom englischen
Alban überschattet haben, eine Entwicklung, die in der Gestaltung
der politischen und kulturellen Verhältnisse am Mittelrhein und

63 Acta sanct. Nov. II 1, S. (80/81); Nov. II 2, S. 328—330.
54 Siehe oben S. 12.



— 16 —

in Alemannien während des 9. und 10. Jahrhunderts eine mehr
als ausreichende Erklärung findet.

Im 11. Jahrhundert nahm dann die Ausbreitung des Mainzer
Albankultes noch einmal einen kräftigen Aufschwung in der Gründung

von St. Alban in Namur im Jahre 1047 55 und der Abtei St. Alban
in Basel durch Bischof Burkard im Jahre 108356. Dabei mag die
Entwicklung der beiden vorausgegangenen Jahrhunderte dazu
beigetragen haben, daß Bischof Burkard in dem in Basel seit alters
bekannten Alban nunmehr den Mainzer Heiligen erblickte und
wohl gar keine bewußte Änderung mehr vorzunehmen brauchte.

Zusammenfassend dürfen wir sagen, daß in der Westschweiz
und in Silenen der englische Märtyrer Alban gemeint war in den
vorhandenen Albanpatrozinien; er war dahingelangt in der christlichen

Schicht der merowingischen Kultur. Der Einfluß des
geistigreligiös lebendigen Raumes von der Loire zur Rhone machte sich
darin geltend, der seit dem 6. Jahrhundert nach der Westschweiz
und zunehmend im 7./8. Jahrhundert nach dem Schweizer Mittelland

und dem Bodenseegebiet ausstrahlte. Die Albanpatrozinien
im Schweizer Gebiet sind zunächst ein Zeugnis der fränkischen,
merowingisch-karolingischen Kultur. Seit dem Ende des 8.
Jahrhunderts beginnt dann der Einfluß des Mainzer Alban sich auch
im Schweizer Gebiet geltend zu machen; der Mainzer Heilige kam
im Zuge jener Kulturströmungen, die die Benediktinerabteien im
Bodenseeraum mit dem bedeutenden Mainzer Kloster im 9. und
10. Jahrhundert eng verbanden. Auf dem Wege zwischen Bodeiisee
und Mittelrhein aber war Basel gelegen, dessen Albanskirchlein
sich diesem Einfluß wohl nicht entziehen konnte.

Diese Ausführungen zur Albanverehrung im frühen Mittelalter

beanspruchen nicht, die Frage des Albankultes endgültig
geklärt zu haben. Sie sollen nur einen Weg zur Lösung zeigen, die
aber erst dann als mit Sicherheit gefunden bezeichnet werden darf,
wenn die Quellen zum Kult der beiden Heiligen, des englischen
und des Mainzer Alban, einmal wirklich erschlossen sind.

68 H. Breßlau, Fundatio ecclesiae s. Albani Namucensis in: NA 8 (1883),
587—598.

60 R. Massini, Das Bistum Basel zur Zeit des Investiturstreites (Basel
1946), S. 163 ff., 180 ff.


	Zur Albanverehrung im frühen Mittelalter

