Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 29 (1949)

Heft: 1

Artikel: Zur Albanverehrung im frihen Mittelalter
Autor: Buttner, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-77006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-77006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Albanverehrung im friihen Mittelalter

von Heinrich Biittner

Die Patrozinienkunde ist ein Teilausschnitt aus jenen For-
schungsproblemen, denen zunichst die Entstehung und Bedeu-
tung der Heiligenkulte und des Wesens der Volksfrommigkeit
als Aufgabenbereich gesetzt ist. Sobald man sich aber mit den
Patrozinien der Kirchen und Altire zu befassen begann, unter-
nahm man auch den naheliegenden Versuch, mit Hilfe der
Patrozinienkunde tiefer in die historischen Zusammenhinge von
Landschaften und Zeitaltern einzudringen; immer wieder suchte
man unter Heranziehung der Patrozinien die Wege der groBen
Kulturstromungen zu erfassen oder genauer zu bestimmen. Ge-
rade fiir die oft so quellenarme Zeit des frithen Mittelalters
glaubte man in den Patrozinien eine wesentliche Erkenntnisquelle
erschlossen zu haben. Der Problematik der rechten Benutzung der
Patrozinienkunde fiir die Ausweitung der geschichtlichen Erkennt-
nis sind sich allerdings gerade die besten Forscher auf diesem
Gebiete stets bewuBt gewesen und sie bemithten sich immer aufs
neue, den Grad der Wahrscheinlichkeit oder Sicherheit jener
SchluBfolgerungen zu erhéhen, die man besonders fiir das friihe
Mittelalter in allgemeingeschichtlicher Hinsicht aus den Patro-
zinien zu ziehen sich bemiihte. Denn es war ja nur zu gut zu ver-
stehen, daB man fiir die Frithzeit des Mittelalters immer wieder
nach neuen Zugangswegen suchte, da ja die Jahrhunderte vom
Ausgang der Antike bis in die Karolingerzeit hinein schlechthin
als die Grundlage der abendlindischen Entwicklung in der ge-
samten Folgezeit anzusehen sind. Um diese Voraussetzungen der
abendlindischen politischen, geistigen, religiosen und kulturellen
Entwicklung bemiihte sich die Forschung iiber das Mittelalter aber
mit brennendem Eifer.

Zeitschrift filr Schwelzerische Qeschichte, 29, Heft 1 1



Bei der genannten Sachlage ist es micht verwunderlich, wenn
man bei der Patrozinienkunde und der Hagiographie stets neue
Versuche unternahm, deren Methoden zu erweitern, zu sichern und
tragfihiger zu gestalten. In diesen Zusammenhang ist auch die
Arbeit von M. Beck iiber « St. Alban in Uri» einzureihen!. Diese
Studie, die von groBer Belesenheit und eindriicklicher Vertraut-
heit mit den frithmittelalterlichen Heiligenviten zeugt, geht von
den besonderen Verhiltnissen der Kirche in Silenen aus, weitet
sich aber zu einer Untersuchung des Albankultes in der Schweiz
und sucht diesen wieder zu erkliren aus der Entwicklung, die die
Albanverehrung im galloromanischen Gebicet wihrend des friihe-
sten Mittelalters genommen habe; so gelangt M. Beck letztlich
zu Folgerungen, die historische Aufschliisse allgemeiner Art fiir
jene Zeiten der endenden Antike und des beginnenden Mittelalters
geben wollen. Dabei wird M. Beck geleitet von der durchaus rich-
tigen Erkenntnis, wie notwendig es sei, die Methoden der gerade
darin etwas steril gewordenen Patrozinienforschung zu erweitern;
er unternimmt daher den Versuch, Forschungsmethoden, welche die
Sprachwissenschaft ausgebildet und besonders in den Studien zu
den Sprachatlanten zu einer gewissen Vollendung gefiihrt hat, nun-
mehr auch bei der Deutung der Patrozinien in Anwendung zu
bringen. Diese methodische Neuerung ist ohne Zweifel fiir die
Patrozinienforschung zu begriiBen, jedoch enthebt sie uns nicht
der Antwort auf die Frage, ob diese methodische Errungenschaft
im vorliegenden Fall, nimlich bei der Untersuchung des Alban-
kultes, wirklich in der rechten Weise Verwendung gefunden hat.

Dabei ist auf die Einzelheiten der Entwicklung der Kirche in
Silenen weniger einzugehen; es besteht kein Zweifel, daB die
dortige Kirche, die im Jahre 857 in einer Urkunde Ludwigs d. Dt.
zusammen mit jener von Biirglen zum ersten Male genannt wird 2,
den englischen Protomartyr Alban als Titelheiligen besaBl, wenn

1 M. Beck, St. Alban in Uri, ein Zeuge spitantiken Christentums, in
Zeitschr. Schweiz. Gesch. 28 (1948), 273—309.
2 Mon. Germ. DLD, S. 119, n. 82



— B

er auch erst seit dem 14. Jahrhundert als solcher erwihnt wird 3.
Da man jedoch nach der mittelalterlichen Auffassung nicht
ohne zwingendste Notwendigkeit von einem einmal gewihlten
Patrozinium abging, so ist die Annahme durchaus berechtigt, daB
St. Alban bereits im 9. Jahrhundert als Patron des Gotteshauses
in Silenen anzusehen ist.

Die allgemeineren SchluBfolgerungen Becks dagegen iiber
Zeit und Art der Albanverehrung im galloromanischen Gebiet und
im Alpenvorland bis zu Rhein und Bodensee bediirfes einer Nach-
prifung. Im heutigen schweizerischen Gebiet zieht M. Beck fiir
seine Untersuchungen den Ortsnamenbefund und die Verbreitung
des Albankultes in den Kreis seiner Betrachtungen4, stoBt aber
bei der Frage der Kultverbreitung bereits auf Schwierigkeiten,
insofern als das vorliegende Quellenmaterial nicht ausreicht, um
jetzt schon zweifelsfrei zu entscheiden, ob St. Alban oder der
hl. Albin von Angers gemeint sei bei den Ortsnamen, die auf
St. Aubin lauten, und bei dem Patrozinium der Kirche von Vufflens-
le-Chateau®. Fiir das franzosische Gebiet wird zur Hauptsache

3 Beck, S. 276 f. — An ein Zuriicktreten des HI. Alban bei der Kirch-
weihe des Jahres 1347 ist nicht recht zu denken; das Weiheformular ent-
spricht vollig dem Gebrauch des 14. Jahrhunderts und nennt St. Alban an
der dem Hauptpatron zukommenden Stelle. Lediglich die Mehrzahl der
Heiligen wird 1347 in einen gewissen Gegensatz gestellt zu dem einzigen
Patrozinium, das sich damals als fritherer Weihetitel der Kirche von Silenen
noch im Gediichtnis gehalten hatte; denn die Nennung der gottlichen Per-
sonen und der HI. Maria war auch im Formular der frithen Jahrhunderte des
Mittelalters durchaus iiblich. — Die Beziechung von superadiecta auf nove
ecclesie, die M. Beck, S. 276 f.,, Anm. 12 annimmt, und aus der er auf eine
Verlegung der Kirche, auf einen Neubau der Kirche auf dem alten Friedhof,
vielleicht nach einem Bergrutsch, schlieBen mochte, ist durchaus unnétig;
sie ist auch grammatisch, trotz der versuchten Erklirung von M. Beck,
nicht zulissig ohne zwingenden Grund. Die Wendung in parte cimiterii
antiqui superadiecta bedeutet einfach die Erweiterung des Friedhofes. Auf
diesem neuzugefiigten Teil des Friedhofes wurde der Katharinenaltar er-
richtet; auch aus diesem Grunde eriolgte die Aufnahme der HI. Katharina
unter die Kirchenpatrone in Silenen.

¢ Beck, S. 280 ff.

5 Auch bei Ermatingen, das zur frithesten Grundherrschaft der Rei-
chenau gehort, ist vielleicht noch eine nihere Untersuchung nétig, wer unter
dem dort als Kirchenpatron genannten St. Albinus zu verstehen ist, wie
bereits Beck, S. 283, bemerkt.



— 4 —

der Ortsnamenbefund herangezogen, d. h. die Ortsnamen werden
zusammengestellt, fiir die St. Alban namengebend wurde 6. Auf
eine Erfassung des Albankultes oder auch der Albanpatrozinien
fiir das heutige franzosische Gebiet muBte verzichtet werden, da
dariiber noch keine geniigenden Vorarbeiten bestehen. Lediglich
fiir den Raum der Seealpen und das Gebiet von Vienne hat die
Forschung eine vorlidufige Antwort bereit fiir die Frage nach der
Albanverehrung.

In Frankreich kann Beck 22 Ortsnamen namhaft machen,
die mit Hilfe des Heiligennamens St. Alban gebildet sind.
Aus ihrer Verteilung und Lage schlieBt er auf eine chemalige
allgemeine Albanverehrung im gallischen Gebiet im 5. Jahr-
hundert, die wunter frinkischem KultureinfluB im 6. Jahrhun-
dert zuriickgedriangt worden sei und nur in Resten sich uns
noch darbiete. Alban-Ortsnamen finden sich nach Becks An-
sicht nur in Gebieten mit geringem germanischem Ortsnamenbe-
stand, dagegen nicht im Raum mit dichterem germanischem Orts-
namenbefund. « Dieser Befund », so formuliert es M. Beck, «liBt
sich am besten so erkliren, daB urspriinglich das ganze von Alban-
Ortsnamen und Albanpatrozinien umschlossene franzoésische Gebiet
den Kult kannte, daB dieser jedoch einem aus den Seine- und
Saone-Departementen entsteigenden ProzeB — sagen wir dem
frankischen Element — zum Opfer fiel, um in Randlage, als Relikt-
erscheinung, dem im Zentrum Frankreichs zum Teil zerstérend
wirkenden volkischen Amalgamierungsvorgang zu entgehen»?.
« Wir denken dabei selbstverstindlich nicht an den Einfluf} einer
volksmiBigen Siedlung der Franken, sondern an die friankisch-
nordfranzésische Kultur, in deren neuem Heiligenhimmel — Mar-
tin, Dionysius — der universelle, spitantike Albankult keinen Platz
hatte » 8). « Die Verehrung des hl. Alban von Verulam nahm in
Frankreich zunichst infolge des bedeutsamen historischen Ge-
schehens, das in der ersten Hilfte des 5. Jahrhunderts die Ver-
pflanzung nach Frankreich veranlaBt hatte, einen groBen Auf-

¢ Beck, S. 204 ff.
" Beck, S. 206.
8 Beck, S. 206, Anm. 61.



— 5

schwung. Im frithen Mittelalter geriet sie jedoch, wie so manche
antike Tradition, iiber weite zentrale Gebiete Frankreichs in Ver-
gessenheit, wurde an die Rinder gedriickt, so daB sie spiter durch
lokale Kulte dhnlicher Namenstriger verdringt werden konnte » .
Das Albanpatrozinium in Silenen ist fiir M. Beck in konsequenter
Weiterfiihrung seiner Gedanken ein « Zeugnis fiir das Bestehen
einer christlichen Kirche im Tale Uri im spiteren 5. Jahrhundert,
jedenfalls vor der Eingliederung des griBten Teiles der heutigen
Schweiz ins frinkische Reich zu Beginn des 6. Jahrhunderts»?,
«ein lindliches Gotteshaus aus vorfrankischer Zeit » 10.

Bei den Untersuchungen iiber die Alban-Ortsnamen und die
daran gekniipften Folgerungen vermengt M. Beck unvermerkt zwei
an sich vollig getrennte Probleme, nidmlich einmal die Frage nach
der Ortsnamenbildung und ihren wechselnden Erscheinungen und
sodann jene nach dem Heiligenkult und dessen zeitlicher Einord-
nung; beide Fragestellungen aber sind jeweils fiir sich zu behan-
deln, Die Feststellungen von M. Beck iiber die Alban-Ortsnamen im
franzosischen Gebiet wiirden vielleicht -— unter mehreren weiteren
methodischen Voraussetzungen, von denen sogleich noch zu reden
sein wird -— ausreichen, um iiber den Ortsnamengebrauch etwas
auszusagen, sie wiirden von dem ohnehin bekannten Unterschied
der Ortsnamenbildung im siidgallischen und nordfranzésischen
Gebiet wohl Zeugnis geben konnen. Als Relikterscheinung werden
die Alban-Ortsnamen aber nicht aufzufassen sein; denn sie liegen
im Raum der Rhone und ihres Einzugsbereiches und der Westalpen
gerade in einem bevorzugten Verkehrsgebiet der Spitantike und
des frithen Mittelalters, die verkehrsferneren Gebiete der Cevennen
aber zeigen wohl kein ofteres Vorkommen von Alban-Ortsnamen.

Aber das Ortsnamenbild der Albanorte, so wie es sich uns bis
jetzt darbietet, l1dBt sich fiir historische Schliisse iiberhaupt noch
nicht verwenden; denn die grundlegende Voraussetzung dafiir wire
eine Untersuchung iiber die zeitliche Einreihung dieser Orte; die
Frage der Entstehung der Siedlungen und ihrer Lage, ob in Alt-
siedelland oder im frithen oder spiateren Ausbauland, miilte erst

¥ Beck, S. 300.
10 Beck, S. 308.



—_ 6 —

geklirt sein, che sich Folgerungen aus dem Ortsnamenbefund
ziehen lassen, Dazu miiBte dann noch untersucht werden, ob die
bekannten Albankirchen alte Pfarr- oder Mutterkirchen sind oder
abhingige Filialkirchen oder Kapellen; bereits die von M. Beck
angefiihrten Beispiele aus dem Bereich der Westalpen zeigen, da3
unter den Albankirchen die verschiedenen Arten vertreten sind.
Die Albanpatrozinien im galloromanischen Gebiet sind noch nicht
Gegenstand der Patrozinienforschung gewesen. Solange jedoch die
eben genannten Vorbedingungen nicht erfiillt sind, kénnen keine
so weitreichenden SchluBfolgerungen aus dem vorhandenen ge-
ringen Material gezogen werden, wie es in der Arbeit von Beck
geschieht. Der Befund, so wie ihn M. Beck zu zeichnen vermag,
gibt ein Bild des Forschungsstandes, besagt aber nichis iiber
die Albanpatrozinien, die Alban-Ortsnamen und den Albankult in
ihrer zeitlichen Einordnung; damit entfillt aber nach dem jetzi-
gen Stand der Albanforschung die Mdoglichkeit, die Methoden der
Sprachforschung auf das behandelte Problem bereits anzu-
wenden 11,

Dazu kommt noch eine weitere Schwierigkeit, auf die M. Beck
selbst schon hingewiesen hat, namlich jene, den Kult von St. Alban
von Verulam und des hl. Albinus von Angers im Ortsnamen-
befund und in den bisher bekannten Patrozinien reinlich zu
trennen. Die Namensformen Albanus und Albinus laufen, wie nicht
anders zu erwarten, bereits im frithen Mittelalter ineinander iiber
und werden ohne Unterschied bald fiir diesen, bald fiir jenen
Heiligen oder ihre Namensverwandten gebraucht. Nun kommt
hinzu, daB wir in den Kreis der zu betrachtenden Personen gerade
fiir das franzosische Gebiet und hier wieder insbesondere fiir den
Rhoneraum noch den als Heiligen verehrten Bischof Albinus von
Lvon einbeziehen miissen 12, dessen Fest in den Uberlieferungen

11 Mit diesen Feststellungen ist aber zugleich gesagt, daBl dann, wenn
die aufgezihlten Voraussetzungen erfiillt sind, eine Anwendung der bei der
Sprachforschung so erfolgreichen Methoden auch bei der historischen Frage-
stellung den Weg zu neuen Erkenntnissen zu 6ffnen vermag.

12 So weit ich sehe, ist dieser in Lyon heimische HI. Albinus in den
Ausfithrungen von M. Beck nicht beriicksichtigt; gerade dieser Frage aber
Erwihnung zu tun, wire wohl erforderlich gewesen.



S S

des Martyrologium Hieronymianum stets wiederkehrt 13, Gerade
fiir das Vorkommen der Alban-Ortsnamen im Rhonegebiet und in
den Westalpen aber darf dieser hl. Albinus von Lyon nicht ohne
Beriicksichtigung bleiben.

Mit dem Nachweis, daB das Quellenmaterial zur Interpretation
der Ortsnamen und Patrozinien, die auf St.Alban zuriickgehen, vor-
laufig noch nicht geniigend aufbereitet ist, entfallen die Folgerun-
gen Becks hinsichtlich des allgemeinen spitantiken Albankultes in-
sofern, als es sich eben nur um einen auf den Ausgang der Antike
beschrinkten Kult St. Albans handeln soll. Eine wesentliche, aller-
dings nicht bewiesene Annahme von M. Beck ist es nun, daB der
Albankult im 5. Jahrhundert in rasche Bliite gekommen, dann aber
zuriickgedringt, ja fiir weite Gebiete verdringt worden sei.
Die wesentliche Voraussetzung dazu wire aber eine ableh-
nende Haltung der Franken gegen die spitantike christliche
Tradition. DaB dies nicht der Fall war, bedarf keines besonderen
Hinweises; die Franken haben das spitantike Christenium iiber-
nommen, so wie sie es auf dem Boden Galliens vorfanden. Das
beste Beispiel dafiir ist der spiatantike Martinkult, der um die Mitte
des 5. Jahrhunderts unter Bischof Perpetuus iiberhaupt erst zum
Bau eines groBeren Heiligtums iiber dem Grabe des hl. Martin
fithrte 14; dic Franken aber iibernahmen den aufblithenden Kult
und erwihlten schlieBlich den hl. Martin zu einem ihrer bevor-
zugten Heiligen. Ein Grund, weshalb die Franken gerade dem
Albankult ablehnend gegeniibergestanden haben sollten, ist nicht
zu finden, die Wahrscheinlichkeit ist vielmehr bedeutend gréBer,
dal sie den Albankult ebenso wie die anderen spitantiken Ele-
mente der christlichen Kultur iibernahmen.

Was sagen nun die einschligigen Quellen iiber den Albankult
aus? Auseinanderhalten wollen wir dabei von Anfang an die Per-
sonen des englischen Martyrers Alban von Verulam und des Main-
zer Alban.

13 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. Delehaye-H. Quentin in: Acta
sanct. Nov. 112 (1931) 507 zum 15. September.

14 Hauck, Kirchengesch. 61, 126 mit den dort Anm. 4 gegebenen
Quellenbelegen.



— 8 —
I

Der englische Mirtyrer Alban von Verulam1® wurde auf dem
gallischen Festland bekannt durch Bischof Germanus von Auxerre,
der im Jahre 429 zur Bekampfung des Pelagianismus nach der eng-
lischen Insel hiniibergesandt wurde. Bischof Germanus besuchte die
Grabstiitte des hl. Alban1¢ und brachte Erde von der Stitte, auf der
St. Alban gelitten hatte, heriiber nach Gallien1?. Auf Germanus
geht wohl in Auxerre eine im 9. Jahrhundert belegte Albankirche
zuriick 18, Zur Ausbreitung der Albanverehrung in Gallien war
Auxerre im 5. Jahrhundert und in der Merowingerzeit gut ge-
eignet; denn -es gehorte noch in jenen Raum von der Loire iiber
die obere Seine zur Sa6éne und Rhone hinein, den man von Poitiers
und Tours bis nach Lyon hin im 5.——7. Jahrhundert als eines der
Kerngebiete des geistig-religiésen Lebens und der kulturellen
Tradition in Gallien bezeichnen konnte. Von diesem Gebiet aus
gingen in jener Zeit der geistigen Wandlung der untergehenden
Antike zum anbrechenden Frankenreich in Gallien reiche Anregun-
gen und kulturelle Strémungen aus, in denen auch der Albankult
seinen Platz finden konnte, vielleicht noch unterstiitzt durch die
Verehrung, die sein Uberbringer nach dem Festland, Germanus
von Auxerre, selbst bald nach seinem Tode fand 19.

In der Mitte des 5. Jahrhunderts befand sich wohl schon eine
Albanskirche in Riez 20). Durch die Vita des Germanus, die um 475

15 \W. Levison, St. Alban and St. Albans in: Antiquity 15 (1941), 337
bis 359.

16 Vita Germani episc. Autissiod. in: Mon. Germ. Script. rer. Merov. 7,
225—283, bes. S. 202.

n W Meyer, Die Legende des HI. Albanus, des Protomartyr Angllae
in Texten vor Beda in: Abhandl. Gesell. Wiss. Gottingen, phil.-hist. KI.,

8,1 (1904), bes. S. 60.

18 Levison, S. 347 und Mon. Germ. Poet. 3, 476, sowic Beda, Hist.
eccl. 118.

19 W. Levison, Bischof Germanus von Auxerre und die Quellen zu
seiner Geschichte in: NA 29 (1904), 95—175. Bischof Germanus war zu-
sammen mit Lupus von Troyes bereits zu seinen Lebzeiten sehr berithmt.
Sein Kult war schon im 6. Jahrhundert in Tours und in der Auvergne vor-
handen.

20 Beck, S. 297.



— 9

von Constantius von Lyon verfaBit wurde 2!, war der englische
Mirtyrer auch in der Handelsstadt Lyon bekannt. Als Heiliger,
der durch die Frommigkeit der gallischen Kirche getragen wurde,
fand St. Alban gréflere Verehrung. Auch in der bald anhebenden
frinkischen Zeit geriet der in der galloromanischen Kirche rezi-
pierte Heilige, der englische Martyrer, nicht in Vergessenheit. Die
Passio s. Albani entstand zwischen 515 und 540 in Gallien22; es
mochte sogar scheinen, als ob St. Alban erst von da aus wieder
mehr auf der britischen Insel bekannt wurde, wie seine Erwahnung
bei Gildas zeigt 23.

Von dem im Merowingerreich lebenden und in hohem Ansehen
stehenden Dichter Venantius Fortunatus (geb. um 530, gest. um
600) wird der englische Alban neben Viktor von Marseille, Gene-
sius von Arles, Dionysius von Paris und Symphorian von Autun
gestellt 24, Derselbe Venantius schrieb auch die Vita s. Albini 25,
des um 554 verstorbenen Bischofs von Angers. Venantius Fortu-
natus wuBite beide Heilige wohl zu scheiden, aus der Art seiner
Erwihnung des englischen Mirtyrers Alban geht jedoch deutlich
hervor, daB er dessen Kult bei seinen Lesern im Frankenreich als
bekannt voraussetzen darf; Venantius stellte St. Alban in eine
Reihe mit den damals im 6. Jahrhundert populédrsten und bekannte-
sten Heiligengestalten. Die Weiterentwicklung des Kultes von
St. Alban ist aus der Uberlieferung des Martyrologium Hierony-
mianum abzulesen.

In der iltesten iiberlieferten Handschrift des Martyr. Hieron,,
jenem Echternacher Kodex, der als ecine Art Handexemplar des
Angelsachsen Willibrord, des Friesenmissionars, anzusehen ist und
wohl ums Jahr 705 durch den Priester Laurentius fiir Bischof
Willibrord geschrieben wurde 26, fehlt {iberraschenderweise ein
Eintrag iiber St. Alban 7. Genau den gleichen Sachverhalt treffen
-'__'-..-_.‘-éin*l\‘/ly“(‘)ll. Germ. Script. rer. Merov. 7, 230.

22 Levison, S. 3481{.

23 Gildas, c. 10 in: Mon. Germ. Auct. Ant. 13, 31,

24 Venantius Fortunatus Carm. VIII 3, 155 in: Mon. Germ. Auct. Ant.
4,1, S. 185.

26 Mon. Germ. Auct. Ant. 4,2, S, 27—33.

%6 Acta sanct. Nov. 11 1, S. (VIII u. XXI); Nov. 112, S. X.
27 Ebenda Nov. 111, S. (80/81); Nov. 112, S. 328—330.



— 10 —

wir noch ums Jahr 889 im Cod. Sangall. 250; trotz der insularen
Vorlage des dort eingetragenen Heiligenkalendars ist im urspriing-
lichen Bestand St. Alban nicht enthalten 28, Und doch ist es nicht
ganz so verwunderlich, daBl im Exemplar Willibrords der hl. Alban
nicht genannt wurde; denn auf der britischen Insel konnte dieser
nach dem Eindringen der Angeln und Sachsen sehr wohl fast in
Vergessenheit geraten sein, bis dann der gelehrte Beda (f 735)
durch Riickiibernahme der Tradition des Festlandes wohl auch
St. Alban seinen angelsidchsischen Landsleuten erst wieder ins
Gedachtnis zuriickrief 29, Im Sachverhalt des Echternacher Kodex
ist implicite der Hinweis gegeben, wie Alban im frithen Mittel-
alter des 6. und 7. Jahrhunderts mehr als galloromanisch-franki-
scher denn als in England bekannter Heiliger anzusehen ist.

Im Fuldaer Kodex, der seine Vorlage aus Vienne und aus der
zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts gut wiederspiegelt, wird der
englische St. Alban zum 22. Juni genannt; ebenso erwihnt der
WeiBenburger Kodex aus dem Jahre 772 und die in Metz um das
Jahr 800 entstandene Handschrift (Berner Kodex) den hl. Alban
zum gleichen Tag 30. Daraus ergibt sich, daB der Gedenktag Albans
im Rhonegebiet wie im frinkischen Moselraum in der zweiten
Hilfte des 8. Jahrhunderts bekannt war, das Andenken an den
englischen Martyr also mit dem galloromanisch-frankischen Tra-
ditionsgut erhalten blieb. Die Verbindung von Metz auf der Mosel-
straBe und iiber die RheinstraBe nach Basel hin war gegen Ende
des 8. Jahrhunderts leicht gegeben; so ist die Aufnahme einer
Notiz iiber die Albanverehrung in Basel im Metzer (Berner) Kodex
nicht erstaunlich8t, Es ist den Ausfiihrungen von Beck wohl
zuzustimmen, der in der Erwiihnung Albans fiir Basel zum
24, Mai das Weihedatum einer frithen Albankirche sieht 32

28 E. Munding, Die Kalendarien von St. Gallen aus Handschriften des
9.—11. Jahrhunderts in: Texte und Arbeiten der Erzabtei Beuron 36 (1948),
8 und 57.

2 Levison, S. 354 f., setzt eine neue literarische Beschiftigung mit St.
Alban in England erst ins 12. Jahrhundert.

80 Vgl. Anm. 27 sowie Acta sanct. Nov. 111, S. (XV/XVI); Nov.
112, S. XL

81 Acta sanct. Nov. I 1, S. (65).

32 Beck, S. 281 ff.



— 11 —

Gerade um das Jahr 800 war ja Basel im karolingischen Reiche
besonders bekannt durch die Verwalter seines Bistums, Waldo
und Haito, die ja auch zugleich Abte des Klosters Reichen-
au waren. Die Wiedererrichtung des Bistums Basel um 740 war
unter dem EinfluB von Kriften geschehen, deren geistige Heimat
wohl im Gebiet von Aquitanien oder im Sadne-Rhoneraum zu
suchen ist. Die kirchliche Tradition dieses galloromanisch-frinki-
schen religiésen Kerngebictes war maBgebend fiir das Aufblithen
der frankischen Kirche an Bodensee und Hochrhein im frithen
8. Jahrhundert 33,

Mit dem frankischen Kulturgut war die Kenntnis von St. Alban
bis zur Wende vom 8./9. Jahrhundert auch bis nach Reichenau und
St. Gallen, den religiosen Zentren Alemanniens, gewandert. Dies
wird deutlich aus der Erwihnung des Martyrologium breviatum
von St. Gallen aus etwa dem Jahre 800 (Cod. Sangall. 914) 3! und
der Reichenauer Allerheiligenlitanei aus der Zeit Ludwigs d. F.,
deren Textgrundlage aber erheblich dlter ist 35, In beiden Klostern
war auch Albinus von Angers (oder Lyon) um diese Zeit bekannt ¢.

Aus den bisher gemachten Ausfithrungen ergibt sich, daB die
Maoglichkeit zum Eindringen des Albankultes in das Gebiet der
heutigen Schweiz nicht auf die spatromische Zeit des 5. Jahr-
hunderts beschrinkt ist, ja bei Abwigung aller Umstinde zeitlich
gar nicht recht in das 5. Jahrhundert zu passen scheint, sondern
ebensogut, ja weit eher der frinkischen Zeit angehdren kann, in
der St. Alban mit der Tradition der galloromanisch-frinkischen
Kirche in das heutige Schweizer Gebiet bis zum Ausgang des
8. Jahrhunderts gelangte. Im Raum der Westschweiz und von
Lausanne ist ein Albankult bereits im 6. Jahrhundert moéglich. Die
St. Aubin-Orte — ganz gleich ob St. Alban oder St. Albin namen-
gebend fiir sie wurde — gehoren nach der Bildung des Namens
offenbar einer zweiten Schicht von Ortsnamen an, die mit Heiligen-

38 Zu vergleichen ist besonders die Herkunft der religios-kulturellen
Einfliisse im Kloster Murbach und auf der Reichenau im 8. Jahrhundert.

3 Munding, S. 7 und 57/58.

3% Kultur der Reichenau I (1925), 341 und Anm. 23 (S. 434).

3¢ Munding, S. 43 und dic Reichenauer Allerheiligenlitanei, die neben
Albanus noch Albinus eigens auffiihrt.



—_ 12 —

namen gebildet wurden. Als idlter ist wohl die Bildung der Namen
von Domdidier, Dompierre und Donatyre in der Umgebung von
Avenches und an der groBen RémerstraBe zu betrachten. Die Orts-
namenbildung in Verbindung mit Sanctus- und einem darauf fol-
genden Heiligennamen jedoch ist sicher im 6. Jahrhundert und
spiter noch fiir dieses Gebiet nachweisbar, wie sich aus der Nen-
nung von St. Leodegar im spiateren Dekanat Vevey und von St. Ger-
manus im spiteren Dekanat Lausanne nach dem Kirchenverzeich-
nis des Bistums Lausanne von 1228 noch deutlich ersehen 1aft®7,

Eine Moglichkeit — mehr jedoch nicht, wie ausdriicklich her-
vorgehoben werden soll - fiir das Eindringen der Albanver-
ehrung im Bereich des Bistums Lausanne soll hier wenigstens an-
gedeutet werden. Bischof Marius von Avenches-Lausanne, von dem
die Erbauung einer Marienkirche in Peterlingen zum Jahre 587
berichtet wird %8, stammte aus dem Bistum Autun?®’, eben jenem
Gebiet, das schon mehrfach als das geistig-religios fruchtbarste
und wirksamste im Merowingerreich charakterisiert wurde. Bischof
Marius, der als geschickter Goldschmied gepriesen und als Ge-
schichtsschreiber bekannt ist, konnte mit dem kulturellen und reli-
giosen Erbe seiner Heimat auch den Albankult mitgebracht haben
nach seinem Bistum, das gerade am Ende des 6. Jahrhunderts vor
dem alemannischen Vordringen nach dem festen Lausanne zuriick-
weichen mubBte.

1

Um das Jahr 800 war in Reichenau-St. Gallen auch der Main-
zer Alban bereits bekannt. Die Heiligenliste des Cod. Sangall. 914,
jener bekannten Handschrift, die auch die von Tatto an seinen
Lehrer Grimalt iibersandte Abschrift der Benediktinerregel
enthidlt, erwihnt in ihrem iltesten Bestand nicht nur den eng-
lischen Martyrer zum 22. Juni, sondern auch den Mainzer Heiligen
Alban zum 21. Juni 0. Die Reichenauer Uberlieferung des 9. Jahr-

57 Cartulaire du chapitre de Lausanne, ed. Ch. Roth in: Mém. et doc.
Suisse Romande, 3¢ série 3 (1948), 10 ff,, bes. S. 111. und 15.

3 Germania Pontificia 112, S. 186.

%9 Vgl. Cartulaire de Lausanne, ed. Roth, S. 24 1.

10 Munding, S. 57/58.



— 13 —

hunderts, wohl zwischen 864 und 887 niedergelegt 4!, kennt eben-
falls den Mainzer Alban 42,

St. Alban von Mainz ist ein eigener Heiliger; es geht nicht
an, ihn lediglich wegen der Nihe seiner Festfeier (21. Juni) mit
dem englischen Mirtyrer (22. Juni) gleichsetzen zu wollen 43,
Dagegen spricht nicht nur die in den wesentlichen Punkten ver-
schiedene Legende der beiden Heiligen, sondern vor allem der
Ausgrabungsbefund an dem Heiligtum des Mainzer Alban. Die
Ergebnisse der bei St. Alban in Mainz angestellten Grabungen 44,
soweit sie nach dem damaligen Stand der Grabungstechnik und
-erfahrung und auf einem seit Jahrhunderten durchwiihlten Ge-
lande tberhaupt vergleichbar sein konnen, entsprechen denen in
Xanten und Bonn zu sehr 4%, als daB an der Existenz und Verehrung
eines eigenen Heiligen, eben des Mainzer Alban, gezweifelt wer-
den konnte. Auf dem spatromischen Friedhof im Siiden von Mainz,
der in der frinkischen Zcit weiterbenutzt wurde, stand bereits
in spatromischer Zeit ein Kultgebiaude von 100:50 rom. FuB
(29:14 m), nach dem die Griber ausgerichtet sind 46. Diese An-
lage ubertrifft jene zu Bonn etwa um das Doppelte an Linge und
Breite, also etwa wm das Vierfache an Grundfliche, jene zu Xanten,

i Kultur der Reichenauw 1 (1925), 3381.

'* Das iilteste Reichenauer Ncekrolog von etwa 800 zeigt, daB weder
der englische noch der Mainzer Alban damals zu den liturgisch begangenen
Heiligenfesten des Inselklosters gehorte; Kultur der Reichenau 1260 u. 339 1.

¥ So Levison, S. 338, der wegen der Nihe des Festtages urspriinglich
Gleichheit mit dem englischen Alban vermutet; Martyrologium Romanumn,
ed. H. Delehaye-P. Peeters in: Propylacum ad Acta sanct. Decembris (1940),
S. 248 und 250 wollen den Mainzer Alban mit dem englischen Martyrer
identifizieren, weil der Gedenktag des letzteren ab und zu am 21, Juui (dem
Tag des Mainzers) gefeiert wird.

1t E, Neceb, Zur Baugeschichte der St. Albankirche bei Mainz in: Main-
zer Zeitschr. 3 (1908), 69—91; L. Lindenschmitt-E. Neeb, Bericht iiber die
Ausgrabungen der St. Albankirche bei Mainz im Jahre 1907 in: Mainzer
Zeitschr. 3 (1908), 92—100; E. Neeb, Bericht ... im Jahre 1908 in: Mainzer
Zeitschr. 4 (1909), 34---49; G. Behrens, Merowingische Grabfunde in Mainz
in: Mainzer Zeitschr. 15/16 (1920/21), 70—77.

4 W. Bader, Die christliche Archiiologie in Deutschland nach den jiing-
sten Entdeckungen an Rhein und Mosel in: Annalen Hist. Ver. Niederrhein
144/145 (1946/47), 5—31, bes. S. 12—23.

16 Mainzer Zeitschr. 4 (1909), 35 ff.



— 14 —

in der man das Grab der beiden Mirtyrer tatsachlich aufdeckte, um
das Achtfache an Ausdehnung. Die friihchristlichen Grabsteine bei
St. Alban in Mainz vom 5.—8. Jahrhundert weisen auch auf die
Fortdauer des Heiligenkultes bei der Martyrergrabstitte hin, der
alle Stiirme der Volkerwanderungszeit iiberstand, dhnlich wie die
Ereignisse sich auch in Bonn und Xanten vollzogen.

Der Mainzer Martyr, der sein Grab auf den Hohen im Siiden
vor der romischen Stadt gefunden hatte, war zunichst nur in Mainz
und dessen nidherer Umgebung bekannt. Hier war seine Legende,
deren iltester, von ausschmiickenden Elementen noch fast freier
Niederschlag uns bei Rabanus Maurus begegnet4?, eng verkniipft
mit der Uberlieferung von seinem Gefihrten Theonest.

In den frithesten Urkunden, die fiir Mainz noch erhalten sind,
begegnet alsbald die Kirche St. Alban; die fritheste Erwiahnung
findet sich in einer Fuldaer Schenkungsurkunde des Jahres 756 48.
Der damals in Mainz als selbstverstindlich anzusetzende Alban-
kult strahlte auch auf die nidhere Umgebung der Stadt aus. Im
Jahre 775 wird Besitz von St. Alban in Bodenheim bei Mainz ge-
nannt 49, im Jahre 795 in Laurenziberg bei Bingen 50 und im Jahre
802 in Dienheim bei Worms 51, Die letztgenannten Erwihnungen
fithren bereits in die Zeit des groBen Aufschwungs von St. Alban
in Mainz am Ende des 8. Jahrhunderts, als sein Ruf weithin be-
kannt wurde. Durch den zweiten Nachfolger des hl. Bonifatius in
Mainz, den wohl aus dem Maingebiet bei Hochst stammenden
Erzbischof Richolf und durch den groBen Frankenkonig Karl selbst
wurde in den letzten Jahren des 8. Jahrhunderts eine groBle Bene-
diktinerabtei in St. iAlban in Mainz errichtet; am 1. Dez. 805
wurde sie geweiht?®2, Das Kloster wurde zum groBen geistigen

47 Martyrologium Rabani Mauri in: Migne Patrol. lat. 110, 1120—1188,
bes. Sp. 1152. — Beachtenswert erscheint, daB Rabanus Maurus, der ein
geborener Mainzer war, nichts von einer Enthauptung bei dem Mainzer
Alban Dberichtet, wohl aber diese Tatsache bei dem englischen Martyrer
Alban besonders hervorhebt.

18 M. Stimming, Mainzer UB I (Darmstadt 1932) 7, n. 10.

19 Mainzer UB 119, n. 45.

3% Mainzer UB 137, n. 74.

5 Mainzer UB 147, n. 92.

®2 Mainzer Zeitschr. 3 (1908), 751.



— 15 —

Zentrum im karolingischen Kernland am Mittelrhein, zahlreiche
Synoden und Hoftage fanden im 9. Jahrhundert in seinen Mauern
statt. Bereits im Jahre 794 hatte die Gemahlin Karls, Fastrada,
hier ihre letzte Ruhestitte gefunden. Mit dem Aufblithen der Abtei
St. Alban in Mainz wurde auch der Kult ihres Heiligen weiter ver-
breitet, getragen von den Strémungen der karolingischen Kultur.
Mit diesem Bilde von der ersten Bliite der Mainzer Alban-
abtei um 800 stimmen die Nachrichten des Martyr. Hieron. treff-
lich iiberein. Im WeiBenburger und Metzer (Berner) Kodex des
Martyr. Hieron. ist das Fest des Mainzer Alban nachgetragen 53,
gehort also der Zeit nach 772 bis in die Mitte des 9. Jahrhunderts
an. Andererseits zeigt die Eintragung des bloBen Namens ohne
niaheren Zusatz des Ortes, da man sowohl in WeiBenburg wie
im Metzer Gebiet sich iiber die Person des Heiligen vollig klar
war und sie sehr wohl zu scheiden wuBte von dem zum 22. Juni
folgenden englischen Mairtyrer, der aus der galloromanisch-fran-
kischen Tradition iibernommen war. In Cod. Sangall. 914 um das Jahr
800 gehort der Mainzer Alban, wie bemerkt %4, zum urspriinglichen
Bestand des Heiligenkalendars. Die Verbindungen vom Bodensee-
raum nach dem Mittelrheingebiet mit Mainz, Frankfurt und Ingel-
heim waren unter Karl d. Gr. ohne weiteres gegeben und erkliaren
das Ausstrahlen des Mainzer Albankultes bis nach den groBen
alemannischen Klostern. Beide Albane treffen also in den Abteien
Reichienau und St. Gallen bereits kurz nach 800 zusammen. Als
das Mittelrheingebiet in den letzten Jahrzehnten des 8. Jahrhun-
derts zu einer im Karolingerreich wichtigen Landschaft wurde,
errang sich der Mainzer Alban, dessen Kult mit dem Aufstieg
des Klosters an Bedeutung gewann, einen Platz neben dem
durch das galloromanisch-frinkische Kulturgut nach Reichenau-
St. Gallen gebrachten englischen Mirtyrer Alban. Die Verchrung
des Mainzer Alban diirfte vom 9. Jahrhundert an bei dem regen
geistigen Austausch, der zwischen dem Erzbistum Mainz und der
Abtei St. Gallen bestand, allmihlich die Kenntnis vom englischen
Alban iiberschattet haben, eine Entwicklung, die in der Gestaltung
der politischen und kulturellen Verhiltnisse am Mittelrhein und

6 Acta sanct. Nov. II 1, S. (80/81); Nov. I12, S. 328—330.
54 Siehe oben S. 12.




WOWERS [ -

in Alemannien wihrend des 9. und 10. Jahrhunderts eine mehr
als ausreichende Erklirung findet.

Im 11. Jahrhundert nahm dann die Ausbreitung des Mainzer
Albankultes noch einmal einen kriftigen Aufschwung in der Griin-
dung von St. Alban in Namur im Jahre 104755 und der Abtei St. Alban
in Basel durch Bischof Burkard im Jahre 108356, Dabei mag die
Entwicklung der beiden vorausgegangenen Jahrhunderte dazu bei-
getragen haben, daB Bischof Burkard in dem in Basel seit alters
bekannten Alban nunmehr den Mainzer Heiligen erblickte und
wohl gar keine bewufite Anderung mehr vorzunehmen brauchte.

Zusammenfassend diirfen wir sagen, daB in der Westschweiz
und in Silenen der englische Mirtyrer Alban gemeint war in den
vorhandenen Albanpatrozinien; er war dahingelangt in der christ-
lichen Schicht der merowingischen Kultur. Der EinfluB} des geistig-
religiés lebendigen Raumes von der Loire zur Rhone machte sich
darin geltend, der seit dem 6. Jahrhundert nach der Westschweiz
und zunehmend im 7./8. Jahrhundert nach dem Schweizer Mittel-
land und dem Bodenseegebiet ausstrahlte. Die Albanpatrozinien
im Schweizer Gebiet sind zunichst ein Zeugnis der frankischen,
merowingisch-karolingischen Kultur. Seit dem Ende des 8. Jahr-
hunderts beginnt dann der EinfluB des Mainzer Alban sich auch
im Schweizer Gebiet geltend zu machen; der Mainzer Heilige kam
im Zuge jener Kulturstrémungen, die die Benediktinerabteien im
Bodenseeraum mit dem bedeutenden Mainzer Kloster im 9. und
10. Jahrhundert eng verbanden. Auf dem Wege zwischen Bodensee
und Mittelrhein aber war Basel gelegen, dessen Albanskirchlein
sich diesem EinfluB wohl nicht entzichen konnte.

Diese Ausfithrungen zur Albanverehrung im frithen Mittel-
alter beanspruchen nicht, die Frage des Albankultes endgiiltig
geklirt zu haben. Sie sollen nur einen Weg zur Lésung zeigen, die
aber erst dann als mit Sicherheit gefunden bezeichnet werden darf,
wenn die Quellen zum Kult der beiden Heiligen, des englischen
und des Mainzer Alban, einmal wirklich erschlossen sind.

8 H. BreBlau, Fundatio ecclesiae s. Albani Namucensis in: NA 8 (1883),

587—508.
% R. Massini, Das Bistum Basel zur Zeit des Investiturstreites (Basel

1946), S. 163 ff., 180 fi.



	Zur Albanverehrung im frühen Mittelalter

