
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 28 (1948)

Heft: 3

Artikel: St. Alban in Uri : ein Zeuge spätantiken Christentums

Autor: Beck, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-76875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-76875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Alban in Uri

Ein Zeuge spätantiken Christentums

Von Marcel Beck

1. Die Silener Mutterkirche
Dem Gotthardpilger wird auf seiner Wanderung die Kirche

von Silenen nicht entgehen, ein stolzer Barockbau, abseits von
Bahn und Autostraße. Früher, als noch der alte Paßverkehr das
Tal belebte, stand das Gotteshaus freilich mitten im Strome der
vielen Reisenden und Säumer, an der Stelle nämlich, wo der
ehemalige Weg, in steiler Rampe vom Weiler Dägerlohn herkommend
— es entspricht dieser Anstieg dem heutigen idyllischen Kirchpfad

—, das Dorf erreichte, um dann, mäßig fallend, vorbei am
Susthause, am Turm der Edlen von Silenen und schließlich durch
den Hohlweg zwischen Talhang und Burghügel von Zwinguri
den Übergang über die Reuß, den Steg, zu gewinnen. Rastort,
Umladeplatz, Mittelpunkt einst, wo sich gegenwärtig kaum mehr
ein Tourist zeigt!

Daß Silenen, wenn auch nicht als Etappe im Gotthardver-
kehr, bereits in der frühesten Zeit große Bedeutung im Tale Uri
zukam, bezeugt die 857 urkundlich erwähnte Kirche. Damals
schenkte der Karolinger Ludwig der Deutsche «duas capellas in
valle Uronia in locis cognominantibus Burgilla et Silana» dem
Priester Berold, der seiner Tochter Hildegard, Äbtissin am
Fraumünster in Zürich, treu gedient hatte, zur Nutznießung auf
Lebzeiten 1. Hinter der bescheidenen Bezeichnung «capella» steckt

1 M. G., Die Urkunden der deutschen Karolinger I (Ludwig d.
Deutsche), S. 119, N. 82; Quellenwerk I, 1, S. 12f., N. 13.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 28, Heft 3 I



— 274 —

aber mehr als das, was wir nach modernem Kirchenrecht unter
einer Kapelle verstehen, wie allein schon die geschichtliche
Entwicklung des Sprengeis Silenen zeigt2. Die dortige «capella» war
nämlich Zentrum einer klassischen Urpfarrei. Alle Gotteshäuser
des oberen Talabschnittes bis Göschenen, samt dem Maderanertal,
gehörten einst als Filialen dazu und lösten sich nur in einem
Jahrhunderte dauernden Prozeß, der 1903 mit der Abtrennung von
Amsteg, Bristen und Gurtnellen einen vorläufigen Abschluß fand, von
der Mutter ab3. Silenen, Erstfeld-Altdorf und Bürglen, das waren
die drei Meierämter, an welchen während des Mittelalters die
Urner Zehnten des Fraumünsters eingezogen wurden i. Als ritterliche

Ministerialen der Zürcher Frauen bewohnten die Meier von
Silenen zwei feste Türme im Orte, von denen der untere 1857

abgerissen wurde, während der obere noch jetzt als imposante Ruine
zu sehen ist5.

Wir befinden uns in Silenen auf historischem Boden. Es

dürfte sich daher die Mühe lohnen, hier einmal tiefer zu graben
und einigen Zusammenhängen nachzuspüren, die uns allerdings
in die voreidgenössische Zeit des Ortes zurückführen sollen. Anlaß

dazu gibt uns das Patrozinium der Kirche, der hl. Alban,
Erzmärtyrer Britanniens, der in der Schweiz sonst kaum

anzutreffen ist, dessen schwer zu deutendes Auftreten im Urner
Tal aber gerade deswegen die Gemüter zu legendenhaften
Erklärungsversuchen angespornt hat6.

2 Die Schenkungsurkunde Ludwigs d. Deutschen erwähnt übrigens
schon Zehnten aus dem Besitz der «capella». Der Ausdruck wird im
Frühmittelalter oft für die einer Villikation angegliederte Kirche verwendet;
vgl. J. P. Kirsch, Die ältesten Pfarrkirchen des Kantons Freiburg
(Freiburger Geschichtsblätter 24, 1917), S. 118; Cabrol-Leclercq, Dict. d'arch.
chretienne III, 1, col. 414 ss., s.v. «Chapelle IV» Chapelles dans les
domaines prives.

8 Helvetia Christiana: Bistum Chur II, S. 83 f.; über Amsteg S. 69 f.
1 Paul Kläui, Der Fraumünsterbesitz in Uri und im Aargau (Zeitschr.

f. Schweizer. Gesch. 22, 1942), S. 161—184, bes. 168 ff.
5 Die Burgen und Schlösser der Schweiz II: Linus Birchler, Die Burgen

und Schlösser der Urschweiz, S. 30 ff.
G Die meist gebräuchliche Namensform des Kirchenheiligen «Albinus»

hat dazu geführt, daß man diesen mit dem hl. Albin von Angers identifi-



— 275 —

Vom Standpunkt der Forschung aus liegen in einem solchen
Falle besondere Anreize zu eindringlicher Untersuchung vor, sind
es doch die seltener verehrten Heiligen, die über ihre Herkunft
schärfere Interpretationen zulassen als die weit verbreiteten Kir-
chenpatrozinien. Der sonst in Graubünden nirgends bezeugte hl.
Ambrosius, der dort an einer einzigen Stelle in einem Flurnamen
auftaucht, ist z. B. sicherer Zeuge für die ehemalige Zugehörigkeit

des Bistums Chur zum Sprengel der Erzdiözese Mailand 7.

Auf Grund derartiger Überlegungen tritt man mit einigen Erwartungen

an die Nachforschungen über die Provenienz des Silener
Alban 8.

zierte. So jüngst auch Clemens Hecker, Die Kirchenpatrozinien des Ar-
chidiakonates Aargau im Mittelalter (Diss. Freiburg 1946), S. 119. Doch
ist der englische Protomärtyrer durch das Datum des Patroziniumsfestes
gesichert; vgl. unten Anm. 12.

' Der Flurname «Pra da Sontg Ambriesch» bei Tiefenkastei erinnert
an eine Kapelle, die dem Mailänder Patron geweiht war; vgl. J. Jud, Zur
Gesch. der bündnerromanischen Kirchensprache (49. Jahresber. d. Hist.-
antiq. Ges. v. Graubünden, 1919), S. 1—56, bes. 15 f.

8 Dies gilt umso mehr, als gerade der Name «Albanus» im Martyrolo-
gium Romanum auf relativ wenige Personen beschränkt ist. Aus dem
englischen Protomärtyrer leiten sich zwei Heilige mit Namen Alban ab (Bibl.
Hag. Lat. 200 ss.): jener von Mainz (21. Juni) und ein fiktiver ungarischer
König gleichen Namens (1. Dez.), deren Kult aber später bezeugt ist. Der
Kölner Albin (vgl. unsern 4. Abschnitt) ist selbstverständlich dem
englischen Protomärtyrer gleichzusetzen, schon wegen des Festes: 22. Juni;
vgl. Bibl. Hag. Lat. 238 ss.; ferner Martyrologium Romanum, propylaeum
ad Acta Sanctorum decembris. Ed. Hippolytus Delehaye, Paulus Peeters
etc., Bruxellis 1940, p. 33 ss., 39 ss. Das Albanskloster in Mainz steht
neben den Fundamenten einer älteren Kirche, die sich ursprünglich mitten
in einem Friedhof aus der Völkerwanderungszeit befand. Die Dedikation
auf den Namen Alban kann bis zum Jahre 756 zurück verfolgt werden,
mithin bis nahe an den Tod des hl. Bonifaz. Die Nähe der beiden Festtage

— 21. Juni: St. Alban, Mainz; 22. Juni: St. Alban von Verulam —
läßt einstige Identität des Lokalheiligen mit dem britischen Blutzeugen
vermuten; vgl. Wilhelm Levison, St. Alban and St. Albans (Antiquity 15,

1941), p. 337—359, bes. p. 338; Ders., England and the continent in the
eighth Century, p. 35. Über den lokalen Albankult in Köln, der ebenfalls
auf England weist, vgl. Eric P. Baker, The cult of St. Alban at Cologne
(Archeological Journal 94, 1938), p. 207—256, bes. p. 218. Die Übernahme
des Albankultes in Köln gegen Ende des 12. Jahrhunderts korrespondiert



— 276 —

2. Die Bezeugung des Patroziniums
Nur in wenigen Fällen gelingt es, das Patrozinium einer

Kirche bis tief ins Mittelalter zurück zu verfolgen. Dies gilt ganz
besonders für Landkirchen, wo Weihen nur ausnahmsweise schriftlich

fixiert wurden, zudem vorwiegend im späteren Mittelalter,
kaum dagegen in den uns speziell interessierenden früheren
Jahrhunderten In Silenen sind jedoch in dieser Beziehung die
Verhältnisse außerordentlich günstig.

Urkundlich wird das Patrozinium erstmals 1318 in einem
Ablaßbrief erwähnt10. Weiter zurück führt das stattliche Jahr-
zeitbuch der Kirche im Silener Pfarrarchiv, das in einer
Ausfertigung aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts vorliegt, worin
aber selbstverständlich das gesamte alte Anniversar sorgfältig
kopiert wurde11. Unter dem Fest der hl. Katharina, dem 25.

November, findet sich der Vermerk, daß 1347 an diesem Tage der
Neubau der Kirche, deren Titel früher auf den hl. Alban allein
lautete, nunmehr auf den Namen der Dreieinigkeit, Marias, der

Heiligen Alban und Jodokus, sowie der hl. Katharina samt einem

Altar der letzteren an der Kirchhofseite, eingeweiht worden sei12.

mit dem starken politischen Einfluß, den gerade Richard Löwenherz zu
dieser Zeit im Nordwesten des Reiches ausübte; vgl. dazu W. Kienast, Die
deutschen Fürsten im Dienste der Westmächte I, S. 136, und H. Pirenne,
Histoire de Belgique I, p. 215 ss.

u Aber selbst bei Kathedralkirchen war man oft, mangels
Schriftlichkeit, über Zeitpunkt und Gültigkeit von Weihen im Unklaren, wie
folgende Urkundenstelle aus Speyer beweist (Urkundenb. zur Gesch. d. Bischöfe
zu Speyer I, S. 370 f., N.405): Dudum de nostrae Spirensis ecclesiae iam
consistentis consecracione a nostris est antecessoribus dubitatum ac a nobis
vehementissime dubitatur, eo quod nee in sepulturis lapidum, nee in libro-
rum aut privilegiorum nostrorum scripturis, nee ex aliquorum hominum
testimonio, quidquam de ipsius consecracione inveniamus, licet quaesierimus
diligenter; vgl. dazu Jos. Braun, Der christl. Altar I, S. 632.

i« Geschichtsfreund 41 (1886), S. 55.
11 Datiert von ca. 1523; vgl. Rudolf Henggeler, Das Schlachtjahrzeit

der Eidgenossenschaft nach den innerschweizerischen Jahrzeitbüchern (Quellen

z. Schw. Gesch., N. F. II, 3), S. 53.
12 Der lateinische Text lautet: Dedicacio nove ecclesie prius conse-

crate in honore sancti Albini martyris, nunc vero consecrate in honore sancte



— 277 —

Dazu tritt ergänzend der Eintrag am 22. Juni, dem Festtag des

englischen Protomärtyrers: Albini martyris, patronus huius eccle-

Trinitatis, beate Marie, ipsius beati Albini et sancti Jodoci martyris, Ka-
therine virginis cum altare ipsius, in parte cimiterii antiqui superadiecta.
Sub anno domini MCCCXLVII. Remanebit tarnen solempnitas seu dedi-
cacionis nundinay in die beatorum Simonis et Jude, qua antiqua eeclesia

evtiterat dedicata, propter sui venustatem. Wir behalten vorläufig Nüsche-
lers (Gotteshäuser in: Geschichtsfreund 47, S. 122 f.) Interpretation dieser
Stelle bei, obwohl sie nicht völlig befriedigt. Im Original ist nämlich
einwandfrei «superadiecta nicht «superadiecto» zu lesen, wie wir
korrigieren müßten. Besser wäre es «superadiecta» auf «nova eeclesia» zu
beziehen, wobei man freilich einen Fehler der Kongruenz in Kauf nehmen

müßte, der hingegen im Latein des Jahrzeitbuches nicht ungewohnt ist;
vgl. unten: Albini martyris, patronus huius ecclesie! Der Neubau wäre
nach der Zerstörung durch eine Lawine unternommen worden, wie Nüscheler
ohne weiteren Beleg angibt; Geschichtsfreund 47, S. 123. Eher ist an einen

Bergsturz zu denken, der dann die Leute zwang, das neue Gotteshaus an
die Stelle des alten Friedhofes zu setzen — wie wir übersetzen möchten

(nova[e] ecc!esia[e]... in parte cimiterii antiqui superadiecta). Darauf deutet
auch die Sage von der Pfaffenkellerin zu Silenen, die den dortigen Friedhof
mit Schutt zuzudecken droht; vgl. Jos. Müller, Sagen aus Uri II, S. 234 f.,
N. 856 (Schriften d. Schw. Ges. f. Volkskde. 20). Es gibt jedenfalls zu
denken, daß der Neubau höchst wahrscheinlich verlegt wurde, hielt man doch
sonst gewöhnlich unverrückbar am alten Platze fest, selbst wenn die Kirche
im Geschiebe zu versinken drohte (so z.B. in Meiringen). — «Albinus»
statt «Albanus» ist eine sehr häufige Verwechslung, daher ohne Belang.
Man begegnet ihr schon im Martyrologium Hieronymianum; vgl. Levison,
St. Alban and St. Albans, S. 338; A.A. S.S., Nov. II, 2, pp. 328, 330. Der
Titel der 1502 gedruckten Kölner Legende lautet (vgl. unten Anm. 39):
De incliti et gloriosi protomartyris Anglie Albani, quem in Germania et
Gallia Albinum vocant, consecracione, passione etc.; vgl. auch Bibl. Hag.
Lat. 238 ff. Die deutsche Version (vgl. dazu Anm. 43) beginnt mit folgendem

Satze: Albanus, nunmehr Albinus, ein edler Held und tapfferer Ritter
Christi, ausz dem führnehmbsten Engelländischen Adel zu Verulam
gebühren; vgl. dazu die unter Abschnitt 4 erörterte Namensänderung, die der
Erzbischof von Mainz erwirkt haben soll. Die Urner Dialektform für den
Silener Kirchenheiligen ist «Byni»; «Wenn d's Vreni nitt so schryä tat, wett-i
d's Bynis Gartä scho undermachä!» schreit die Pfaffenkellerin; vgl. Müller,
Sagen aus Uri, a.a.O. — Ein früheres Weihedatum — 29. August 1081! —
das sich aus einer bei Georg von Wyss, Gesch. d. Abtei Zürich, Beilagen
S. 40, N. 42 (Mitt d. Antiq. Ges. in Zürich VIII) aus Längs Grundriß
(vgl. darüber Anm. 33) zudem nur in Übersetzung abgedruckten Urkunde
ergibt, beruht auf einem offensichtlichen Lesefehler Längs, der die gotische



— 278 —

sie13. Das Datum des englischen Heiligen ist auf jeden Fall
gesichert, weil letzterer an dieser Stelle gewissermaßen am zweiten

Platze steht, neben den 10 000 Rittern nämlich, einem ebenfalls
auf den 22. Juni fallenden, für die Innerschweiz wegen dem Murt-
ner Schlachtjahrzeit jedoch ungleich wichtigeren Gedenktag, der
bekanntlich in allen Anniversarien der Urschweiz mit besonderer
Sorgfalt rubriziert ist. Daher schrieb auch eine ungefähr
gleichzeitige Hand darunter, und zwar mit Bezug auf die 10 000 Ritter:
Wie ein Apostel tag von unsern eitern uffgenomen zu fyren u, was
aus einem weit jüngeren, gleichenorts angebrachten Marginale ohne

weiteres einleuchtet: hac die debes pronunciare anniversarium
militum in fine libri. Es scheint, daß der fernbeheimatete Kirchenheilige,

auf dessen geringe Popularität schon derPatroziniumswech-
sel der Kirchweihe von 1347 hindeutet (prius oonsecrate in honore
sancti Albini) später, durch das Hinzutreten des Schlachtjahrzeit,
stets mehr an Boden verlor15. Die innerhalb des Kirchenjahres
durch diese Angaben des Jahrzeitbuches unverrückbar feststehende
Kommemoration des Patroziniums dürfte eine Verwechslung mit
irgendeinem Heiligen desselben Namens — auch in der Form
«Albinus» — ausschließen.

Zusammenfassend können wir sagen: Aus der Weihenotiz er-

4 für eine 0 hielt. Dies hat schon Nüscheler, a.a.O., S. 122, richtig
erkannt. 1081 hieß der Bischof von Konstanz Bertolf, nicht Otto, wie ihn
die Konsekrationsurkunde nennt; vgl. Regesta episcoporum Constantien-
sium I, S. 67; 1481 stimmt dagegen mit den Amtsjahren des umstrittenen
Otto von Sonnenberg überein; Reg. ep. Const. V, S. 3. Es müssen also
zwischen 1347 und 1481 am Bau der Kirche weitere Veränderungen
stattgefunden haben, die eine abermalige Einweihung notwendig machten. Doch

war es nicht unbedingt eine Naturkatastrophe, worauf die Bemerkung von
Lang, Hist.-theol. Grundriß I, S. 760, hinweist, die sich an die vermeintliche

Kirchweihurkunde von 1081 anschließt, daß nämlich die Kirche zu
Silenen daraufhin «2 mahl in unglükseelige Aeschen kommen» sei.

13 Henggeler, Schlachtjahrzeit, a.a.O.
14 Eintrag des Landschreibers Amandus von Niderhofen um 1527;

vgl. Ed. Wymann, Das Schlachtjahrzeit von Uri, S. VIII; Henggeler,
Schlachtjahrzeit, a. a. O.

15 Alban, resp. Albinus erscheint zwar in allen späteren Urkunden
(Ablässen) als Titelheiliger und wird als solcher heute noch in Silenen verehrt;
Nüscheler, a.a.O., S. 122; Baker, Cult of St. Alban, p. 251, Anm. 4.



— 279 —

fahren wir, daß ein Neubau der Silener Kirche im Jahre 1347 kon-
sekriert wurde, und zwar am Katharinentag, daß aber das
Kirchweihfest mit Jahrmarkt weiterhin am 28. Oktober bestehen blieb,
weil es zu diesem Zeitpunkt gut eingebürgert war (propter sui
venustatem), und wohl noch wegen der günstigeren Jahreszeit.
1481 rückte man die Kirchweih gar in den Hochsommer, auf den

Tag nach Maria Himmelfahrt, d.h. den 16. August16. Ausdrücklich

wird Albanus allein als Patron der älteren Kirche erwähnt.
Zweifellos ist es der Erzmärtyrer Britanniens, der hier unter der
Namensform «Albinus» verehrt wird. Andrerseits dürfen wir nach'

dem Gesagten auf eine im 14. und 15. Jahrhundert sich
vollziehende Entfremdung des Ortsheiligen schließen, die aber höchst
wahrscheinlich schon viel früher eingesetzt hatte17.

Welcher kultischen Strömung ist aber die Verehrung des
insularen Blutzeugen im einstens so entlegenen Alpental zu
verdanken? Englische Einflüsse auf das historische Geschehen in
unserm Land lassen sich, da gemeinsame Grenzen fehlen — somit
ein natürliches Hinüberströmen, wie etwa aus dem kulturellen
Hochdruckgebiet Galliens, kaum in Frage kommt —, nicht auf
einfache Art erklären.

3. Die Albanverehrung in der Schweiz

Ein kurzer Überblick über die Albanverehrung in der
Schweiz mag uns lehren, wie sehr sich unser Engländer in Silenen
als Einzelgänger erweist. Die mittelalterliche Schweiz hat nämlich,

nach bisherigen Feststellungen18, mindestens vier Heilige
des Namens Alban oder Albin gekannt, die, alle aus verschiedenen

Verehrungszentren stammend, Zeugen sind für die zahlreichen

1C Vgl. oben Anm. 12; Nüscheler, a.a.O.; Wyss, Gesch. d. Abtei,
Beilage, N. 42.

17 In diesem Zusammenhang darf vielleicht erwähnt werden, daß Alban
nirgendwo in den Urner Sagen handelnd auftritt, wie eine Durchsicht der
Müllerschen Sammlung ergeben hat.

18 Vgl. die Zusammenstellung des Materials bei Baker, a.a.O., S.

249—255, der freilich, dem Ziele seiner Arbeit entsprechend, sich auf eine

Wiedergabe der aus der Literatur bekannten Resultate beschränkte.



— 280 —

stets in unserem Lande sich kreuzenden und auswirkenden Kulturkreise.

Es ist aber sehr wahrscheinlich, daß eingehende
Untersuchungen der einzelnen Fälle diese Vierzahl reduzieren werden,
auf drei oder gar nur zwei Namensträger. So glauben wir, das
Patrozinium der ältesten Albankirche in Basel dem Engländer
zuschreiben zu dürfen, und bei den westschweizerischen Albinpatro-
zinien ist zum mindesten die Frage erlaubt, ob auch sie nicht
britannischer Provenienz seien 19.

In der französischen Schweiz ist Albinus zweimal auf
Ortsnamen übergegangen: Saint-Aubin am Neuenburgersee und
Saint-Aubin im Vully; als Patrozinium begegnen wir ihm in der
Kirche zu Vufflens-le-Chäteau, ferner in St-Aubin (Vully), während

im gleichnamigen neuenburgischen Ort der ursprüngliche
Kirchenheilige ebenfalls Albinus geheißen haben mag. Benzerath
nimmt an, daß es sich in all diesen Fällen um den Bischof von
Angers handle, der 560 gestorben ist, dessen Fest am 1. März
gefeiert wird 2". Einwandfreie hagiographische Belege, wie wir sie

für Silenen besitzen, fehlen leider. Das Patrozinium von St-Aubin
(Neuchätel) ist gar nicht, jenes von St-Aubin (Vully) nur sehr spät
bezeugt21.

Weit intensiver hat sich die Forschung bisher um das
Patrozinium des Albanklosters in Basel bekümmert, das dem
Orden von Cluny angehörte und 1083 durch Bischof Burkhard von
Hasenburg, früher Kämmerer des Erzbischofs von Mainz, gegründet

worden war22. Nun wurden aber unter dem spätmittelalterlichen

Bau Fundamente einer älteren Kirche aufgedeckt, die in
Gliederung und Mauerwerk auffallende Ähnlichkeit mit gewissen

19 Vgl. auch Anm. 59.
20 M. Benzerath, Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im

Mittelalter (Freiburger Geschichtsblätter 20, 1913), S. 118; zum Todesjahr

vgl. Mart. Rom., ed. Delehaye, p. 39 f.; Bibl. Hag. Lat. 234.
21 Status ecclesiarum et sacellorum publicorum diocesis Lausannensis

et Genevensis (Frib., 1886), p. 28 für St-Aubin im Vully.
22 Vgl. Germania Pontif. II, 2 (Helvetia Pontif.), p. 234; Kunstdenkmäler

des Kantons Basel-Stadt III, 1, S. 43 ff.; Rudolf Massini, Das
Bistum Basel zur Zeit des Investiturstreites (Basler Beitr. z. Geschichtswissenschaft,

24), bes. S. 163 ff.; die Fundatio abgedruckt im Urkundenbuch
der Stadt Basel I, S. 8 ff., N. 14, 15 u. 16.



— 281 —

vorkarolingischen Konstruktionen zeigen, so z. B. mit der ersten
Mainzer Albankirche 2a oder mit dem Mauerring auf dem Büraberg
bei Fritzlar24. Dieser Tatbestand paßt ausgezeichnet zu jenem
rätselhaften Eintrag in der Berner Handschrift des Martyrologium
Hieronymianum, laut welchem in Basel am 24. Mai der hl. Alban
gefeiert wurde: Basilia civitate, sancti Albani martyris2'. Die

23 Zu dieser vgl. Levison, St. Alban and St. Albans, p. 33S; ferner oben
Anm. 8.

-1 Über die gesamten Grabungen vgl. Kunstdenkmäler Basel-Stadt,
a.a.O. Baer ist hier der Frage, inwiefern die aufgedeckten Grundmauern
einen eindeutigen Beweis für das vorkarolingische Alter der Kirche liefern
können, mit aller erdenklichen Sorgfalt nachgegangen. J. J. Stehlin, der
als erster, 1S44/45, die älteren Fundamente freilegte, vermutete nämlich
darin Überreste des ältesten Kluniazenserbaues und begründete dies damit,
daß die heute noch stehende Anlage ja erst 1270 begonnen worden sei;
vgl. Kunstdenkmäler, a.a.O., S. 54. Tatsächlich verbleiben aus dem
baugeschichtlichen Befund allein schwere Zweifel. So weist Baer darauf hin,
daß die rechteckige Ummauerung der Ostconche auch an der Kirche von
Dägerlen (Zürich) beobachtet werden könne, über die Nachrichten aber
erst im 12. Jahrhundert einsetzen. Auch die Parallele der bescheidenen
Ausmaße des Presbyteriums von wenig über 4 m Breite mit jenem des ältesten
Baues von Romainmötier aus dem 5. Jahrhundert, ist nicht ein zwingender
Beweis, da, wie Baer selber bemerkt, Wagenhausen, Ende des 11.
Jahrhunderts gegründet, ähnliche Dimensionen zeigt; über dieses kleine Priorat
vgl. D. Schwarz, Die Anfänge des Klosters Wagenhausen (Festgabe Hans
Nabholz z. 70. Geburtstage), S. 36—44. Was aber die Möglichkeit, jene
Reste auf die erste Kluniazenseranlage zurückzuführen, ausschließt — darin
muß man Baer beipflichten —, das ist die Bodenhöhe der ältesten Kirche,
die mit jener des Kreuzganges um 0.80 m differiert. Als man 1083 mit
dem Neubau des Klosters begann, lag demnach das ursprüngliche Kirchlein
tief im Uferschutt und in den Anschwemmungen der Birs, die sich bei
Hochwasser gelegentlich einen Nebenweg zum Rheine bahnte, welcher damals
noch südlich über die sog. Au floß und sich erst später nördlich in sein
heutiges, korrigiertes und tiefer erodiertes Bett legte; vgl. Kunstdenkmäler,
a. a. O., S. 48 und die dort zitierte geographische Literatur zu dieser Frage.

25 Die betreffende Seite der Berner Hs. faksimiliert in den Kunstdenkmälern,

a.a.O., S. 43; dort auch eine erschöpfende Bibliographie zu diesem
Problem. Nur die Berner Hs. kommemoriert Alban in Basel unter diesem
Datum. Dem Typus der Schrift nach ist die Kopie ins Ende des 8. oder
in die Mitte des 9. Jahrhunderts zu datieren, liegt somit weit vor der Gründung

des Priorates. Es ist daher angebracht, den bezeugten Gedenktag
mit dem ältesten aufgedeckten Albankirchlein in Verbindung zu bringen.



— 282 —

Existenz einer vorkarolingischen Albankirche in Basel wird so

durch zwei voneinander gänzlich unabhängige Zeugnisse
wahrscheinlich gemacht26. Um die Deutung des Basler Alban älterer
Linie haben sich schon manche Autoren bemüht. Stückelberg27
trat für einen autochthonen Märtyrer aus dem 6. Jahrhundert ein.

Anders argumentierte Baer28: entweder haben die irisch-fränkischen

Missionare vor 600 Reliquien des hl. Alban aus dem Norden

mitgebracht, oder es sind schon vor 500, vor der alemannischen

Besiedlung nämlich, Reliquien, vielleicht gar der Leib, eines hl.
Alban nach Basel gelangt. Scheiwiller29 plädierte, indem er sich

gegen Baer wandte, ungefähr im Sinne Stückelbergs, für einen

sonst unbekannten Heiligen dieses Namens, der bei Basel den

Tod fand. Die Möglichkeit, ihn mit dem Engländer zu identifizieren,

hat bisher noch niemand erwogen 3Ü. Doch ist an einem Pa-

troziniumswechsel in Basel nicht zu zweifeln: im 11. Jahrhundert
wurde dort ein älterer Alban durch den gleichnamigen Patron des

Mainzer Klosters verdrängt. Diese Substitution war möglich,

Gerade in der Berner Hs. sind zudem «oberrheinische» Zusätze sehr wohl
denkbar, die nicht weiter vererbt wurden, denn sie stammt aus der gleichen

hagiographischen Provinz: aus dem Kloster St-Hilaire bei Metz.
20 Dieser Auffassung sind vielleicht noch folgende Beobachtungen

dienlich. Im Gründungsbericht (Urkundenb. Basel I, S. 9 f.) bemerkt nämlich

der Donator, daß die Mönche ihren Unterhalt zum Teil aus eigenen

Einkünften, zum Teil aus dem, was er gestiftet habe, bestreiten müßten

(partim de propriis redditibus, partim de his, que ipse sua adquisivit in-

dustria et peccunia ipsis ordinavit). Also muß schon früher eine dotierte
Kirche mit eigenem Besitz an jener Stelle bestanden haben. In diesem

Sinne läßt sich wohl auch ein weiterer Passus derselben Akte erklären, wo
von einem bei St. Alban gelegenen, ebenfalls den Mönchen geschenkten,
Wald die Rede ist: silvam que sita est iuxta sanctum Albanum; denn nur
ein gut eingebürgerter Flurname, der von alters her vertraut ist, läßt sich

so zur Umschreibung eines andern Platzes verwenden.
27 E. A. Stückelberg, Aus der christlichen Altertumskunde, S. 29—38

S. Alban zu Basel. Altchristliches vom Oberrhein.
28 Kunstdenkmäler, a.a.O., S. 43; Ders., Die frühesten Kirchen- und

Klosterbauten zu St. Alban in Basel (Anz. f. Schw. Altertumskde., N.F.
38, 1936), S. 81 ff.

29 O. S[cheiwiller], Ein hl. Alban von Basel? (Schw. Kirchenztg. 109,

1941, N. 7 u. 8), S. 74—78, 86—89.
30 Vgl. unten die Ausführungen am Ende des 6. Abschnittes.



— 283 —

trotzdem Basel zur Erzdiözese Besancon gehörte, wo sonst der
englische Protomärtyrer eindeutig im Vordergrund stand31. Es
lag hingegen im Strahlungsbereich der mächtigen Mainzer
Metropole — vor allen Dingen seit der Vereinigung des hochburgun-
dischen Königreiches mit dem Deutschen Reich im Jahre 1033.

Reliquien des Mainzer Alban treffen wir schon früher in der
Schweiz an, so im 10. Jahrhundert in St. Gallen und in Rheinau32.
Sein Kult wurde hier nicht erst mit dem Aufblühen des Basler
Klosters heimisch. Während des späteren Mittelalters stoßen wir
freilich weit häufiger auf ihn 33, auch setzte er sich in zunehmendem

Maße dem gleichnamigen Engländer gegenüber durch, wo
dieser etwa früher schon zu Ansehen gelangt war. Dafür bietet
ein lokaler Albankult, jener von Winterthur, ein hübsches
Beispiel. Rudolf von Habsburg verlieh bekanntlich der Stadt im Jahre
1264 am 22. Juni, d.h. am Feste des englischen Märtyrers, ihr

31 Bezeichnend ist das Vorkommen Albans in den Festkalendern. Genf
und Lausanne kennen z. B. nur den Tag des Engländers, nicht dagegen den

Mainzer, was schon Grotefend auffiel; Grotefend, Zeitrechnung, II, 1, S.

50, 96. In Basel, Chur und Konstanz ist es gerade umgekehrt; Grotefend,
a.a.O., S. 12, 33, 88; vgl. außerdem Anm. 37 u. 62.

32 Stückelberg, Aus der christl. Altertumskde., S. 30.
33 Vgl. das Heiligenregister von Nüschelers Gotteshäuser. Es ist

auffallend, wie selten der Mainzer Alban als Patrozinium bezeugt ist, was
offensichtlich damit zusammenhängt, daß sein Kult erst zu einem Zeitpunkt
heimisch wurde, da der Ausbau der schweizerischen Pfarreien im wesentlichen

abgeschlossen war. Ein Problem bietet das Patrozinium der sehr
alten Kirche von Ermatingen, für die Nüscheler, Gotteshäuser, II,
S. 51, «Albinus und Sebastian» anführt. Diese Angabe fußt auf dem
«Historisch-theologischen Grundriß der alt und jeweiligen christenlichen Welt,
1692» des streitbaren katholischen Pfarrers Johann Kaspar Lang in Frauenfeld;

vgl. über diesen G. von Wyss, Gesch. d. Historiographie, S. 260 und
Hist.-biogr. Lexikon d. Schweiz IV, S. 600. Eine genaue Überprüfung des
Falles ist demnach erforderlich. Waldburger, der Verfasser der Register
zu Nüschelers Werk, identifiziert mit dem Bischof von Angers, jedoch lediglich

auf Grund der Namensform, die nichts aussagt; vgl. oben, Anm. 12.

Baker, a. a. O., S. 254 vermutet den Mainzer Heiligen. Es wäre noch die
Substitution des englischen Märtyrers durch den rheinischen Blutzeugen
denkbar, wie in Winterthur; vgl. die folgende Anm. Letztere Möglichkeit
deshalb wahrscheinlich, weil frühmittelalterliche Patrozinien des Mainzers
auszuschließen sind.



— 284 —

Stadtrecht. Als Albanifest feierte man dieses Ereignis zunächst
weiterhin am 22. Juni, verlegte aber schließlich den Gedenktag
auf den 21., den Tag des Mainzers. Letzterer stieg so zum Range
eines Kompatrons der Pfarrkirche auf, deren Sakristei heute noch
eine ihn darstellende Freske schmückt34.

In die Westschweiz, wo die Bistümer westfränkischen Erz-
sprengeln unterstellt waren, vermochte dagegen der rheinische
Kult nicht vorzudringen35, während Basel schon seiner Lage

wegen — nur der Rhein trennte die Stadt von der Konstanzer
Diözese, der Kleinbasel angehörte — dem Aufkommen eines
spezifisch mainzischen Heiligen nicht zu widerstehen vermochte. In
den Basler Landpfarrkirchen hinterließ dagegen der deutsche
Kephalophore keine Spuren 36.

Eine höchst bemerkenswerte Überschneidung der westlich-
fränkischen Kultursphäre des hl. Albinus von Angers — und hier
ist es sicher dieser, da der englische Alban im Festkalender fehlt
— und der nördlich-mainzischen Zone Albans finden wir dagegen
in Graubünden. Der Churer Kalender kennt beide Heilige 37.

In der Kapelle zu Garschenna bei Hohenrealta lebt nun in der
Volkstradition der hl. Albinus von Angers als ehemaliger Patron
fort, während die allerdings erst im 12. Jahrhundert einsetzenden
urkundlichen Nachrichten den Mainzer Alban als Patrozinium
erwähnen 38. Auch hier ist dieser ein Zeuge des starken Mainzer
Einflusses, zu dessen Metropolitanverband das Bistum gehörte.

31 A. Ziegler, Albanitag und Albanifest in Winterthur, 1264—1874

(Neujahrsbl. d. Stadtbibliothek Winterthur, 1919); Ders., Art. «Albanitag»
im HBLS, I, S. 202 f. Eine Abbildung der Fresken bei A. Ziegler, Gesch.

d. Laurenzen- oder Stadtkirche Winterthur (Neujahrsbl. d. Stadtbibliothek
Winterthur, 1934), als Tafel beigebunden.

35 Weder Benzerath (vgl. Anm. 20) noch E. Gruber, Die Stiftungsheiligen

der Diözese Sitten im Mittelalter, konnten ihn nachweisen; zum
Vorkommen in den Festkalendern vgl. Anm. 31.

30 K. Gauss, Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland (Basler
Zeitschr. f. Gesch. u. Altertumskde. II, 1902), S. 160 ff., erwähnt Alban
nicht.

37 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt, S. 20, 60.
38 O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden (54.

Jahresber. d. Hist.-antiq. Ges. v. Graubünden, 1925), S. 90f., 161, 171.



— 285 —

Aus dem Gesagten halten wir für unsere weiteren Darlegungen

folgendes fest: In der ganzen deutschen Schweiz ein
Ausgreifen des Albankultes aus Mainz, in Silenen dagegen, bei einer

Quellenlage, die keinen Zweifel darüber läßt, daß der urkundlich
belegte Patron der 857 bezeugten Kirche, der englische
Protomärtyrer ist, der zähe Bestand eines Patroziniums, das man, wie
das Beispiel von Winterthur zeigt, schon im Hochmittelalter
andernorts vertauschte. Ein Sonderfall liegt demnach in Silenen vor,
an dem man nicht achtlos vorbeigehen darf.

4. Die Kölner Legende

Der früheste legendarische Versuch, das Patrozinium in
Silenen zu erklären, wurde in Köln unternommen. Dies hängt
damit zusammen, daß im dortigen Pantaleonkloster der hl. Alban,
und zwar, trotz der Namensform «Albin», wieder der englische
hoch in Ehren stand. Über den Ursprung des Kultes daselbst
berichtet eine in einer Handschrift des 12. Jahrhunderts erhaltene
Kölner Legende folgendes39: Nachdem die gallischen Bischöfe
Germanus von Auxerre (gest. 448) und Lupus von Troyes (gest.
478), als Gesandte des Papstes in England ihre Mission, die Insel

von der Häresie der Pelagianer zu säubern, erfüllt hatten, suchten
sie Rom mit einigen Reliquien des englischen Erzmärtyrers zu
erreichen. Germanus aber gelangte nur bis Ravenna, wo er von
Kaiser Valentinian III. (gest. 455) empfangen wurde, kurz hernach

jedoch verstarb. Lupus hingegen setzte die Reise fort und konnte
die Gebeine in Rom dem Papste übergeben. Dort verblieben diese
bis zu der Zeit, da die Byzantinerin Theophanu, zusammen mit
ihrem Sohne, Otto III., das Reich regierte. Die Kaiserin hegte eine
besondere Vorliebe für das Pantaleonkloster, weil es einen Orientalen

als Patron verehrte. Sie beschloß daher, der Abtei die in
Rom aufbewahrten Reliquien des hl. Alban zu schenken, begab sich

dorthin, um sie zu holen und zog hernach damit über die Alpen.

39 Baker, a.a.O., S. 211 ff., dort die vollständige Übersetzung des

Textes (M. G. Script. XV, S. 686 ff.), sowie das gesamte Material zur
Überlieferungsge9chichte.



— 286 —

Auf dem Paßweg stürzte das mit den Reliquien beladene Tragtier
an einer gefährlichen Stelle über einen Felsen, blieb aber wunder-
barerweise unverletzt, und auch das Heiltum nahm keinen Schaden.

So konnte die Reise bald fortgesetzt werden, und man langte,
nach einem längeren Unterbruch in Mainz, glücklich in Köln an

mit der wertvollen Last.
Diese Legende birgt natürlich derart viele Unwahrscheinlich-

keiten und Irrtümer, daß ihr kein Wert als historische Quelle
zugesprochen werden darf10. Sie weiß z. B. noch ergänzend zu

berichten, der Erzbischof von Mainz habe während des Aufenthaltes

der Theophanu in seiner Stadt zum ersten Mal erfahren, daß

es neben dem Mainzer Alban einen weiteren, sehr berühmten
Heiligen dieses Namens gebe, eben den englischen Protomärtyrer.
Darauf sei er beim Papste vorstellig geworden, damit eine leicht
differenzierende Namensänderung vorgenommen werde. Sehr

unglaubhaft, daß der hochmögende Mainzer Prälat — und um den

großen Kaisermacher Willigis müßte es sich in diesem Falle
gehandelt haben — sich in einer solchen Angelegenheit damals zum

Heiligen Vater nach Rom gewandt hätte, dessen Stimme ausgangs
des 10. Jahrhunderts bei den geistlichen Fürsten am Rhein kein

großes Gewicht besaß. Jedenfalls hatte der Mainzer laut Translation

vor Verwechslungen Angst — und darin drückt sich die
rivalisierende Stimmung zwischen den Erzstühlen Mainz und Köln

aus, welche erst für Hoch- und Spätmittelalter so charakteristisch
ist —; Rom sah dies ein und soll daher die nach Köln transferierten

Reliquien in solche eines hl. Albin umgetauft haben. So sei

Köln zu einem Albin gekommen, der am Albanstage gefeiert
wurde. Für uns sind diese im Geiste der mittelalterlichen
Schulbildung erfundenen Zutaten ohne Belang. Gleichwohl steht aber

für Köln die Tatsache der absonderlichen Albinverehrung fest.

Die Translationslegende erfuhr nun 1502, als sie zum ersten

Mal gedruckt erschien, eine weitere, bezeichnende Ergänzung.

Auf die Stelle über den Sturz heißt es dort nämlich: Ibi
eeclesia in honorem s. Albani construeta, digno honore festivitas
nunc colitur, et martyrium celebri memoria celebratur, quae vul-

" Baker, S. 214 ff.



— 287 —

gariter Selynon dicitur41. So lautet der erste bekannte
Erklärungsversuch für das rätselhafte Silener Patrozinium,
der freilich einen argen Anachronismus enthält. Ist nämlich die
Kölner Albanverehrung auf eine Reliquientranslation zurückzuführen

— was nicht unwahrscheinlich ist —, die jedoch über die
im Zusatz aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts angenommene
Route sich vollzog, dann wäre ja der Gotthard schon im 10.
Jahrhundert als Paßweg benützt worden, jedenfalls erhebliche Zeit
vor der Entstehung der Legende (12. Jh.). Dies ist aber
undenkbar42.

Die Version, das Pferd sei gerade in Silenen gestürzt,
vermochte sich im Lauf der weiteren Entwicklung der Legende nicht
zu halten. Eine Verdeutschung des mittelalterlichen Translationsberichtes,

1713 gedruckt, wahrscheinlich zu Köln, erwähnt Silenen
nicht mehr43. Offenbar war der Name «Selynon» dem wenig
gelehrten und nur zu erbaulichen Zwecken arbeitenden Übersetzer
unbekannt, und er schenkte ihm deshalb keine weitere Beachtung.
Er faßl den an den wunderbaren Sturz erinnernden Kirchenbau mit
folgenden Worten zusammen (S. 28): Zu wessen Wunder-Werck

41 Baker, S. 250, 255.
42 Wenn wir hier auf diesen Punkt hinweisen, so geschieht dies im

Hinblick auf Robert Durrers, nach dem heutigen Stand der Forschung
zwar kaum mehr haltbare These, wonach der Gotthard bereits im 10. Jh.
allgemein begangen worden sei; R. Durrer, Studien zur ältesten Gesch.
Luzerns und des Gotthardweges (Geschichtsfreund 84, 1929), S. 1 — 72, bes.
S. 35—58. Über den früheren Stand der Gotthardpaßforschung vgl. R.

Laur-Belart, Studien zur Eröffnungsgeschichte des Gotthardpasses, mit
einer Untersuchung über die Stiebende Brücke und Teufelsbrücke (Diss.
1924), und dazu die Besprechung von Karl Meyer (Zeitschr. f. Schw.
Gesch. IX, 1929), S. 218—226; ferner Ders., Die Stadt Luzern von den
Anfängen bis zum eidg. Bund (Gesch. d. Kantons Luzern von der Urzeit
bis zum Jahre 1500, Bd. I), S. 191 ff.

43 Das einzige mir bekannte Exemplar dieser offenbar seltenen Schrift
befindet sich im Pfarrarchiv zu Silenen; vgl. dazu Baker, a.a.O., S. 251.
Es trägt den Titel: Exordium Oder Anfang von dem Leben und Todt desz

heyligen Engelländischen Ertz-Martyrers Albini. Eine Angabe über den
Druckort fehlt. Zum Druckjahr vgl. S. 43 der Schrift, wo angeführt wird,
daß seit dem Martyrium Albans «bisz auff das jetzt lauffende Jahr 1713»
1427 Jahre vergangen seien.



— 288 —

(nämlich der Unversehrtheit der Lade mit den Reliquien) ewige
Gedächtnusz nachmahlen an selbigem Orth, da diesz geschehen,
eine Kirch zu Gottes und des hl. Albini Ehren aufferbawet worden,

in welcher der Festtag desselbigen Jährlichs mit gebührlichen

Ehren und Andacht feyerlich gehalten wird.
Baker versucht nun, das Silener Patrozinium aus dem Kölner

Kult zu erklären44. Darnach ist ursprünglich mit Albinus aus
Angers zu rechnen. Geistliche aus St. Pantaleon mögen aber während

ihrer Reisen nach Rom die gleichnamigen Heiligen des Urner
Dorfes und des Pantaleonklosters miteinander in Verbindung
gebracht haben. Ihren Erzählungen folgend — und zu einem dafür
dienlichen Aufenthalte bot ja die Silener Sust erwünschte Gelegenheit

—, hätten die Silener ihren Kirchenpatron mit dem englischen
Protomärtyrer identifiziert.

Doch diese These kann nicht befriedigen. Sie läßt sich nur
schwer in Einklang bringen mit dem einwandfreien hagiographi-
schen Zeugnis des Anniversars, laut welchem das Albanpatro-
zinium in Silenen weit vor das 13. Jahrhundert zurückverlegt
werden muß. Trug doch schon die alte Kirche diesen Titel.
Nehmen wir das Gegenteil an, dann hätte aber der erst im 13.

Jahrhundert einsetzende Paßverkehr innerhalb kürzester Zeit bis zum
schweren Eingriff eines Patroziniumwechsels führen müssen, denn

der Engländer war, zum mindesten 1347, traditioneller Patron in

Silenen mit langer Vergangenheit. Der Gotthard wäre so mit
einem Schlag zu einer Sakralstraße geworden. Gewiß sind
Kultverschiebungen auf großen Durchgangswegen besonders häufig
zu beobachten; beim hochmittelalterlichen Gotthard fehlen wohl
die Voraussetzungen hierfür.

Wenden wir uns einer weiteren Erklärungsmöglichkeit zu.

Während des frühen Mittelalters machte sich bei den Angelsachsen
eine gewaltige Wanderlust bemerkbar. Im 7., 8. und 9. Jahrhundert

war der religiöse Austausch zwischen der Insel und Rom
besonders lebhaft45. Seit 597, unter Papst Gregor d. Großen,

44 a. a. O., S. 254 f., allerdings mit der Einschränkung, daß es sich

lediglich um eine Hypothese handle: Let us now give rein to speculation.
45 W. J. Moore, The Saxon pilgrims to Rome and the Schola Sa-

xonum (Diss. Freib./Schw. 1937) behandelt dieses Problem eingehend und



— 289 —

Augustinus mit 50 Gefährten auf der Insel Thanet gelandet war,
hatte sich der von jeher eigentümliche Reisetrieb der Angelsachsen

romwärts gewendet. Von diesem Zeitpunkt an sind während
vieler Jahrhunderte eine große Anzahl englischer Rompilger
nachweisbar, und bereits gegen das Ende des 8. Jahrhunderts erwähnt
der Liber Pontificalis erstmals das Vorkommen einer Schola Sa-

xonum in Rom. Sie bestand aus einem innerhalb der gewaltigen
römischen Ruinenfelder nach der Art eines englischen Dorfes
angelegten Gebäudegruppe, in welcher englische Pilger und Geistliche

— letztere während ihrer römischen Ausbildungszeit — Quartier

nahmen. Damals gelangte die Verehrung des Apostelfürsten
und Schlüsselbewahrers Petrus nach Britannien, um sich dort
außergewöhnlich stark zu entfalten4G. Es wäre eine bequeme
Lösung, unsern Patron als Findling jener einstigen Wanderbewegung

zu betrachten. Nun aber deuten, wie es nicht anders zu
erwarten ist, die im übrigen nicht genau zu bestimmenden Itinerarien
der angelsächsischen Pilger auf westliche Routen hin: entweder
die Rhone-Saöne-Linie oder die Westalpenpässe47. Die Schweiz
scheint von ihnen nicht berührt worden zu sein. Uri wäre aber
nach alledem, was wir über die Geschichte des Gotthardpasses
wissen, damals ohnehin eine Sackgasse gewesen, sofern ein
internationaler Verkehr in Frage kommt. Wir sehen uns damit eines
an sich naheliegenden Erklärungsversuches beraubt.

Kehren wir daher der Kölner Legende den Rücken, um in der
frühesten Passio Albans Umschau nach einer Interpretationsmöglichkeit

zu halten, sonderlich in der Frühgeschichte des Kultes,
im posthumen Leben des Heiligen, das ja meist ausführlicher
überliefert ist als der eigentliche Lebenslauf.

überholt, sofern englische Pilger in Frage kommen, das ältere Werk von
J. Zettinger, Die Berichte über Rompilger aus dem Frankenreiche bis zum
Jahre 800 (Rom 1900).

46 Th. Zwölfer, Sankt Peter. Apostelfürst und Himmelspförtner. Seine
Verehrung bei den Angelsachsen und Franken, S. 20 ff.

47 Moore, passim; vgl. ferner unten, Anm. 58.

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, 28, Heft 3 2



— 290 —

5. Die Passio s. Albani und die Frühgeschichte
seines Kultes

Die älteste Vita, aus der sich alle übrigen Versionen ableiten,
ist uns durch Gildas überliefert, aus dem sie Beda in seine
klassische «Historia ecclesiastica gentis Anglorum» übernommen hat,
und zwar um manches erweitert, das er eingehendem Quellenstudium

verdankte48. Schon früh aber vermutete die Forschung,
es seien Beda für die Passio ältere schriftliche Quellen aus Frankreich

zur Verfügung gestanden 49. Wilhelm Meyer gelang es, diese

Texte zu finden 50. Der eine, ältere, liegt heute in Turin, ist jedoch
dem Schriftcharakter nach französisch, in Corbie geschrieben. Von

diesem stammt — nicht durch direkte Abschrift, sondern über das

Zwischenglied eines ebenfalls erhaltenen Exzerptes — die Fassung
einer Pariser Handschrift aus St-Maur-les-Fosses ab. Als
Entstehungszeit der Viten — nicht der Handschriften, die selbstverständlich

jünger sind — nimmt Meyer die Jahre 515—540 an. Der

merowingische Ursprung des Turiner Archetypus ergibt sich

vorwiegend aus dem korrupten, für jene Epoche durchaus
charakteristischen Latein. Einen «terminus ad quem» erhält man in
diesem Falle dadurch, daß Gildas bei der Abfassung seines Werkes

«De excidio et oonquestu Britanniae», die kurz vor dem Jahre 547

erfolgte 51, die von Meyer aufgefundene Vita zweifellos gekannt
haben muß, da er sie darin verwendet52. Bei der vita s. Albani
ist die historio graphische Ableitung in erster Linie be-

48 Gildas, De excidio et conquestu Britanniae, c. 11, ed. Mommsen,
M. G.Auct. antiquissimi XIII, p. 31 f.; Beda, Hist. eccl., c. 7; ed. Holder,
p. 12 ff.; ed. Plummer I, p. 18 ff.

49 So vor allem W. Levison, Bischof Germanus von Auxerre und die

Quellen seiner Geschichte (Neues Archiv, d. Ges. f. ältere deutsche
Geschichtskde. 29, 1, 1903), S. 147—150, 162.

60 Wilhelm Meyer, Die Legende des h. Albanus, des Protomartyr
Angliae, in Texten vor Beda (Abh. d. Kgl. Ges. d. Wissenschaften zu

Göttingen, phil.-hist. Kl., N. F. VIII, 1, 1904); eine ausgezeichnete
Zusammenfassung der Forschungsergebnisse Meyers von H. Delehaye, Les

passions des martyrs et les genres litteraires, p. 403 ff.; ferner Levison,
St. Alban and St. Albans, p. 344 ff.

5i Manitius, Gesch. d. lat. Literatur d. Mittelalters I, S. 208.
62 Levison, a. a. O., S. 348.



— 291 —

achtenswert, der Umstand nämlich, daß sie nicht in England,
sondern in Frankreich entstand. Auf diese Tatsache wollen wir im
folgenden besonderes Gewicht legen, während der Inhalt der
Passio, der durchaus der literarischen Topik der Zeit entspricht,
von geringer Bedeutung ist. Darnach starb Alban während der
diokletianischen Verfolgung den Märtyrertod53. Ursprünglich
selbst gegen die Christen eingenommen, wird er durch einen christlichen

Priester bekehrt, der, vor den kaiserlichen Häschern auf
der Flucht, in seinem Haus ein Asyl findet. Als man seinen Gast

zu greifen versucht, schlüpft Alban in dessen geistliches Gewand
und gibt sich für den verfolgten Priester aus. Vor die Richter
geführt, verweigert er das übliche Opfer. Das hierauf folgende
Gespräch zwischen Richter und Blutzeugen erinnert etwas an die

aktenmäßig überlieferten Christenprozesse. Eine konservative
Richtung könnte in einem derartigen Verfahren gegen einen Christen

den eigentlichen Kern der ganzen, legendenhaften Geschichte
erblicken. Die Enthauptung des Heiligen ist von Wundern
umrankt. Wir lesen von der Trockenlegung eines Flusses, über den

der Abgeurteilte ungehindert zum Richtplatz schreiten darf. Auf
diesem angelangt, bittet er Gott um Wasser, worauf dem Boden

eine Quelle entspringt usw.
Und nun zur Geschichte der Verehrung! Daß der

Kult des hl. Alban in Verulam schon zu Beginn des 5. Jahrhunderts

bekannt war, dafür besitzen wir in der Vita des Germanus

von Auxerre, die von Beda z. T. wörtlich übernommen wurde,
eine denkbar glaubwürdige Überlieferung 54. Bekanntlich stammte

63 Im Zeitansatz für das Martyrium Albans schwanken die Texte. Daß

er während der diokletianischen Verfolgung gestorben sei, ist eine
Konjektur von Gildas, die von Beda übernommen wurde; vgl. Levison, a.a.O.,
S. 344, der seine Darlegungen, ob das Martyrium wirklich stattgefunden
habe, mit einem «Ignoramus et ignorabimus» abschließt (S. 350). Baker,
a.a.O., S. 213 bezweifelt dagegen nicht, daß ein christlicher Blutzeuge
namens Alban in der Nähe von Verulam sein Leben hingegeben habe.

Berücksichtigt man jedoch alle Momente, welche die mittelalterliche
Legendenbildung förderten, so wird man eher den Schlußfolgerungen Levisons
zuneigen.

54 Verfaßt durch Constantius von Lyon, um 480; ed. Krusch, M. G.,
Ser. rer. Mer. VII, p. 247—283; dazu Levison, a.a.O., S. 337; Beda,



— 292 —

Pelagius, dessen Lehre die Erbsünde bestritt, aus England. Dort
fand er eine große Schar von Anhängern. Zu deren Bekämpfung
schickte eine gallische Synode — nicht wie die Kölner Legende
berichtet, der Papst — die Bischöfe Germanus von Auxerre und
Lupus von Troyes im Jahre 429 erstmals nach Britannien. Beda

schildert die stürmische Überfahrt auf die Insel, dort den mit einer
Disputation beendeten harten Kampf mit den Schismatikern, in
welchem die siegreichen Boten der orthodoxen Kirche ihre Gegner

zu gänzlichem Schweigen bringen 55. Die Missionare besuchen
darauf das Grab des hl. Alban und lassen es öffnen, um
mitgebrachte Reliquien hineinzulegen. Sie selber aber nehmen lediglich
etwas von jener Erde mit, auf welcher der Heilige geblutet
hatte 56.

Hist. eccl., c. XVII—XXI, ed. Plumer I, p. 33 ff., ed. Holder, p. 25 ff.;
vgl. auch Wetzer und Weite's Kirchenlexikon V, col. 447 ff., s.v.
«Germanus, Bischof von Auxerre».

M Gerade diese Stelle lehrt uns, wie richtig Levison urteilt (vgl. oben,
Anm. 52), wenn er selbst gegenüber der für seine Zeit außerordentlichen
«historischen» Gewissenhaftigkeit eines Beda, die Manitius, Gesch. d. lat.
Lit. I, S. 70 ff., über jeden Zweifel stellt, eine gebotene Kritik beizubehalten
fordert. Denn mit der Disputationsszene legt uns Beda einen gänzlich
unhistorischen Topos vor, wie er sich häufig in Heiligenviten wiederholt,
am bekanntesten vielleicht in der Legende der hl. Katharina von Alexandrien.

Das Sujet ist wohl aus Luc. 2, 46 abzuleiten, jener Szene, wo der
12jährige Jesus im Tempel mit den Schriftgelehrten disputiert.

",6 Beda, hist. eccl. c. IS: Quibus depositis honorifice atque sociatis,
de loco ipso, ubi beati martyris effusus erat sanguis, massam pulveris secum

portaturus abstulit, in quo apparebat, crnore servato, rubuisse martyrum
caedem, persecutore pallente. Dieser bemerkenswerte Passus deckt den
historischen Kern auf, den wir, trotz gelegentlichen legendarischen Rankenwerkes,

bei Beda immer wieder konstatieren können. Denn hier ist nicht
die Rede von eigentlichen Reliquien Albans, d. h. Körperteilen, sondern
lediglich von sog. Berührungsreliquien. Nun achtete die Kirche bis zu

Gregor d. Großen (590—604) streng auf die Unberührtheit der Märtyrergräber,

so daß Gebeine als Reliquien eine Ausnahme darstellen; die
Entnahme von Heiltum aus den Begräbnisstätten setzte erst später ein, war
aber zu Bedas Zeiten (673—735) jedenfalls allgemein üblich; vgl. Dele-
haye, Cinq lecons sur la methode hagiographique, p. 80ff.; Braun, Christi.
Altar I, S. 557. Die Färbung der Erde nicht unwahrscheinlich, auf die
Beschaffenheit des Bodens zurückzuführen. Man beachte aber, daß «ru-



— 293 —

Die folgenden Partien aus Bedas Bericht stehen zur Kölner
Vita des 12. Jahrhunderts in noch schärferem Gegensatz. Germanus

kehrte nämlich mitsamt seinen Gefährten nach dem ersten

erfolgreichen Bekehrungsversuch nach Frankreich zurück. Nichts
von einer Italienfahrt mit den Reliquien Albans. Die Ketzerei fand
jedoch in England bald wieder neue Nahrung, wodurch sich der
Bischof im Jahre 446 zu einer zweiten Überquerung des Kanals

genötigt sah, diesmal in Begleitung des Severus von Trier. Es

ist die Heilung eines Lahmen, die ihm nunmehr zu einem
durchschlagenden Erfolg verhilft. Vor einem derartigen Wunder57

beugt sich der letzte störrische Pelagianer: factumque est, ut in
illis locis multo ex tempore fides intemerata perduraret. Darauf
trat Germanus, eine politisch bedeutsame Persönlichkeit, die
Heimreise an und suchte anschließend Valentinian III. und Pla-
cidia in Ravenna auf, um wegen Friedensbedingungen zwischen
Westrom und den Völkerschaften der Bretagne zu unterhandeln.
Von Reliquien Albans erfahren wir auch an dieser Stelle nichts.
Germanus aber verstarb tatsächlich in Ravenna, und zwar vor Va-

lentinians Ableben (455). «Nee multo post Valentinianus abAetii
patricii, quem oeeiderat, satellitibus interimitur, anno imperii Mar-
ciani sexto, cum quo simul Hesperium coneidit regnum», lautet
Bedas vielsagende Datierung (c. 21).

buisse» hier nicht einfach mit «röten» übersetzt werden darf, sondern im
übertragenen Sinne, in dem das Wort häufig verwendet wird, mit «schimmern»,

«prangen». Es will besagen, daß im Gegensatz zum Verfolger,
dessen Andenken verblich, der Ruhm der Märtyrer durch den Mord nur
gefördert wurde. Die Gegenüberstellung von «rubere» und «pallere» ist
demnach ein Beweis mehr für die Blüte des Albankultes zu Beginn des

5. Jahrhunderts.
67 Die Realistik, mit welcher Beda (c. 21) Krankheit und Heilung

beschreibt, ist wiederum auffällig. Erat enim arescentibus nervis contractu
poplite, cui per siccitatem cruris usus vestigii negabatur, heißt es vom Kranken,

und von der Heilung, die vielleicht durch Massage erfolgte: statimque
adulescentem (den der Vater herbeigebracht hatte) beatus Germanus sedere

compulit, adreetat poplitem debilitate curvatum et per tota infirmitatis
spatia medicabilis dextera percurrit, salubremque factum sanitas festina
subsequitur.



— 294 —

6. Deutung des Silener Patroziniums

Von der zur Zeit des Germanus von Auxerre einwandfrei
beglaubigten Albanverehrung aus wollen wir das Silener
Patrozinium zu erklären versuchen. Stößt man nämlich in der
Kultgeschichte des englischen Erzheiligen etwas weiter vor, so
bemerkt man eine auffallende Tatsache: Während in englischen
Ortsnamen der Name Alban nur sehr selten auftaucht — es ist
außer der Abtei St. Albans nur ein einziger bekannt: St. Albans
Mount in der Grafschaft Herfordshire — und außerdem nur sechs

vorreformatorische Kirchen in ganz England ihm geweiht waren,
trifft man in Frankreich, nach bisherigen Feststellungen, 22 Alban-
ortsnamen und dazu eine weit höhere Zahl von Albanpatrozinien 58.

Von den Albanortsnamen liegen 11 in den Departementen Isere,
Ain und Savoie, davon 6 allein im Departement Savoie; weitere
8 befinden sich im südwestlichen Frankreich, zwei in Südfrankreich,

während nur ein einziger auf den Norden (Bretagne) fällt5-'.

53 W. R. L. Lowe, History of the legend of St. Alban (Proceedings
of the Society of Antiqttarians of London, 2d series, 27, 1914/15), p.
58—67. Die Statistik der Albanortsnamen in Frankreich zeigt folgende
Verteilung (Lowe, p. 59): Savoie: 6; Isere: 4, Ardeche: 3, Saöne-et-Loire,
Ain, Loire, Rhone, Gard, Garonne, Tarn, Lozere, Cötes-du-Nord je einen

Alban-ON. Lowe macht darauf aufmerksam, daß die Rhone-Saöne-Straße

vorwiegend für Reisen von England nach Rom während des Mittelalters
benützt wurde, während die Gironderoute dem Verkehr von Irland nach

Rom diente. Es lägen nach den Zeugnissen der Albanpatrozinien hier z. T.
auch Sakralstraßen vor, um einen Ausdruck Georg Schreibers zu verwenden.

Dagegen ist die Vermutung Lowes (p. 66), daß der Pilgerweg über
den Mont-Cenis aus den Alban-ON Savoyens erschlossen werden kann, wohl
nicht haltbar, da er quer zur Richtung der Haupttäler verläuft, zu viel
Höhendifferenzen zu überwinden gewesen wären; vgl. die Karte der
Alban-ON im Dep. Savoie bei Lowe.

59 Die Namensformen lauten fast durchwegs St-Alban; doch bedürfen
einige ON einer weiteren Überprüfung. Verwechslung mit Alban aus Mainz
ist nicht möglich, schon wegen der Festkalender, die diesen in Frankreich
nicht nennen; Lowe, p. 61 ff.; vgl. auch Anm. 31. Zweifel z.B. bei St-

Albin-de-Vaulserre, wo Albinus von Angers in Frage kommen könnte. Das

Problem der Überschiebung von Alban durch Albin ist keineswegs
gelöst. Es kompliziert sich noch dadurch, daß die Plantagenets aus der



— 295 —

Außerordentlich interessant ist die Verteilung der Albanortsnamen

im Vergleich zu den Gegenden mit der größten Dichte
germanischer Patronymica. Diese Namengruppen vermischen sich

Grafschaft Anjou stammen, wo Albin als Bischof von Angers in besonders

hohem Ansehen stand. Das mag auch den vermischten Gebrauch von Alban
und Albin erklären; vgl. dazu oben, Anm. 12. Formen wie Albens und

Albanne, die Lowe (p. 61) ebenfalls zu Alban rechnet, gehören wohl nicht
ohne weiteres dahin. — Denken wir an die Schwankungen der Alban-ON
in Frankreich — wozu noch die unten (vgl. Anm. 72 ff.) zu besprechenden

unbeständigen Patrozinien zu zählen sind —, so scheint uns ein Zweifel
an der bisherigen Deutung der westschweizerischen ON St-
Aubin nicht gar abwegig zu sein. Die bisher für Albinus von Angers
beigebrachten Gründe sind nicht absolut stichhaltig. Wie wir sahen, ist
das Patrozinium von St-Aubin (Vully) spät bezeugt; vgl. Anm. 21. Auch

die Dialektform des freiburgischen ON, set übe (freundliche Mitteilung
von Prof. Paul Aebischer in Lausanne) ist nicht entscheidend; vgl. dazu

Anm. 12. Für Albinus ohne nähere Begründung auch Jaccard, Essai de

toponymie (Mem. et doc, 2de serie VII), p. 404. Beide Kirchen erscheinen

auch im Lausanner Cartular des Cono von Estavayer aus dem Jahre
1228 (Mem. et doc. VI), p. 14: Sanctus Albinus en Willie; p. 19:

Sanctus Albinus (Neuch.). Kirsch, Die ältesten Pfarrkirchen d. Kts.
Freiburg, S. 120, verlegt die Gründung der Kirche im Vully «in die Periode
der Frankenherrschaft», gestützt auf das Patrozinium; vgl. über diese

außerdem: Dellion, Dict. hist. et stat. des paroisses cath. du canton de

Fribourg XI, p. 8 ss. Die älteste Geschichte von St-Aubin (Neuch.) ist dunkel.
Nach Fr. Chabloz, La Beroche. Recherches historiques sur la paroisse de
Saint-Aubin (1867), p. 28 wird die Kirche 1176 zum ersten Mal erwähnt;
ebenso Ed. Quartier-la-Tente, Le district de Boudry (Le Canton de
Neuchätel 2eme serie), p. 907, der sich über die vor die Schenkung des

Bischofs Landri von Durnes (1176) reichende Periode in Schweigen hüllt.
Falls die gewöhnliche Etymologie für La Beroche parochia stimmt
(vgl. HBLS II, S. 195), mit welchem Namen man die Pfarrei Saint-Aubin
bezeichnet, müßte freilich der Kirche ein sehr hohes Alter zugesprochen werden.

Zu den Dialektformen des ON teilt mir Herr Dr. F. Fankhauser in
Winterthur folgendes mit. Die zu erwartende Dialektform wäre set übe, ist aber

nirgends belegt. Die Form «Saint-Aobin» überliefert in: Le Patois Neuchätelois.

Recueil de dictons et de morceaux en prose et en vers. Neuch. 1895,

p. 35, 85/6, 114,215,220,397. Andrerseits fragt man sich, was für Gründe
wohl eine frühmittelalterliche Ausbreitung des ursprünglich lokalen Albinkul-
des der Diözese Angers veranlaßt haben könnten — und beim Alter der Kirche
im Vully müßte man mit einer solchen rechnen —, für welche an sich wenig
Wahrscheinlichkeit besteht, während die spätantike Ausstrahlung des eng-



— 296 —

nicht, die christlichen Albanortsnamen legen sich vielmehr um
das Gebiet der Patronymica herum co. Savoie und Isere, Ardeche,
Lozere und Gard einerseits, Tarn und Haute-Garonne, sowie Cöte-
du-Nord andrerseits sind Departemente mit sehr geringem
germanischem Ortsnamenbestand. Ain, Rhone und Saöne-et-Loire, mit
im ganzen nur drei Albanortsnamen, sind dagegen dicht mit
Patronymica durchsetzt. Dieser Befund läßt sich am besten so erklären,
daß ursprünglich das ganze von Albanortsnamen und Albanpatrozinien

umschlossene französische Gebiet den Kult kannte, daß

dieser jedoch einem aus den Seine- und Saone-Departementen
entsteigenden Prozeß — sagen wir dem fränkischen Element — zum

Opfer fiel, um in Randlage, als Relikterscheinung, dem im
Zentrum Frankreichs z. T. zerstörend wirkenden völkischen Amalga-
mierungsvorgang zu entgehen 61.

Daß aber auch im weiteren Frankreich ein spätantiker Alban-
kult bestanden haben muß, dafür besitzen wir verschiedene, vor
allem hagiographische Zeugnisse. Die Kalender der Diözesen

lischen Protomärtyrers nicht zu leugnen ist. Darüber müßte eine eigene

Monographie geschrieben werden, die es meines Wissens nicht gibt.
J. A. Hellmayr, Saint-Aubin leVertueux, son histoire, precedee d'une etude

par Rene Louis Doyon (Paris 1941) war mir nicht zugänglich. Sehr
interessant ist in diesem Zusammenhang Levisons (St. Alban and St. Albans,

p. 341 f.) Feststellung, daß Alban als Patrozinium des englischen Klosters
erst seit 1143 nachweisbar ist, und zwar in einem Diplom zum ersten Mal,
in welchem der junge Heinrich II. Plantagenet, der 1142 auf Drängen seiner

Parteigänger aus seiner angevinischen Heimat in England erschien, diesem

den Besitz bestätigt.
60 Karte bei Lowe, a. a. O.
t;l Wir denken dabei selbstverständlich nicht an den Einfluß einer

volksmäßigen Siedlung der Franken, sondern an die fränkisch-nordfran-
zösische Kultur, in deren neuem Heiligenhimmel — Martin, Dionysius! —

der universelle, spätantike Albankult keinen Platz hatte. Übrigens neigt
auch die Forschung in neuer Zeit dazu, in den ON nicht in erster Linie
Siedlungszeugnisse zu erblicken, sondern diese eher aus sprachlichen
Modeströmungen abzuleiten, die auf Gebiete verschiedener Zunge übergreifen
konnten; vgl. dazu W. v. Wartburg, Umfang und Bedeutung der germanischen

Siedlung in Nordgallien im 5. und 6. Jahrhundert (Schw. Beitr. z.

Allgem. Gesch. II, 1944), S. 17—42.



— 297 —

Auxerre, Riez, Viviers und Genf kennen sein Fest G2. Und dann die

Patrozinien, die für das gesamte Frankreich leider noch nicht
statistisch erfaßt sind! Doch läßt das Vorhandene schon sichere
Schlüsse zu. Für die Albanortsnamen sind in den meisten Fällen
auch Albanpatrozinien nachweisbar63. In Auxerre stand, erstmals
im 9. Jahrhundert bezeugt, aber einer glaubhaften Tradition nach

durch Germanus erbaut, eine Albankirche64. Eine bedeutende
Anzahl weiterer Patrozinien im Gebiete der alten Narbonensis
brachte Manteyer beiG5. Unter Bischof Maximus, der um die Mitte
des 5. Jahrhunderts lebte, entstand in Riez eine Albankirche6G.
Vienne kannte ebenfalls ein altes, ins 5. Jahrhundert zurückreichendes

Gotteshaus unter diesem Titel6?. Andere Dedikationen
treffen wir in den Sprengein von Arles und Die 68 an.

Das Bekehrungswerk des Germanus an den Pelagianern in

Britannien, dessen Rückkehr als erfolgreicher Missionar nach

12 Lowe, a.a.O., p. 63 (Auxerre u. Genf), p. 67 (Viviers). Eine
systematische Durchsicht der französischen Festkalender würde zweifellos
noch weitere Nachweise für den Albantag am 22. Juni erbringen, wie das

Beispiel von Riez zeigt, dessen Kalender Lowe nicht bekannt war; vgl.
unten Anm. 66.

63 Lowe, p. 65.
•* Levison, St. Alban and St. Albans, p. 347.
65 Georges de Manteyer, Les origines chretiennes de la IIC Narbon-

naise, des Alpes maritimes et de la Viennoise (364—483) in: Bulletin
de la Soc. d'Etudes des Hautes-Alpes 42 (1923), p. 73—142; 43 (1924),
p. 10—186, 269—419.

M Manteyer 43, p. 37.
07 Lowe, p. 64; Manteyer 43, p. 136.
88 Manteyer 43, p. 136, 140. In diesen Zusammenhang gehören die

von Manteyer 43, p. 308 erwähnten ON und Patrozinien der Diözese Gap
in der sprachlichen Form St-Auban, nämlich: St-Auban-d'Oze mit
gleichnamigem Patrozinium; Saint-Auban de Saint-May (chapelle); Montaulieu:
Saint-Auban (eglise) und Saint-Aubanet (chapelle); Saint-Auban de Ruegne
de Montauban (chapelle); Saint-Auban de Mevouillon (titre primitif, rem-
place par Antoine!), sowie ein nicht näher definiertes Saint-Auban. Dieses

Material beweist jedenfalls, daß Lowe längst nicht alle Patrozinien
beigebracht hat, auch an ON dürfte noch einiges zu erwarten sein, da Lowe die
velarisierten Formen anscheinend übersah. Es ist aufschlußreich, daß
Manteyers Ausbeute im Alpengebiet besonders ergiebig an Alban-ON und
Patrozinien war.



— 298 —

Frankreich, versehen mit den Reliquien eines alten englischen
Märtyrers, stellte ein Ereignis dar — wie geschaffen als
Ausgangspunkt für eine intensive Verehrung des vielleicht erst jetzt
zum englischen Protomärtyrer erhobenen Blutzeugen von Verulam.
Ähnliche Translationen, die einem ursprünglich lokal eingeengten
Heiligen plötzlich zu allgemeiner Verehrung verhalfen, lassen sich
verschiedentlich im Mittelalter nachweisen. Eine der berühmtesten

ist die Übertragung der Gebeine des hl. Nikolaus von Myra
nach Bari, am 9. Mai 1087, worauf erst die ungeheure Verbreitung
des letzteren im Abendlande einsetzte69. In diesem Sinne müssen

wir die Translation der «vom Blute des Heiligen geröteten»
englischen Erde nach Auxerre würdigen. Dann können wir uns aber
auch vorstellen, warum die ältesten aufgeschriebenen
Leidensgeschichten des Heiligen, die nachmals Gildas und Beda mit als

Vorlage ihrer Geschichtswerke gedient haben, ebenfalls aus Frankreich

stammen. Rechnen wir zu diesen Zeugnissen den eben
skizzierten Befund der Ortsnamen und Patrozinien, so liegt der Schluß
nicht allzufern, daß erst die Verpflanzung ins religiös
so aktive Frankreich, wo die Heiligenmoden lanciert
wurden — man denke an die Popularität, die einem Martin von
Tours auf jenem Boden zuteil wurde; ferner erwäge man, wie
erpicht das wundergläubige Land, nach den Erzählungen des Gregor

von Tours, nachmals auf Reliquien war — dem englischen
Protomärtyrer allgemeine Beliebtheit verlieh "". Frankreich wurde
zum Zentrum seines Kultes. Dort verankerte sich dieser so fest,
daß er selbst durch den machtvoll einbrechenden fränkischen
Heiligenhimmel nicht vollständig zu verdrängen war. England
aber, wo das Christentum der Spätantike nicht die gleichen Wurzeln

gefaßt hatte wie im westlichen Kontinent, erlebte seit der
Mitte des 5. Jahrhunderts die Zäsur der angelsächsischen Invasion,

69 K. Meissen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendland (1931).
70 Vgl. Manteyer 43, p. 329, der durchaus zu Recht, lediglich aus

seinen Beobachtungen heraus, Alban mit andern Heiligen zusammen zum
Zeugen einer bestimmten hagiographischen Kulturschicht macht, die Lowe,
p. 65, schon früher zeitlich folgendermaßen umschreibt: It is probable,
therefore, that churches were dedicated to St. Alban in France before
Verulam was taken by the Anglo Saxons.



— 299 —

durch welche mit so mancher Reminiszenz des Altertums auch

dieser aufkeimende Heiligenkult zunächst hinweggespült wurde.
Jedenfalls erhob keine der Dynastien der angelsächsischen
Heptarchie Alban zum nationalen Heiligen, wie es in Frankreich
etwa mit Martin der Fall war. Dies mag zur Genüge die Seltenheit

von Zeugnissen einer frühen Albanverehrung in England
erklären 71.

Wenn wir die Albanortsnamen und die Albanpatrozinien in
Frankreich als Reste einer ursprünglich verbreiteten, nachher aber

abklingenden Verehrung betrachten, so können uns weitere
Beobachtungen darin bestärken. Aus dem von Lowe beigebrachten
Material über die Albanpatrozinien geht nämlich hervor, daß diese

— ähnlich wie in der Schweiz — in Frankreich mit der Zeit einen
schweren Stand hatten. Im savoyischen Dörfchen St-Alban-des-
Villards, gelegen in einem Seitental der Isere, wurde das
Patrozinium am 25. Juni gefeiert. Nachweislich im Jahre 1778 erfolgte
eine erste Korrektur auf den 21. Juni. Seither wurde der Tag
des Ortsheiligen ein zweites Mal verschoben: auf den 22. Juni,
das eigentliche Fest des englischen Alban 72. Offensichtlich war
man über die Bewandtnis des versunkenen Albankultes von
Verulam nicht mehr ganz im Klaren. Die Volkstradition schrieb das

merkwürdige Patrozinium der Nähe einer ursprünglich von Luxeuil
abhängigen Zelle in St-Colomban-des-Villards zu, erahnte also

zum mindesten dessen hohes Alter73. Wahrscheinlich geht es

jedoch auf den schon früh nach Vienne verpflanzten Kult
zurück 74. Selbstverständlich lassen sich auch Überschiebungen durch
den fast gleichnamigen Albinus von Angers feststellen, der, wie

71 Vgl. auch oben, Anm. 58. Levison, St. Alban and St. Albans, p.
352 f. widerlegt die frühere Ansicht, wonach erst zu Zeiten des Königs
Offa von Mercia (757—796) das Grab Albans durch ein Wunder entdeckt
worden sei. Kontinuität des Kultes sei wahrscheinlicher. Jedenfalls aber
ist der Albankult ein Relikt römischen Christentums in England.

72 Lowe, p. 65.
'¦' Hier liegt eine Parallele zu Baers Erklärungsversuch vor; vgl.

Anm. 28.
74 Vienne als Erzdiözese eignete sich ganz besonders als Radiationszentrum.

Über die in die Zeit des Germanus von Auxerre zurückreichende
Tradition des dortigen Albankultes vgl. Lowe, p. 64.



— 300 —

aus den Diözesanproprien ersichtlich ist, im späteren Mittelalter
sehr populär wurde. Es sind dies Argumente, welche obige, für
die seltsame Verbreitung der Albanortsnamen und Albanpatrozinien

versuchte Interpretation weiter verankern. Abschließend
können wir das Ergebnis folgendermaßen formulieren: Die
Verehrung des hl. Alban von Verulam nahm in Frankreich zunächst

infolge des bedeutenden historischen Geschehens, das in der ersten
Hälfte des 5. Jahrhunderts die Verpflanzung nach Frankreich
veranlaßt hatte, einen großen Aufschwung. Im frühen Mittelalter
geriet sie jedoch, wie so manche antike Tradition, über weite
zentrale Gebiete Frankreichs in Vergessenheit, wurde an die Ränder
gedrückt, so daß sie später durch lokale Kulte ähnlicher Namensträger

verdrängt werden konnte.
Das Albanpatrozinium in Silenen läßt sich nun am einfachsten

aus dieser alten, z.T. überdeckten Verehrung des Heiligen
erklären, deren Spuren wir in Frankreich so deutlich zu verfolgen
vermochten. Es wäre mithin ein Zeugnis für das Bestehen einer

christlichen Kirche im Tale Uri im späteren
5. Jahrhundert, jedenfalls vor der Eingliederung des größten
Teils der heutigen Schweiz ins fränkische Reich zu Beginn des

6. Jahrhunderts. Hier von einer Relikterscheinung zu sprechen,
wird niemand mehr in Erstaunen versetzen, wo gerade die Alpen
allgemein als eine Region sprachlichen und ergologischen
Konservativismus' erkannt worden sind.

Aber auch bei eingehender Betrachtung der speziell im Verlauf

der germanischen Völkerbewegung in der Schweiz sich

abspielenden Ereignisse75 glauben wir, unsere Auffassung
beibehalten zu können. Wir holen zu dieser Begründung etwas weiter
aus. Bezüglich Graubündens hat die Linguistik einwandfreie
Beweise dafür erbracht, daß der Zusammenhang zwischen Gallien
und Rätien einst ein sehr enger gewesen sein muß. Gauchat stellte
zunächst in den lebenden Dialekten des französischen Wallis und

75 Eingehend begründet in meinem Aufsatz: Die Schweiz im politischen

Kräftespiel des merowingischen, karolingischen und ottonischen
Reiches (Zeitschr. f. d. Gesch. d. Oberrheines 50, 1936) S. 249—300; bes.
S. 258 ff.



— 301 —

im Romanischen des Bündner Oberlandes merkwürdige gemeinsame

Parasitlaute fest, die sich aus einer ursprünglichen
Zusammengehörigkeit des ganzen Sprachgebietes ableiten lassen 7G. Jud
ergänzte diese Beobachtungen, indem er die wortgeschichtlichen
Parallelen, insbesondere in der kirchlichen Terminologie,
aufdeckte, die Bünden nicht nur mit Italien, sondern auch mit Gallien
verbinden 7T. Durch diese Arbeiten angeregt, trat Wartburg an

seine synthetischen Untersuchungen heran 78. Die rätoromanischen
Gebiete unserer Tage, sprachmorphologisch einst zur Westromania
gehörend, sieht er in zunehmendem Maße durch das Vordringen
germanischer Einwanderer vom sprachlichen Mutterboden
Galliens getrennt, bis sie schließlich, nachdem die Alemannen noch

das Oberwallis besetzt hatten, der letzten Zugänge zu ihm
verlustig gingen. Die verbleibende romanische Ader war nämlich die
tiefe Furche des Urserentales, die nicht allzuweit von Silenen
vorbeistreicht. Wenn auch ein Warenverkehr durch die Schöllenen
in jenen Zeiten nicht denkbar ist, so führte doch vom Maderaner-
tal her ein leichter Übergang nach dem Bündner Oberland: der

Krüzlipaß, 2350 m hoch. Silenen lag damit im nächsten Bereich

jenes Verbindungsgliedes zwischen zwei sich lösenden Teilen eines

ursprünglich kompakten Kulturgebietes. Heute noch sind in Bünden

romanische Namen für Orte im Kanton Uri üblich: «Val
Silauna > für den Talabschnitt von Silenen, d. h. für das Haupttal
der Reuß, «Val de Fier > für das Maderanertal, «La Punt» für

7C L. Gauchat, Sprachgeschichte eines Alpenüberganges (Furka-Ober-
alp) (Arch. f. d. Studium d. neueren Sprachen und Literaturen 117, 1907),
S. 345—361. Auch E. Abegg, Die Mundart von Urseren (Beiträge zur
Schweizerdeutschen Grammatik IV), S. 104, weist auf die der
deutschsprachigen vorangegangene romanische Bevölkerung des Urserentales hin.

77 Vgl. den oben, Anm. 7, zitierten Aufsatz Juds: Zur Gesch. d. bünd-

nerrom. Kirchensprache; zur allgemeinen Problematik dieser Methode
ferner: Ders., Probleme der altromanischen Wortgeographie (Zeitschr. f.
rom. Philologie 38, 1913), S. 1—75; Ders., Sur l'histoire de la termino-
logie ecclesiastique de la France et de l'Italie (Rev. de linguistique romane
X, 1934), p. 1—26.

78 Zusammenfassend in seinem Buche: Die Entstehung der romanischen

Völker (1939), bes. S. 91 ff.; weitere Literatur s. Beck, Die Schweiz
im Kräftespiel etc., S. 261 ff.



— 302 —

Amsteg 79. Alban in Silenen aber ist ein weiterer Beweis für den

sprachlich nachgewiesenen Strahlungsbereich Galliens bis in
Gegenden, die später der Romania verloren gingen. Und, ganz ähnlich
wie in französischen Randgebieten, hat sich dieses Patrozinium
im konservativen Alpental zu erhalten vermocht. Doch verschwand
das Wissen um den wahren Sachverhalt, der einst diesen Kult
dorthin gebracht hatte. Denn, aus der Existenz des Traktates mit
der Übersetzung der Kölner Legende im Pfarrarchiv zu Silenen,
dürfen wir doch schließen, daß irgendeinmal dort der zwar allein
in der lateinischen Urfassung stehenden, unwahrscheinlichen Version

mit dem Sturze des kaiserlichen Saumtieres zu Silenen ein

williges Ohr geliehen wurde.
Abschließend sei zu diesem Punkte bemerkt, daß wir die

Beziehungen Uris zur romanischen Urserenlinie nicht so stark
unterstreichen, um damit etwa einer Herkunft des Patroziniums von
Süden das Wort zu geben. Nein, jenes erklärt sich aus dem

allgemeinen Albankult der Spätantike, dessen Ausstrahlungen nur
in großen Zügen, nicht in feineren Verzweigungen mehr zu
erfassen sind. Wenn dagegen Alban Gastrecht im Tale genießen
durfte, nachdem er andernorts schon zu weichen gezwungen war,
so hat dies freilich mit seinen Grund in der langwährenden
Verhaftung Uris an die in zähem Rückzug befindliche Romanitas
des Gotthardmassives.

Kehren wir an dieser Stelle noch in einem kurzen Exkurs zum
frühmittelalterlichen Basler Alban zurück80. Wir hegen die

Vermutung, daß es sich auch hier um ein Reliktpatrozinium des

englischen Erzmärtyrers handelt. Denn die Rheinstadt war
ursprünglich westwärts gewandt, ihr zuständiger Erzbischof blieb
stets jener von Besancon. Sie nahm jedoch dem Frankenreiche

gegenüber Randlage ein. Letzteres trifft, wie wir oben schon

darlegten, namentlich für das frühere Mittelalter zu, als das selbständige

burgundische Königreich noch existierte. Das Datum des

Eintrages im Martyrologium Hieronymianum, der 24. Mai, bezieht

79 R. v. Planta und A. Schorta, Rätisches Namenbuch I, S. 529; dazu

W. Brückner, Schweizerische Ortsnamenkunde, S. 78.
so Vgl. oben, Anm. 24 ff.



— 303 —

sich wohl kaum auf das Fest eines Lokalheiligen. Hippolyte Dele-
haye hat in den Handschriften des Martyrologiums wiederholt
Fälle nachgewiesen, wo Heilige, unter dem Datum einer
Kirchweihe, an einem ihnen nicht zukommenden Platz des Kalendariums

eingetragen sind81. So finden wir z. B. unter dem 9. April den

Passus: Ravenna sancti Polyeucti, dessen Fest richtigerweise am

10. Januar gefeiert wird. Es wäre aber falsch, aus diesem
Eintrag auf einen Ravennater Lokalheiligen schließen zu wollen.
Andere Quellen klären die Sachlage genügend auf: am 9. April wurde
in Ravenna ein Oratorium zu Ehren des hl. Polyeuctus von Me-
litene eingeweiht. Genau so dürfte der Fall auch in Basel liegen,
wo jenes «Basilia civitate, sancti Albani» unter dem 24. Alai auf
die vom Fest des Patroziniums streng zu trennende Kirchweihe
bezogen werden muß. Nur hielt der Gründer des Kluniazenser-

priorates den Kult, den er vorfand, für den des ihm geläufigen
Mainzer Namensvetters, war doch der englische Blutzeuge
damals in Vergessenheit geraten, zumal die Renaissance des

Klosters St. Albans unter den Plantagenets erst später einsetzte.

7. Schlußfolgerungen aus der Hypothese

Aus der dargelegten Hypothese über die Provenienz des
Silener Patroziniums ergeben sich, sobald man diese in die großen
historischen Zusammenhänge hineinzustellen versucht, einige
weittragende Folgerungen, ganz besonders in bezug auf den Gang
der Christianisierung unseres Landes. Es wird
ihretwegen aber der Lauf gerade der modernen Forschung keineswegs
durchkreuzt. Das Umsichgreifen des Christentums im
romanischgermanischen Abendland gliedert sich, nach der klassischen
Kirchengeschichte in folgende Phasen, die man stets auch auf die
Schweiz anzuwenden versuchte82: Am Anfang stehen die Berichte

81 Delehaye, Cinq lecons sur la methode hagiographique, p. 48.
82 Dies alles ist so bekannt, daß wir uns hier mit einem allgemeinen

Hinweis auf den 1. Bd. von A. Haucks Kirchengesch. Deutschlands
begnügen dürfen. Aber auch deren Vorgänger, die Kirchengeschichten von
F. W. Rettberg und von J. Friedrich, die beide von einem so unterschied-



— 304 —

des Irenäus über christliche Gemeinden Germaniens gegen Ende
des 2. Jahrhunderts, deren genaue Fixierung freilich auf Grund
der sehr allgemein gehaltenen Schilderungen des Lyoner Bischofs
nicht möglich ist. Sie lagen aber sicher am Rhein. Schriftliche
Quellen versagen jedoch auch weiterhin den Dienst keineswegs.
Die archäologischen Funde sind reichlich, so daß genügend Zeugnisse

zu einem recht plastischen Bilde des spätantiken Christentums

Germaniens vorliegen. Dann aber bricht die sog.
Völkerwanderung los. Mit ihr wird das Römertum zurückgedrängt und

zugleich das Christentum, das man gemeinhin mit Romanentum

gleichsetzt. Das ganze 6. Jahrhundert ist eine Zeit trüben Tastens.
An schriftlicher Überlieferung gebricht es nun weitgehend, und

was etwa christliche Spuren aufweist, z. B. im archäologischen
Fundmaterial, wird lebhaft diskutiert, von der Forschung z.T. sehr
verschieden interpretiert83. Erst mit dem beginnenden 7.

Jahrhundert einsetzende Nachrichten, vor allem die Viten irischer
Glaubensboten — Columban und Gallus kommen in erster Linie für
die Schweiz in Betracht — führen wieder auf festeren Boden.

In der Initiative einzelner Männer, die in geringer Zahl von weither

kamen, hier das Evangelium zu predigen, erblickte man jedenfalls

das Fundament unserer christlichen Kultur. Mit andern Worten:

für weite, innerhalb des Limes gelegene Gebiete stand eine

Zäsur der christlichen Entwicklung außerhalb jeden Zweifels.
Eine Ausnahme galt etwa in Noricum, wo die außerordentlich
frühe vita s. Severini für eine ausgesprochen heidnische Phase

zwischen spätantikem und frisch erblühendem frühmittelalterlichem

Christentum fast keinen Raum übrig läßt. Doch wechseln

liehen Standpunkt aus verfaßt wurden, wird man in diesem Falle nicht
ohne Nutzen zu Rate ziehen. Für die Schweiz seien die Werke von E. F.

Gelpke und Emil Egli genannt; als neueste Darstellung: Fr. Blanke,
Columban und Gallus. Urgeschichte d. schweizer. Christentums (1940).

83 Wir erinnern etwa an die tauschierten «burgundischen»
Gürtelschnallen mit jener rätselhaften Darstellung eines Menschen zwischen zwei

Tierleibern, die man gewöhnlich als Daniel in der Löwengrube interpretiert,

mit anschließenden Folgerungen über den christlichen Glauben der
Träger solcher unförmiger Schmuckstücke; zur Kritik H. Zeiss, Studien

zu den Grabfunden aus dem Burgunderreich an der Rhone (Sitzungsber.
d. Bayer. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl., 1938, Heft 7).



— 305 —

— stets nach der landläufigen Auffassung — andernorts große
Landstriche ihre Farbe. Sie werden von der ursprünglichen
Bevölkerung verlassen, um Neuankömmlingen Platz zu machen, indes
mit diesen Verschiebungen auch starke kulturelle und konfessionelle
Veränderungen in Erscheinung treten. Selbstverständlich werden
im Detail immer wieder Abweichungen in Kauf genommen,
gewisse Kontinuitätssymptome anerkannt, die Resultante der gesamten

Überlegungen aber zeigt eine andere Richtung an.
Wenn der Historiker dieser Auffassung heute nicht mehr

vorbehaltlos beipflichtet, so deshalb, weil sich inzwischen aus einer
subtilen Interpretation der schriftlichen Quellen — vor allem der
Heiligenviten — Anzeichen für weniger schroffe Übergänge
ergaben. Erwähnen wir nur zwei Fälle, an denen die Diskussion
sich immer wieder entzündet: zwar finden Columban und seine
Gefährten am Bodensee noch christliche Überreste — neben
heidnischen Merkmalen allerdings, wie etwa dem Bieropfer —,
wogegen der Obere Zürichsee und seine Gestade kaum vom
Christentum berührt gewesen zu sein scheinen84. Ähnliches künden

andere Viten, so jene des hl. Germanus von Münster im Jura,
oder aber das Leben des hl. Fridolin von Säckingen, sowie jenes
des hl. Trudbert, dessen Zelle im Breisgau stand. Alle lassen
heidnische und christliche Landstriche erkennen85. Es hat also der
Historiker bereits eine Brücke geschlagen zu den Ergebnissen
benachbarter Disziplinen, deren synoptische Zusammenfassung

das ehemalige Bild nun wirklich wesentlich verändert.
Unser Silener Interpretationsversuch läßt sich ohne besondere
Schwierigkeiten dem neuen Sachverhalt anpassen. Verweilen wir
daher abschließend noch ein wenig bei diesen Erörterungen.

Die bedeutsamsten Beiträge rühren auch hier zweifellos von
Seiten der Sprachforschung. Gerade an der Deutung des Urner
Ortsnamenbefundes vermögen wir die große Wandlung sehr deutlich

zu verfolgen. Vor beinahe 50 Jahren erschien Martin Wanners

Aufsatz über die urnerischen Ortsnamen, worin diese in ihrer

84 Hierzu vor allem Blanke, a. a. O., S. 49 ff.
85 Vgl. meinen Aufsatz: St. Trudbert bis zum Beginn des 10.

Jahrhunderts (Beiträge z. Gesch. v. St. Trudbert, hg. v. Theodor Mayer), S. 66 ff.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 28, Heft 3 3



— 306 —

Gesamtheit irgendwie von germanischen Wortstämmen abgeleitet
wurden86. Da wird z.B. Silenen zu ahd. sil fossa, Graben,
gestellt, die Siedlung als «in den Gräben», «in der Enge» gedeutet87,

trotzdem das Tal sich gerade in der Silener Talstufe zu
einer Mulde weitet, um erst ob dem Steg eine eigentliche Schlucht
zu bilden. Inzwischen meldeten sich jedoch die Romanisten zu
Wort und wiesen auf die romanischen Wurzeln so mancher ur-
nerischer Ortsnamen hin. Ihnen ist aber Gatschet vorangegangen,
der das innerschweizerische Material ebenfalls in seine ortsetymologische

Forschungen einbezog88. Namhafte Historiker wie
Oechsli und Stähelin 89 sind dieser Auffassung gefolgt, fügen sich
doch die daran geknüpften toponomastischen Erklärungsversuche
leichter in den geographisch-morphologischen Befund des Tales
ein. So stammt Gurtnellen wohl von einem lat. «curtinella» ab,
«der kleine Hof»; Göschenen «*cassina», Sennhütte90; Schöllenen

«*scalina», Felsentreppe. Schließlich, und das ist in
unserm Zusammenhang am wichtigsten, rührt der Name für die
gesamte Talschaft, Uri, wohl von lat. «ora» her, was den überhöhten,
am Berghang sich hinziehenden Landstreifen bezeichnet, der vor
der Korrektion der Reuß in den untern Teilen einzig Raum für
eine Siedlung bot91. Und nun Bürglen und Silenen, die beiden

86 M. Wanner, Über einige Ortsnamen des Landes Uri (7. hist.
Neujahrsbl. d. Kts. Uri, 1901). Die Kontroverse um das romanische Orts-
namensubstrat des Landes Uri geht schon auf A. Gatschet und J. L. Brandstetter

zurück; vgl. unten, Anm. 93. W. Oechsli, Die Anfänge der Schw.

Eidgenossenschaft, S. 6 ff., hat ebenfalls auf die vielen romanischen ON
der Urschweiz hingewiesen.

87 Wanner, a. a. O., S. 7 f.
88 A. Gatschet, Ortsetymologische Forschungen als Beiträge zu einer

Toponomastik. 1. [einziger] Bd., 1865—1867.
89 Zur Literatur vgl. F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit

(2. Aufl.), S. 389; die modernen Ergebnisse der Linguistik über die
Germanisierung Uris zusammengefaßt bei W. Clauss, Die Mundart von Uri
(Beiträge zur Schweizerdeutsch. Grammatik XVII), S. 217 ff. Zur
Sprachgeschichte von Uri.

90 Zur interessanten romanischen Form für Göschenen «caschanutta»
vgl. Planta-Schorta, Rät. Namenbuch, S. 529.

91 Gatschet, a.a.O., S. 45; über die siedlungsgeographischen
Voraussetzungen vgl. Früh, Geographie d. Schweiz III, S. 429.



— 307 —

Orte, die geschichtlich so sehr zusammengehören! Ersteres, aus

spätlat. «burgum», dem wir gelegentlich an Stelle römischer
Wehranlagen begegnen. So nannte sich die Flur, wo man später
das Kastell Irgenhausen ausgrub, ebenfalls Bürglen 92. Bei Silenen

liegt gar ein vorrömischer Stamm «*selione» vor, der in der
Romania weitverbreitet ist, in Frankreich besonders und in
Graubünden (Sils, rom. Segl) 93. «*selione» heißt so viel wie
Ackerstreifen, deutet wie ora Uri auf uralten bebauten Boden hin;
auch auf eine ganz beträchtliche Siedlungskonstanz. Der
keltischromanische Ortsnamenbestand Uris stellt somit ein historisches

Zeugnis erster Ordnung dar. Man darf wohl behaupten, daß weitaus

der größte Teil des ursprünglich anbaufähigen Bodens mit der
romanisch belegbaren Siedlungszone zusammenfällt, deren
wichtigste Zentren — Bürglen und das noch ältere Silenen — sehr
früh bezeugte Kirchen besitzen.

Ein christlicher Heiligenkult aus spätrömischer Zeit konnte
sich im Tale erhalten! Dessen Träger, eine christliche Bevölkerimg

nämlich, wird daher kaum verschwunden sein, sondern
vermochte einst, obwohl schließlich sprachlich assimiliert, von ihrem

Kulturgut Wesentliches zu retten, und zwar nicht nur Materielles,
wie es scheint. Nur so läßt sich der zähe Fortbestand eines Heiligen

erklären, der an andern Orten verschwand 94.

32 Stähelin, a. a. O.
93 Gatschet, a.a.O., S. 235, hat dies schon erkannt; er brachte aber

«seglia» mit «zeig» zusammen, während Jud nunmehr den vorromanischen
Charakter des Etymons festgestellt hat; J. Jud, Sils, Seglias; Sillon in:
Donum natalicium Carolo Jaberg... (Romanica Helv. IV), S. 147—162.
Anders J. L. Brandstetter, Beiträge zur schweizer. Ortsnamenforschung
(Geschichtsfreund 42, 1887), S. 163, der die ON «im Boden des Urner-
thales wohl sammtlich dem alemannischen Idiome» zuspricht. Für
keltischen Ursprung J. U. Hubschmied, Bezeichnung von Göttern und
Dämonen als Flurnamen (1947), S. 8. f. Darnach war *Sila der ursprüngliche
Name der Reuß «die Mächtige», d.h. die mächtige Göttin, die in ihr
wirkte.

94 Bei schärferem Zusehen könnte wohl im alemannischen Gebiet noch
manches spätantike Patrozinium aufgedeckt werden. So macht mich Prof.
Fr. Blanke auf das für unsere Gegend einzig dastehende Aurelia-Pa-
trozinium jenes spätantiken Gotteshauses aufmerksam, das Columban
und seine Gefährten nach dem Berichte des Wetti in entweihtem Zustande



_ 308 —

Drei Faktoren sind es demnach, die den Silener Alban
besonders interessant machen:

1. der vorromanische Ortsname;
2. der gut bezeugte spätantike Kult des hl. Alban;
3. die sehr früh urkundlich belegte Kirche, die auch nach der

Rolle, die sie später im kirchlichen Leben des Landes spielte,
als klassische Mutterkirche gelten darf.

Ein ländliches Gotteshaus aus vorfränkischer Zeit95 geht aus

dem Zusammentreffen obiger drei Faktoren für Silenen hervor.

Kontinuität der Entwicklung, kein scharfer Einschnitt, sondern

ein langsamer Angleichungsprozeß, der erst im Verlauf einer
intensiveren Einwanderung — sehr wahrscheinlich im Zusammenhang

mit der kolonialpolitisch bedeutsamen Schenkung an das

bei Bregenz vorfanden; vgl. Blanke, a.a.O., S. 78 f. Auch vom hagiogra-
phischen Standpunkt aus würde demnach unsere Deutung des Silener
Patroziniums keineswegs einen Einzelfall darstellen. Spätantikes Christentum

in der Urschweiz ist auch das Motiv jener merkwürdigen Sage, nach

welcher der hl. Martin, als er den Gotthard überschritt, im Lande Schwyz
auf Christen stieß; vgl. Th. Faßbind, Gesch. cl. Kts. Schwyz I, S. 16.

90 Von archäologischer Seite kann vielleicht eingewendet werden, daß

die auffallende Armut an römischen Funden in Uri der germanistischen
Theorie einiger Ortsnamenforscher Recht zu geben scheine. Dagegen ist

zu erwidern, daß bronzezeitliche Gegenstände aus Altdorf, Erstfeld und

Bürglen vorliegen; E. Scherer, Die vorgeschichtlichen und frühgeschichtlichen

Altertümer der Urschweiz (Mitt. d. Antiq. Ges. in Zürich 80, 1916),
S. 80 f. Die Seltenheit von Funden aber läßt sich im übrigen leicht
erklären. Die Ursiedlungen lagen am Talhang, wo ein durch morphologische
und klimatische Verhältnisse stark geförderter Murgang den alten Kulturboden

immer wieder mit neuem Schutt zudeckte; vgl. dazu Früh, Geographie
d. Schweiz III, S. 423, über die Rodung S. 426. Die Silener Kirche selber
wurde ja wahrscheinlich zweimal das Opfer einer Bergkatastrophe; vgl.
oben, Anm. 12. Es geht daher in diesem speziellen Fall kaum an, aus dem

Mangel an Funden eine romanische Besiedlung Uris leugnen zu wollen.
Scherer, a.a.O., nimmt an, daß romanische Bevölkerung «mit großer
Wahrscheinlichkeit» auf der gesamten Fläche der Urschweiz gesessen habe, und
Karl Meyer sagt in seinem Überblick über die Geschichte des Kantons Uri
(HBLS VII, S. 146): Verschiedene romanische Orts- und Flurnamen lassen

auf ein längeres Nebeneinander von Romanen und einwandernden Alemannen
schließen.



— 309 —

Fraumünster in Zürich und der damit verbundenen Reichsvogtei —
eine auch sprachlich total veränderte Situation schuf.

Solche Möglichkeiten in die frühmittelalterliche Geschichte
der Talschaft Uri hineinzutragen, entbehrt nicht eines gewissen
Reizes, weil wir hier im Herzen der Eidgenossenschaft sitzen,
deren einstige Lebensformen somit nicht aus rein germanischer
Wurzel zu erklären sind, sondern deutlich den Einschlag einer
Mischkultur erkennen lassen.

Unter dem Zwang solcher Perspektiven lohnte sich die Mühe
einer möglichst sauberen Präparierung des Silener Patroziniums
wohl, um derentwillen wir im Geiste den ganzen Kontinent bis ins
ferne England zu durchwandern hatten. Dabei handelt es sich hier
nicht darum, auf Grund eines einzigen Kirchenheiligen einen
ehemaligen Zustand zu rekonstruieren. Unser Beitrag ist ja nur ein
Steinchen zu einem im Entstehen begriffenen Gewölbe, das frühere
Forschung schon stattlich aufgeführt hat. Eines läßt sich nämlich
zum mindesten nicht bestreiten: daß eine Provenienz Albans, die
aus Gallien hergeleitet wird und zeitlich in die Spätantike fällt,
nicht schlecht zu dem paßt, was aus andern historischen, vor allem
aber aus sprachlichen Gründen, für das frühmittelalterliche Uri
gefolgert werden darf.


	St. Alban in Uri : ein Zeuge spätantiken Christentums

