Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 28 (1948)

Heft: 3

Artikel: St. Alban in Uri : ein Zeuge spatantiken Christentums
Autor: Beck, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-76875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-76875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Alban in Uri

Ein Zeuge spdatantiken Christentums

Von Marcel Beck

1. Die Silener Mutterkirche

Dem Gotthardpilger wird auf seiner Wanderung die Kirche
von Silenen nicht entgehen, ein stolzer Barockbau, abseits von
Bahn und AutostraBe. Friiher, als noch der alte PaBverkehr das
Tal belebte, stand das Gotteshaus freilich mitten im Strome der
vielen Reisenden und Saumer, an der Stelle namlich, wo der ehe-
malige Weg, in steiler Rampe vom Weiler Diagerlohn herkommend
— es entspricht dieser Anstieg dem heutigen idyllischen Kirch-
pfad —, das Dorf erreichte, um dann, miaBig fallend, vorbei am
Susthause, am Turm der Edlen von Silenen und schlieBlich durch
den Hohlweg zwischen Talhang und Burghiigel von Zwinguri
den Ubergang iiber die ReuB, den Steg, zu gewinnen. Rastort,
Umladeplatz, Mittelpunkt einst, wo sich gegenwirtig kaum mehr
ein Tourist zeigt!

DaB Silenen, wenn auch nicht als Etappe im Gotthardver-
kehr, bereits in der frithesten Zeit groBe Bedeutung im Tale Uri
zukam, bezeugt die 857 urkundlich erwidhnte Kirche. Damals
schenkte der Karolinger Ludwig der Deutsche «duas capellas in
valle Uronia in locis cognominantibus Burgilla et Silana» dem
Priester Berold, der seiner Tochter Hildegard, Abtissin am Frau-
miinster in Ziirich, treu gedient hatte, zur NutznieBung auf Leb-
zeiten 1. Hinter der bescheidenen Bezeichnung «capella» steckt

1 M. G.,, Die Urkunden der deutschen Karolinger I (Ludwig d.
Deutsche), S. 119, N. 82; Quellenwerk I, 1, S.12f., N. 13.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 28, Heft 3 1



— 274 —

aber mehr als das, was wir nach modernem Kirchenrecht unter
einer Kapelle verstehen, wie allein schon die geschichtliche Ent-
wicklung des Sprengels Silenen zeigt 2. Die dortige «capella» war
namlich Zentrum einer klassischen Urpfarrei. Alle Gotteshauser
des oberen Talabschnittes bis Goschenen, samt dem Maderanertal,
gehorten einst als Filialen dazu und l6sten sich nur in einem Jahr-
hunderte dauernden ProzeB, der 1903 mit der Abtrennung von Am-
steg, Bristen und Gurtnellen einen vorliufigen AbschluB fand, von
der Mutter ab 3. Silenen, Erstfeld-Altdorf und Biirglen, das waren
die drei Meierimter, an welchen wiahrend des Mittelalters die
Urner Zehnten des Fraumiinsters eingezogen wurden 4. Als ritter-
liche Ministerialen der Ziircher Frauen bewohnten die Meier von
Silenen zwei feste Tiirme im Orte, von denen der untere 1857 ab-
gerissen wurde, wihrend der obere noch jetzt als imposante Ruine
zu sehen ist?, ,

Wir befinden uns in Silenen auf historischem Boden. Es
diirfte sich daher die Miihe lohnen, hier einmal tiefer zu graben
und einigen Zusammenhiangen nachzuspiiren, die uns allerdings
in die voreidgendssische Zeit des Ortes zuriickfithren sollen. An-
laB dazu gibt uns das Patrozinium der Kirche, der hl. Alban,
Erzmiartyrer Britanniens, der in der Schweiz sonst kaum
anzutreffen ist, dessen schwer zu deutendes Auftreten im Urner
Tal aber gerade deswegen die Gemiiter zu legendenhaften Er-
klarungsversuchen angespornt hat 6.

2 Die Schenkungsurkunde Ludwigs d. Deutschen erwihnt fiibrigens
schon Zehnten aus dem Besitz der «capella». Der Ausdruck wird im Friih-
mittelalter oft fiir die einer Villikation angegliederte Kirche verwendet:
vgl. J.P.Kirsch, Die iltesten Pfarrkirchen des Kantons Freiburg (Frei-
burger Geschichtsblitter 24, 1917), S. 118; Cabrol-Leclercq, Dict. d’arch.
chrétienne 111, 1, col. 414 ss., s.v. «Chapelle IV» = Chapelles dans les do-
maines privés.

8 Helvetia Christiana: Bistum Chur II, S. 83 f.; iiber Amsteg S. 69f.

4 Paul Kliui, Der Fraumiinsterbesitz in Uri und im Aargau (Zeitschr.
f. Schweizer. Gesch. 22, 1942), S. 161—184, bes. 168 ff.

5 Die Burgen und Schlésser der Schweiz II: Linus Birchler, Die Bur-
gen und Schlosser der Urschweiz, S. 30 ff.

¢ Die meist gebriuchliche Namensform des Kirchenheiligen «Albinus»
hat dazu gefithrt, daB man diesen mit dem hl. Albin von Angers identifi-



— 275 —

Vom Standpunkt der Forschung aus liegen in einem solchen
Falle besondere Anreize zu eindringlicher Untersuchung vor, sind
es doch die seltener verehrten Heiligen, die iiber ihre Herkunft
schirfere Interpretationen zulassen als die weit verbreiteten Kir-
chenpatrozinien. Der sonst in Graubiinden nirgends bezeugte hl.
Ambrosius, der dort an einer einzigen Stelle in einem Flurnamen
auftaucht, ist z. B. sicherer Zeuge fiir die ehemalige Zugehorig-
keit des Bistums Chur zum Sprengel der Erzdiozese Mailand 7.
Auf Grund derartiger Uberlegungen tritt man mit einigen Erwar-
tungen an die Nachforschungen iiber die Provenienz des Silener
Alban 8.

zierte. So jiingst auch Clemens Hecker, Die Kirchenpatrozinien des Ar-
chidiakonates Aargau im Mittelalter (Diss. Freiburg 1946), S. 119. Doch
ist der englische Protomirtyrer durch das Datum des Patroziniumsfestes
gesichert; vgl. unten Anm. 12.

" Der Flurname «Pra da Sontg Ambriesch» bei Tiefenkastel erinnert
an eine Kapelle, die dem Mailinder Patron geweiht war; vgl. J. Jud, Zur
Gesch. der biindnerromanischen Kirchensprache (49. Jahresber. d. Hist.-
antiq. Ges. v, Graubiinden, 1919), S. 1—56, bes. 15f.

8 Dies gilt umso mehr, als gerade der Name «Albanus» im Martyrolo-
gium Romanum auf relativ wenige Personen beschrinkt ist. Aus dem eng-
lischen Protomirtyrer leiten sich zwei Heilige mit Namen Alban ab (Bibl.
Hag. Lat. 200ss.): jener von Mainz (21. Juni) und ein fiktiver ungarischer
Konig gleichen Namens (1. Dez.), deren Kult aber spiater bezeugt ist. Der
Kolner Albin (vgl. unsern 4. Abschnitt) ist selbstverstindlich dem eng-
lischen Protomirtyrer gleichzusetzen, schon wegen des Festes: 22. Juni;
vgl. Bibl. Hag. Lat. 238 ss.; ferner Martyrologium Romanum, propylacum
ad Acta Sanctorum decembris. Ed. Hippolytus Delehaye, Paulus Peeters
etc., Bruxellis 1940, p. 33ss.,, 39ss. Das Albanskloster in Mainz steht
neben den Fundamenten einer alteren Kirche, die sich urspriinglich mitten
in einem Friedhof aus der Voélkerwanderungszeit befand. Die Dedikation
auf den Namen Alban kann bis zum Jahre 756 zuriick verfolgt werden,
mithin bis nahe an den Tod des hl. Bonifaz. Die Nihe der beiden Fest-
tage — 21. Juni: St. Alban, Mainz; 22. Juni: St. Alban von Verulam —
1iBt einstige Identitit des Lokalheiligen mit dem britischen Blutzeugen ver-
muten; vgl. Wilhelm Levison, St. Alban and St. Albans (Antiquity 15,
1941), p. 337—359, bes. p. 338; Ders., England and the continent in the
eighth century, p. 35. Uber den lokalen Albankult in Koln, der ebenfalls
auf England weist, vgl. Eric P. Baker, The cult of St. Alban at Cologne
(Archeological Journal 94, 1938), p. 207—256, bes. p. 218. Die Ubernahme
des Albankultes in Koln gegen Ende des 12. Jahrhunderts korrespondiert



— 276 —

2. Die Bezeugung des Patroziniums

Nur in wenigen Fallen gelingt es, das Patrozinium einer
Kirche bis tief ins Mittelalter zuriick zu verfolgen. Dies gilt ganz
besonders fiir Landkirchen, wo Weihen nur ausnahmsweise schrift-
lich fixiert wurden, zudem vorwiegend im spateren Mittelalter,
kaum dagegen in den uns speziell interessierenden fritheren Jahr-
hunderten?. In Silenen sind jedoch in dieser Beziehung die Ver-
haltnisse auBerordentlich giinstig.

Urkundlich wird das Patrozinium erstmals 1318 in einem Ab-
laBbrief erwiahnt10, Weiter zuriick fithrt das stattliche Jahr-
zeitbuch der Kirche im Silener Pfarrarchiv, das in einer Aus-
fertigung aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts vorliegt, worin
aber selbstverstindlich das gesamte alte Anniversar sorgfaltig
kopiert wurde 11, Unter dem Fest der hl. Katharina, dem 25. No-
vember, findet sich der Vermerk, dal 1347 an diesem Tage der
Neubau der Kirche, deren Titel frither auf den hl. Alban allein
lautete, nunmehr auf den Namen der Dreieinigkeit, Marias, der
Heiligen Alban und Jodokus, sowie der hl. Katharina samt einem
Altar der letzteren an der Kirchhofseite, eingeweiht worden sei 2.

mit dem starken politischen EinfluB, den gerade Richard Loéwenherz zu
dieser Zeit im Nordwesten des Reiches ausiibte; vgl. dazu W. Kienast, Die
deutschen Fiirsten im Dienste der Westmachte I, S. 136, und H. Pirenne,
Histoire de Belgique I, p. 215ss.

9 Aber selbst bei Kathedralkirchen war man oft, mangels Schrift-
lichkeit, iiber Zeitpunkt und Giiltigkeit von Weihen im Unklaren, wie fol-
gende Urkundenstelle aus Speyer beweist (Urkundenb. zur Gesch. d. Bischofe
zu Speyer I, S. 370f., N. 405): Dudum de nostrae Spirensis ecclesiae iam
consistentis consecracione a nostris est antecessoribus dubitatum ac a nobis
vehementissime dubitatur, eo quod nec in sepulturis lapidum, nec in libro-
rum aut privilegiorum nostrorum scripturis, nec ex aliquorum hominum
testimonio, quidquam de ipsius consecracione inveniamus, licet quaesierimus
diligenter; vgl. dazu Jos. Braun, Der christl. Altar I, S. 632.

10 Geschichtsfreund 41 (1886), S. 55.

11 Datiert von ca. 1523; vgl. Rudolf Henggeler, Das Schlachtjahrzeit
der Eidgenossenschaft nach den innerschweizerischen Jahrzeitbiichern (Quel-
len z. Schw. Gesch., N. F. Il 3), S. 53.

12 Der lateinische Text lautet: Dedicacio nove ecclesie prius conse-
crate in honore sancti Albini martyris, nunc vero consecrate in honore sancte



— 27T —

Dazu tritt erginzend der Eintrag am 22. Juni, dem Festtag des
englischen Protomartyrers: Albini martyris, patronus huius eccle-

Trinitatis, beate Marie, ipsius beati Albini et sancti Jodoci martyris, Ka-
therine virginis cum altare ipsius, in parte cimiterii antiqui superadiecta.
Sub anno domini MCCCXLVII. Remanebit tamen solempnitas seu dedi-
cacionis nundinay in die beatorum Simonis et Jude, qua antiqua ecclesia
extiterat dedicata, propter sui venustatem. Wir behalten vorliufig Niische-
lers (Gotteshiuser in: Geschichtsfreund 47, S. 122 f.) Interpretation dieser
Stelle ‘bei, obwohl sie nicht vollig befriedigt. Im Original ist nimlich ein-
wandfrei «superadiecta», nicht «superadiecto» zu lesen, wie wir korri-
gieren miiBten. Besser wire es «superadiecta» auf «nova ecclesia» zu be-
ziehen, wobei man freilich einen Fehler der Kongruenz in Kauf nehmen
miiBte, der hingegen im Latein des Jahrzeitbuches nicht ungewohnt ist;
vgl. unten: Albini martyris, patronus huius ecclesie! Der Neubau wire
nach der Zerstorung durch eine Lawine unternommen worden, wie Niischeler
ohne weiteren Beleg angibt; Geschichtsfreund 47, S. 123. Eher ist an einen
Bergsturz zu denken, der dann die Leute zwang, das neue Gotteshaus an
die Stelle des alten Friedhofes zu setzen — wie wir iibersetzen mochten
(novale] ecclesiale] ... in parte cimiterii antiqui superadiecta). Darauf deutet
auch die Sage von der Pfaffenkellerin zu Silenen, die den dortigen Friedhof
mit Schutt zuzudecken droht; vgl. Jos. Miiller, Sagen aus Uri II, S. 2341,
N. 856 (Schriften d. Schw. Ges. f. Volkskde. 20). Es gibt jedenfalls zu
denken, daB der Neubau hochst wahrscheinlich verlegt wurde, hielt man doch
sonst gewohnlich unverriickbar am alten Platze fest, selbst wenn die Kirche
im Geschiebe zu versinken drohte (so z.B. in Meiringen). — «Albinus»
statt «Albanus» ist eine sehr haufige Verwechslung, daher ohne Belang.
Man begegnet ihr schon im Martyrologium Hieronymianum; vgl. Levison,
St. Alban and St. Albans, S. 338; A.A.S.S,, Nov. II, 2, pp. 328, 330. Der
Titel der 1502 gedruckten Kolner Legende lautet (vgl. unten Anm. 39):
De incliti et gloriosi protomartyris Anglie Albani, quem in Germania et
Gallia Albinum vocant, consecracione, passione etc.; vgl. auch Bibl. Hag.
Lat. 238 ff. Die deutsche Version (vgl. dazu Anm. 43) beginnt mit folgen-
dem Satze: Albanus, nunmehr Albinus, ein edler Held und tapfferer Ritter
Christi, ausz dem fithrnehmbsten Engellindischen Adel zu Verulam ge-
bohren; vgl. dazu die unter Abschnitt 4 erorterte Namensinderung, die der
Erzbischof von Mainz erwirkt haben soll. Die Urner Dialektform fiir den
Silener Kirchenheiligen ist « Byni»; « Wenn d’s Vreni nitt so schrya tat, wett-i
d’s Bynis Garti scho undermachia!» schreit die Pfaffenkellerin; vgl. Miiller,
Sagen aus Uri, a.a. 0. — Ein fritheres Weihedatum — 29. August 1081! —-
das sich aus einer bei Georg von Wyss, Gesch. d. Abtei Ziirich, Beilagen
S. 40, N. 42 (Mitt d. Antiq. Ges. in Ziirich VIII) aus Langs GrundriB
(vgl. dariiber Anm. 33) zudem nur in Ubersetzung abgedruckten Urkunde
ergibt, beruht auf einem offensichtlichen Lesefehler Langs, der die gotische



— 278 —

sie13, Das Datum des englischen Heiligen ist auf jeden Fall
gesichert, weil letzterer an dieser Stelle gewissermaBen am zwei-
ten Platze steht, neben den 10 000 Rittern namlich, einem ebenfalls
auf den 22. Juni fallenden, fiir die Innerschweiz wegen dem Murt-
ner Schlachtjahrzeit jedoch ungleich wichtigeren Gedenktag, der
bekanntlich in allen Anniversarien der Urschweiz mit besonderer
Sorgfalt rubriziert ist. Daher schrieb auch eine ungefihr gleich-
zeitige Hand darunter, und zwar mit Bezug auf die 10 000 Ritter:
Wie ein Apostel tag von unsern eltern uffgenomen zi fyren 4, was
aus einem weit jiingeren, gleichenorts angebrachten Marginale ohne
weiteres einleuchtet: hac die debes pronunciare anniversarium
militum in fine libri. Es scheint, daB der fernbeheimatete Kirchen-
heilige, auf dessen geringe Popularitit schon der Patroziniumswech-
sel der Kirchweihe von 1347 hindeutet (prius consecrate in honore
sancti Albini) spiter, durch das Hinzutreten des Schlachtjahrzeit,
stets mehr an Boden verlor 15, Die innerhalb des Kirchenjahres
durch diese Angaben des Jahrzeitbuches unverriickbar feststehende
Kommemoration des Patroziniums diirfte eine Verwechslung mit
irgendeinem Heiligen desselben Namens — auch in der Form
«Albinus» — ausschlieBen.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Aus der Weihenotiz er-

4 fiir eine 0 hielt. Dies hat schon Niischeler, a.a.O., S. 122, richtig er-
kannt. 1081 hieB der Bischof von Konstanz Bertolf, nicht Otto, wie ihn
die Konsekrationsurkunde nennt; vgl. Regesta episcoporum Constantien-
sium I, S. 67; 1481 stimmt dagegen mit den Amtsjahren des umstrittenen
Otto von Sonnenberg iiberein; Reg. ep. Const. V, S. 3. Es miissen also
zwischen 1347 und 1481 am Bau der Kirche weitere Verinderungen statt-
gefunden haben, die eine abermalige Einweihung notwendig machten. Doch
war es nicht unbedingt eine Naturkatastrophe, worauf die Bemerkung von
Lang, Hist.-theol. GrundriB I, S. 760, hinweist, die sich an die vermeint-
liche Kirchweihurkunde von 1081 anschlieBt, daB nimlich die Kirche zu
Silenen daraufhin «2 mahl in ungliikseelige Aeschen kommen» sei.

13 Henggeler, Schlachtjahrzeit, a. a. O.

14 Eintrag des Landschreibers Amandus von Niderhofen um 1527;
vgl. Ed. Wymann, Das Schlachtjahrzeit von Uri, S. VIII; Henggeler,
Schlachtjahrzeit, a. a.O.

15 Alban, resp. Albinus erscheint zwar in allen spéiteren Urkunden (Ab-
lissen) als Titelheiliger und wird als solcher heute noch in Silenen verehrt;
Niischeler, a.a.O., S. 122; Baker, Cult of St. Alban, p. 251, Anm. 4,



— 279 —

fahren wir, daB ein Neubau der Silener Kirche im Jahre 1347 kon-
sekriert wurde, und zwar am Katharinentag, daB aber das Kirch-
weihfest mit Jahrmarkt weiterhin am 28. Oktober bestehen blieb,
weil es zu diesem Zeitpunkt gut eingebiirgert war (propter sui
venustatem), und wohl noch wegen der giinstigeren Jahreszeit.
1481 riickte man die Kirchweih gar in den Hochsommer, auf den
Tag nach Maria Himmelfahrt, d. h. den 16. August ¢, Ausdriick-
lich wird Albanus allein als Patron der élteren Kirche erwiahnt.
Zweifellos ist es der Erzmartyrer Britanniens, der hier unter der
Namensform «Albinus» verehrt wird. Andrerseits diirfen wir nach
dem Gesagten auf eine im 14. und 15. Jahrhundert sich voll-
ziechende Entfremdung des Ortsheiligen schlieBen, die aber hochst
wahrscheinlich schon viel frither eingesetzt hatte 17,

Welcher kultischen Stromung ist aber die Verehrung des in-
sularen Blutzeugen im einstens so entlegenen Alpental zu ver-
danken? Englische Einfliisse auf das historische Geschehen in
unserm Land lassen sich, da gemeinsame Grenzen fehlen — somit
ein natiirliches Hiniiberstromen, wie etwa aus dem kulturellen
Hochdruckgebiet Galliens, kaum in Frage kommt —, nicht auf ein-
fache Art erklaren.

3. Die Albanverehrung in der Schweiz

Ein kurzer Uberblick iiber die Albanverehrung in der
Schweiz mag uns lehren, wie sehr sich unser Englinder in Silenen
als Einzelganger erweist. Die mittelalterliche Schweiz hat nim-
lich, nach bisherigen Feststellungen 18, mindestens vier Heilige
des Namens Alban oder Albin gekannt, die, alle aus verschiedenen
Verehrungszentren stammend, Zeugen sind fiir die zahlreichen

16 Vgl. oben Anm. 12; Niischeler, a.a.O.; Wyss, Gesch. d. Abtei,
Beilage, N. 42,

17 In diesem Zusammenhang darf vielleicht erwihnt werden, daB Alban
nirgendwo in den Urner Sagen handelnd auftritt, wie eine Durchsicht der
Miillerschen Sammlung ergeben hat.

18 Vgl. die Zusammenstellung des Materials bei Baker, a.a.O., S.
249255, der freilich, dem Ziele seiner Arbeit entsprechend, sich auf eine
Wiedergabe der aus der Literatur bekannten Resultate beschrankte.



— 280 —

stets in unserem Lande sich kreuzenden und auswirkenden Kultur-
kreise. Es ist aber sehr wahrscheinlich, da eingehende Unter-
suchungen der einzelnen Fille diese Vierzahl reduzieren werden,
auf drei oder gar nur zwei Namenstrager. So glauben wir, das Pa-
trozinium der iltesten Albankirche in Basel dem Englinder zu-
schreiben zu diirfen, und bei den westschweizerischen Albinpatro-
zinien ist zum mindesten die Frage erlaubt, ob auch sie nicht bri-
tannischer Provenienz seien 19,

Inderfranzosischen Schweiz ist Albinus zweimal auf
Ortsnamen iibergegangen: Saint-Aubin am Neuenburgersee und
Saint-Aubin im Vully; als Patrozinium begegnen wir ihm in der
Kirche zu Vufflens-le-Chateau, ferner in St-Aubin (Vully), wih-
rend im gleichnamigen neuenburgischen Ort der urspriingliche
Kirchenheilige ebenfalls Albinus geheien haben mag. Benzerath
nimmt an, daB es sich in all diesen Fallen um den Bischof von
Angers handle, der 560 gestorben ist, dessen Fest am 1. Mirz
gefeiert wird 20. Einwandfreie hagiographische Belege, wie wir sie
fiir Silenen besitzen, fehlen leider. Das Patrozinium von St-Aubin
(Neuchatel) ist gar nicht, jenes von St-Aubin (Vully) nur sehr spit
bezeugt 21,

Weit intensiver hat sich die Forschung bisher um das Patro-
zinium des Albanklosters in Basel bekiimmert, das dem
Orden von Cluny angehorte und 1083 durch Bischof Burkhard von
Hasenburg, frither Kimmerer des Erzbischofs von Mainz, gegriin-
det worden war 22, Nun wurden aber unter dem spatmittelalter-
lichen Bau Fundamente einer ilteren Kirche aufgedeckt, die in
Gliederung und Mauerwerk auffallende Ahnlichkeit mit gewissen

19 Vgl. auch Anm. 59.

20 M. Benzerath, Die Kirchenpatrone der alten Dibzese Lausanne im
Mittelalter (Freiburger Geschichtsblatter 20, 1913), S. 118; zum Todes-
jahr vgl. Mart. Rom., ed. Delehaye, p. 39 f.; Bibl. Hag. Lat. 234.

2t Status ecclesiarum et sacellorum publicorum diocesis Lausannensis
et Genevensis (Frib., 1886), p. 28 fiir St-Aubin im Vully.

22 Vgl. Germania Pontif. II, 2 (Helvetia Pontif.), p. 234; Kunstdenk-
miler des Kantons Basel-Stadt III, 1, S. 43 ff.; Rudolf Massini, Das Bis-
tum Basel zur Zeit des Investiturstreites (Basler Beitr. z. Geschichtswis-
senschaft, 24), bes. S. 163 ff.; die Fundatio abgedruckt im Urkundenbuch
der Stadt Basel I, S. 8 ff.,, N. 14, 15 u. 16.



— 281 —

vorkarolingischen Konstruktionen zeigen, so z. B. mit der ersten
Mainzer Albankirche 23 oder mit dem Mauerring auf dem Biraberg
bei Fritzlar 2, Dieser Tatbestand paBt ausgezeichnet zu jenem
ratselhaften Eintrag in der Berner Handschrift des Martyrologium
Hieronymianum, laut welchem in Basel am 24. Mai der hl. Alban
gefeiert wurde: Basilla civitate, sancti Albani martyris 2. Die

23 Zu dieser vgl. Levison, St. Alban and St. Albans, p. 338; ferner oben
Anm. 8.

2t Uber die gesamten Grabungen vgl. Kunstdenkmiler Basel-Stadt,
a.a. 0. Baer ist hier der Frage, inwiefern die aufgedeckten Grundmauern
einen eindeutigen Beweis fiir das vorkarolingische Alter der Kirche liefern
konnen, mit aller erdenklichen Sorgfalt nachgegangen. ]. J.Stehlin, der
als erster, 1844/45, die ilteren Fundamente freilegte, vermutete namlich
darin Uberreste des dltesten Kluniazenserbaues und begriindete dies damit,
daB die heute noch stehende Anlage ja erst 1270 begonnen worden sei;
vgl. Kunstdenkmailer, a.a.O., S. 54. Tatsichlich verbleiben aus dem bau-
geschichtlichen Befund allein schwere Zweifel. So weist Baer darauf hin,
daB die rechteckige Ummauerung der Ostconche auch an der Kirche von
Digerlen (Ziirich) beobachtet werden konne, iiber die Nachrichten aber
erst im 12. Jahrhundert einsetzen. Auch die Parallele der bescheidenen Aus-
mafBle des Presbyteriums von wenig iiber 4 m Breite mit jenem des iltesten
Baues von Romainmotier aus dem 5. Jahrhundert, ist nicht ein zwingender
Beweis, da, wie Baer selber bemerkt, Wagenhausen, Ende des 11. Jahr-
hunderts gegriindet, dhnliche Dimensionen zeigt; iiber dieses kleine Priorat
vgl. D. Schwarz, Die Anfinge des Klosters Wagenhausen (Festgabe Hans
Nabholz z. 70. Geburtstage), S. 36—44. Was aber die Maglichkeit, jene
Reste auf die erste Kluniazenseranlage zuriickzufiithren, ausschlieBt — darin
muB man Baer beipflichten —, das ist die Bodenhdhe der iltesten Kirche,
die mit jener des Kreuzganges um 0.80 m differiert. Als man 1083 mit
dem Neubau des Klosters begann, lag demnach das urspriingliche Kirchlein
tief im Uferschutt und in den Anschwemmungen der Birs, die sich bei Hoch-
wasser gelegentlich einen Nebenweg zum Rheine bahnte, welcher damals
noch siidlich iiber die sog. Au floB und sich erst spiater nordlich in sein
heutiges, korrigiertes und tiefer erodiertes Bett legte; vgl. Kunstdenkmaler,
a.a. 0O, S. 48 und die dort zitierte geographische Literatur zu dieser Frage.

25 Die betreffende Seite der Berner Hs. faksimiliert in den Kunstdenk-
milern, a.a.O., S. 43; dort auch eine erschopfende Bibliographie zu diesem
Problem. Nur die Berner Hs. kommemoriert Alban in Basel unter diesem
Datum. Dem Typus der Schrift nach ist die Kopie ins Ende des 8. oder
in die Mitte des 9. Jahrhunderts zu datieren, liegt somit weit vor der Griin-
dung des Priorates. Es ist daher angebracht, den bezeugten Gedenktag
mit dem altesten aufgedeckten Albankirchlein in Verbindung zu bringen.



— 282 —

Existenz einer vorkarolingischen Albankirche in Basel wird so
durch zwei voneinander ginzlich unabhingige Zeugnisse wahr-
scheinlich gemacht 26, Um die Deutung des Basler Alban ilterer
Linie haben sich schon manche Autoren bemiiht. Stiickelberg 27
trat fiir einen autochthonen Mairtyrer aus dem 6. Jahrhundert ein.
Anders argumentierte Baer 28: entweder haben die irisch-frinki-
schen Missionare vor 600 Reliquien des hl. Alban aus dem Norden
mitgebracht, oder es sind schon vor 500, vor der alemannischen
Besiedlung nidmlich, Reliquien, vielleicht gar der Leib, eines hl.
Alban nach Basel gelangt. Scheiwiller 29 plidierte, indem er sich
gegen Baer wandte, ungefihr im Sinne Stiickelbergs, fiir einen
sonst unbekannten Heiligen dieses Namens, der bei Basel den
Tod fand. Die Moglichkeit, ihn mit dem Englinder zu identifi-
zieren, hat bisher noch niemand erwogen 3%, Doch ist an einem Pa-
troziniumswechsel in Basel nicht zu zweifeln: im 11. Jahrhundert
wurde dort ein dlterer Alban durch den gleichnamigen Patron des
Mainzer Klosters verdringt. Diese Substitution war moglich,

Gerade in der Berner Hs. sind zudem «oberrheinische» Zusitze sehr wohl
denkbar, die nicht weiter vererbt wurden, denn sie stammt aus der glei-
chen hagiographischen Provinz: aus dem Kloster St-Hilaire bei Metz.

26 Dieser Auffassung sind vielleicht noch folgende Beobachtuagen
dienlich. Im Griindungsbericht (Urkundenb. Basel I, S. 9f.) bemerkt nim-
lich der Donator, daB die Ménche ihren Unterhalt zum Teil aus eigenen
Einkiinften, zum Teil aus dem, was er gestiftet habe, bestreiten miiBtzn
(partim de propriis redditibus, partim de his, que ipse sua adquisivit in-
dustria et peccunia ipsis ordinavit). Also muB schon friiher eine dotierte
Kirche mit eigenem Besitz an jener Stelle bestanden haben. In diesem
Sinne 1iBt sich wohl auch ein weiterer Passus derselben Akte erkliren, wo
von einem bei St. Alban gelegenen, ebenfalls den Monchen geschenkten,
Wald die Rede ist: silvam que sita est iuxta sanctum Albanum; denn nur
ein gut eingebiirgerter Flurname, der von alters her vertraut ist, 1iBt sich
so zur Umschreibung eines andern Platzes verwenden.

27 E. A. Stiickelberg, Aus der christlichen Altertumskunde, S. 29—38 =
S. Alban zu Basel. Altchristliches vom Oberrhein.

28 Kunstdenkmiiler, a.a.O., S. 43; Ders., Die frithesten Kirchen- und
Klosterbauten zu St. Alban in Basel (Anz. f. Schw. Altertumskde., N.F.
38, 1036), S. 81 ff.

29 0. S[cheiwiller], Ein hl. Alban von Basel? (Schw. Kirchenztg. 109,
1941, N. 7 u. 8), S. 74—78, 86—89.

30 Vgl. unten die Ausfithrungen am Ende des 6. Abschnittes.



— 283 —

trotzdem Basel zur Erzdiozese Besancon gehorte, wo sonst der
englische Protomartyrer eindeutig im Vordergrund stand 31, Es
lag hingegen im Strahlungsbereich der miachtigen Mainzer Me-
tropole — vor allen Dingen seit der Vereinigung des hochburgun-
dischen Konigreiches mit dem Deutschen Reich im Jahre 1033.

Reliquien des Mainzer Alban treffen wir schon frither in der
Schweiz an, so im 10. Jahrhundert in St. Gallen und in Rheinau 32,
Sein Kult wurde hier nicht erst mit dem Aufbliihen des Basler
Klosters heimisch. Wihrend des spiteren Mittelalters stoBen wir
freilich weit haufiger auf ihn 33, auch setzte er sich in zunehmen-
dem MaBe dem gleichnamigen Englinder gegeniiber durch, wo
dieser etwa frither schon zu Ansehen gelangt war. Dafiir bietet
ein lokaler Albankult, jener von Winterthur, ein hiibsches Bei-
spiel. Rudolf von Habsburg verlieh bekanntlich der Stadt im Jahre
1264 am 22. Juni, d.h. am Feste des englischen Mairtyrers, ihr

31 Bezeichnend ist das Vorkommen Albans in den Festkalendern. Genf
und Lausanne kennen z. B. nur den Tag des Englianders, nicht dagegen den
Mainzer, was schon Grotefend auffiel; Grotefend, Zeitrechnung, II, 1, S.
50, 96. In Basel, Chur und Konstanz ist es gerade umgekehrt; Grotefend,
a.a. 0., S. 12, 33, 88; vgl. auBerdem Anm. 37 u. 62.

32 Stiickelberg, Aus der christl. Altertumskde., S. 30.

3 Vgl. das Heiligenregister von Niischelers Gotteshduser. Es ist auf-
fallend, wie selten der Mainzer Alban als Patrozinium bezeugt ist, was
offensichtlich damit zusammenhiingt, daB sein Kult erst zu einem Zeitpunkt
heimisch wurde, da der Ausbau der schweizerischen Pfarreien im wesent-
lichen abgeschlossen war. Ein Problem bietet das Patrozinium der sehr
alten Kirche von Ermatingen, fiir die Niischeler, Gotteshiuser, II,
S. 51, «Albinus und Sebastian» anfiithrt. Diese Angabe fuBt auf dem « Histo-
risch-theologischen Grundrif der alt und jeweiligen christenlichen Welt,
1692» des streitbaren katholischen Pfarrers Johann Kaspar Lang in Frauen-
feld; vgl. iiber diesen G. von Wyss, Gesch. d. Historiographie, S. 260 und
Hist.-biogr. Lexikon d. Schweiz IV, S. 600. Eine genaue Uberpriifung des
Falles ist demnach erforderlich. Waldburger, der Verfasser der Register
zu Niischelers Werk, identifiziert mit dem Bischof von Angers, jedoch ledig-
lich auf Grund der Namensform, die nichts aussagt; vgl. oben, Anm. 12.
Baker, a.a.O., S. 254 vermutet den Mainzer Heiligen. Es wire noch die
Substitution des englischen Mirtyrers durch den rheinischen Blutzeugen
denkbar, wie in Winterthur; vgl. die folgende Anm. Letztere Moglichkeit
deshalb wahrscheinlich, weil frithmittelalterliche Patrozinien des Mainzers
auszuschlieBen sind.



— 284 —

Stadtrecht. Als Albanifest feierte man dieses Ereignis zunachst
weiterhin am 22, Juni, verlegte aber schlieBlich den Gedenktag
auf den 21., den Tag des Mainzers. Letzterer stieg so zum Range
eines Kompatrons der Pfarrkirche auf, deren Sakristei heute noch
eine ihn darstellende Freske schmiickt 34,

In die Westschweiz, wo die Bistiimer westfrankischen Erz-
sprengeln unterstellt waren, vermochte dagegen der rheinische
Kult nicht vorzudringen 3>, wihrend Basel schon seiner Lage
wegen — nur der Rhein trennte die Stadt von der Konstanzer
Diozese, der Kleinbasel angehorte — dem Aufkommen eines spe-
zifisch mainzischen Heiligen nicht zu widerstehen vermochte. In
den Basler Landpfarrkirchen hinterlieB dagegen der deutsche
Kephalophore keine Spuren 3.

Eine hochst bemerkenswerte Uberschneidung der westlich-
frankischen Kultursphire des hl. Albinus von Angers — und hier
ist es sicher dieser, da der englische Alban im Festkalender fehlt
— und der nordlich-mainzischen Zone Albans finden wir dagegen
in Graubiinden. Der Churer Kalender kennt beide Heilige 37.
In der Kapelle zu Garschenna bei Hohenrealta lebt nun in der
Volkstradition der hl. Albinus von Angers als ehemaliger Patron
fort, wahrend die allerdings erst im 12. Jahrhundert einsetzenden
urkundlichen Nachrichten den Mainzer Alban als Patrozinium er-
wihnen 38, Auch hier ist dieser ein Zeuge des starken Mainzer
Einflusses, zu dessen Metropolitanverband das Bistum gehorte.

3+ A. Ziegler, Albanitag und Albanifest in Winterthur, 1264—1874
(Neujahrsbl. d. Stadtbibliothek Winterthur, 1919); Ders., Art. «Albanitag»
im HBLS, I, S. 202 f. Eine Abbildung der Fresken bei A. Ziegler, Gesch.
d. Laurenzen- oder Stadtkirche Winterthur (Neujahrsbl. d. Stadtbibliothek
Winterthur, 1934), als Tafel beigebunden.

35 Weder Benzerath (vgl. Anm. 20) noch E. Gruber, Die Stiftungs-
heiligen der Di6zese Sitten im Mittelalter, konnten ihn nachweisen; zum Vor-
kommen in den Festkalendern vgl. Anm. 31.

3¢ K. Gauss, Die Heiligen der Gotteshiuser von Baselland (Basler
Zeitschr. f. Gesch. u. Altertumskde. II, 1902), S. 160 ff., erwihnt Alban
nicht.

37 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt, S. 20, 60.

88 O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden (54.
Jahresber. d. Hist.-antiq. Ges. v. Graubiinden, 1925), S. 90f, 161, 171



— 285 —

Aus dem Gesagten halten wir fiir unsere weiteren Darlegun-
gen folgendes fest: In der ganzen deutschen Schweiz ein Aus-
greifen des Albankultes aus Mainz, in Silenen dagegen, bei einer
Quellenlage, die keinen Zweifel dariiber 1dB8t, daBl der urkundlich
belegte Patron der 857 bezeugten Kirche, der englische Proto-
martyrer ist, der zihe Bestand eines Patroziniums, das man, wie
das Beispiel von Winterthur zeigt, schon im Hochmittelalter an-
dernorts vertauschte. Ein Sonderfall liegt demnach in Silenen vor,
an dem man nicht achtlos vorbeigehen darf.

4. Die Kolner Legende

Der fritheste legendarische Versuch, das Patrozinium in
Silenen zu erklaren, wurde in Koln unternommen. Dies hingt
damit zusammen, daB im dortigen Pantaleonkloster der hl. Alban,
und zwar, trotz der Namensform «Albin», wieder der englische
hoch in Ehren stand. Uber den Ursprung des Kultes daselbst
berichtet eine in einer Handschrift des 12. Jahrhunderts erhaltene
Kolner Legende folgendes3?: Nachdem die gallischen Bischofe
Germanus von Auxerre (gest. 448) und Lupus von Troyes (gest.
478), als Gesandte des Papstes in England ihre Mission, die Insel
von der Hiresie der Pelagianer zu saubern, erfiillt hatten, suchten
sie. Rom mit einigen Reliquien des englischen Erzmartyrers zu
erreichen. Germanus aber gelangte nur bis Ravenna, wo er von
Kaiser Valentinian III. (gest. 455) empfangen wurde, kurz hernach
jedoch verstarb. Lupus hingegen setzte die Reise fort und konnte
die Gebeine in Rom dem Papste iibergeben. Dort verblieben diese
bis zu der Zeit, da die Byzantinerin Theophanu, zusammen mit
ihrem Sohne, Otto I11., das Reich regierte. Die Kaiserin hegte eine
besondere Vorliebe fiir das Pantaleonkloster, weil es einen Orien-
talen als Patron verehrte. Sie beschlo8 daher, der Abtei die in
Rom aufbewahrten Reliquien des hl. Alban zu schenken, begab sich
dorthin, um sie zu holen und zog hernach damit iiber die Alpen.

39 Baker, a.a.0., S. 211ff., dort die vollstindige Ubersetzung des
Textes (M. G. Script. XV, S. 686 ff.), sowie das gesamte Material zur
Uberlieferungsgeschichte.



— 286 —

Auf dem PaBweg stiirzte das mit den Reliquien beladene Tragtier
an einer gefahrlichen Stelle iiber einen Felsen, blieb aber wunder-
barerweise unverletzt, und auch das Heiltum nahm keinen Scha-
den. So konnte die Reise bald fortgesetzt werden, und man langte,
nach einem lingeren Unterbruch in Mainz, glicklich in Kéln an
mit der wertvollen Last.

Diese Legende birgt natiirlich derart viele Unwahrscheinlich-
keiten und Irrtiimer, daB ihr kein Wert als historische Quelle zu-
gesprochen werden darf0. Sie weiBB z.B. noch erginzend zu
berichten, der Erzbischof von Mainz habe wihrend des Aufenthal-
tes der Theophanu in seiner Stadt zum ersten Mal erfahren, daB
es neben dem Mainzer Alban einen weiteren, sehr berithmten Hei-
ligen dieses Namens gebe, eben den englischen Protomirtyrer.
Darauf sei er beim Papste vorstellig geworden, damit eine leicht
differenzierende Namensinderung vorgenommen werde. Sehr un-
glaubhaft, daB der hochmoégende Mainzer Prialat — und um den
groBen Kaisermacher Willigis miiBte es sich in diesem Falle ge-
handelt haben — sich in einer solchen Angelegenheit damals zum
Heiligen Vater nach Rom gewandt hitte, dessen Stimme ausgangs
des 10. Jahrhunderts bei den geistlichen Fiirsten am Rhein kein
groBes Gewicht besall. Jedenfalls hatte der Mainzer laut Trans-
lation vor Verwechslungen Angst — und darin driickt sich die
rivalisierende Stimmung zwischen den Erzstithlen Mainz und Kéln
aus, welche erst fiir Hoch- und Spatmittelalter so charakteristisch
ist —; Rom sah dies ein und soll daher die nach Kéln transferier-
ten Reliquien in solche eines hl. Albin umgetauft haben. So sei
Koéln zu einem Albin gekommen, der am Albanstage gefeiert
wurde. Fiir uns sind diese im Geiste der mittelalterlichen Schul-
bildung erfundenen Zutaten ohne Belang. Gleichwohl steht aber
fiitr K6In die Tatsache der absonderlichen Albinverehrung fest.

Die Translationslegende erfuhr nun 1502, als sie zum ersten
Mal gedruckt erschien, eine weitere, bezeichnende Ergan-
zung. Auf die Stelle iiber den Sturz heiit es dort namlich: Ibi
ecclesia in honorem s. Albani constructa, digno honore festivitas
nunc colitur, et martyrium celebri memoria celebratur, quae vul-

40 Baker, S. 214 ff.



— 287 —

gariter Selynon dicitur 41, So lautet der erste bekannte Er-
klarungsversuch fir das ratselhafte Silener Patrozinium,
der freilich einen argen Anachronismus enthilt. Ist niamlich die
Kolner Albanverehrung auf eine Reliquientranslation zuriickzu-
fithren — was nicht unwahrscheinlich ist —, die jedoch iiber die
im Zusatz aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts angenommene
Route sich vollzog, dann wire ja der Gotthard schon im 10. Jahr-
hundert als PaBweg beniitzt worden, jedenfalls erhebliche Zeit
vor der Entstehung der Legende (12. Jh.). Dies ist aber un-
denkbar 42,

Die Version, das Pferd sei gerade in Silenen gestiirzt, ver-
mochte sich im Lauf der weiteren Entwicklung der Legende nicht
zu halten. Eine Verdeutschung des mittelalterlichen Translations-
berichtes, 1713 gedruckt, wahrscheinlich zu Kéln, erwihnt Silenen
nicht mehr 43, Offenbar war der Name «Selynon» dem wenig ge-
lehrten und nur zu erbaulichen Zwecken arbeitenden Ubersetzer
unbekannt, und er schenkte ihm deshalb keine weitere Beachtung.
Er faBt den an den wunderbaren Sturz erinnernden Kirchenbau mit
folgenden Worten zusammen (S. 28): Zu wessen Wunder-Werck

41 Baker, S. 250, 255.

42 Wenn wir hier auf diesen Punkt hinweisen, so geschieht dies im
Hinblick auf Robert Durrers, nach dem heutigen Stand der Forschung
zwar kaum mehr haltbare These, wonach der Gotthard bereits im 10. Jh.
allgemein begangen worden sei; R. Durrer, Studien zur iltesten Gesch.
Luzerns und des Gotthardweges (Geschichtsfreund 84, 1929), S. 1—72, bes.
S. 35—58. Uber den fritheren Stand der GotthardpaBforschung vgl. R.
Laur-Belart, Studien zur Eroffnungsgeschichte des Gotthardpasses, mit
einer Untersuchung iiber die Stiebende Briicke und Teufelsbriicke (Diss.
1924), und dazu die Besprechung von Karl Meyer (Zeitschr. f. Schw.
Gesch. IX, 1929), S. 218—226; ferner Ders., Die Stadt Luzern von den
Anfingen bis zum eidg. Bund (Gesch. d. Kantons Luzern von der Urzeit
bis zum Jahre 1500, Bd. 1), S. 191 ff.

45 Das einzige mir bekannte Exemplar dieser offenbar seltenen Schrift
befindet sich im Pfarrarchiv zu Silenen; vgl. dazu Baker, a.a.O., S. 251.
Es triagt den Titel: Exordium Oder Anfang von dem Leben und Todt desz
heyligen Engellindischen Ertz-Martyrers Albini. Eine Angabe iiber den
Druckort fehlt. Zum Druckjahr vgl. S. 43 der Schrift, wo angefiihrt wird,
daB seit dem Martyrium Albans «bisz auff das jetzt lauffende Jahr 1713»
1427 Jahre vergangen seien.



— 288 —

(namlich der Unversehrtheit der Lade mit den Reliquien) ewige
Gedichtnusz nachmahlen an selbigem Orth, da diesz geschehen,
eine Kirch zu Gottes und des hl. Albini Ehren aufferbawet wor-
den, in welcher der Festtag desselbigen Jahrlichs mit gebiihr-
lichen Ehren und Andacht feyerlich gehalten wird.

Baker versucht nun, das Silener Patrozinium aus dem Kolner
Kult zu erklaren #t, Darnach ist urspriinglich mit Albinus aus
Angers zu rechnen. Geistliche aus St. Pantaleon mogen aber wah-
rend ihrer Reisen nach Rom die gleichnamigen Heiligen des Urner
Dorfes und des Pantaleonklosters miteinander in Verbindung ge-
bracht haben. Ihren Erzdhlungen folgend — und zu einem dafiir
dienlichen Aufenthalte bot ja die Silener Sust erwiinschte Gelegen-
heit —, hatten die Silener ihren Kirchenpatron mit dem englischen
Protomartyrer identifiziert.

Doch diese These kann nicht befriedigen. Sie 1aBt sich nur
schwer in Einklang bringen mit dem einwandfreien hagiographi-
schen Zeugnis des Anniversars, laut welchem das Albanpatro-
zinium in Silenen weit vor das 13. Jahrhundert zuriickverlegt
werden muB. Trug doch schon die alte Kirche diesen Titel.
Nehmen wir das Gegenteil an, dann hatte aber der erst im 13. Jahr-
hundert einsetzende PaBverkehr innerhalb kiirzester Zeit bis zum
schweren Eingriff eines Patroziniumwechsels fithren miissen, denn
der Engliander war, zum mindesten 1347, traditioneller Patron in
Silenen mit langer Vergangenheit. Der Gotthard wire so mit
einem Schlag zu einer SakralstraBe geworden. Gewill sind Kult-
verschiebungen auf groBen Durchgangswegen besonders haufig
zu beobachten; beim hochmittelalterlichen Gotthard fehlen wohl
die Voraussetzungen hierfiir.

Wenden wir uns einer weiteren Erklirungsmoglichkeit zu.
Wihrend des frithen Mittelalters machte sich bei den Angelsachsen
eine gewaltige Wanderlust bemerkbar. Im 7., 8. und 9. Jahrhun-
dert war der religiose Austausch zwischen der Insel und Rom be-
sonders lebhaft45. Seit 597, unter Papst Gregor d. GroBen,

44 3.2 .0, S. 254f., allerdings mit der Einschrinkung, daB es sich
lediglich um eine Hypothese handle: Let us now give rein to speculation.
45 W. J. Moore, The Saxon pilgrims to Rome and the Schola Sa-
xonum (Diss. Freib./Schw. 1937) behandelt dieses Problem eingehend und



— 280 —

Augustinus mit 50 Gefahrten auf der Insel Thanet gelandet war,
hatte sich der von jeher eigentiimliche Reisetrieb der Angelsach-
sen romwarts gewendet. Von diesem Zeitpunkt an sind wéhrend
vieler Jahrhunderte eine groBe Anzahl englischer Rompilger nach-
weisbar, und bereits gegen das Ende des 8. Jahrhunderts erwéhnt
der Liber Pontificalis erstmals das Vorkommen einer Schola Sa-
xonum in Rom. Sie bestand aus einem innerhalb der gewaltigen
romischen Ruinenfelder nach der Art eines englischen Dorfes an-
gelegten Gebaudegruppe, in welcher englische Pilger und Geist-
liche — letztere wahrend ihrer romischen Ausbildungszeit — Quar-
tier nahmen. Damals gelangte die Verehrung des Apostelfiirsten
und Schliisselbewahrers Petrus nach Britannien, um sich dort
auBergewohnlich stark zu entfalten 6, Es wire eine bequeme
Losung, unsern Patron als Findling jener einstigen Wanderbewe-
gung zu betrachten. Nun aber deuten, wie es nicht anders zu er-
warten ist, die im {ibrigen nicht genau zu bestimmenden Itinerarien
der angelsachsischen Pilger auf westliche Routen hin: entweder
die Rhone-Sadne-Linie oder die Westalpenpisse 7. Die Schweiz
scheint von ihnen nicht beriihrt worden zu sein. Uri wire aber
nach alledem, was wir iiber die Geschichte des Gotthardpasses
wissen, damals ohnehin eine Sackgasse gewesen, sofern ein inter-
nationaler Verkehr in Frage kommt. Wir sehen uns damit eines
an sich naheliegenden Erklarungsversuches beraubt.

Kehren wir daher der Kélner Legende den Riicken, um in der
frithesten Passio Albans Umschau nach einer Interpretationsmog-
lichkeit zu halten, sonderlich in der Friihgeschichte des Kultes,
im posthumen Leben des Heiligen, das ja meist ausfiihrlicher
uiberliefert ist als der eigentliche Lebenslauf.

iiberholt, sofern englische Pilger in Frage kommen, das idltere Werk von
J. Zettinger, Die Berichte iiber Rompilger aus dem Frankenreiche bis zum
Jahre 800 (Rom 1900).

4 Th. Zwolfer, Sankt Peter. Apostelfiirst und Himmelspfortner. Seine
Verehrung bei den Angelsachsen und Franken, S. 20 ff.

47 Moore, passim; vgl. ferner unten, Anm. 58.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 28, Heft 3 2



— 200 —

5. Die Passio s. Albani und die Frithgeschichte
seines Kultes

Die alteste Vita, aus der sich alle iibrigen Versionen ableiten,
ist uns durch Gildas iiberliefert, aus dem sie Beda in seine klas-
sische «Historia ecclesiastica gentis Anglorum» itbernommen hat,
und zwar um manches erweitert, das er eingehendem Quellen-
studium verdankte 48, Schon frith aber vermutete die Forschung,
es seien Beda fiir die Passio dltere schriftliche Quellen aus Frank-
reich zur Verfiigung gestanden 49, Wilhelm Meyer gelang es, diese
Texte zu finden 50, Der eine, altere, liegt heute in Turin, ist jedoch
dem Schriftcharakter nach franzésisch, in Corbie geschrieben. Von
diesem stammt — nicht durch direkte Abschrift, sondern iiber das
Zwischenglied eines ebenfalls erhaltenen Exzerptes — die Fassung
einer Pariser Handschrift aus St-Maur-les-Fossés ab. Als Ent-
stehungszeit der Viten — nicht der Handschriften, die selbstver-
stindlich jiinger sind — nimmt Meyer die Jahre 515—540 an. Der
merowingische Ursprung des Turiner Archetypus ergibt sich vor-
wiegend aus dem korrupten, fiir jene Epoche durchaus charakte-
ristischen Latein. Einen «terminus ad quem» erhdlt man in
diesem Falle dadurch, daB Gildas bei der Abfassung seines Werkes
«De excidio et conquestu Britanniae», die kurz vor dem Jahre 547
erfolgte ®, die von Meyer aufgefundene Vita zweifellos gekannt
haben muB, da er sie darin verwendet52. Bei der vita s. Albani
ist die historiographische Ableitung in erster Linie be-

8 Gildas, De excidio et conquestu Britanniae, c. 11, ed. Mommsen,
M. G. Auct. antiquissimi XIII, p. 31f.; Beda, Hist. eccl., ¢. 7; ed. Holder,
p. 121f.; ed. Plummer I, p. 18 ff.

49 So vor allem W. Levison, Bischof Germanus von Auxerre und die
Quellen seiner Geschichte (Neues Archiv. d. Ges. f. dltere deutsche Ge-
schichtskde. 29, 1, 1903), S. 147—150, 162.

50 Wilhelm Meyer, Die Legende des h. Albanus, des Protomartyr
Angliae, in Texten vor Beda (Abh. d. Kgl. Ges. d. Wissenschaften zu
Gottingen, phil.-hist. KL, N.F. VIII, 1, 1904); eine ausgezeichnete Zu-
sammenfassung der Forschungsergebnisse Meyers von H. Delehaye, Les
passions des martyrs et les genres littéraires, p. 403 ff.; ferner Levison,
St. Alban and St. Albans, p. 344 ff.

51 Manitius, Gesch. d. lat. Literatur d. Mittelalters I, S. 208.

52 Levison, a.a.O., S. 348.



— 201 —

achtenswert, der Umstand namlich, daB sie nicht in England, son-
dern in Frankreich entstand. Auf diese Tatsache wollen wir im
folgenden besonderes Gewicht legen, wihrend der Inhalt der
Passio, der durchaus der literarischen Topik der Zeit entspricht,
von geringer Bedeutung ist. Darnach starb Alban wahrend der
diokletianischen Verfolgung den Mairtyrertod 3. Urspriinglich
selbst gegen die Christen eingenommen, wird er durch einen christ-
lichen Priester bekehrt, der, vor den kaiserlichen Hischern auf
der Flucht, in seinem Haus ein Asyl findet. Als man seinen Gast
zu greifen versucht, schliipft Alban in dessen geistliches Gewand
und gibt sich fiir den verfolgten Priester aus. Vor die Richter
gefiihrt, verweigert er das iibliche Opfer. Das hierauf folgende
Gesprach zwischen Richter und Blutzeugen erinnert etwas an die
aktenmiBig iiberlieferten Christenprozesse. Eine konservative
Richtung konnte in einem derartigen Verfahren gegen einen Chri-
sten den eigentlichen Kern der ganzen, legendenhaften Geschichte
erblicken. Die Enthauptung des Heiligen ist von Wundern um-
rankt. Wir lesen von der Trockenlegung eines Flusses, iiber den
der Abgeurteilte ungehindert zum Richtplatz schreiten darf. Auf
diesem angelangt, bittet er Gott um Wasser, worauf dem Boden
eine Quelle entspringt usw.

Und nun zur Geschichte der Verehrung! Dall der
Kult des hl. Alban in Verulam schon zu Beginn des 5. Jahrhun-
derts bekannt war, dafiir besitzen wir in der Vita des Germanus
von Auxerre, die von Beda z.T. wortlich iibernommen wurde,
eine denkbar glaubwiirdige Uberlieferung 5¢. Bekanntlich stammte

5 Im Zeitansatz fiir das Martyrium Albans schwanken die Texte. DaBl
er wihrend der diokletianischen Verfolgung gestorben sei, ist eine Kon-
jektur von Gildas, die von Beda iibernommen wurde; vgl. Levison, a.a.O.,
S. 344, der seine Darlegungen, ob das Martyrium wirklich stattgefunden
habe, mit einem «lgnoramus et ignorabimus» abschlieBt (S. 350). Baker,
a.a.0., S. 213 bezweifelt dagegen nicht, daB ein christlicher Blutzeuge
namens Alban in der Nahe von Verulam sein Leben hingegeben habe. Be-
riticksichtigt man jedoch alle Momente, welche die mittelalterliche Le-
gendenbildung forderten, so wird man eher den SchluBfolgerungen Levisons
zuneigen.

5+ VerfaBt durch Constantius von Lyon, um 480; ed. Krusch, M. G,,
Scr. rer. Mer. VII, p. 247—283; dazu Levison, a.a.O., S. 337; Beda,



— 202 —

Pelagius, dessen Lehre die Erbsiinde bestritt, aus England. Dort
fand er eine groBe Schar von Anhdngern. Zu deren Bekampfung
schickte eine gallische Synode — nicht wie die Kolner Legende
berichtet, der Papst — die Bischofe Germanus von Auxerre und
Lupus von Troyes im Jahre 429 erstmals nach Britannien. Beda
schildert die stiirmische Uberfahrt auf die Insel, dort den mit einer
Disputation beendeten harten Kampf mit den Schismatikern, in
welchem die siegreichen Boten der orthodoxen Kirche ihre Geg-
ner zu ganzlichem Schweigen bringen 55, Die Missionare besuchen
darauf das Grab des hl. Alban und lassen es 6ffnen, um mitge-
brachte Reliquien hineinzulegen. Sie selber aber nehmen lediglich
etwas von jener Erde mit, auf welcher der Heilige geblutet
hatte 56,

Hist. eccl., c. XVII—XXI, ed. Plumer I, p. 33 ff., ed. Holder, p. 25 ff.;
vgl. auch Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon V, col. 447 ff., s.v. «Ger-
manus, Bischof von Auxerre».

5 QGerade diese Stelle lehrt uns, wie richtig Levison urteilt (vgl. oben,
Anm. 52), wenn er selbst gegeniiber der fiir seine Zeit auBerordentlichen
«historischen» Gewissenhaftigkeit eines Beda, die Manitius, Gesch. d. lat.
Lit. I, S. 70 ff., iiber jeden Zweifel stellt, eine gebotene Kritik beizubehalten
fordert. Denn mit der Disputationsszene legt uns Beda einen gianzlich
unhistorischen Topos vor, wie er sich hiufig in Heiligenviten wiederholt,
am bekanntesten vielleicht in der Legende der hl. Katharina von Alexan-
drien. Das Sujet ist wohl aus Luc. 2, 46 abzuleiten, jener Szene, wo der
12jahrige Jesus im Tempel mit den Schriftgelehrten disputiert.

56 Beda, hist. eccl. c. 18: Quibus depositis honorifice atque sociatis,
de loco ipso, ubi beati martyris effusus erat sanguis, massam pulveris secum
portaturus abstulit, in quo apparebat, cruore servato, rubuisse martyrum
caedem, persecutore pallente. Dieser bemerkenswerte Passus deckt den
historischen Kern auf, den wir, trotz gelegentlichen legendarischen Ranken-
werkes, bei Beda immer wieder konstatieren konnen. Denn hier ist nicht
die Rede von eigentlichen Reliquien Albans, d.h. Korperteilen, sondern
lediglich von sog. Beriihrungsreliquien. Nun achtete die Kirche bis zu
Gregor d. GroBen (590—604) streng auf die Unberiihrtheit der Mirtyrer-
griber, so daB Gebeine als Reliquien eine Ausnahme darstellen; die Ent-
nahme von Heiltum aus den Begrabnisstitten setzte erst spiter ein, war
aber zu Bedas Zeiten (673—735) jedenfalls allgemein iiblich; vgl. Dele-
haye, Cinq lecons sur la méthode hagiographique, p. 80ff.; Braun, Christl.
Altar I, S. 557. Die Firbung der Erde nicht unwahrscheinlich, auf die
Beschaffenheit des Bodens zuriickzufithren. Man beachte aber, daB «ru-



— 203 —

Die folgenden Partien aus Bedas Bericht stehen zur Koélner
Vita des 12. Jahrhunderts in noch scharferem Gegensatz. Germa-
nus kehrte namlich mitsamt seinen Gefahrten nach dem ersten
erfolgreichen Bekehrungsversuch nach Frankreich zuriick. Nichts
von einer Italienfahrt mit den Reliquien Albans. Die Ketzerei fand
jedoch in England bald wieder neue Nahrung, wodurch sich der
Bischof im Jahre 446 zu einer zweiten Uberquerung des Kanals
genotigt sah, diesmal in Begleitung des Severus von Trier. Es
ist die Heilung eines Lahmen, die ihm nunmehr zu einem durch-
schlagenden Erfolg verhilft. Vor einem derartigen Wunder 57
beugt sich der letzte storrische Pelagianer: factumque est, ut in
illis locis multo ex tempore fides intemerata perduraret. Darauf
trat Germanus, eine politisch bedeutsame Personlichkeit, die
Heimreise an und suchte anschlieBend Valentinian III. und Pla-
cidia in Ravenna auf, um wegen Friedensbedingungen zwischen
Westrom und den Volkerschaften der Bretagne zu unterhandeln.
Von Reliquien Albans erfahren wir auch an dieser Stelle nichts.
Germanus aber verstarb tatsiachlich in Ravenna, und zwar vor Va-
lentinians Ableben (455). «Nec multo post Valentinianus ab Aetii
patricii, quem occiderat, satellitibus interimitur, anno imperii Mar-
ciani sexto, cum quo simul Hesperium concidit regnum», lautet
Bedas vielsagende Datierung (c. 21).

buisse» hier nicht einfach mit «réten» iibersetzt werden darf, sondern im
iibertragenen Sinne, in dem das Wort haufig verwendet wird, mit «schim-
mern», «prangen». Es will besagen, dal im Gegensatz zum Verfolger,
dessen Andenken verblich, der Ruhm der Mirtyrer durch den Mord nur
gefordert wurde. Die Gegeniiberstellung von «rubere» und «pallere» ist
demnach ein Beweis mehr fiir die Bliite des Albankultes zu Beginn des
5. Jahrhunderts.

57 Die Realistik, mit welcher Beda (c. 21) Krankheit und Heilung
beschreibt, ist wiederum auffallig. Erat enim arescentibus nervis contracto
poplite, cui per siccitatem cruris usus vestigii negabatur, heiBt es vom Kran-
ken, und von der Heilung, die vielleicht durch Massage erfolgte: statimque
adulescentem (den der Vater herbeigebracht hatte) beatus Germanus sedere
compulit, adrectat poplitem debilitate curvatum et per tota infirmitatis
spatia medicabilis dextera percurrit, salubremque tactum sanitas festina
subsequitur.



— 204 —
6. Deutung des Silener Patroziniums

Von der zur Zeit des Germanus von Auxerre einwandfrei be-
glaubigten Albanverehrung aus wollen wir das Silener Patro-
zinium zu erkldaren versuchen. StoB8t man ndmlich in der Kult-
geschichte des englischen Erzheiligen etwas weiter vor, so
bemerkt man eine auffallende Tatsache: Wihrend in englischen
Ortsnamen der Name Alban nur sehr selten auftaucht — es ist
auBer der Abtei St. Albans nur ein einziger bekannt: St. Albans
Mount in der Grafschaft Herfordshire — und auBerdem nur sechs
vorreformatorische Kirchen in ganz England ihm geweiht waren,
trifft man in Frankreich, nach bisherigen Feststellungen, 22 Alban-
ortsnamen und dazu eine weit héhere Zahl von Albanpatrozinien 5.
Von den Albanortsnamen liegen 11 in den Departementen Isere,
Ain und Savoie, davon 6 allein im Departement Savoie; weitere
8 befinden sich im siidwestlichen Frankreich, zwei in Siidfrank-
reich, wihrend nur ein einziger auf den Norden (Bretagne) fallt 5.

3% W.R. L. Lowe, History of the legend of St. Alban (Proceedings
of the Society of Antiquarians of London, 2d series, 27, 1914/15), p.
58—67. Die Statistik der Albanortsnamen in Frankreich zeigt folgende Ver-
teilung (Lowe, p. 59): Savoie: 6; Isére: 4, Ardeche: 3, Sadne-et-Loire,
Ain, Loire, Rhone, Gard, Garonne, Tarn, Lozere, Cotes-du-Nord je einen
Alban-ON. Lowe macht darauf aufmerksam, daB die Rhone-Sadne-Strale
vorwiegend fiir Reisen von England nach Rom wihrend des Mittelalters
beniitzt wurde, wihrend die Gironderoute dem Verkehr von Irland nach
Rom diente. Es ligen nach den Zeugnissen der Albanpatrozinien hier z. T.
auch SakralstraBen vor, um einen Ausdruck Georg Schreibers zu verwen-
den. Dagegen ist die Vermutung Lowes (p. 60), daBl der Pilgerweg tber
den Mont-Cenis aus den Alban-ON Savoyens erschlossen werden kann, wohl
nicht haltbar, da er quer zur Richtung der Haupttiler verliuft, zu viel
Hoéhendifferenzen zu iiberwinden gewesen wiren; vgl. die Karte der
Alban-ON im Dep. Savoie bei Lowe.

59 Die Namensformen lauten fast durchwegs St-Alban; doch bediirfen
einige ON einer weiteren Uberpriiffung. Verwechslung mit Alban aus Mainz
ist nicht moglich, schon wegen der Festkalender, die diesen in Frankreich
nicht nennen; Lowe, p. 61ff.; vgl. auch Anm. 31. Zweifel z. B. bei St-
Albin-de-Vaulserre, wo Albinus von Angers in Frage kommen konnte. Das
Problem der Uberschiebung von Alban durch Albin ist keineswegs
gelést. Es kompliziert sich noch dadurch, daB die Plantagenets aus der



— 205 —

AuBerordentlich interessant ist die Verteilung der Albanorts-
namen im Vergleich zu den Gegenden mit der groBten Dichte ger-
manischer Patronymica. Diese Namengruppen vermischen sich

Grafschaft Anjou stammen, wo Albin als Bischof von Angers in besonders
hohem Ansehen stand. Das mag auch den vermischten Gebrauch von Alban
und Albin erkliren; vgl. dazu oben, Anm. 12. Formen wie Albens und
Albanne, die Lowe (p.61) ebenfalls zu Alban rechnet, gehoren wohl nicht

ohne weiteres dahin. — Denken wir an die Schwankungen der Alban-ON
in Frankreich — wozu noch die unten (vgl. Anm. 72 ff.) zu besprechenden
unbestindigen Patrozinien zu zihlen sind —, so scheint uns ein Zweifel

an der bisherigen Deutung der westschweizerischen ON St-
Aubin nicht gar abwegig zu sein. Die bisher fiir Albinus von Angers
beigebrachten Griinde sind nicht absolut stichhaltig. Wie wir sahen, ist
das Patrozinium von St-Aubin (Vully) spit bezeugt; vgl. Anm. 21. Auch
die Dialektform des freiburgischen ON, s¢f ub¢é (freundliche Mitteilung
von Prof. Paul Aebischer in Lausanne) ist nicht entscheidend; vgl. dazu
Anm. 12. Fiir Albinus ohne nihere Begriindung auch Jaccard, Essai de
toponymie (Mém. et doc., 2de série VII), p. 404. Beide Kirchen erschei-
nen auch im Lausanner Cartular des Cono von Estavayer aus dem Jahre
1228 (Mém. et doc. VI), p. 14: Sanctus Albinus en Willie; p. 19:
Sanctus Albinus (Neuch.). Kirsch, Die iltesten Pfarrkirchen d. Kts. Frei-
burg, S. 120, verlegt die Griindung der Kirche im Vully «in die Periode
der Frankenherrschaft», gestiitzt auf das Patrozinium; vgl. iber diese
auBerdem: Dellion, Dict. hist. et stat. des paroisses cath. du canton de Fri-
bourg XI, p. 8ss. Die iilteste Geschichte von St-Aubin (Neuch.) ist dunkel.
Nach Fr. Chabloz, La Béroche. Recherches historiques sur la paroisse de
Saint-Aubin (1867), p. 28 wird die Kirche 1176 zum ersten Mal erwiahnt;
ebenso Ed. Quartier-la-Tente, Le district de Boudry (Le Canton de Neu-
chatel 2eéme série), p. 907, der sich iiber die vor die Schenkung des Bi-
schofs Landri von Durnes (1176) reichende Periode in Schweigen hiillt.
Falls die gewohnliche Etymologie fiir La Béroche = parochia stimmt
(vgl. HBLS II, S. 195), mit welchem Namen man die Pfarrei Saint-Aubin
bezeichnet, miiBte freilich der Kirche ein sehr hohes Alter zugesprochen wer-
den. Zu den Dialektformen des ON teilt mir Herr Dr. F. Fankhauser in Win-
terthur folgendes mit. Die zu erwartende Dialektform wire set iibe, ist aber
nirgends belegt. Die Form «Saint-Aobin» iiberliefert in: Le Patois Neucha-
telois. Recueil de dictons et de morceaux en prose et en vers. Neuch. 1895,
p. 35, 85/6, 114, 215, 220, 397. Andrerseits frigt man sich, was fiir Griinde
wohl eine frithmittelalterliche Ausbreitung des urspriinglich lokalen Albinkul-
des der Diozese Angers veranlaBt haben konnten — und beim Alter der Kirche
im Vully miiBte man mit einer solchen rechnen —, fiir welche an sich wenig
Wahrscheinlichkeit besteht, wihrend die spitantike Ausstrahlung des eng-



— 206 —

nicht, die christlichen Albanortsnamen legen sich vielmehr um
das Gebiet der Patronymica herum 0. Savoie und Isére, Ardeche,
Lozére und Gard einerseits, Tarn und Haute-Garonne, sowie Cote-
du-Nord andrerseits sind Departemente mit sehr geringem ger-
manischem Ortsnamenbestand. Ain, Rhone und Sa6ne-et-Loire, mit
im ganzen nur drei Albanortsnamen, sind dagegen dicht mit Patro-
nymica durchsetzt. Dieser Befund 1aBt sich am besten so erklaren,
daB urspriinglich das ganze von Albanortsnamen und Albanpatro-
zinien umschlossene franzosische Gebiet den Kult kannte, daB
dieser jedoch einem aus den Seine- und Sadne-Departementen ent-
steigenden ProzeB — sagen wir dem frankischen Element — zum
Opfer fiel, um in Randlage, als Relikterscheinung, dem im Zen-
trum Frankreichs z. T. zerstérend wirkenden volkischen Amalga-
mierungsvorgang zu entgehen 61,

DaB aber auch im weiteren Frankreich ein spatantiker Alban-
kult bestanden haben muB, dafiir besitzen wir verschiedene, vor
allem hagiographische Zeugnisse. Die Kalender der Ditzesen

lischen Protomirtyrers nicht zu leugnen ist. Dariiber miilte eine eigene
Monographie geschrieben werden, die es meines Wissens nicht gibt.
J. A. Hellmayr, Saint-Aubin le Vertueux, son histoire, précédée d’une étude
par René Louis Doyon (Paris 1941) war mir nicht zuganglich. Sehr in-
teressant ist in diesem Zusammenhang Levisons (St. Alban and St. Albans,
p. 341f.) Feststellung, daB Alban als Patrozinium des englischen Klosters
erst seit 1143 nachweisbar ist, und zwar in einem Diplom zum ersten Mal,
in welchem der junge Heinrich II. Plantagenet, der 1142 auf Dringen seiner
Parteigiinger aus seiner angevinischen Heimat in England erschien, diesem
den Besitz bestitigt.

60 Karte bei Lowe, a.a.O.

61 Wir denken dabei selbstverstindlich nicht an den EinfluB einer
volksmiBigen Siedlung der Franken, sondern an die frinkisch-nordfran-
zosische Kultur, in deren neuem Heiligenhimmel — Martin, Dionysius! —
der universelle, spitantike Albankult keinen Platz hatte. Ubrigens neigt
auch die Forschung in neuer Zeit dazu, in den ON nicht in erster Linie
Siedlungszeugnisse zu erblicken, sondern diese eher aus sprachlichen Mode-
stromungen abzuleiten, die auf Gebiete verschiedener Zunge iibergreifen
konnten; vgl. dazu W.v. Wartburg, Umfang und Bedeutung der germani-
schen Siedlung in Nordgallien im 5. und 6. Jahrhundert (Schw. Beitr. z.
Allgem. Gesch. II, 1944), S. 17—42,



— 207 —

Auxerre, Riez, Viviers und Genf kennen sein Fest ¢2. Und dann die
Patrozinien, die fiir das gesamte Frankreich leider noch nicht sta-
tistisch erfaBt sind! Doch liBt das Vorhandene schon sichere
Schliisse zu. Fiir die Albanortsnamen sind in den meisten Fallen
auch Albanpatrozinien nachweisbar 3. In Auxerre stand, erstmals
im 0. Jahrhundert bezeugt, aber einer glaubhaften Tradition nach
durch Germanus erbaut, eine Albankirche ¢4, Eine bedeutende An-
zahl weiterer Patrozinien im Gebiete der alten Narbonensis
brachte Manteyer bei 65, Unter Bischof Maximus, der um die Mitte
des 5. Jahrhunderts lebte, entstand in Riez eine Albankirche 6.

-

Vienne kannte ebenfalls ein altes, ins 5. Jahrhundert zuriickrei-
chendes Gotteshaus unter diesem Titel 67, Andere Dedikationen
treffen wir in den Sprengeln von Arles und Die 68 an.

Das Bekehrungswerk des Germanus an den Pelagianern in
Britannien, dessen Riickkehr als erfolgreicher Missionar nach

%2 Lowe, a.a.0., p. 63 (Auxerre u. Genf), p. 67 (Viviers). Eine sy-
stematische Durchsicht der franzosischen Festkalender wiirde zweifellos
noch weitere Nachweise fiir den Albantag am 22. Juni erbringen, wie das
Beispiel von Riez zeigt, dessen Kalender Lowe nicht bekannt war; vgl.
unten Anm. 66.

6 Lowe, p. 65.

% Levison, St. Alban and St. Albans, p. 347.

6 (Georges de Manteyer, Les origines chrétiennes de la Ile Narbon-
naise, des Alpes maritimes et de la Viennoise (364—483) in: Bulletin
de la Soc. d’Etudes ... des Hautes-Alpes 42 (1923), p. 73—142; 43 (1924),
p. 10—186, 260—419, '

66 Manteyer 43, p. 37.

67 Lowe, p. 64; Manteyer 43, p. 136. '

8¢ Manteyer 43, p. 136, 140. In diesen Zusammenhang gehoren die
von Manteyer 43, p. 308 erwihnten ON und Patrozinien der Didzese Gap
in der sprachlichen Form St-Auban, namlich: St-Auban-d’Oze mit gleich-
namigem Patrozinium; Saint-Auban de Saint-May (chapelle); Montaulieu:
Saint-Auban (église) und Saint-Aubanet (chapelle); Saint-Auban de Ruégne
de Montauban (chapelle); Saint-Auban de Mévouillon (titre primitif, rem-
placé par Antoine!), sowie ein nicht naher definiertes Saint-Auban. Dieses
Material beweist jedenfalls, daB Lowe lingst nicht alle Patrozinien beige-
bracht hat, auch an ON diirfte noch einiges zu erwarten sein, da Lowe die
velarisierten Formen anscheinend iibersah. Es ist aufschluBireich, daB
Manteyers Ausbeute im Alpengebiet besonders ergiebig an Alban-ON und
Patrozinien war.



— 208 —

Frankreich, versehen mit den Reliquien eines alten englischen
Martyrers, stellte ein Ereignis dar — wie geschaffen als Aus-
gangspunkt fiir eine intensive Verehrung des vielleicht erst jetzt
zum englischen Protomirtyrer erhobenen Blutzeugen von Verulam.
Ahnliche Translationen, die einem urspriinglich lokal eingeengten
Heiligen plotzlich zu allgemeiner Verehrung verhalfen, lassen sich
verschiedentlich im Mittelalter nachweisen. Eine der beriithm-
testen ist die Ubertragung der Gebeine des hl. Nikolaus von Myra
nach Bari, am 9. Mai 1087, worauf erst die ungeheure Verbreitung
des letzteren im Abendlande einsetzte #°. In diesem Sinne miissen
wir die Translation der «vom Blute des Heiligen geriteten» eng-
lischen Erde nach Auxerre wiirdigen. Dann kénnen wir uns aber
auch vorstellen, warum die iltesten aufgeschriebenen Leidens-
geschichten des Heiligen, die nachmals Gildas und Beda mit als
Vorlage ihrer Geschichtswerke gedient haben, ebenfalls aus Frank-
reich stammen. Rechnen wir zu diesen Zeugnissen den eben skiz-
zierten Befund der Ortsnamen und Patrozinien, so liegt der SchluB
nicht allzufern, daB erst die Verpflanzung ins religios
so aktive Frankreich, wo die Heiligenmoden lanciert
wurden — man denke an die Popularitat, die einem Martin von
Tours auf jenem Boden zuteil wurde; ferner erwige man, wie
erpicht das wunderglaubige Land, nach den Erzdhlungen des Gre-
gor von Tours, nachmals auf Reliquien war — dem englischen
Protomirtyrer allgemeine Beliebtheit verlieh 7. Frankreich wurde
zum Zentrum seines Kultes. Dort verankerte sich dieser so fest,
daB er selbst durch den machtvoll einbrechenden frankischen
Heiligenhimmel nicht vollstindig zu verdringen war. England
aber, wo das Christentum der Spitantike nicht die gleichen Wur-
zeln gefaBt hatte wie im westlichen Kontinent, erlebte seit der
Mitte des 5. Jahrhunderts die Ziasur der angelsachsischen Invasion,

69 K. Meissen: Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendland (1931).

0 Vgl. Manteyer 43, p. 329, der durchaus zu Recht, lediglich aus
seinen Beobachtungen heraus, Alban mit andern Heiligen zusammen zum
Zeugen einer bestimmten hagiographischen Kulturschicht macht, die Lowe,
p. 65, schon frither zeitlich folgendermaBen umschreibt: It is probable,
therefore, that churches were dedicated to St. Alban in France before Ve-
rulam was taken by the Anglo Saxons.



— 200 .

durch welche mit so mancher Reminiszenz des Altertums auch
dieser aufkeimende Heiligenkult zunichst hinweggespiilt wurde.
Jedenfalls erhob keine der Dynastien der angelsachsischen
Heptarchie Alban zum nationalen Heiligen, wie es in Frankreich
etwa mit Martin der Fall war. Dies mag zur Geniige die Selten-
heit von Zeugnissen einer frithen Albanverehrung in England er-
klaren 71,

Wenn wir die Albanortsnamen und die Albanpatrozinien in
Frankreich als Reste einer urspriinglich verbreiteten, nachher aber
abklingenden Verehrung betrachten, so konnen uns weitere Beob-
achtungen darin bestirken. Aus dem von Lowe beigebrachten Ma-
terial iiber die Albanpatrozinien geht namlich hervor, daB diese
— ahnlich wie in der Schweiz — in Frankreich mit der Zeit einen
schweren Stand hatten. Im savoyischen Dorfchen St-Alban-des-
Villards, gelegen in einem Seitental der Isere, wurde das Patro-
zinium am 25. Juni gefeiert. Nachweislich im Jahre 1778 erfolgte
eine erste Korrektur auf den 21. Juni. Seither wurde der Tag
des Ortsheiligen ein zweites Mal verschoben: auf den 22. Juni,
das eigentliche Fest des englischen Alban 72. Offensichtlich war
man iiber die Bewandtnis des versunkenen Albankultes von Ve-
rulam nicht mehr ganz im Klaren. Die Volkstradition schrieb das
merkwiirdige Patrozinium der Nihe einer urspriinglich von Luxeuil
abhiangigen Zelle in St-Colomban-des-Villards zu, erahnte also
zum mindesten dessen hohes Alter 3. Wahrscheinlich geht es
jedoch auf den schon frith nach Vienne verpflanzten Kult zu-
riick 4. Selbstverstandlich lassen sich auch Uberschiebungen durch
den fast gleichnamigen Albinus von Angers feststellen, der, wie

"t Vgl. auch oben, Anm. 58. Levison, St. Alban and St. Albans, p.
352 f. widerlegt die frithere Ansicht, wonach erst zu Zeiten des Konigs
Offa von Mercia (757—796) das Grab Albans durch ein Wunder entdeckt
worden sei. Kontinuitit des Kultes sei wahrscheinlicher. Jedenfalls aber
ist der Albankult ein Relikt romischen Christentums in England.

2 Lowe, p. 65. ‘

" Hier liegt eine Parallele zu Baers Erklarungsversuch vor; vgl.
Anm. 28.

4 Vienne als Erzdiozese eignete sich ganz besonders als Radiations-
zentrum. Uber die in die Zeit des Germanus von Auxerre zuriickreichende
Tradition des dortigen Albankultes vgl. Lowe, p. 64.



— 300 —

aus den Dibzesanproprien ersichtlich ist, im spateren Mittelalter
sehr popular wurde. Es sind dies Argumente, welche obige, fiir
die seltsame Verbreitung der Albanortsnamen und Albanpatro-
zinien versuchte Interpretation weiter verankern. AbschlieBend
konnen wir das Ergebnis folgendermaBen formulieren: Die Ver-
ehrung des hl. Alban von Verulam nahm in Frankreich zunichst
infolge des bedeutenden historischen Geschehens, das in der ersten
Halfte des 5. Jahrhunderts die Verpflanzung nach Frankreich ver-
anlaBt hatte, einen groBen Aufschwung. Im frithen Mittelalter
geriet sie jedoch, wie so manche antike Tradition, iiber weite zen-
trale Gebiete Frankreichs in Vergessenheit, wurde an die Rander
gedruckt, so daB sie spater durch lokale Kulte dhnlicher Namens-
trager verdriangt werden konnte.

Das Albanpatrozinium in Silenen 1aBt sich nun am einfachsten
aus dieser alten, z. T. iiberdeckten Verehrung des Heiligen er-
klaren, deren Spuren wir in Frankreich so deutlich zu verfolgen
vermochten. Es wire mithin ein Zeugnis fiir das Bestehen einer
christlichen Kirche im Tale Uri im spateren
5. Jahrhundert, jedenfalls vor der Eingliederung des grofiten
Teils der heutigen Schweiz ins frankische Reich zu Beginn des
6. Jahrhunderts. Hier von einer Relikterscheinung zu sprechen,
wird niemand mehr in Erstaunen versetzen, wo gerade die Alpen
allgemein als eine Region sprachlichen und ergologischen Kon-
servativismus’ erkannt worden sind.

Aber auch bei eingehender Betrachtung der speziell im Ver-
lauf der germanischen Vélkerbewegung in der Schweiz sich ab-
spielenden Ereignisse 7> glauben wir, unsere Auffassung beibe-
halten zu konnen. Wir holen zu dieser Begriindung etwas weiter
aus. Beziiglich Graubiindens hat die Linguistik einwandfreie
Beweise dafiir erbracht, daB der Zusammenhang zwischen Gallien
und Ritien einst ein sehr enger gewesen sein mufl. Gauchat stellte
zunichst in den lebenden Dialekten des franzésischen Wallis und

75 Eingehend begriindet in meinem Aufsatz: Die Schweiz im politi-
schen Kraftespiel des merowingischen, karolingischen und ottonischen Rei-
ches (Zeitschr. f. d. Gesch. d. Oberrheines 50, 1936) S. 249—300; bes.
S. 258 ff.



— 301 —

im Romanischen des Biindner Oberlandes merkwiirdige gemein-
same Parasitlaute fest, die sich aus einer urspriinglichen Zusam-
mengehorigkeit des ganzen Sprachgebietes ableiten lassen 76, Jud
erginzte diese Beobachtungen, indem er die wortgeschichtlichen
Parallelen, insbesondere in der kirchlichen Terminologie, auf-
deckte, die Biinden nicht nur mit Italien, sondern auch mit Gallien
verbinden 77, Durch diese Arbeiten angeregt, trat Wartburg an
seine synthetischen Untersuchungen heran 78. Die ratoromanischen
Gebiete unserer Tage, sprachmorphologisch einst zur Westromania
gehorend, sieht er in zunehmendem MaBe durch das Vordringen
germanischer Einwanderer vom sprachlichen Mutterboden Gal-
liens getrennt, bis sie schlieBlich, nachdem die Alemannen noch
das Oberwallis besetzt hatten, der letzten Zuginge zu ihm ver-
lustig gingen. Die verbleibende romanische Ader war namlich die
tiefe Furche des Urserentales, die nicht allzuweit von Silenen
vorbeistreicht. Wenn auch ein Warenverkehr durch die Schéllenen
in jenen Zeiten nicht denkbar ist, so fithrte doch vom Maderaner-
tal her ein leichter Ubergang nach dem Biindner Oberland: der
KriizlipaB, 2350 m hoch. Silenen lag damit im nachsten Bereich
jenes Verbindungsgliedes zwischen zwei sich losenden Teilen eines
urspriinglich kompakten Kulturgebietes. Heute noch sind in Biin-
den romanische Namen fiir Orte im Kanton Uri iiblich: «Val
Silauna» fiir den Talabschnitt von Silenen, d. h. fiir das Haupttal
der ReuB, «Val de Fier» fiir das Maderanertal, «<La Punt» fur

% L. Gauchat, Sprachgeschichte eines Alpeniiberganges (Furka-Ober-
alp) (Arch. f. d. Studium d. neueren Sprachen und Literaturen 117, 1907),
S. 345—361. Auch E. Abegg, Die Mundart von Urseren (Beitrige zur
Schweizerdeutschen Grammatik IV), S. 104, weist auf die der deutsch-
sprachigen vorangegangene romanische Bevolkerung des Urserentales hin.

" Vgl. den oben, Anm. 7, zitierten Aufsatz Juds: Zur Gesch. d. biind-
nerrom. Kirchensprache; zur allgemeinen Problematik dieser Methode
ferner: Ders., Probleme der altromanischen Wortgeographie (Zeitschr. f.
rom. Philologie 38, 1913), S. 1—75; Ders., Sur ’histoire de la termino-
logie ecclésiastique de la France et de I’Italie (Rev. de linguistique romane
X, 1934), p. 1—26.

8 Zusammenfassend in seinem Buche: Die Entstehung der romani-
schen Volker (1939), bes. S. 01 ff.; weitere Literatur s. Beck, Die Schweiz
im Kraftespiel etc., S. 261 ff.



— 302 —

Amsteg 7°. Alban in Silenen aber ist ein weiterer Beweis fiir den
sprachlich nachgewiesenen Strahlungsbereich Galliens bis in Ge-
genden, die spater der Romania verloren gingen. Und, ganz dhnlich
wie in franzosischen Randgebieten, hat sich dieses Patrozinium
im konservativen Alpental zu erhalten vermocht. Doch verschwand
das Wissen um den wahren Sachverhalt, der einst diesen Kult
dorthin gebracht hatte. Denn, aus der Existenz des Traktates mit
der Ubersetzung der Kolner Legende im Pfarrarchiv zu Silenen,
diirfen wir doch schlieBen, daB irgendeinmal dort der zwar allein
in der lateinischen Urfassung stehenden, unwahrscheinlichen Ver-
sion mit dem Sturze des kaiserlichen Saumtieres zu Silenen ein
williges Ohr geliehen wurde.

AbschlieBend sei zu diesem Punkte bemerkt, daB wir die Be-
ziehungen Uris zur romanischen Urserenlinie nicht so stark un-
terstreichen, um damit etwa einer Herkunft des Patroziniums von
Siiden das Wort zu geben. Nein, jenes erklart sich aus dem all-
gemeinen Albankult der Spatantike, dessen Ausstrahlungen nur
in groBen Ziigen, nicht in feineren Verzweigungen mehr zu er-
fassen sind. Wenn dagegen Alban Gastrecht im Tale genieBen
durfte, nachdem er andernorts schon zu weichen gezwungen war,
so hat dies freilich mit seinen Grund in der langwahrenden Ver-
haftung Uris an die in zidhem Riickzug befindliche Romanitas
des Gotthardmassives.

Kehren wir an dieser Stelle noch in einem kurzen Exkurs zum
frithmittelalterlichen Basler Alban zuriick 8. Wir hegen die
Vermutung, daBl es sich auch hier um ein Reliktpatrozinium des
englischen Erzmirtyrers handelt. Denn die Rheinstadt war ur-
spriinglich westwirts gewandt, ihr zustindiger Erzbischof blieb
stets jener von Besancon. Sie nahm jedoch dem Frankenreiche
gegeniiber Randlage ein. Letzteres trifft, wie wir oben schon dar-
legten, namentlich fiir das frithere Mittelalter zu, als das selbstan-
dige burgundische Konigreich noch existierte. Das Datum des Ein-
trages im Martyrologium Hieronymianum, der 24. Mai, bezieht

" R. v. Planta und A. Schorta, Ritisches Namenbuch I, S. 529; dazu
W. Bruckner, Schweizerische Ortsnamenkunde, S. 78,
80 Vgl. oben, Anm. 24 ff.



— 303 —

sich wohl kaum auf das Fest eines Lokalheiligen. Hippolyte Dele-
haye hat in den Handschriften des Martyrologiums wiederholt
Fille nachgewiesen, wo Heilige, unter dem Datum einer Kirch-
weihe, an einem ihnen nicht zukommenden Platz des Kalendariums
eingetragen sind 8!. So finden wir z. B. unter dem 9. April den
Passus: Ravenna sancti Polyeucti, dessen Fest richtigerweise am
10. Januar gefeiert wird. Es wire aber falsch, aus diesem Ein-
trag auf einen Ravennater Lokalheiligen schlieBen zu wollen. An-
dere Quellen kliren die Sachlage geniigend auf: am 9. April wurde
in Ravenna ein Oratorium zu Ehren des hl. Polyeuctus von Me-
litene eingeweiht. Genau so diirfte der Fall auch in Basel liegen,
wo jenes «Basilla civitate, sancti Albani» unter dem 24. Mai auf
die vom Fest des Patroziniums streng zu trennende Kirchweihe
bezogen werden muB. Nur hielt der Griinder des Kluniazenser-
priorates den Kult, den er vorfand, fiir den des ihm geldufigen
Mainzer Namensvetters, war doch der englische Blutzeuge da-
mals in Vergessenheit geraten, zumal die Renaissance des Klo-
sters St. Albans unter den Plantagenets erst spater einsetzte.

7. SchluBfolgerungen aus der Hypothese

Aus der dargelegten Hypothese iiber die Provenienz des Si-
lener Patroziniums ergeben sich, sobald man diese in die groBen
historischen Zusammenhinge hineinzustellen versucht, einige weit-
tragende Folgerungen, ganz besonders in bezug auf den Gang
der Christianisierung unseres Landes. Es wird ihret-
wegen aber der Lauf gerade der modernen Forschung keineswegs
durchkreuzt. Das Umsichgreifen des Christentums im romanisch-
germanischen Abendland gliedert sich, nach der klassischen Kir-
chengeschichte in folgende Phasen, die man stets auch auf die
Schweiz anzuwenden versuchte 82: Am Anfang stehen die Berichte

81 Delehaye, Cinq lecons sur la méthode hagiographique, p. 48.

82 Dies alles ist so bekannt, daB wir uns hier mit einem allgemeinen
Hinweis auf den 1.Bd. von A. Haucks Kirchengesch. Deutschlands be-
gniigen diirfen. Aber auch deren Vorginger, die Kirchengeschichten von
F.W. Rettberg und von J. Friedrich, die beide von einem so unterschied-



— 304 —

des Irendus iiber christliche Gemeinden Germaniens gegen Ende
des 2. Jahrhunderts, deren genaue Fixierung freilich auf Grund
der sehr allgemein gehaltenen Schilderungen des Lyoner Bischofs
nicht moéglich ist. Sie lagen aber sicher am Rhein. Schriftliche
Quellen versagen jedoch auch weiterhin den Dienst keineswegs.
Die archiologischen Funde sind reichlich, so daB geniigend Zeug-
nisse zu einem recht plastischen Bilde des spitantiken Christen-
tums Germaniens vorliegen. Dann aber bricht die sog. Volker-
wanderung los. Mit ihr wird das Romertum zuriickgedriangt und
zugleich das Christentum, das man gemeinhin mit Romanentum
gleichsetzt. Das ganze 6. Jahrhundert ist eine Zeit triben Tastens.
An schriftlicher Uberlieferung gebricht es nun weitgehend, und
was etwa christliche Spuren aufweist, z. B. im archaologischen
Fundmaterial, wird lebhaft diskutiert, von der Forschung z. T. sehr
verschieden interpretiert®3. Erst mit dem beginnenden 7. Jahr-
hundert einsetzende Nachrichten, vor allem die Viten irischer Glau-
bensboten — Columban und Gallus kommen in erster Linie fir
die Schweiz in Betracht — fithren wieder auf festeren Boden.
In der Initiative einzelner Manner, die in geringer Zahl von weit-
her kamen, hier das Evangelium zu predigen, erblickte man jeden-
falls das Fundament unserer christlichen Kultur. Mit andern Wor-
ten: fiir weite, innerhalb des Limes gelegene Gebiete stand eine
Zisur der christlichen Entwicklung auBerhalb jeden Zweifels.
Eine Ausnahme galt etwa in Noricum, wo die auBerordentlich
frithe vita s. Severini fiir eine ausgesprochen heidnische Phase
zwischen spitantikem und frisch erblithendem frithmittelalter-
lichem Christentum fast keinen Raum iibrig 1aBt. Doch wechseln

lichen Standpunkt aus verfaBt wurden, wird man in diesem Falle nicht
ohne Nutzen zu Rate ziehen. Fiir die Schweiz seien die Werke von E. F.
Gelpke und Emil Egli genannt; als neueste Darstellung: Fr. Blanke, Co-
lumban und Gallus. Urgeschichte d. schweizer. Christentums (1940).

8 Wir erinnern etwa an die tauschierten «burgundischen» Giirtel-
schnallen mit jener ratselhaften Darstellung eines Menschen zwischen zwei
Tierleibern, die man gewdhnlich als Daniel in der Lowengrube interpre-
tiert, mit anschlieBenden Folgerungen iiber den christlichen Glauben der
Triger solcher unformiger Schmuckstiicke; zur Kritik H. Zeiss, Studien
zu den Grabfunden aus dem Burgunderreich an der Rhone (Sitzungsber.
d. Bayer. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl., 1938, Heft 7).



— 305 —

— stets nach der landlaufigen Auffassung — andernorts groBe
Landstriche ihre Farbe. Sie werden von der urspriinglichen Bevol-
kerung verlassen, um Neuankémmlingen Platz zu machen, indes
mit diesen Verschiebungen auch starke kulturelle und konfessionelle
Verinderungen in Erscheinung treten. Selbstverstindlich werden
im Detail immer wieder Abweichungen in Kauf genommen, ge-
wisse Kontinuitaitssymptome anerkannt, die Resultante der gesam-
ten Uberlegungen aber zeigt eine andere Richtung an.

Wenn der Historiker dieser Auffassung heute nicht mehr vor-
behaltlos beipflichtet, so deshalb, weil sich inzwischen aus einer
subtilen Interpretation der schriftlichen Quellen — vor allem der
Heiligenviten — Anzeichen fiir weniger schroffe Uberginge er-
gaben. Erwiahnen wir nur zwei Fille, an denen die Diskussion
sich immer wieder entziindet: zwar finden Columban und seine
Gefahrten am Bodensee noch christliche Uberreste — neben heid-
nischen Merkmalen allerdings, wie etwa dem Bieropfer —, wo-
gegen der Obere Ziirichsee und seine Gestade kaum vom Chri-
stentum beriihrt gewesen zu sein scheinen 8% Ahnliches kiin-
den andere Viten, so jene des hl. Germanus von Miinster im Jura,
oder aber das Leben des hl. Fridolin von Sickingen, sowie jenes
des hl. Trudbert, dessen Zelle im Breisgau stand. Alle lassen heid-
nische und christliche Landstriche erkennen?®>. Es hat also der
Historiker bereits eine Briicke geschlagen zu den Ergebnissen
benachbarter Disziplinen, deren synoptische Zusammen-
fassung das ehemalige Bild nun wirklich wesentlich verandert.
Unser Silener Interpretationsversuch 1dBt sich ohne besondere
Schwierigkeiten dem neuen Sachverhalt anpassen. Verweilen wir
daher abschlieBend noch ein wenig bei diesen Erdrterungen.

Die bedeutsamsten Beitrige rithren auch hier zweifellos von
seiten der Sprachforschung. Gerade an der Deutung des Urner
Ortsnamenbefundes vermogen wir die groBe Wandlung sehr deut-
lich zu verfolgen. Vor beinahe 50 Jahren erschien Martin Wan-
ners Aufsatz iiber die urnerischen Ortsnamen, worin diese in ihrer

8¢ Hierzu vor allem Blanke, a.a.O., S. 49 ff.
85 Vgl. meinen Aufsatz: St. Trudbert bis zum Beginn des 10. Jahr-
hunderts (Beitrige z. Gesch. v. St, Trudbert, hg. v. Theodor Mayer), S. 66 ff.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 28, Heft 3 3



— 306 —

Gesamtheit irgendwie von germanischen Wortstimmen abgeleitet
wurden 8. Da wird z. B. Silenen zu ahd. sil = fossa, Graben, ge-
stellt, die Siedlung als «in den Gridben», «in der Enge» gedeu-
tet 87, trotzdem das Tal sich gerade in der Silener Talstufe zu
einer Mulde weitet, um erst ob dem Steg eine eigentliche Schlucht
zu bilden. Inzwischen meldeten sich jedoch die Romanisten zu
Wort und wiesen auf die romanischen Wurzeln so mancher ur-
nerischer Ortsnamen hin. Ihnen ist aber Gatschet vorangegangen,
der das innerschweizerische Material ebenfalls in seine ortsetymo-
logische Forschungen einbezog 8. Namhafte Historiker wie
Oechsli und Stihelin 8 sind dieser Auffassung gefolgt, fiigen sich
doch die daran gekniipften toponomastischen Erklarungsversuche
leichter in den geographisch-morphologischen Befund des Tales
ein. So stammt Gurtnellen wohl von einem lat. «curtinella» ab,
«der kleine Hof»; Goschenen = «*cassina», Sennhiitte 90; Schol-
lenen = «*scalina», Felsentreppe. SchlieBlich, und das ist in un-
serm Zusammenhang am wichtigsten, rithrt der Name fiir die ge-
samte Talschaft, Uri, wohl von lat. «ora» her, was den iiberhohten,
am Berghang sich hinziehenden Landstreifen bezeichnet, der vor
der Korrektion der ReuB in den untern Teilen einzig Raum fiir
eine Siedlung bot?!, Und nun Biirglen und Silenen, die beiden

8¢ M. Wanner, Uber einige Ortsnamen des Landes Uri (7. hist. Neu-
jahrsbl. d. Kts. Uri, 1901). Die Kontroverse um das romanische Orts-
namensubstrat des Landes Uri geht schon auf A. Gatschet und J. L. Brand-
stetter zuriick; vgl. unten, Anm. 93. W. Oechsli, Die Anfinge der Schw.
Eidgenossenschaft, S. 6 ff., hat ebenfalls auf die vielen romanischen ON
der Urschweiz hingewiesen.

87 Wanner, a.a.0,, S. 7{.

8 A. Gatschet, Ortsetymologische Forschungen als Beitrige zu einer
Toponomastik. 1. [einziger] Bd., 1865—1867.

89 Zur Literatur vgl. F. Stihelin, Die Schweiz in romischer Zeit
(2. Aufl)), S. 389; die modernen Ergebnisse der Linguistik iiber die Ger-
manisierung Uris zusammengefaBt bei W. Clauss, Die Mundart von Uri
(Beitrage zur Schweizerdeutsch. Grammatik XVII), S. 217 ff. = Zur Sprach-
geschichte von Uri.

9 Zur interessanten romanischen Form fiir Goschenen «caschanutta»
vgl. Planta-Schorta, Rit. Namenbuch, S. 529.

91 QGatschet, a.a. 0., S. 45; iiber die siedlungsgeographischen Voraus-
setzungen vgl. Frith, Geographie d. Schweiz III, S. 429,



— 307 —

Orte, die geschichtlich so sehr zusammengehoren! Ersteres, aus
spatlat. «burgum», dem wir gelegentlich an Stelle romischer
Wehranlagen begegnen. So nannte sich die Flur, wo man spater
das Kastell Irgenhausen ausgrub, ebenfalls Biirglen 92. Bei Silenen
liegt gar ein vorromischer Stamm «*selione» vor, der in der Ro-
mania weitverbreitet ist, in Frankreich besonders und in Grau-
biinden (Sils, rom. Segl) 93. «*selione» heifit so viel wie Acker-
streifen, deutet wie ora = Uri auf uralten bebauten Boden hin;
auch auf eine ganz betrachtliche Siedlungskonstanz. Der keltisch-
romanische Ortsnamenbestand Uris stellt somit ein historisches
Zeugnis erster Ordnung dar. Man darf wohl behaupten, daB weit-
aus der groBte Teil des urspriinglich anbaufihigen Bodens mit der
romanisch belegbaren Siedlungszone zusammenfillt, deren wich-
tigste Zentren — Biirglen und das noch iltere Silenen — sehr
frith bezeugte Kirchen besitzen.

Ein christlicher Heiligenkult aus spiatromischer Zeit konnte
sich im Tale erhalten! Dessen Tréager, eine christliche Bevolke-
rung namlich, wird daher kaum verschwunden sein, sondern ver-
mochte einst, obwohl schlieBlich sprachlich assimiliert, von ihrem
Kulturgut Wesentliches zu retten, und zwar nicht nur Materielles,
wie es scheint. Nur so 1dBt sich der zahe Fortbestand eines Heili-
gen erkldaren, der an andern Orten verschwand “4,

92 Stihelin, a.a.O.

95 (Gatschet, a.a.O., S. 235, hat dies schon erkannt; er brachte aber
«seglia» mit «zelg» zusammen, wihrend Jud nunmehr den vorromanischen
Charakter des Etymons festgestellt hat; J. Jud, Sils, Seglias; Sillon in:
Donum natalicium Carolo Jaberg... (Romanica Helv. 1V), S. 147—162.
Anders J. L. Brandstetter, Beitrige zur schweizer. Ortsnamenforschung
(Geschichtsfreund 42, 1887), S. 163, der die ON «im Boden des Urner-
thales wohl sammtlich dem alemannischen Idiome» zuspricht. Fiir kelti-
schen Ursprung J. U. Hubschmied, Bezeichnung von Goéttern und Da-
monen als Flurnamen (1947), S. 8.f. Darnach war *Sila der urspriingliche
Name der ReuB = «die Michtige», d.h. die michtige Gottin, die in ihr
wirkte. '

9 Bei scharferem Zusehen konnte wohl im alemannischen Gebiet noch
manches spitantike Patrozinium aufgedeckt werden. So macht mich Prof.
Fr. Blanke auf das fiir unsere Gegend einzig dastehende Aurelia-Pa-
trozinium jenes spitantiken Gotteshauses aufmerksam, das Columban
und seine Gefahrten nach dem Berichte des Wetti in entweihtem Zustande



— 308 —

Drei Faktoren sind es demnach, die den Silener Alban be-
sonders interessant machen:

1. der vorromanische Ortsname;

2. der gut bezeugte spatantike Kult des hl. Alban;

3. die sehr frith urkundlich belegte Kirche, die auch nach der
Rolle, die sie spiter im kirchlichen Leben des Landes spielte,
als klassische Mutterkirche gelten darf.

Ein lindliches Gotteshaus aus vorfrankischer Zeit % geht aus
dem Zusammentreffen obiger drei Faktoren fiir Silenen hervor.
Kontinuitit der Entwicklung, kein scharfer Einschnitt, sondern
ein langsamer AngleichungsprozeB, der erst im Verlauf einer in-
tensiveren Einwanderung — sehr wahrscheinlich im Zusammen-
hang mit der kolonialpolitisch bedeutsamen Schenkung an das

bei Bregenz vorfanden; vgl. Blanke, a.a.O., S. 78 f. Auch vom hagiogra-
phischen Standpunkt aus wiirde demnach unsere Deutung des Silener Pa-
troziniums keineswegs einen Einzelfall darstellen. Spatantikes Christen-
tum in der Urschweiz ist auch das Motiv jener merkwiirdigen Sage, nach
welcher der hl. Martin, als er den Gotthard iiberschritt, im Lande Schwyz
auf Christen stieB; vgl. Th. FaBbind, Gesch. d. Kts. Schwyz I, S. 10.

9% Von archiologischer Seite kann vielleicht eingewendet werden, daB
die auffallende Armut an romischen Funden in Uri der germanistischen
Theorie einiger Ortsnamenforscher Recht zu geben scheine. Dagegen ist
zu erwidern, daB bronzezeitliche Gegenstinde aus Altdorf, Erstfeld und
Biirglen vorliegen; E. Scherer, Die vorgeschichtlichen und frithgeschicht-
lichen Altertiimer der Urschweiz (Mitt. d. Antiq. Ges. in Ziirich 80, 1916),
S. 80f. Die Seltenheit von Funden aber liBt sich im iibrigen leicht er-
kliren. Die Ursiedlungen lagen am Talhang, wo ein durch morphologische
und klimatische Verhiltnisse stark geforderter Murgang den alten Kultur-
boden immer wieder mit neuem Schutt zudeckte; vgl. dazu Friih, Geographie
d. Schweiz IIlI, S. 423, iiber die Rodung S. 426. Die Silener Kirche selber
wurde ja wahrscheinlich zweimal das Opfer einer Bergkatastrophe; vgl.
oben, Anm. 12. Es geht daher in diesem speziellen Fall kaum an, aus dem
Mangel an Funden eine romanische Besiedlung Uris leugnen zu wollen.
Scherer, a.a.O., nimmt an, daB romanische Bevdlkerung «mit groBer Wahr-
scheinlichkeit» auf der gesamten Fliche der Urschweiz gesessen habe, und
Karl Meyer sagt in seinem Uberblick iiber die Geschichte des Kantons Uri
(HBLS VII, S. 146): Verschiedene romanische Orts- und Flurnamen lassen
auf ein lingeres Nebeneinander von Romanen und einwandernden Alemannen
schlieBen.



— 309 —

Fraumiinster in Ziirich und der damit verbundenen Reichsvogtei —
eine auch sprachlich total veranderte Situation schuf.

Solche Moglichkeiten in die frithmittelalterliche Geschichte
der Talschaft Uri hineinzutragen, entbehrt nicht eines gewissen
Reizes, weil wir hier im Herzen der Eidgenossenschaft sitzen,
deren einstige Lebensformen somit nicht aus rein germanischer
Wurzel zu erklaren sind, sondern deutlich den Einschlag einer
Mischkultur erkennen lassen.

Unter dem Zwang solcher Perspektiven lohnte sich die Miihe
einer moglichst sauberen Praparierung des Silener Patroziniums
wohl, um derentwillen wir im Geiste den ganzen Kontinent bis ins
ferne England zu durchwandern hatten. Dabei handelt es sich hier
nicht darum, auf Grund eines einzigen Kirchenheiligen einen ehe-
maligen Zustand zu rekonstruieren. Unser Beitrag ist ja nur ein
Steinchen zu einem im Entstehen begriffenen Gewdlbe, das frithere
Forschung schon stattlich aufgefiihrt hat. Eines 1dBt sich nidmlich
zum mindesten nicht bestreiten: daB eine Provenienz Albans, die
aus Gallien hergeleitet wird und zeitlich in die Spitantike fallt,
nicht schlecht zu dem paBt, was aus andern historischen, vor allem
aber aus sprachlichen Griinden, fiir das frithmittelalterliche Uri
gefolgert werden darf.



	St. Alban in Uri : ein Zeuge spätantiken Christentums

