Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 27 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz
Autor: Vasella, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-76486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-76486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz'

Von Oskar Vasella.

Die mittelalterliche Epoche ist im GroBen beherrscht durch
den gewaltigen Kampf zwischen Imperium und Sacerdotium, zwi-
schen Kaisertum und Papsttum. Das Ende dieses Kampfes ist der
Zerfall der zentralen Gewalt im Reich, aber auch eine erhebliche
Schwiichung des Papsttums, trotz allen seinen Erfolgen. Das Be-
wuBtsein von der goéttlichen Mission des Papsttums ist in weiten
Kreisen erschiittert worden. Durch die oft erneuerten Schismas
entstand eine groBe Verwirrung, die bis tief in die bischoflichen
Kirchen hineinwirkte. Lingst ist das Bediirfnis nach Reform wach,
und der Ruf nach einer Erneuerung der Kirche an Haupt und Glie-
dern will nicht mehr verstummen. Trotz aller guten Ansitze zu
einer Reform ist diese als Ganzes tatsichlich nie verwirklicht wor-
den. Doch davon soll hier nicht nidher die Rede sein. Es soll ledig-
lich darauf hingewiesen werden, daBl auch in Rom der Aufgaben-
kreis sich in einem weiten Ausmall vom religiosen auf das politi-
sche Gebiet verschoben hat, dal auch dort, wo das religiose Ideal
bewuBt und erhalten blieb, es vielfach kaum mehr zu reinem Aus-
druck kommen konnte. Die Politik der Pipste um den Kirchen-
staat betraf politisch nur Italien. Doch der Triger ‘eines Instituts,
das weltumspannend war, konnte diese Politik nicht ohne Schaden
fiir die allgemeine Christenheit betreiben. Im Zentrum der kirch-

1 Vortrag, gehalten uw.a. im  Januar 1947 in Aarau und Ziirich.
Der Text ist leicht iiberarbeitet worden. Es liegt uns natiirlich fern, auf
Vollstindigkeit in der Erfassung der Probleme irgendwie Anspruch zu er-
heben. Zur Hauptsache miissen wir auf Belege verzichten, auch fir jene
Zceugnisse, die eigenen Quellenforschungen entstammen. Im Interesse emcs
geschlossenen Aufbaus des Themas sind auch bekannte Ergebnisse der For-
schung einbezogen worden.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 27, Heft 4 1



— 402 —

lichen Schiden lag die unheilvolle Verkettung der geistlichen mit
der weltlichen Macht. Gerade diese Verkoppelung beider Bereiche,
des Weltlichen mit dem Geistlichen, hatte auch fiir die geistlichen
Bistimer und damit fiir die Eidgenossenschaft die schwersten
Folgen. Von hier aus ergeben sich die wichtigsten Einwirkungen
auf die kirchlichen Verhiltnisse der Eidgenossenschaft, denen
unsere Betrachtung im besondern gilt.

I. Bistiimer und Bischofe

Im kirchlichen Organismus tragen nichst der pipstlichen
Kuric die Bischéfe die erste Verantwortung fiir das Gedeihen der
Kirche. Die Verhiltnisse in den schweizerischen Bistiimern waren
damals ungleich verwickelter als heute. Der Bund der Eidgenos-
senschaft war kirchlich mit fiinf Bistiimern verkniipft: Basel, Kon-
stanz, Chur, Lausanne und Sitten, mittelbar auch mit Genf, Mai-
land und Como.

Die Hochstifte stellten keine rein geistlichen Verbidnde dar.
Samtliche Bistiimer waren zugleich Fiirstentiimer, auch wenn Um-
fang und Bedeutung des geistlichen Territoriums im einzelnen sehr
verschieden waren und die Gegensitze sich nicht iiberall in der-
selben Schirfe herausbildeten. Die Verkoppelung der geistlichen
mit der weltlichen Macht war von tiefster Wirkung. Man darf
diese Tatsache gerechterweise nicht allein der Kirche zum Vorwurf
machen und sie lediglich als Machtstreben der Kirche ausdeuten.
Vielmehr fithrt uns die Entstehung der geistlichen Territorien in
jene Zeiten zuriick, da die deutschen Konige selbst die Macht der
Bischéfe begriindet hatten, weil sie in den von jeder Erbfolge
freien bischoflichen Staaten die treueste Stiitze ihrer eigenen Stel-
lung im Reich erblickten. Verhidngnisvoll und in der Verantwor-
tung kirchlicher Personlichkeiten gelegen war nur die Zulassung
und Duldung von Auswirkungen, die kirchlich-religiosen Ziel-
setzungen widersprachen.

'Eine erste Folge war diese: die bischoflichen Amter wurden
vielfach zu Versorgungsstellen fiir nachgeborene Adelsséhne. Das
trifft freilich viel mehr fiir Deutschland zu. Der Adel liel es sich



— 403 —

tiberhaupt angelegen sein, und mit ihm die deutschen Kénige, den
Riickhalt in den Bistiimern niemals zu verlieren und daher die
Bischofsstiihle wenn immer moglich mit Angehorigen des Adels
zu besetzen, gerade im Hinblick auf die weltliche Macht der Hoch-
stifte. In der Eidgenossenschaft gab es unmittelbar vor der Refor-
mation nur einen Bischof biirgerlicher Herkunft: Matthius Schiner
von Sitten. Dem Bischof von Chur, Paul Ziegler von Nérdlingen,
dessen Vater eben erst geadelt worden war, konnten die Unter-
tanen fiirstliches Gebaren vorwerfen.

Die Konsequenzen dieser Situation reichten weit iiber das Per-
sonliche hinaus, gerade in der Eidgenossenschaft. Politische und
kirchliche Grenzen deckten sich ja nicht. Alle Bistiimer reichten
erheblich iiber den Kreis der Eidgenossenschaft hinaus. Das
Schwergewicht der Diozese Konstanz, deren Sitz sich im Reich
befand, lag in Siiddeutschland, nicht in den schweizerischen Bis-
tumsteilen. Zum Bistum Basel gehorten bedeutende Teile, die mit
der Eidgenossenschaft gar keine oder nur eine mittelbare politische
Verbindung hatten. Das Bistum Chur, dessen kirchlicher Mittel-
punkt rangmaBig wohl das politische Zentrum der Drei Biinde
bildete, umfaBte u.a. das tirolische Vintschgau und das Vorarl-
berg bis Gotzis. Das Hochstift besaBl hier ganz bedeutende Ein-
kiinfte, im Tirol auch zahlreiche Gotteshausleute. Ahnliche Ver-
hiltnisse gelten fiir Lausanne und Genf. Wihrend nun die Eid-
genossenschaft ihren Bund zu voller Souverinitit entwickelt hatte
und sich damit gegeniiber den siiddeutschen, osterreichischen,
savoyischen und anderen Michten mehr und mehr abschloB oder
sich mit ihnen kriegerisch auseinandersetzte, blieben die kirch-
lichen Grenzen in ihren jahrhundertealten Formen bestchen. Es
lebte gerade in diesem Hinwegsehen iiber politische Grenzen ein
bedeutendes Stiick der Konzeption von der Universalitit der
Kirche. Die Folgen, die sich daraus ableiten lassen, machen die
Tragweite dieser Lage fiir die Entwicklung der kirchlichen Ver-
hiltnisse sofort klar.

Die Bischofe waren gleichzeitig weltliche Landesherren und
geistliche Oberhirten. Das erklirt, warum die konkurrierenden
Miichte die Bischofswahlen im Sinne politischer Interessen beein-
fluBten oder gar bestimmten, so etwa Osterreich in Basel, Konstanz



— 404 —

und Chur, Savoyen in Genf, Lausanne und Sitten. Das erklirt
aber auch die schwere MiBachtung der kirchlichen Interessen. Die
Bischofe selbst gerieten in ernste Konflikte stets dann, wenn sich
im eigenen Land kriegerische Auseinandersetzungen entwickelten,
die sie in Widerstreit zwischen den Riicksichten auf den eigenen
bischéflichen Staat und dessen Untertanen und der Verantwortung
als geistliche Oberhirten fiir das gesamte Bistum trieben. Im
Schwabenkrieg endete dieser Konflikt im Bistum Chur mit der
Flucht des aus Siiddeutschland stammenden Bischofs Heinrich VI.
von Hewen (1491-—-1505) und mit der Einsetzung einer aus Laien
und biindnerischen Domherren zusammengesetzten Regentschaft,
welche die weltliche und geistliche Leitung des Hochstifts an sich
ril. Der Bischof konnte nie mehr in seine Residenz zuriickkehren
noch seine Regierung wieder iibernehmen. Die Verhiltnisse fiir
andere Bischofe gestalteten sich oft ebenso schwierig. Wir er-
innern an das Schicksal Kardinal Schiners, der, verfolgt von seinen
politischen Feinden im eigenen Bistum, mehr als einmal den Weg
in die Verbannung suchen muBte.

Aus dieser Lage ergab sich als Folge, dall die Bischofsstiihle
oft mit Personlichkeiten besetzt wurden, die sozial und politisch
den Verhiltnissen in den Bistiimern fremd gegeniiberstanden:
sozial, weil sie einer Schicht entstammten, die im Gegensatz zum
stindigen Denken der Biirger und Bauern haften blieb, politisch,
weil sie in ihrem Denken und Handeln sich ganz der Welt des
Adels und des Reichs verbunden fiihlten, wiederum im Gegensatz
zur Eidgenossenschaft und den eigenen Untertanen. Wie sehr die
Sorge fiir die weltliche Herrschaft jene Krifte der Bischofe auf-
zehrte, die dem Wohl der Kirche hiitten zugewendet werden
konnen und sollen, kann im einzelnen nicht geschildert werden.
Gewil} ist, daB das Leben auch hierin bedeutende Unterschiede
schuf. Noch lange nicht alle Bischofe vergallen ihre Verantwortung
als Oberhirten oder miBachteten sie in mutwilliger Weise. Trotz-
dem entwickelten sich unheilvolle Verhiltnisse. Zu ihnen muf} auch
das Personliche gerechnet werden.

Es ist schwer, in die Kenntnis der personlichen Lebensfithrung
der Bischéfe einzudringen. Doch darf kaum bezweifelt werden,
daB es unter den Bischofen an theologisch Gebildeten mangelte.



— 405 —

Humanistische Gesinnung und auch Pflege der profanen Wissen-
schaften kénnen niemals ausreichen zur Wahrung der wirklichen
religios-kirchlichen Bediirfnisse. Eine eindeutige Unterscheidung
der beiden Ordnungen ist grundlegend. Der Bildungsgang man-
cher Bischofe entsprach nicht ihrer Berufung in das Hirtenamt.
Es gab auch in der Eidgenossenschaft Bischofe, die sich erst nach
Jahren in die Obliegenheiten des priesterlichen Amtes durch ein-
fache Kapldane einfithren lieBen. Auch von sittlichen Schiden
hielten sich keineswegs alle Bischofe frei. Deswegen verfingen
auch ihre wohlgemeinten Reformmandate nicht, weil das Beispiel
von oben ausblieb, das zu allen Zeiten unentbehrlich war und
bleibt. Deswegen offenbaren solche Reformdekrete zwar cin Be-
wuBtsein vorhandener Schwiichen, aber sie bieten keinen Beweis
fir die personliche Lebensfithrung und Gesinnung der Bischofe 2.
Eine rithmliche Ausnahme bildete jedoch der Bischof von Basel,
Christoph von Utenheim (1503—1527). Milde, Sittenreinheit,
Gelehrsamkeit zeichneten ihn aus, und er gab das gute Beispiel
personlichen Zelebrierens am Altar bis ins hohe Alter. Doch sein
guter Wille iibertraf die geringe Kraft seiner Personlichkeit, und
er zerbrach an mannigfachen Widerstinden, kaum daB er das Re-
formwerk beginnen wollte. Schon sein Nachfolger, Philipp von
Gundelsheim, war ganz anderer Art 3.

Der verhiangnisvolle Zwiespalt zwischen weltlichen und kirch-
lichen Interessen beherrschte auch die Domkapitel. Sie bildeten
den Rat der Bischofe, sie waren gleichsam das Herzstiick der
bischoflichen Kirche. In den geistlichen Staaten spielte das Dom-
kapitel aus diesem Grunde eine hervorragende politische Rolle.
Daher erfolgte die Besetzung auch der Domherrenstellen vielfach
nach politischen Riicksichten, nicht in Erwidgung des kirchlich-
religiosen Wohls. Sie erfolgte ebenso oft gegen die politischen
Interessen des Landes, insofern Adelige tiichtigeren Biirgerlichen,
Fremde Einheimischen vorgezogen wurden. Um der politischen
Interessen willen wurde daher oft das kirchliche Interesse ver-

* Vgl. dazu die Charakteristik Bischof Paul Zieglers von Chur, in dieser
Zcitschrift, 1942, 7 ff.

* Uber Christoph v. Utenheim s, R. Wackernagel, Gesch. d. Stadt
Basel 11 (1924), 87 ff., 401,



— 406 —

nachldssigt, um der politischen Verantwortung willen die Autoritiit
des geistlichen Oberhirten gefahrdet, wenn nicht gar erschiittert.
Dies war die Schwiiche der bischoflichen Kirchen im Ausgang des
Mittelalters. Sie bestand noch ausgesprochener in Deutschland;
denn in der Eidgenossenschaft war das Biirger- und Bauerntum
doch ganz anders im VorstoB begriffen. Es waren Verhiltnisse,
die oft stirker waren als aller gute personliche Wille. Aber sic
erfaBten die Kirche in ihrem ganzen Aufbau, nicht allein in ihren
Hauptern, sondern auch in den untern Gliedern der Hierarchie.

II. Der Klerus

1. Der Ordensklerus. Die Beurteilung der Verhiltnisse in
den Klostern im ausgehenden Mittelalter, gerade im Zusammen-
hang mit unserer Frage, fillt nicht leicht. In keiner Weise soll von
vornherein verallgemeinert werden. Weder diirfen wir geradewegs
nur von Verfall sprechen, noch manche Zustinde in ihrer Trag-
weite unterschitzen. '

Am schmerzlichsten berithren die Zustinde in den Bene-
diktinerstiften. Sie sind am decutlichsten von den allge-
meinen kirchlichen MiBstinden erfaBt, jedenfalls nicht zuletzt, weil
im Widerstreit der weltlichen und geistlichen Verantwortung auch
hier das Weltliche oft iiberwog. Indessen wurde in den Benedik-
tinerklostern auch der Zuwachs an frischen, unverbrauchten Kriften
dadurch unterbunden, dafB} in einzelnen Stiften die Aufnahme auf
den Adel beschrinkt war, so bekanntlich in Einsiedeln. Der Kon-
vent schmolz in gefihrlicher Weise zusammen. Ahnliche Einfliisse
machten sich auch in anderen Stiften geltend, wenngleich der
adelige Charakter weniger ausgesprochen war. Die Verhiltnisse
in Abteien wie Disentis konnen kaum als erfreulich gelten. Weit
giinstiger stand es in St. Gallen. Der Kampf zwischen Adel und
Biirgertum war hier Jahrzehnte frither entschieden worden, als
der Bickerssohn Ulrich Rosch die Resignation des Abtes Caspar
von Landenberg erzwang und die Leitung des Stifts iibernahm.
Seine Regierung bedeutete nicht allein den Auftakt zur Restau-
ration des ibtischen Staates, sondern auch zu bedeutsamen inneren



— 407 —

Reformen, die bisher wohl zu wenig gewiirdigt worden sind. Sie
sind nicht unbeeinfluBt von der bedeutungsvollen benediktinischen
Reformbewegung in Siiddeutschland, die sich in der sogenannten
Bursfelder Kongregation zusammenschloB. Die hervorstechende
Rolle St.Gallens fiir die spiatere Reform der Benediktinerstifte
nach der Glaubenskrise erklart sich gewill teilweise aus den
giinstigeren Verhiltnissen vor der Reformation, wie iibrigens auch
die Rolle des Engelberger Abtes Barnabas Biirki in der katho-
lischen Religionspolitik auffallend bleibt. Trotzdem blieben be-
deutende Schwierigkeiten der Benediktinerabteien bestehen, ge-
rade weil auch hier die Sorge fiir die weltliche Herrschaft die
kirchliche Verantwortung belastete.

Fiir Kloster anderer Orden gelten ohne Zweifel andere Vor-
aussetzungen. Es ist heute wohl kaum moglich, angesichts der
vielen Liicken in der Erforschung der Geschichte unserer Kloster,
auch nur annihernd richtig zu beurteilen, ob und wo eigentlich
das Gute oder Schlechte iiberwog. Noch immer bestehen fiir die
Forschung auf diesem Gebiet weite und dankbare Aufgaben. In-
dessen darf man fiir die religiose Bildung des Volkes den Bettel-
orden der Dominikaner und Franziskaner wohl die grofite Be-
deutung zuerkennen. Auch wenn sie sich vornehmlich mit dem
Aufkommen der Stidte entwickelt hatten, erstreckte sich doch ihre
von der Pfarrorganisation freie Seelsorge in weitem Ausmal
auch auf die lindliche Bevolkerung. Zwar hatten auch diese Orden
infolge der oft verwirrenden Verhiltnisse in der Kirche schwere
Krisen erlebt. Trotzdem entwickelte der Dominikanerorden seit
dem Ausgang des 14. Jahrhunderts eine imponierende Reform-
bewegung nicht nur in Italien und Deutschland, sondern auch in
der Schweiz. So wurde 1419 der Berner Konvent reformiert. Da
héren wir, wie es frither um die Predigerbriider bestellt war:
« Sie verzareten dem kloster sin gut und wie fil man inen half,
das beschos niit». GroBartig war vor allem die Erneuerung des
Basler Predigerklosters 1429. Seit dieser Zeit stromten reiche und
schopferische Krifte von Basel aus. Durch Basler Predigerbriider
wurde der Konvent in Chur 1469 erneuert und einem neuen reli-
giosen Leben zugefiihrt. Die Forderungen, um die oft ein geradezu
dramatischer Kampf gefiithrt wurde, lassen die wichtigsten Ubel-



— 408 —

stinde erkennen: vollige MiBachtung der klosterlichen Klausur
und Preisgabe des Armutsideals, auch durch den einzelnen. In
der Zeit der Glaubenskdmpfe sollten die ungebrochenen Krifte
vieler Kloster zu vollem Durchbruch gelangen. Sie schlossen in
vielen Fillen jene Liicken, welche der Weltklerus hinterlieB, und
viele M6nche wie auch Nonnen gaben ihrer Treue zur angestamm-
ten Kirche und ihren jahrhundertealten Idealen in ergreifenden
Zeugnissen Ausdruck, so auch der greise Prior der Basler Kar-
tause Hieronymus Zscheckabiirlin 4.

2. Weltklerus. Die Reformation war eine Krise innerhalb der
Kirche, und die zahlreichsten Parteiginger der Opposition ent-
stammten dem Weltklerus, jenen geistlichen Kreisen, die durch
ihren Beruf dem Volk am nichsten standen. Von ihm sei jetzt ein-
gehender die Rede.

Die Qualitiat der Seelsorger ist fiir die religiose Bildung des
Volkes von entscheidender Bedeutung, sie hingt ihrerseits weit-
gehend ab von der Art und Weise, in welcher die Kirchenimter,
die Pfarreien und Kaplaneien besetzt werden. In dieser doppelten
Beziehung miissen zunichst die Verhiltnisse des Klerus betrachtet
werden.

Die unmittelbaren Riickwirkungen der MiBstinde an der romi-
schen Kurie auf den Seelsorgerklerus treten greifbar hervor. Die
Besetzung auch der niederen Kirchenimter ist von Rom finanziell
ausgebeutet worden, in Riicksicht auf die Finanzbediirfnisse,
welche der papstlichen Kurie groBenteils aus ihrer Politik er-
wuchsen. An drei hauptsichliche Formen der Besetzung der geist-
lichen Benefizien muBB in diesem Zusammenhang kurz erinnert
werden: an die Reservationen, die Expektanzen und die Kumula-
tion der Pfriinden.

Auf Grund der Reservationen behielt sich der Papst
bestimmte Benefizien zur Besetzung vor. Sie bezogen sich aller-
dings im allgemeinen nur auf hohere Kirchenidmter. Schlimmer
wirkten sich die Expektanzen aus: dal der Papst einem
bestimmten Geistlichen ein frei gewordenes oder frei werdendes

+ Vgl. Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation, Bd. 1V
(1941), Nr. 265, 310,



— 400 —

Benefizium vorbehielt. Die Konsequenzen dieses Systems waren
auBerordentlich verhdngnisvoll. Es entwickelte sich daraus ein
wahrer Pfriindenhandel, und dieser war die Ursache fiir das all-
gemein verbreitete Unwesen der Kurtisanen in Rom und erklirt
auch den eigentlichen Wucher mit Pfriinden. Jahrzehntelang em-
porte sich die offentliche Meinung der Eidgenossenschaft iiber
die Kurtisanen, diese Pfriindenjiger, die in allen méglichen und
unmoglichen Stellungen in Rom weilten, um auf die erledigten
geistlichen Pfriinden Anspruch zu erheben. Die Konsequenzen
dieser Ubelstinde reichten sehr tief. Bei der Besetzung der Bene-
fizien entspannen sich sehr langwierige und kostspielige Pro-
zesse, da sich mehrere Anwirter um dieselbe Pfriinde stritten.
Der leidtragende Teil war das Volk, das eine geordnete Seelsorge
oft lange genug entbehren muBite. Es war keineswegs leicht, zu-
dringliche und unwiirdige Anwirter abzuschiitteln, obwohl es an
tatkraftigen Abwehrversuchen nicht fehlte, so etwa wenn ein Dom-
kapitel kurzweg die Einkiinfte eines Kanonikats sperrte. Fiir Seel-
sorgebenefizien aber verblieb den Pfarrgemeinden oft nur der Weg
zur Selbsthilfe.

Aus dem Pfriindenhandel ergab sich ferner die Kumula-
tion, die Hiufung von Pfriinden in einer Hand. Der Inhaber
mehrerer Benefizien konnte natiirlich die Seelsorge unméglich an
mehreren Orten zugleich versehen. Es ging ja auch nicht mehr
um Seelsorge, sondern um die Einkiinfte. So ergab sich die Ver-
pachtung der Kirchendamter. Der eigentliche Inhaber des Benefi-
ziums verpachtete es gegen Entrichtung einer bestimmten Pen-
sionssumme. Der Vorbehalt einer Pension auf Lebenszeit war sehr
verbreitet und in gleicher Weise eine Auswirkung des Pfriinden-
handels wie der Pfriindenkumulation. Wer verpachtete, behalf sich
mit bloBer Vertretung, mit der Bestellung von Vikaren oder gar
Vizevikaren, also oft mit Geistlichen, denen die ungeteilte Hingabe
an das priesterliche Ideal weitgehend abging, oder die infolge
kurzbefristeter Anstellung mit der Seelsorge ihrer Gemeinde nie-
mals verwachsen konnten. Diese Gefahr lag um so niher, als auch
die Einkiinfte des Geistlichen durch den Vorbehalt bestimmter
Pensionssummen empfindlich geschmilert wurden. Gerade in
dieser Hinsicht muBl auch kurz auf die Bedeutung der Inkorpo-



— 410 —

ration hingewiesen werden, das heiBit die Einverleibung einer
Pfarrei in ein Kloster oder eine andere geistliche Korporation.
Versah das Kloster die inkorporierte Pfarrei oder Kaplanei durch
seinc eigenen Konventualen, dann war das innere klosterliche
Leben gefahrdet, sobald es nur wenige Mdnche zihlte. Nahm es
jedoch Weltgeistliche fiir die Seelsorge in Anspruch, dann lag die
Versuchung nahe, zugunsten des Klosters die Einkiinfte des Geist-
lichen zu schmailern und dann mit einem hédufigen Wechsel der
Seelsorger vorlieb zu nehmen, was die zielbewuBte Leitung des
Kirchenwesens in der Gemeinde schwer schidigen konnte. Des-
wegen rangen solche Pfarrgemeinden nicht selten in erbitterten
Prozessen um eine feste Anstellung ihrer Seelsorger.

So muB denn gerade die Betrachtung dieser Verhaltnisse zur
Uberlegung fithren, daB auf dem Gebiete der Besetzung der Seel-
sorgestellen schwere MiBbrauche geherrscht haben, welche dic
Qualitit der Seelsorger in bedenklicher Weise herabsetzten. Es
ist auch kein Zufall, daB hierin das Urteil der Geschichtschreibung,
der katholischen wie protestantischen, eindeutig ist. Nicht ebenso
cindeutig ist das Problem der Bildung des Klerus zu beantworten.

Die Geschichtschreibung rechnet die Unwissenheit des
Klerus zu den ersten Ursachen der Reformation, ja diese An-
sicht hat geradezu schlagwortartigen Charakter angenommen.
Doch darf man sich fragen, ob in diesem Urteil nicht auch eine
der Voraussetzungen des 19. Jahrhunderts ausgesprochen ist: dals
nimlich Wissen allein das Leben und vor allem das Gute bestimme.
Man konnte mit gleichem Recht die Anschauung vertreten, dal}
rein verstandesmiBiges Wissen ebenso leicht zur Ablehnung des
Glaubens fithrt, wie Unwissenheit zur Verfilschung oder zur
Unsicherheit in der Lehre. In Tat und Wahrheit sind wir {iber dic
Bildungsverhiltnisse im ausgehenden Mittelalter ganz ungeniigend
unterrichtet »>, Wir miissen uns vergegenwirtigen, dafl die Voraus-
setzungen in mancher Hinsicht von denen unserer Zeit ginzlich
abweichen. Der Lehrbetrieb beruhte, wenigstens in den unteren

5 Vgl. dazu O. Vasella, Untersuchungen iiber die Bildungsverhiltnissc
im Bistum Chur. Jahresberichte der hist.-ant. Gesellschaft von Graubiinden
1932, sowie P. Staerkle, Beitr, zur spitmittelalterlichen Bildungsgeschichte
St. Gallens, Diss. phil. Freiburg i. Schw. 1939.



— 411 —

Stufen, zu einem guten Teil auf dem Auswendiglernen. « Auch
Lernen hatte iiberall wesentlich die Form gehorsamer Aufnahme:
Auswendiglernen und ,Behéren‘ ist die Form des Unterrichts »,
urteilt der angesehene Kenner des deutschen Bildungswesens
Friedrich Paulsen. Aber es ginge nicht an, daraus nur eine herab-
setzende Kritik mittelalterlicher Piadagogik ableiten zu wollen.
Ganz abgesehen von der formalen Schulung des Gedichtnisses
lagen hierin, bei den groBen Anforderungen, die wegen der Selten-
heit und Kostbarkeit der Biicher an das Gedichtnis gestellt werden
muliten, groBe Werte beschlossen. Im mittelalterlichen Leben
spielte das Gedichtnis iiberhaupt eine wesentlich bedeutendere
Rolle und das dem mittelalterlichen Menschen gegenwiirtige
Wissen war deshalb auch unvergleichlich groBer als es heute der
Fall ist. Deswegen spielten z. B. fiir alle rechtlichen Auseinander-
setzungen die Zeugenaussagen der iiliesten Dorfgenossen in
Kundschaften eine so erhebliche Rolle.

Noch eine andere Tatsache muB} festgehalten werden. Weder
die Kirche noch gar der Staat beherrschten das Unterrichtswesen
in so absoluter Weise wie es in unserer Zeit der Fall ist. Privater
Unterricht, in untern wie hohern Stufen, spielte im Mittelalter
eine ungleich griéBere Rolle. Uberhaupt waren damals die freie
Initiative und die freie Entfaltung der Persdnlichkeit verbreiteter
als spiter, da an Stelle der Freiheit das Obligatorium trat. Es
wire auch ein grober historischer Irrtum zu glauben, die Bildung
sei lediglich ein Privileg bestimmter Stinde oder Bevélkerungs-
schichten gewesen. Allerdings, und darin kann ein wesentlicher
allgemeiner ProzeB festgehalten werden, hat die Verbiirgerlichung
des Unterrichts seit Beginn des 15. Jahrhunderts groBe Fort-
schritte gemacht. An Stelle des Adels trat mehr und mehr die
Schicht der Biirger und Bauern, neben die geistlichen Schulen
traten mehr und mehr die stidtischen Schulen, zunichst aber keines-
wegs im Sinne von Bildungsbestrebungen, die gegen die Kirche
gerichtet gewesen wiren, vielmehr in Erginzung des bereits Be-
stehenden, zur Wahrnehmung neuer Bediirfnisse infolge der Ver-
mehrung der Bevolkerung und intensiveren stidtischen Lebens.

Dem Priesteramtskandidaten bot die Kirche damals in erster
Linie den Unterricht an den Kathedral- oder Domschulen und an



— 412 —

den Stiftsschulen. Die Domschulen behaupteten ihren Rang
bis in die Zeit vor der Reformation. Wenn schon die Nachrichten
iiber sie diirftig sind, so berechtigt uns nichts, aus diesem Still-
schweigen oder Fehlen der Quellen auch auf fehlendes Leben zu
schlieBen. Das Geistige und seine Wirkungen entflohen damals
hdaufiger dem Papier als heute. Die Domschulen nahmen vielmehr
teil an der allgemeinen Entwicklung des Bildungs- und Unter-
richtswesens. lhre Lehrer und Schiiler waren so gut wie andere
Kreise NutznieBer der neu entstandenen Universitaten und der ver-
mehrten Bildungsmittel. Allerdings mag der Lehrbereich seit der
Entwicklung der Universititen eingeschrinkt, nicht selten aber
auch vertieft worden sein. Wie sich das auf das Lehrprogramm
auswirkte, erfihrt man kaum. Sicher ist immerhin, dal die Dom-
schule alle damals tiiblichen Voraussetzungen fiir die Ausbildung
der Geistlichen bot, wie wir diesen und jenen Zeugnissen ent-
nehmen koénnen. Auch wenn es etwa heilit, daB der Unterricht auf
Latein, Grammatik, Liturgie, Moral und Zeitrechnung ausgerichtet
war, so ist damit der wirkliche Gehalt des vermittelten Wissens
fitr uns nicht geniigend umgrenzt. Gerade in den ersten Jahr-
zehnten des 16. Jahrhunderts lassen sich in den Domkapiteln und
an Domschulen starke humanistische Stromungen nachweisen, so
in Konstanz und Chur. Jakob Salzmann, Schulmeister zu St. Theo-
dor in Basel, zog 1510 als Domschulmeister und Notar nach Chur.
Er war nicht allein Freund des edlen Briiderpaars Bruno und Boni-
faz Amerbach in Basel, sondern auch, vor der Glaubenskrise,
Zwingli und Vadian nahe verbunden.

Wir diirfen auch nicht verkennen, da8 der Besuch auswartiger
Schulen in Stidten und an Stiften viel lebhafter war, als oft an-
genommen wurde oder bekannt war. Das mag an wenigen Bei-
spielen erhirtet werden. Die aargauischen Stidte Baden und Brem-
garten wiesen 1504 Schiiler aus dem Bistum Chur auf, in Brugg
amtete wenig spater, 1507—1508, Christoph Mannhart aus Flums
als Stadtschreiber und Stadtschulmeister. Sieben Ziircher Stu-
denten aus Graubiinden nahmen 1504 am bekannten Fest des
Ziircher FreischieBens teil, und was dabei bemerkenswert ist, sie
verteilen sich auf die verschiedensten Tiler des Landes. Gerade
diese Rolle Ziirichs als Bildungsstitte fiir Graubiinden vor der



— 413 —

Reformation ist erst durch den Gliickshafenrodel des FreischieBens
bekannt geworden.

Die Universitidten des 14. Jahrhunderts waren vor-
nehmlich von hoheren Stinden besucht worden. Noch waren
weite Teile des Landes diinn bevélkert. Das 15, Jahrhundert
brachte eine Wende. Die Zahl der Universititen hatte sich an-
sehnlich vermehrt, mit ihr auch die Bevélkerung, der Buchdruck
kam in Schwung, kurz, es hatten sich sehr grundlegende Wand-
lungen vollzogen. Es ist gewiBl nicht so, daB die Geistlichen daran
keinen Anteil gehabt hitten. Ein Versuch zur Untersuchung des
Besuchs der Universititen aus geistlichen Kreisen ergab iiber-
raschende Feststellungen. Mindestens die Halfte aller Studieren-
den aus dem Bistum Chur waren seit der Mitte des 15. Jahrhun-
derts Geistliche oder solche, die es geworden sind. Hinter wic
manchem unbekanntem Namen verbirgt sich iiberhaupt noch das
unenthiillbare Lebensschicksal eines Geistlichen? Eine Unter-
suchung der st. gallischen Verhiltnisse erbrachte dhnlich giinstige
Ergebnisse. Gerade die nahe gelegenen Universititen Freiburg und
Basel spielten fiir die Bildung des Klerus in unserem Land eine
hervorragende Rolle. Auch Angehorige der mittleren und unteren
Schichten der Bevélkerung durften jetzt das Studium wagen. Des-
wegen stieg der Anteil der Biirger und Bauern so erheblich.

Die Griindung der Pridikaturen, eigentlicher Prediger-
stellen, Jahrzehnte vor der Reformation, diente den neu erwachten
Bediirfnissen nach verstirkter religioser Bildung. Die Basler Pri-
dikatur gehorte zu den bedeutendsten der ganzen Eidgenossen-
schaft, aber selbst Stidtchen wie Bremgarten oder Feldkirch
kannten solche Predigerstellen. Die alte fiihrende Stellung der
Kirche im Bildungswesen liaBt sich auch sonst nicht verkennen. Ein
einfacher biindnerischer Bergkaplan, einst Student in Basel (1520),
durfte es auf Grund seiner Bildung wagen, 1531 eine Ubersetzung
ausgewihlter Briefe des Kirchenlehrers Basilius des Gr. aus dem
Griechischen ins Lateinische in Paris erscheinen zu lassen, die er
dem Bischof von Como widmete. Schlichte Kapline traten im
Dekanatsgericht des Engadin als Advokaten auf und verfiigten
itber eine ausreichende juristische Bildung zur Fithrung kirchlicher
Prozesse. Vor allem aber zeichnete sich keine Korporation durch



— 414 —

cbenso bedeutende und gebildete Personlichkeiten aus. wie, inner-
halb des ganzen Bistums Chur, das Domkapitel, das zu Beginn des
16. Jahrhunderts auf 17 Mitglieder 13 Graduierte zihlte.

Das Problem ist damit freilich nicht umgrenzt. Es frigt sich,
welchem Studium sich die Geistlichen am hiufigsten zuwandten.
Da kann es nicht zweifelhaft sein, dal3 spekulative Theologie selten
studiert wurde und sozusagen der akademischen Laufbahn vor-
behalten blieb. Im Vordergrund stand das Studium der artes, der
freien Kiinste, hauptsichlich mit philosophischen Gegenstinden.
Wer hoher strebte, widmete sich dem Studium vor allem des kano-
nischen Rechts. Abgesehen davon, dall das kanonische Recht zur
Theologie gezihlt wurde, fehlte die theologische Bildung auch
sonst nicht. Nur war sie ganz auf die praktischen Bediirfnisse zu-
geschnitten, wie man es gelegentlich an den griindlichen Glossen
von Geistlichen zu Handbiichern der Seelsorge erkennt.

Niemals diirfen wir die Verhiltnisse um die Mitte des 16. Jahr-
hunderts zu SchluB3folgerungen fiir die Zeit vor der Reformation
heranziehen; denn die Glaubensspaltung rifl unausfiillbare Liicken,
und eine oft verwahrloste Generation von Geistlichen war des-
wegen im Heranwachsen, wie iibrigens ofters auch in der pro-
testantischen Kirche Klagen iiber mangelnde Bildung der Seel-
sorger und den Riickgang des religiosen Unterrichts laut wurden ©.

Das Mittelalter kannte jedoch keine Priesterseminarien, keine
Bildungsanstalten, in denen Zucht und Sitte zur Erginzung des
Wissens gesichert waren. Das ist der wesentlichste Unterschied
zu spateren Epochen. Die Studentenbursen des Spitmittelalters
erfiillten diese Aufgabe sicher nicht. Das war unseres Erachtens
entscheidend fiir den Bildungsgang des Geistlichen. Auch wer sich
als Student der Universitit auf den priesterlichen Beruf vorbe-
reitete, war auf sich selbst angewiesen. Er genoB Freiheit, er

6 Vgl. Ed. Scherer, Der erste Schaffhauser Katechismus von Joh. Konr.
Ulmer und der Kampf um denselben (1567—1569). Schaffhauser Beitr, z. va-
terl. Gesch, Bd. 16 (1939), p. 179 ff.,, bes. 179—185. Giitiger Hinweis von
Dr. K, Schib. Fiir Graubiinden s. Jahresber. der hist.-ant. ‘Gesellschaft von
Graubiinden 1043, 111—114, fiir Basel verweise ich auf die Aktensammlung z.
Gesch. d. Basler Reformation Bd. V (1945), Nr. 445b.



— 415 —

entzog sich der Kontrolle, kurz, Wissen und Bildung stimmten
nicht iiberein. Durch die tibergroBie Freiheit wurde die sittliche
Eignung des angehenden Geistlichen in Mitleidenschaft gezogen.
Ein Beispiel: Ein Vorarlberger wurde an der Universitit Leipzig
wegen schwerer Exzesse relegiert (1504). Vor dem AusschluB aus
der Universitit ging er nach Merseburg, empfing hier die niederen
Weihen, kehrte nach Wittenberg (1504 Sommersemester) in sein
Studium zuriick, und ein Jahr nach seinem AusschluB in Leipzig
amtete er bereits als Pfarrer im Vorarlberg (1505). Geordnet war
der Bildungsgang des Geistlichen auch sonst nicht. Nicht wenige
zogen von Deutschland nach ltalien, nach Rom, und lieBen sich
auf Grund ihrer Bitte an die Kurie von beliebigen Prilaten die
Weihe erteilen, ohne zuvor die bischéfliche Kurie begriiBt zu
haben. Diese muBte sie schlieBlich annehmen. In der Diézese Chur
gab es Geistliche, die in Rom, in Verona, Trient, auch etwa in
Paris geweiht worden waren. Die Lust zum Wandern und Vagieren
erklart uns auch die nicht seltene Teilnahme von Geistlichen an
Kriegsziigen aller Art, an denen das beginnende 16. Jahrhundert
nicht arm war. Da war eine Welt, in der manche Geistliche ihres
Berufes und ihrer Verpflichtungen leicht vergaBen.

Zu den schweren sittlichen Schiden rechnet die Geschichts-
schreibung das Konkubinat des Klerus. Die nachmalige
katholische Reform hat diesen Eindruck verstirkt. Trotzdem war
nicht alles, was uns heute schwer anst6Big erscheint, als solches
empfunden worden. Nicht die Publizistik der Reformatoren darf
fiir die Beufrteilung dieser Fragen entscheidend sein; denn sie
rechtfertigten mit ihrem Kampf gegen das Konkubinat die eigene
Preisgabe des Zolibats. Das Volk ertrug das Konkubinat, es lehnte
aber anfinglich die Priesterehe scharf ab. Es gibt nicht wenige
Beispicle, die klar dartun, wie leicht sich das Volk mit dem Kon-
kubinat abfand, wie der Konkubinarier sich ohne Scheu in der
Offentlichkeit zeigen durfte, ohne irgendwie AnstoB zu erregen,
und es gibt ergreifende Zeugnisse von Geistlichen, die dauernd
dem Konkubinat verfallen blieben und sich ganz ihrer Aufgabe als
Seelsorger hingaben, so jener biindnerische Kaplan, der sich in
einem Brieflein an die Kurie « das arm blitli» unterschrieb und
sein Nichterscheinen vor Gericht damit begriindete, daB er ohne



— 416 —

Geld sei und das Sakrament den Berg hinauftragen muBte 7. Und
es gab andere, die spiter ihre besten Krifte in der erfolgreichen
Abwehr der newen Lehre aufzehrten. Auch ist nicht die Tatsache
des Vorkommens entscheidend fiir den Zusammenhang mit der
Glaubenskrise, sondern die Verbreitung des Konkubinats und sein
besonderer Charakter. Vor allem gilt es zu wissen, ob nicht schwe-
rere sittliche Vergehen das Ansehen der Geistlichen und das Ver-
traven zwischen kirchlicher Autoritit und Untergebenen erschiit-
terten, etwa Inzest und Adulterium. Die Stérung und der Angriff
auf die Familienehre blieben im Volk niemals ungeahndet, so ruhig
dieses das Konkubinat sonst hinnahm.

Die Tragweite des Konkubinats selbst liegt in den Zusammen-
hangen des Konkubinats mit der kirchlichen Strafpraxis
beschlossen. Die Kirche selbst verbot das Konkubinat grundsitz-
lich, aber sie ahndete das Vergehen mit ungeniigenden Mitteln.
Sie hielt zwar an der sakramentalen Absolution fest, aber sie for-
derte auch gerichtliche BuBe und Strafgelder. Sie nahm unter
solchen Voraussetzungen das Konkubinat gleichsam als eine Tat-
sache hin. Indem sie das tat, totete sie die Scheu vor dem sittlichen
Fall und die Achtung vor dem Zdélibat. Wer es dagegen versiumte,
sich die Absolution zu erwirken, muBlte schlimme Folgen gewiir-
tigen. Er verfiel gerichtlicher Verfolgung: Mahnungen, Vorladun-
gen, Suspension, Exkommunikation folgten sich rasch, oft ohne
jede Riicksicht auf mildernde Umstinde. So geriet schlieBlich der
suspendierte Geistliche in einen schweren Gewissenskonflikt:
gemifB der Suspension auf die Ausiibung seines Amtes zu ver-
zichten und der Gemeinde seine Dienste zu entziehen, oder der
bischoflichen Kurie den Gehorsam zu versagen, um der Gemeinde
zut dienen. Mahnungen, Ladungen, Suspension, Exkommunikation
wie Absolution von ihr, kurz das gesamte Strafverfahren war mit
Gebiihren verbunden, deren Hirte der Geistliche bitter empfand,
zumal wenn er fiir jene zu sorgen hatte, die durch das Konkubinat
die Seinen geworden waren.

So sind es gerade die materiellen Folgen, ist es auch oft die

i .\).(./—ir verweisen hiefiir und fiir das folgende auch auf O. Vasella, Bi-
schofliche Kurie und Seelsorgeklerus. Zeitschr, f. schweiz. Kirchengeschichte
1938, 81 ff., 161 ff.



— 417 -

miBbriuchliche Anwendung geistlicher Zensuren, ist es die unheil-
volle Verquickung geistlicher Gewalt mit finanziellen Anspriichen
der Kurie, welche das Verhiltnis des Geistlichen zur bischoflichen
Kurie und damit zur kirchlichen Autoritit des Bistums am nach-
teiligsten beeinfluBt haben. Der Fiskalismus, das heifit der Aufbau
des Strafsystems des geistlichen Gerichts auf Geldstrafen, l:iBt sich
in seiner Ausdehnung nur erkennen aus der Praxis des Gerichts,
wie auch dessen Bedeutung nur aus der Fiille der mannigfachsten
Prozesse gezeigt werden koénnte. So ist hier auch daran zu erinnern,
dafl die Beziechungen der Geistlichen zu den Laien in den Ge-
meinden selbst noch ungeniigend aufgehellt sind. Ihr gegenseitiges
Verhiltnis kann auch nur aus entsprechenden Quellen, den geist-
lichen Gerichtsbiichern, beleuchtet werden. Eine uns heute fast un-
begreifliche Verwilderung der Sitten beherrschte diese Bezichun-
gen in vielen Gemeinden. Titlichkeiten mit Dolch und Schwert
waren haufig. Diese Gefihrdung des guten Einvernehmens zwi-
schen dem Seelsorger und den gliaubigen Pfarrgenossen ist nur
verstindlich aus der damaligen Stellung der geistlichen Judikatur
und auf dem Lande aus der wirtschaftlichen Verpflichtung des
Bauern zu Zinsen und Zehnten an Geistliche und geistliche Stifte.
Auch die klandestine, die heimliche Ehe, geschlossen ohne Mit-
wirkung der Kirche, oft auch ohne geniigende Zeugen, spielte ihre
besondere Rolle. Sie war weit verbreitet und fiihrte zu groBer Ver-
wirrung auf dem Gebiete des Ehewesens. Dementsprechend wuchs
die Zahl der Prozesse, fiir die, neben -allen Prozessen um Zinsen
und Zehnten geistlicher Kreise, wiederum das geistliche Gericht
zur Rechtsprechung zustindig war. Dadurch ist ohne jeden Zweifel
das Vertrauen vieler Laien zur Kirche und zur kirchlichen Autoritit
aufs tiefste gefiahrdet und erschiittert worden. Noch bediirfen diese
Verhiltnisse niherer Untersuchung. Gewil} ist aber, daB hier nicht
allein rein kirchliche, sondern innere religiose Anliegen beriihrt
sind, lieB doch z. B. Freiherr Sigismund von Brandis laut einem
ErbschaftsprozeB von 1472—1473 als Leibherr der ProzeBparteien
dem Ehemann der Kligerin die Sakramente verbieten. Deswegen
kommt der geistlichen Gerichtsbarkeit in allen Fragen der vor-
reformatorischen Verhiltnisse und der Ursachen der Reformation
eine zentrale Stellung zu.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, 27, Heft 4 2



— 418 —

Der Aufbau des Strafsystems des geistlichen Gerichts nach
fiskalischen Gesichtspunkten kann aber nur erklirt werden aus
den Bediirfnissen des geistlichen Staates. Dieser geistliche Staat
hatte nun viele Wandlungen erlebt: den Wechsel von der Natural-
zur Geldwirtschaft, die vielen kriegerischen Auseinandersetzungen,
den finanziellen Zerfall, den Aufstieg der Stidte und Gemeinden
und manches andere mehr. Eine wachsende Verschuldung der
Hochstifte war die Folge. Unter dem Bischof von Konstanz, Otto
IV. von Sonnenberg (1479—1491), soll die Schuldmasse des Bis-
tums 150 000 Gulden erreicht haben, so dall die Einkiinfte kaum
hinreichten zur Deckung der Zinsen 8. Daher muBten neue Geld-
quellen erschlossen werden. Das traf nun auch den Geistlichen.

Gab es unter dem Klerus ein Proletariat? Die Frage wird
von vielen Geschichtsschreibern bejaht. Sie wollen damit zugleich
sagen, daf} es zu viele Geistliche gab, gleichsam eine Hypertrophie.
Das ist jedoch nur bedingt richtig. Gewill, manche Dom- und
Stiftskirchen zihlten eine Menge von Benefizien: im Miinster zu
Basel gab es 63 Kapline, fiir Ziirich nennt man die Zahl von 92
Geistlichen. Trotzdem darf man sich iiber die besonderen Voraus-
setzungen der Zeit nicht hinwegtiuschen lassen. Manche Stiftun-
gen beruhten auf einer Jahrzeit, mit ihr verband man eine Kaplanei-
stiftung. Der Inhaber einer solchen Pfriinde hatte bescheidene Ver-
pflichtungen zu erfiillen. Andere Benefizien stellten eine Verbesse-
rung fiir bereits verpfriindete Geistliche dar. Daraus erklirt sich
teilweise die hohe Zahl der Altarbenefizien. Vor allem aber spricht
sich in der groBlen Zahl von Geistlichen die Durchdringung des
taglichen Lebens mit kirchlich-religiosem Denken aus. Es gab keine
Armen- und Spitalpflege, keine Bruderschaften und keine Ziinfte,
an denen der Geistliche nicht seinen Anteil gehabt hatte. Das alles
zeigt zunichst lediglich, wie das Mittelalter immer noch erfiillt
blieb von den letzten Daseinsfragen des Lebens, wie die Kirche
immer noch im Mittelpunkt des tiglichen Lebens stand. Deswegen
war der geistliche Stand, trotz aller Bedringnisse, immer noch
begehrenswert.

8 So nach Franz Keller, Die Verschuldung des Hochstifts Konstanz im
14. und 15, Jahrhundert. Freiburger Dibzesanarchiv N. F. IH (1902), 421.



— 410 —

Der Begriff des geistlichen Proletariats, iibrigens modern in
seiner Priagung, trifft am ehesten-auf eine Schicht des Klerus zu.
Es sind jene Geistlichen, die von Ditzese zu Diozese wanderien,
die mit der Heimat zerfallen nun nirgends Ruhe finden. Sie
tauchten bald da, bald dort auf, sie waren an keine Tradition und
keinc Riicksichten gebunden, ohne Treue gegen sich und die
andern. Es sind jene Kleriker der untersten Klasse, die sich niemals
mit ganzer Uberzeugung ihrem Beruf hinzugeben vermochten, weil
die Begier zum Wandern sie immer wieder in die Ferne trieb. Sie
gehoren zumeist zu jenen Seelsorgern, die auf kurze Zeit angestellt’
ihr Amt auch unter ungiinstigen materiellen Bedingungen ver-
seheu. ’

Wenn die materielle Lage vieler Seelsorger bedenklich er-
schien, wenn es von manchen heiB3t, daB sie in Not und Elend
dahinstarben (obiit miscrabiliter, obiit nil reliquit), wenn die
bischofliche Kurie selbst Mitleid walten lassen muBte und erheb-
liche Betriige crlie3, so lag das an der Verschuldung des Geist-
lichen an die bischofliche Kurie, eine Verschuldung, die ihm aus
Abgaben, Steuern und Strafgeldern erwuchs. Viele muBten um den
Unterhalt der Thren kampfen und der bischoflichen Kammer* 10, 20,
ja 30 und 60 Gulden entrichten, und die Hohe dieses Betrages
mag man annihernd daran ermessen, daB ein guter Ochse 6—8
Gulden galt. Das bischofliche Steuer- und Abgabewesen ist nicht
gemildert, sondern verschirft worden. In jahrlichem Wechsel
galt es die mannigfachsten Abgaben und Steuern aufzubringen.

In diesem Zusammenhang mull an das Spolienrecht er-
innerr werden, das die Nachlassenschaft des Geistlichen dem Pa-
tronatsherrn, vor allem auch Klostern verschrieb. Im Bistum Chur
besaB der Bischof an vielen Orten iiberhaupt ein absolutes Erb-
recht, so im Vintschgau. Das Spolienrecht ist nur allméhlich da-
durch gemildert worden, daB an manchen Orten und unter be-
stimmten Voraussetzungen der Geistliche sich loskaufen konnte,
womit er das Testatrecht erwarb.

So ergibt sich, da} von einem eigentlichen Proletariat sicher
nicht iiberall die Rede sein kann, schon gar nicht im Sinne einer
geschlossenen Klasse. Auch ist weniger die Zahl der Geistlichen
entscheidend, als vielmehr die allgemeine Verschlechterung der



— 420 —

materiellen Lage des Seelsorgeklerus durch die weitgehende Be-
lastung der Geistlichen mit Abgaben und Steuern, Straf- und BuB-
geldern aller Art. Zufolge der Schwiichung der geistlichen Landes-
herrschaft waren die Finanzbediirfnisse der Bistiimer in einem fast
unertriglichen Mal} gestiegen. Auch in dieser Hinsicht zeigt der
Staat eine vielfach entgegengesetzte Entwicklung.

I1l. Weltliches Kirchenregiment

Das Problem der Beziehungen des Staates zur Kirche vor
der Reformation ist i(ciﬂ@st\f@gS in jenen Auseinandersetzungen
ausgesprochen, wie sie sich zwischen den Gemeinden und den
kirchlichen Kreisen wihrend des Mittelalters entwickelt haben.
Wir erinnern etwa an den Schwyzer Marchenstreit oder an
das Pfaffenjagen wihrend der Appenzeller Freiheitskriege. Diese
Vorgiinge besagen nichts fiir die Frage nach der Glaubenstreue,
Der Glaube stand in keiner Weise in Frage, wohl aber waren
diese und andere Ereignisse Ausdruck einer kritischen Haltung
gegeniiber bestimmten Trigern kirchlicher Gewalt. Wichtiger ist
zit wissen, ob in der Struktur des Staatswesens und im Verhalten
weltlicher Obrigkeiten Voraussetzungen gelegen waren, die den
Durchbruch der kirchlichen Opposition erleichterten.

Den mittelalterlichen Staat kann man sich ohne die innere
Verbundenheit mit der Kirche nicht denken. Diese Verbundenheit
schloB notwendigerweise auch Auseinandersetzung in sich. Diese
Verbundenheit war am stirksten entwickelt dort, wo der Bischof
geistlicher Oberhirte und weltlicher Landesherr war. Zur Behaup-
tung seiner landesherrlichen Stellung war der Bischof mehr und
mehr auf die Hilfe seiner Gemeinden angewiesen. Daher war die
Mitwirkung der Gemeinden an der Landesregierung im Wachsen
begriffen, und es verschafften sich die Untertanen auch Einflul}
auf die Bischofswahl. In einer Wahlkapitulation mulite sich Kar-
dinal Schiner verpflichten, ohne Wissen und Willen der Landleute
weder zu resignieren noch die Landessatzungen abzuindern. So
machte sich der Dualismus der geistlichen und weltlichen Gewalt
geltend im Sinne des Zerfalls der zentralen, der bischoflichen



— 421 —

Gewalt. Die politische Abhédngigkeit des Bischofs fithrte zum
Kampf um die kirchenpolitischen Rechte iiberhaupt. Der Kampf
gegen die bischoflichen Hoheitsrechte ist die erste allgemeine
Folge der Stellung der Bischofe als Landesherrn gewesen. In dem
MaBe, wie die Macht des Bischofs geschwiicht wurde, wuchsen
die Kraft und das SelbstbewuBtsein der Gemeinden. Das lag nicht
zuletzt an der allgemeinen Entwicklung: am Niedergang des Feu-
dalwesens, an der sozialen Umschichtung der Stinde, dem Verfall
des Adels und dem Aufkommen der biirgerlichen und biuerlichen
Gemeinden, dem Ubergang von der Natural- zur Geldwirtschaft
u. a.m.

Wo es sich um den Glauben handelte, genoB die Kirche den
Schutz des Staates. Glaubensabweichungen duldete der Staat nicht.
Doch der EinfluB des Staates machte sich auch gegen die Kirche
geltend. Man darf sagen: der Staat griff iiberall dort ein, wo die
Kirche versagte oder ihre Rechtsordnung in MiBbriuchen geendet
hatte.

Am auffilligsten zeigt sich das alles auf stidtischem Boden,
im Verhalten des Rates gegeniiber den Kléstern und dem Klerus.
Wir erinnern an die Privilegien des Klerus: an seine Steuerfreiheit
und Befreiung von stddtischen Lasten. In Basel wurden 1515 auch
die bischoflichen Kurialen den Biirgern gleichgestellt, sie muBiten
fortan steuern und dem Rat schworen. Man bekdmpfte den EinfluB
landesfremder Geistlicher, die Wahl ungeeigneter Geistlicher, die
auf dem Wege des Amterkaufs ihre Pfriinden erlangt hatten. Dabei
spielte das Patronatsrecht eine bedeutsame Rolle. Es ist nicht
immer gegen das Wohl der Kirche beniitzt worden. Auf Grund der
Patronatsrechte iibten die Laiengewalten ein Kontrollrecht iiber
die Besetzung der geistlichen Amter aus. Die stidtischen Rite
strebten oft Hand in Hand mit der kirchlichen Obrigkeit Reformen
an. So gelangte der Rat von Feldkirch mit Einverstindnis des
Bischofs von Chur 1487 nach Rom, um die Absetzbarkeit der stad-
tischen Benefiziaten zu erlangen, weil er iiberzeugt war, nur so
ilirem drgerniserregenden Leben ein Ende bereiten zu kénnen. Die
Gemeinden des Engadin Samaden und St. Moritz schlossen 1504
mit dem Domkapitel von Chur Vertrige, in denen sie die befristete
Anstellung ihrer Pfarrer auf vier Jahre durchsetzten. Ihre Entlas-



— 422 —

sung wurde vorgesehen, sobald sie sich unschicklich hielten. Es
ging nicht immer nur um Rechte, sondern um eine bessere Ord-
nung, um eine Erneuerung der Seelsorge. Das entsprach auch dem
unverkennbaren religiésen Sinn des Volkes, das einen groBartigen
Ausdruck fand in zahlreichen Stiftungen von Kapellen, im Erwerb
von Reliquien, in der Pflege der Prozessionen und mannigfacher
religioser Briuche, im Bau und in der Erneuerung der Gottes-
hiiuser. Es gibt tatsiichlich eine Fiille von Erscheinungen, die im-
ponierend wirken durch die Opferbereitschaft, die sie bekunden.
Der Reformwille stidtischer Riate kam auch in der Kloster-
politik zur Geltung. Die Reform mancher Konvente des Domini-
kanerordens ist verwirklicht worden dank der Initiative oder Mit-
hilfe weltlicher Obrigkeiten, ja oft sehr verstindnisvoller Zusam-
menarbeit mit der kirchlichen Autoritat. Indessen schreckte der
Staat auch vor eigenmichtigen Schritten nicht zuriick. Eindrucks-
voll bleibt stets das Beispiel der Stadt Bern®. Sie traf eine Reihe
von MalBnahmen, die auf Bevormundung der Kloster zielten und
sie ginzlich der staatlichen Aufsicht unterstellten. Sorglose Ver-
waltung, leichtfertige Sitten, 6ffentliches Argernis rechtfertigten
die Strenge. Die erste Machtprobe galt dem Stift Interlaken, das
durch seine Schulden und seine Verschwendung verrufen war. Bern
brach hier, mit einem papstlichen Brief bewaffnet, den Widerstand
des Stiftes und dringte ihm 1473 einen Vogt auf. 1487 iibertrug:
der Rat die Vogteien sidmtlicher Kloster den Mitgliedern des
GroBen Rates. Bern suchte sich jedoch in allem kirchlich zu decken.
Es meldete sich das Verlangen nach einer kirchlichen Behorde
in den eigenen Mauern. Das fithrte 1485 zur Griindung des Chor-
herrenstiftes St.Vinzenz. Mit Zustimmung der romischen Kurie
hob der Rat kurzerhand eine Reihe von Kldstern auf und wandte
ihre Einkiinfte dem neuen Stift zu. Bern verordnete 1487, dalB3 das
Chorherrenstift kein Kapitel halte ohne Beisein eines Ratsmit-
gliedes, ja es durfte ohne Zustimmung des Rates den Bann weder -
verhingen noch handhaben. Der Rat verbot den Priestern das
Weinschenken, er hieBl die Pfarrer die Stelle wechseln oder er

* Dariiber s. R, Feller, Der Staat Bern in der Reformation (1920), 95 ff,,
wo wenige Siitze entlehnt sind.



— 423 —

setzte diese ab. Er errichtete neue Kirchspiele, befaBite sich mit
der Sonntagsheiligung und der Minderung der Festtage. Er erteilte
sogar Ehedispensen und verbot dem Bischof dafiir die Gebiihren
zu bezahlen. Bern lernte dabei, wie leicht es ging, Ordenshiuser
aufzuheben und in den Bereich der kirchlichen Rechte einzugreifen,
und dies konnte der Kirche verhidngnisvoll werden.

Das ist das stadtische Kirchenregiment, wie man es mit Recht
genannt hat. Es ist auch anderwiirts geiibt worden. In Ziirich iiber-
wachte der Rat die Vermichtnisse an kirchliche Stiftungen, er
setzte in Kldster und Stifte Vermogensverwalter ein, er ordnete
Eheprozesse und zog Kleriker ungescheut zur Verantwortung. Auf
Grund eines papstlichen Privilegs Sixtus 1V. zog es die Besetzung
der Benefizien in papstlichen (ungeraden) Monaten an drei Stiften
an sich: am Fraumiinster und den beiden Chorherrenstiften GroB-
miinster und Embrach. Der Einspruch der ausgeschalteten Bischofe
wurde scharf zuriickgewiesen. Das alles war moglich nicht zuletzt
auf Grund der politischen Beziehungen eidgenossischer Stiinde
mit Rom. Um der politischen Hilfe der Eidgenossenschaft willen
machte Rom so bedeutende Zugestiandnisse. Es ist geradezu auf-
fallig, wie Rom in Bern die wichtigsten Stellungen der Kirche aus
politischer Berechnung preisgab. Im Besitz der Kirchengewalt
griff Bern nach den Aufgaben der Kirche, besonders nach der
Sittenzucht. Die staatliche Gewalt gewohnte sich an dieses Regi-
ment. Aber auch auf dem Lande gewannen die Laien mehr und
mehr EinfluB innerhalb der Pfarreiverwaltung. Das zeigt sich ganz
besonders in der Rolle der Kirchenpfleger oder Kirchenvogte oder
wie immer ihre Bezeichnung lautete.

Die Motive dieses Kirchenregiments deuten auf Wichtiges hin.
Die Uberzeugung der Obrigkeiten war trotz allem der Glaube an
die iibernatiirliche Ordnung. Nach dieser Richtung darf der Begriff
des weltlichen Kirchenregiments niemals miBverstanden werden.
Weil die Kirche in vielen Bereichen versagte, trat an ihre Stelle
der Staat. Doch fiir die Obrigkeit, die so eingriff, geschah doch
etwas Neues, das sie sehr lebendig empfand: sie fithlte die Ver-
antwortung auch fiir das Seelenheil ihrer Untertanen, und damit
wurde ein Gedanke der Reformation irgendwie vorbereitet. Doch
die Unterschiede sind nicht zu iibersehen: Dieses staatliche Ge-



— 424 —

baren riithrte in nichts an den Grund und den Gehalt der Kirche
selbst. Alles, dieses ernste Erstreben einer gesunden Volksmoral,
einer Erneuerung des religios-sittlichen Lebens unter den Geist-
lichen, geschah noch durchaus im Rahmen des alten Glaubens, der
katholischen Lehre. Noch priifte man die Dogmen nicht, auch nicht,
ob Kirche und Schrift eins wiren. Das erst war das Werk der
Reformation.

MuB ten die geschilderten Verhiltnisse zur Bildung einer
neuen Kirche fithren? Wer mochte diese Frage bejahen? Letztlich
bleibt auch der Raum fiir menschliche Freiheit und menschliche
Entscheidung noch offen. Warum es doch zur tragischen Krise in
der Kirche kam und zur Bildung einer neuen Kirchengemeinschaft,
welche das Band mit der katholischen Kirche zerriB, das bleibt
schlieBlich doch ein Geheimnis, das den Betrachter iiber die histo-
rische Ordnung hinausfiithrt zu einer Frage des Glaubens; denn
auch die Bewertung der neuen Kirche ist eine Frage des Glaubens,
und das Problem der Ursachen der Reformation kann sich, soweit
es historischen Charakter besitzt, nur auf die natiirlichen Ursachen
beziehen. Was gewiB ist, ist die Reformbediirftigkeit, das erschiit-
ternde Geheimnis der Geschichte aber ist der Ubergang von der
Reformfrage zur Begriindung einer neuen dogmatischen Ordnung.



	Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz

