
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 27 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz

Autor: Vasella, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-76486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-76486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz'

Von Oskar Vasella.

Die mittelalterliche Epoche ist im Grollen beherrscht durch
den gewaltigen Kampf zwischen Imperium und Sacerdotium,
zwischen Kaisertum und Papsttum. Das Ende dieses Kampfes ist der
Zerfall der zentralen Gewalt im Reich, aber auch eine erhebliche
Schwächling des Papsttums, trotz allen seinen Erfolgen. Das
Bewußtsein von der göttlichen Mission des Papsttums ist in weiten
Kreisen erschüttert worden. Durch die oft erneuerten Schismas
entstand eine große Verwirrung, die bis tief in die bischöflichen
Kirchen hineinwirkte. Längst ist das Bedürfnis nach Reform wach,
und der Ruf nach einer Erneuerung der Kirche an Haupt und Gliedern

will nicht mehr verstummen. Trotz aller guten Ansätze zu
einer Reform ist diese als Ganzes tatsächlich nie verwirklicht worden.

Doch davon soll hier nicht näher die Rede sein. Es soll lediglich

darauf hingewiesen werden, daß auch in Rom der Aufgabenkreis

sich in einem weiten Ausmaß vom religiösen auf das politische

Gebiet verschoben hat, daß auch dort, wo das religiöse Ideal
bewußt und erhalten blieb, es vielfach kaum mehr zu reinem
Ausdruck kommen konnte. Die Politik der Päpste um den Kirchenstaat

betraf politisch nur Italien. Doch der Träger eines Instituts,
das weltumspannend war, konnte diese Politik nicht ohne Schaden

für die allgemeine Christenheit betreiben. Im Zentrum der kirch-

] Vortrag, gehalten u.a. im Januar 1947 in Aarau und Zürich.
Der Text ist leicht überarbeitet worden. Es liegt uns natürlich fern, auf
Vollständigkeit in der Erfassung der Probleme irgendwie Anspruch zu
erheben. Zur Hauptsache müssen wir aut Belege verzichten, auch lür jene
Zeugnisse, die eigenen Quellenforschungen entstammen. Im Interesse eines

geschlossenen Aufbaus des Themas sind auch bekannte Ergebnisse der
Forschung einbezogen worden.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 77, Heft 4 1



— 402 —

liehen Schäden lag die unheilvolle Verkettung der geistlichen mit
der weltlichen Macht. Gerade diese Verkuppelung beider Bereiche,
des Weltlichen mit dem Geistlichen, hatte auch für die geistlichen
Bistümer und damit für die Eidgenossenschaft die schwersten

Folgen. Von hier aus ergeben sich die wichtigsten Einwirkungen
auf die kirchlichen Verhältnisse der Eidgenossenschaft, denen

unsere Betrachtung im besondern gilt.

I. Bistümer und Bischöfe

Im kirchlichen Organismus tragen nächst der päpstlichen
Kurie die Bischöfe die erste Verantwortung für das Gedeihen der
Kirche. Die Verhältnisse in den schweizerischen Bistümern waren
damals ungleich verwickelter als heute. Der Bund der Eidgenossenschaft

war kirchlich mit fünf Bistümern verknüpft: Basel,
Konstanz, Chur, Lausanne und Sitten, mittelbar auch mit Genf, Mailand

und Como.
Die Hochstifte stellten keine rein geistlichen Verbände dar.

Sämtliche Bistümer waren zugleich Fürstentümer, auch wenn
Umfang und Bedeutung des geistlichen Territoriums im einzelnen sehr

verschieden waren und die Gegensätze sich nicht überall in
derselben Schärfe herausbildeten. Die Verkuppelung der geistlichen
mit der weltlichen Macht war von tiefster Wirkung. Man darf
diese Tatsache gerechterweise nicht allein der Kirche zum Vorwurf
machen und sie lediglich als Machtstreben der Kirche ausdeuten.

Vielmehr führt uns die Entstehung der geistlichen Territorien in

jene Zeiten zurück, da die deutschen Könige selbst die Macht der

Bischöfe begründet hatten, weil sie in den von jeder Erbfolge
freien bischöflichen Staaten die treueste Stütze ihrer eigenen Stellung

im Reich erblickten. Verhängnisvoll und in der Verantwortung

kirchlicher Persönlichkeiten gelegen war nur die Zulassung
und Duldung von Auswirkungen, die kirchlich-religiösen
Zielsetzungen widersprachen.

Eine erste Folge war diese: die bischöflichen Ämter wurden
vielfach zu Versorgungsstellen für nachgeborene Adelssöhne. Das

trifft freilich viel mehr für Deutschland zu. Der Adel ließ es sich



— 403 —

überhaupt angelegen sein, und mit ihm die deutschen Könige, den
Rückhalt in den Bistümern niemals zu verlieren und daher die
Bischofsstühle wenn immer möglich mit Angehörigen des Adels
zu besetzen, gerade im Hinblick auf die weltliche Macht der Hochstifte.

In der Eidgenossenschaft gab es unmittelbar vor der
Reformation nur einen Bischof bürgerlicher Herkunft: Matthäus Schiner
von Sitten. Dem Bischof von Chur, Paul Ziegler von Nördlingen,
dessen Vater eben erst geadelt worden war, konnten die Untertanen

fürstliches Gebaren vorwerfen.
Die Konsequenzen dieser Situation reichten weit über das

Persönliche hinaus, gerade in der Eidgenossenschaft. Politische und
kirchliche Grenzen deckten sich ja nicht. Alle Bistümer reichten
erheblich über den Kreis der Eidgenossenschaft hinaus. Das
Schwergewicht der Diözese Konstanz, deren Sitz sich im Reich
befand, lag in Süddeutschland, nicht in den schweizerischen Bis-
tumsteilen. Zum Bistum Basel gehörten bedeutende Teile, die mit
der Eidgenossenschaft gar keine oder nur eine mittelbare politische
Verbindung hatten. Das Bistum Chur, dessen kirchlicher Mittelpunkt

rangmäßig wohl das politische Zentrum der Drei Bünde
bildete, umfaßte u.a. das tirolische Vintschgau und das Vorarlberg

bis Götzis. Das Hochstift besaß hier ganz bedeutende
Einkünfte, im Tirol auch zahlreiche Gotteshausleute. Ähnliche
Verhältnisse gelten für Lausanne und Genf. Während nun die
Eidgenossenschaft ihren Bund zu voller Souveränität entwickelt hatte
und sich damit gegenüber den süddeutschen, österreichischen,
savoyischen und anderen Mächten mehr und mehr abschloß oder
sich mit ihnen kriegerisch auseinandersetzte, blieben die
kirchlichen Grenzen in ihren jahrhundertealten Formen bestehen. Es

lebte gerade in diesem Hinwegsehen über politische Grenzen ein
bedeutendes Stück der Konzeption von der Universalität der
Kirche. Die Folgen, die sich daraus ableiten lassen, machen die
Tragweite dieser Lage für die Entwicklung der kirchlichen
Verhältnisse sofort klar.

Die Bischöfe waren gleichzeitig weltliche Landesherren und
geistliche Oberhirten. Das erklärt, warum die konkurrierenden
Mächte die Bischofswahlen im Sinne politischer Interessen
beeinflußten oder gar bestimmten, so etwa Österreich in Basel, Konstanz



— 404 —

und Chur, Savoyen in Genf, Lausanne und Sitten. Das erklärt
aber auch die schwere Mißachtung der kirchlichen Interessen. Die
Bischöfe selbst gerieten in ernste Konflikte stets dann, wenn sich
im eigenen Land kriegerische Auseinandersetzungen entwickelten,
die sie in Widerstreit zwischen den Rücksichten auf den eigenen
bischöflichen Staat und dessen Untertanen und der Verantwortung
als geistliche Oberhirten für das gesamte Bistum trieben. Im
Schwabenkrieg endete dieser Konflikt im Bistum Chur mit der
Flucht des aus Süddeutschland stammenden Bischofs Heinrich VI.
von Hewen (1491 -1505) und mit der Einsetzung einer aus Laien
und bündnerischen Domherren zusammengesetzten Regentschaft,
welche die weltliche und geistliche Leitung des Hochstifts an sich
riß. Der Bischof konnte nie mehr in seine Residenz zurückkehren
noch seine Regierung wieder übernehmen. Die Verhältnisse für
andere Bischöfe gestalteten sich oft ebenso schwierig. Wir
erinnern an das Schicksal Kardinal Schiners, der, verfolgt von seinen

politischen Feinden im eigenen Bistum, mehr als einmal den Weg
in die Verbannung suchen mußte.

Aus dieser Lage ergab sich als Folge, daß die Bischofsstühle
oft mit Persönlichkeiten besetzt wurden, die sozial und politisch
den Verhältnissen in den Bistümern fremd gegenüberstanden:
sozial, weil sie einer Schicht entstammten, die im Gegensatz zum

ständigen Denken der Bürger und Bauern haften blieb, politisch,
weil sie in ihrem Denken und Handeln sich ganz der Welt des

Adels und des Reichs verbunden fühlten, wiederum .im Gegensatz
zur Eidgenossenschaft und den eigenen Untertanen. Wie sehr die

Sorge für die weltliche Herrschaft jene Kräfte der Bischöfe
aufzehrte, die dem Wohl der Kirche hätten zugewendet werden
können und sollen, kann im einzelnen nicht geschildert werden.
Gewiß ist, daß das Leben auch hierin bedeutende Unterschiede
schuf. Noch lange nicht alle Bischöfe vergaßen ihre Verantwortung
als Oberhirten oder mißachteten sie in mutwilliger Weise. Trotzdem

entwickelten sich unheilvolle Verhältnisse. Zu ihnen muß auch

das Persönliche gerechnet werden.
Es ist schwer, in die Kenntnis der persönlichen Lebensführung

der Bischöfe einzudringen. Doch darf kaum bezweifelt werden,
daß es unter den Bischöfen an theologisch Gebildeten mangelte.



— 405 —

Humanistische Gesinnung und auch Pflege der profanen
Wissenschaften können niemals ausreichen zur Wahrung der wirklichen
religiös-kirchlichen Bedürfnisse. Eine eindeutige Unterscheidung
der beiden Ordnungen ist grundlegend. Der Bildungsgang mancher

Bischöfe entsprach nicht ihrer Berufung in das Hirtenamt.
Es gab auch in der Eidgenossenschaft Bischöfe, die sich erst nach

Jahren in die Obliegenheiten des priesterlichen Amtes durch
einfache Kapläne einführen ließen. Auch von sittlichen Schäden
hielten sich keineswegs alle Bischöfe frei. Deswegen verfingen
auch ihre wohlgemeinten Reformmandate nicht, weil das Beispiel
von oben ausblieb, das zu allen Zeiten unentbehrlich war und
bleibt. Deswegen offenbaren solche Reformdekrete zwar ein
Bewußtsein vorhandener Schwächen, aber sie bieten keinen Beweis
für die persönliche Lebensführung und Gesinnung der Bischöfe-.
Eine rühmliche Ausnahme bildete jedoch der Bischof von Basel,
Christoph von Utenheim (1503—1527). Milde, Sittenreinheit,
Gelehrsamkeit zeichneten ihn aus, und er gab das gute Beispiel
persönlichen Zelebrierens am Altar bis ins hohe Alter. Doch sein

guter Wille übertraf die geringe Kraft seiner Persönlichkeit, und
er zerbrach an mannigfachen Widerständen, kaum daß er das
Reformwerk beginnen wollte. Schon sein Nachfolger, Philipp von
Gundelsheim, war ganz anderer Arts.

Der verhängnisvolle Zwiespalt zwischen weltlichen und
kirchlichen Interessen beherrschte auch die Domkapitel. Sie bildeten
den Rat der Bischöfe, sie waren gleichsam das Herzstück der
bischöflichen Kirche. In den geistlichen Staaten spielte das
Domkapitel aus diesem Grunde eine hervorragende politische Rolle.
Daher erfolgte die Besetzung auch der Domherrenstellen vielfach
nach politischen Rücksichten, nicht in Erwägung des kirchlich-
religiösen Wohls. Sie erfolgte ebenso oft gegen die politischen
Interessen des Landes, insofern Adelige tüchtigeren Bürgerlichen,
Fremde Einheimischen vorgezogen wurden. Um der politischen
Interessen willen wurde daher oft das kirchliche Interesse ver-

- Vgl. dazu die Charakteristik Bischof Paul Zieglers von ("hur, iu dieser
Zeitschrift, 1942, 7 ff.

:l Über Christoph v. Utenheim s. R. Wackemagd, Gesch. d. Stadt
Basel IM (1924), 87 ff., 401.



— 406 —

nachlässigt, um der politischen Verantwortung willen die Autorität
des geistlichen Oberhirten gefährdet, wenn nicht gar erschüttert.
Dies war die Schwäche der bischöflichen Kirchen im Ausgang des

Mittelalters. Sie bestand noch ausgesprochener in Deutschland;
denn in der Eidgenossenschaft war das Bürger- und Bauerntum
doch ganz anders im Vorstoß begriffen. Es waren Verhältnisse,
die oft stärker waren als aller gute persönliche Wille. Aber sie

erfaßten die Kirche in ihrem ganzen Aufbau, nicht allein in ihren

Häuptern, sondern auch in den untern Gliedern der Hierarchie.

II. Der Klerus

/. Der Ordensklerus. Die Beurteilung der Verhältnisse in

den Klöstern im ausgehenden Mittelalter, gerade im Zusammenhang

mit unserer Frage, fällt nicht leicht. In keiner Weise soll von
vornherein verallgemeinert werden. Weder dürfen wir geradewegs
nur von Verfall sprechen, noch manche Zustände in ihrer Tragweite

unterschätzen.
Am schmerzlichsten berühren die Zustände in den

Benediktinerstiften. Sie sind am deutlichsten von den
allgemeinen kirchlichen Mißständen erfaßt, jedenfalls nicht zuletzt, weil
im Widerstreit der weltlichen und geistlichen Verantwortung auch

hier das Weltliche oft überwog. Indessen wurde in den Benedik-
tinerklöstern auch der Zuwachs an frischen, unverbrauchten Kräften
dadurch unterbunden, daß in einzelnen Stiften die Aufnahme auf
den Adel beschränkt war, so bekanntlich in Einsiedeln. Der Konvent

schmolz in gefährlicher Weise zusammen. Ähnliche Einflüsse
machten sich auch in anderen Stiften geltend, wenngleich der

adelige Charakter weniger ausgesprochen war. Die Verhältnisse
in Abteien wie Disentis können kaum als erfreulich gelten. Weit
günstiger stand es in St. Gallen. Der Kampf zwischen Adel und

Bürgertum war hier Jahrzehnte früher entschieden worden, als

der Bäckerssohn Ulrich Rösch die Resignation des Abtes Caspar
von Landenberg erzwang und die Leitung des Stifts übernahm.
Seine Regierung bedeutete nicht allein den Auftakt zur Restauration

des abfischen Staates, sondern auch zu bedeutsamen inneren



— 407 —

Reformen, die bisher wohl zu wenig gewürdigt worden sind. Sie

sind nicht unbeeinflußt von der bedeutungsvollen benediktinischen
Reformbewegung in Süddeutschland, die sich in der sogenannten
Bursfelder Kongregation zusammenschloß. Die hervorstechende
Rolle St. Gallens für die spätere Reform der Benediktinerstifte
nach der Glaubenskrise erklärt sich gewiß teilweise aus den

günstigeren Verhältnissen vor der Reformation, wie übrigens auch

die Rolle des Engelberger Abtes Barnabas Bürki in der
katholischen Religionspolitik auffallend bleibt. Trotzdem blieben
bedeutende Schwierigkeiten der Benediktinerabteien bestehen,
gerade weil auch hier die Sorge für die weltliche Herrschaft die
kirchliche Verantwortung belastete.

Für Klöster anderer Orden gelten ohne Zweifel andere

Voraussetzungen. Es ist heute wohl kaum möglich, angesichts der
vielen Lücken in der Erforschung der Geschichte unserer Klöster,
auch nur annähernd richtig zu beurteilen, ob und wo eigentlich
das Gute oder Schlechte überwog. Noch immer bestehen für die

Forschung auf diesem Gebiet weite und dankbare Aufgaben.
Indessen darf man für die religiöse Bildung des Volkes den Bettel-
orden der Dominikaner und Franziskaner wohl die größte
Bedeutung zuerkennen. Auch wenn sie sich vornehmlich mit dem

Aufkommen der Städte entwickelt hatten, erstreckte sich doch ihre

von der Pfarrorganisation freie Seelsorge in weitem Ausmaß
auch auf die ländliche Bevölkerung. Zwar hatten auch diese Orden

infolge der oft verwirrenden Verhältnisse in der Kirche schwere

Krisen erlebt. Trotzdem entwickelte der Dominikanerorden seit

dem Ausgang des 14. Jahrhunderts eine imponierende Refonn-
bewegung nicht nur in Italien und Deutschland, sondern auch in

der Schweiz. So wurde 141° der Berner Konvent reformiert. Da

hören wir, wie es früher um die Predigerbrüder bestellt war:
« Sie verzareten dem kloster sin gut und wie fil man inen half,
das beschos nüt». Großartig war vor allem die Erneuerung des

Basler Predigerklosters 1429. Seit dieser Zeit strömten reiche und

schöpferische Kräfte von Basel aus. Durch Basler Predigerbrüder
wurde der Konvent in Chur 1469 erneuert und einem neuen

religiösen Leben zugeführt. Die Forderungen, um die oft ein geradezu
dramatischer Kampf geführt wurde, lassen die wichtigsten Übel-



— 408 —

stände erkennen: völlige Mißachtung der klösterlichen Klausur
und Preisgabe des Armutsideals, auch durch den einzelnen. In
der Zeit der Glaubenskämpfe sollten die ungebrochenen Kräfte
vieler Klöster zu vollem Durchbruch gelangen. Sie schlössen in
vielen Fällen jene Lücken, welche der Weltklerus hinterließ, und
viele Mönche wie auch Nonnen gaben ihrer Treue zur angestammten

Kirche und ihren jahrhundertealten Idealen in ergreifenden
Zeugnissen Ausdruck, so auch der greise Prior der Basler
Kartause Hieronymus Zscheckabürliii'.

2. Weltklerus. Die Reformation war eine Krise innerhalb der
Kirche, und die zahlreichsten Parteigänger der Opposition
entstammten dem Weltklerus, jenen geistlichen Kreisen, die durch
ihren Beruf dem Volk am nächsten standen. Von ihm sei jetzt
eingehender die Rede.

Die Qualität der Seelsorger ist für die religiöse Bildung des

Volkes von entscheidender Bedeutung, sie hängt ihrerseits
weitgehend ab von der Art und Weise, in welcher die Kirchenämter,
die Pfarreien und Kaplaneien besetzt werden. In dieser doppelten
Beziehung müssen zunächst die Verhältnisse des Klerus betrachtet
werden.

Die unmittelbaren Rückwirkungen der Mißstände an der
römischen Kurie auf den Seelsorgerklerus treten greifbar hervor. Die
Besetzung auch der niederen Kirchenämter ist von Rom finanziell
ausgebeutet worden, in Rücksicht auf die Finanzbedürfnisse,
welche der päpstlichen Kurie großenteils aus ihrer Politik
erwuchsen. An drei hauptsächliche Formen der Besetzung der
geistlichen Benefizien muß in diesem Zusammenhang kurz erinnert
werden: a:n die Reservationen, die Expektanzen und die Kumulation

der Pfründen.
Auf Grund der Reservationen behielt sich der Papst

bestimmte Benefizien zur Besetzung vor. Sie bezogen sich
allerdings im allgemeinen nur auf höhere Kirchenämter. Schlimmer
wirkten sich die Expektanzen aus: daß der Papst einem
bestimmten Geistlichen ein frei gewordenes oder frei werdendes

1 Vgl. Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation. Bd. IV
(1941), Nr. 265, 310.



— 409 —

Benefizium vorbehielt. Die Konsequenzen dieses Systems waren
außerordentlich verhängnisvoll. Es entwickelte sich daraus ein
wahrer Pfründenhandel, und dieser war die Ursache für das
allgemein verbreitete Unwesen der Kurtisanen in Rom und erklärt
auch den eigentlichen Wucher mit Pfründen. Jahrzehntelang
empörte sich die öffentliche Meinung der Eidgenossenschaft über
die Kurtisanen, diese Pfründenjäger, die in allen möglichen und
unmöglichen Stellungen in Rom weilten, um auf die erledigten
geistlichen Pfründen Anspruch zu erheben. Die Konsequenzen
dieser Übelstände reichten sehr tief. Bei der Besetzung der
Benefizien entspannen sich sehr langwierige und kostspielige
Prozesse, da sich mehrere Anwärter um dieselbe Pfründe stritten.
Der leidtragende Teil war das Volk, das eine geordnete Seelsorge
oft lange genug entbehren mußte. Es war keineswegs leicht,
zudringliche und unwürdige Anwärter abzuschütteln, obwohl es an

tatkräftigen Abwehrversuclien nicht fehlte, so etwa wenn ein
Domkapitel kurzweg die Einkünfte eines Kanonikats sperrte. Für Seel-

sorgebenefizien aber verblieb den Pfarrgemeinden oft nur der Weg
zur Selbsthilfe.

Aus dem Pfründeiihandel ergab sicli ferner die K u m u 1 a -

tion, die Häufung von Pfründen in einer Hand. Der Inhaber
mehrerer Benefizien konnte natürlich die Seelsorge unmöglich an
mehreren Orten zugleich versehen. Es ging ja auch nicht mehr
um Seelsorge, sondern um die Einkünfte. So ergab sich die
Verpachtung der Kirchenämter. Der eigentliche Inhaber des Benefi-
ziums verpachtete es gegen Entrichtung einer bestimmten Pen-
sionssumme. Der Vorbehalt einer Pension auf Lebenszeit war sehr
verbreitet und in gleicher Weise eine Auswirkung des Pfründen-
handels wie der Pfründenkumulation. Wer verpachtete, behalt sich
mit bloßer Vertretung, mit der Bestellung von Vikaren oder gar
Vizevikaren, also oft mit Geistlichen, denen die ungeteilte Hingabe
an das priesterliche Ideal weitgehend abging, oder die infolge
kurzbefristeter Anstellung mit der Seelsorge ihrer Gemeinde
niemals verwachsen konnten. Diese Gefahr lag um so näher, als auch
die Einkünfte des Geistlichen durch den Vorbehalt bestimmter
Pensionssummen empfindlich geschmälert wurden. Gerade in
dieser Hinsicht muß auch kurz auf die Bedeutung der I n k o r p o -



— 410 —

ratio n hingewiesen werden, das heißt die Einverleibung einer
Pfarrei in ein Kloster oder eine andere geistliche Korporation.
Versah das Kloster die inkorporierte Pfarrei oder Kaplanei durch
seine eigenen Konventualen, dann war das innere klösterliche
Leben gefährdet, sobald es nur wenige Mönche zählte. Nahm es

jedoch Weltgeistliche für die Seelsorge in Anspruch, dann lag die

Versuchung nahe, zugunsten des Klosters die Einkünfte des Geistlichen

zu schmälern und dann mit einem häufigen Wechsel der

Seelsorger vorlieb zu nehmen, was die zielbewußte Leitung des

Kirchenwesens in der Gemeinde schwer schädigen konnte.
Deswegen rangen solche Pfarrgemeinden nicht selten in erbitterten
Prozessen um eine feste Anstellung ihrer Seelsorger.

So muß denn gerade die Betrachtung dieser Verhältnisse zur
Überlegung führen, daß auf dem Gebiete der Besetzung der Seel-

sorgestellen schwere Mißbrauche geherrscht haben, welche die

Qualität der Seelsorger in bedenklicher Weise herabsetzten. Es

ist auch kein Zufall, daß hierin das Urteil der Geschichtschreibuiig,
der katholischen wie protestantischen, eindeutig ist. Nicht ebenso

eindeutig ist das Problem der Bildung des Klerus zu beantworten.
Die Geschichtschreibung rechnet die Unwissenheit des

Klerus zu den ersten Ursachen der Reformation, ja diese
Ansicht hat geradezu schlagwortartigen Charakter angenommen.
Doch darf man sich fragen, ob in diesem Urteil nicht auch eine

der Voraussetzungen des 19. Jahrhunderts ausgesprochen ist: daß

nämlich Wissen allein das Leben und vor allem das Gute bestimme.
Man könnte mit gleichem Recht die Anschauung vertreten, daß

rein verstandesmäßiges Wissen ebenso leicht zur Ablehnung des

Glaubens führt, wie Unwissenheit zur Verfälschung oder zur
Unsicherheit in der Lehre. In Tat und Wahrheit sind wir über die

Bildungsverhältnisse im ausgehenden Mittelalter ganz ungenügend
unterrichtet5. Wir müssen uns vergegenwärtigen, daß die
Voraussetzungen in mancher Hinsicht von denen unserer Zeit gänzlich
abweichen. Der Lehrbetrieb beruhte, wenigstens in den unteren

6 Vgl. dazu O. Vasella, Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse
im Bistum Chur. Jahresberichte der hist.-ant. Gesellschaft von Graubünden

1932, sowie P. Staerkle, Beitr. zur spätmittelalterlichen Bildungsgeschiehte
St. Gallens. Diss. phil. Freiburg i. Schw. 1939.



- 411 —

Stufen, zu einem guten Teil auf dem Auswendiglernen. «Auch
Lernen hatte überall wesentlich die Form gehorsamer Aufnahme:
Auswendiglernen und .Behören' ist die Form des Unterrichts»,
urteilt der angesehene Kenner des deutschen Bildungswesens
Friedrich Patilsen. Aber es ginge nicht an, daraus nur eine
herabsetzende Kritik mittelalterlicher Pädagogik ableiten zu wollen.
Ganz abgesehen von der formalen Schulung des Gedächtnisses
lagen hierin, bei den großen Anforderungen, die wegen der Seltenheit

und Kostbarkeit der Bücher an das Gedächtnis gestellt werden
mußten, große Werte beschlossen. Im mittelalterlichen Leben
spielte das Gedächtnis überhaupt eine wesentlich bedeutendere
Rolle und das dem mittelalterlichen Menschen gegenwärtige
Wissen war deshalb auch unvergleichlich größer als es heute der
Fall ist. Deswegen spielten z. B. für alle rechtlichen Auseinandersetzungen

die Zeugenaussagen der ältesten Dorfgenossen in
Kundschaften eine so erhebliche Rolle.

Noch eine andere Tatsache muß festgehalten werden. Weder
die Kirche noch gar der Staat beherrschten das Uiiterrichtswcsen
in so absoluter Weise wie es in unserer Zeit der Fall ist. Privater
Unterricht, in untern wie höhern Stufen, spielte im Mittelalter
eine ungleich größere Rolle. Überhaupt waren damals die freie
Initiative und die freie Entfaltung der Persönlichkeit verbreiteter
als später, da an Stelle der Freiheit das Obligatorium trat. Es

wäre auch ein grober historischer Irrtum zu glauben, die Bildung
sei lediglich ein Privileg bestimmter Stände oder Bevölkerungs-
schichten gewesen. Allerdings, und darin kann ein wesentlicher
allgemeiner Prozeß festgehalten werden, hat die Verbürgerlichung
des Unterrichts seit Beginn des 15. Jahrhunderts große
Fortschritte gemacht. An Stelle des Adels trat mehr und mehr die
Schicht der Bürger und Bauern, neben die geistlichen Schulen
traten mehr und mehr die städtischen Schulen, zunächst aber keineswegs

im Sinne von Bildiingsbestrebungen, die gegen die Kirche
gerichtet gewesen wären, vielmehr in Ergänzung des bereits
Bestehenden, zur Wahrnehmung neuer Bedürfnisse infolge der
Vermehrung der Bevölkerung und intensiveren städtischen Lebens.

Dem Priesteramtskandidaten bot die Kirche damals in erster
Linie den Unterricht an den Kathedral- oder Domscluilen und an



— 412 —

den Stiftsschulen. Die Domschulen behaupteten ihren Rang
bis in die Zeit vor der Reformation. Wenn schon die Nachrichten
über sie dürftig sind, so berechtigt uns nichts, aus diesem
Stillschweigen oder Fehlen der Quellen auch auf fehlendes Leben zu
schließen. Das Geistige und seine Wirkungen entflohen damals

häufiger dem Papier als heute. Die Domschulen nahmen vielmehr
teil an der allgemeinen Entwicklung des Bildungs- und Unter-
richtswesens. Ihre Lehrer und Schüler waren so gut wie andere
Kreise Nutznießer der neu entstandenen Universitäten und der
vermehrten Bildlingsmittel. Allerdings mag der Lehrbereich seit der
Entwicklung der Universitäten eingeschränkt, nicht selten aber
auch vertieft worden sein. Wie sich das auf das Lehrprogramm
auswirkte, erfährt man kaum. Sicher ist immerhin, daß die Dom-
schule alle damals üblichen Voraussetzungen für die Ausbildung
der Geistlichen bot, wie wir diesen und jenen Zeugnissen
entnehmen können. Auch wenn es etwa heißt, daß der Unterricht auf
Latein, Grammatik, Liturgie, Moral und Zeitrechnung ausgerichtet
war, so ist damit der wirkliche Gehalt des vermittelten Wissens
für uns nicht genügend umgrenzt. Gerade in den ersten
Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts lassen sich in den Domkapiteln und

an Domschulen starke humanistische Strömungen nachweisen, so
in Konstanz und Chur. Jakob Salzmann, Schulmeister zu St. Theodor

in Basel, zog 1510 als Domschiilmeister und Notar nach Chur.
Er war nicht allein Freund des edlen Brüderpaars Bruno und Bonifaz

Amerbach in Basel, sondern auch, vor der Glaubenskrise,
Zwingli und Vadian nahe verbunden.

Wir dürfen auch nicht verkennen, daß der Besuch auswärtiger
Schulen in Städten und an Stiften viel lebhafter war, als oft
angenommen wurde oder bekannt war. Das mag an wenigen
Beispielen erhärtet werden. Die aargauischen Städte Baden und
Bremgarten wiesen 1504 Schüler aus dem Bistum Chur auf, in Brugg
amtete wenig später, 1507—1508, Christoph Mannhart aus Flums
als Stadtschreiber und Stadtschulmeister. Sieben Zürcher
Studenten aus Graubünden nahmen 1504 am bekannten Fest des

Zürcher Freischießens teil, und was dabei bemerkenswert ist, sie

verteilen sich auf die verschiedensten Täler des Landes. Gerade
diese Rolle Zürichs als Bildungsstätte für Graubünden vor der



— 413 —

Reformation ist erst durch den Glückshafenrodel des Freischießens
bekannt geworden.

Die Universitäten des 14. Jahrhunderts waren
vornehmlich von höheren Ständen besucht worden. Noch waren
weite Teile des Landes dünn bevölkert. Das 15. Jahrhundert
brachte eine Wende. Die Zahl der Universitäten hatte sich
ansehnlich vermehrt, mit ihr auch die Bevölkerung, der Buchdruck
kam in Schwung, kurz, es hatten sich sehr grundlegende
Wandlungen vollzogen. Es ist gewiß nicht so, daß die Geistlichen daran
keinen Anteil gehabt hätten. Ein Versuch zur Untersuchung des
Besuchs der Universitäten aus geistlichen Kreisen ergab
überraschende Feststellungen. Mindestens die Hälfte aller Studierenden

aus dem Bistum Chur waren seit der Mitte des 15. Jahrhunderts

Geistliche oder solche, die es geworden sind. Hinter wie
manchem unbekanntem Namen verbirgt sich überhaupt noch das
unenthüllbare Lebensschicksal eines Geistlichen? Eine
Untersuchung der st. gallischen Verhältnisse erbrachte ähnlich günstige
Ergebnisse. Gerade die nahe gelegenen Universitäten Freiburg und
Basel spielten für die Bildung des Klerus in unserem Land eine
hervorragende Rolle. Auch Angehörige der mittleren und unteren
Schichten der Bevölkerung durften jetzt das Studium wagen.
Deswegen stieg der Anteil der Bürger und Bauern so erheblich.

Die Gründung der Prädikaturen, eigentlicher Prediger-
steilen, Jahrzehnte vor der Reformation, diente den neu erwachten
Bedürfnissen nacli verstärkter religiöser Bildung. Die Basler Prä-
dikatur gehörte zu den bedeutendsten der ganzen Eidgenossenschaft,

aber selbst Städtchen wie Bremgarten oder Feldkirch
kannten solche Predigerstellen. Die alte führende Stellung der
Kirche im Bildungswesen läßt sich auch sonst nicht verkennen. Ein
einfacher bündnerischer Bergkaplan, einst Student in Basel (1520),
durfte es auf Grund seiner Bildung wagen, 1531 eine Übersetzung
ausgewählter Briefe des Kirchenlehrers Basilius des Gr. aus dem
Griechischen ins Lateinische in Paris erscheinen zu lassen, die er
dem Bischof von Como widmete. Schlichte Kapläne traten im
Dekanatsgericht des Engadin als Advokaten auf und verfügten
über eine ausreichende juristische Bildung zur Führung kirchlicher
Prozesse. Vor allem aber zeichnete sich keine Korporation durch



— 414 —

ebenso bedeutende und gebildete Persönlichkeiten aus. wie, innerhalb

des ganzen Bistums Chur, das Domkapitel, das zu Beginn des

16. Jahrhunderts auf 17 Mitglieder 13 Graduierte zählte.
Das Problem ist damit freilich nicht umgrenzt. Es fragt sich,

welchem Studium sich die Geistlichen am häufigsten zuwandten.
Da kann es nicht zweifelhaft sein, daß spekulative Theologie selten
studiert wurde und sozusagen der akademischen Laufbahn
vorbehalten blieb. Im Vordergrund stand das Studium der artes, der
freien Künste, hauptsächlich mit philosophischen Gegenständen.
Wer höher strebte, widmete sich dem Studium vor allem des
kanonischen Rechts. Abgesehen davon, daß das kanonische Recht zur
Theologie gezählt wurde, fehlte die theologische Bildung auch

sonst nicht. Nur war sie ganz auf die praktischen Bedürfnisse
zugeschnitten, wie man es gelegentlich an den gründlichen Glossen

von Geistlichen zu Handbüchern der Seelsorge erkennt.
Niemals dürfen wir die Verhältnisse um die Mitte des 16.

Jahrhunderts zu Schlußfolgerungen für die Zeit vor der Reformation
heranziehen; denn die Glaubensspaltung riß unausfüllbare Lücken,
und eine oft verwahrloste Generation von Geistlichen war
deswegen im Heranwachsen, wie übrigens öfters auch in der
protestantischen Kirche Klagen über mangelnde Bildung der

Seelsorger und den Rückgang des religiösen Unterrichts laut wurden c.

Das Mittelalter kannte jedoch keine Priesterseminarien, keine

Bildungsanstalten, in denen Zucht und Sitte zur Ergänzung des

Wissens gesichert waren. Das ist der wesentlichste Unterschied
zu späteren Epochen. Die Studentenbursen des Spätmittelalters
erfüllten diese Aufgabe sicher nicht. Das war unseres Erachtens
entscheidend für den Bildungsgang des Geistlichen. Auch wer sich

als Student der Universität auf den priesterlichen Beruf
vorbereitete, war auf sich selbst angewiesen. Er genoß Freiheit, er

c Vgl. Ed. Scherer, Der erste Schaffhauser Katechismus von Joh. Konr.
Ulmer und der Kampf um denselben (1567—1569). Schaffhauser Beitr. z.
vaterl. Gesch. Bd. 16 (1939), p. 179 ff., bes. 179—185. Gütiger Hinweis von
Dr. K. Schib. Für Graubünden s. Jahresber. der hist.-ant. Gesellschaft von
Graubünden 1943, 111—114, für Basel verweise ich auf die Aktensammlung z.

Gesch. d. Basler Reformation Bd. V (1945), Nr. 445b.



— 415 —

entzog sich der Kontrolle, kurz, Wissen und Bildung stimmten
nicht überein. Durch die übergroße Freiheit wurde die sittliche
Eignung des angehenden Geistlichen in Mitleidenschaft gezogen.
Ein Beispiel: Ein Vorarlberger wurde an der Universität Leipzig
wegen schwerer Exzesse relegiert (1504). Vor dem Ausschluß aus
der Universität ging er nach Merseburg, empfing hier die niederen
Weihen, kehrte nach Wittenberg (1504 Somincrsemester) in sein
Studium zurück, und ein Jahr nach seinem Ausschluß in Leipzig
amtetc er bereits als Pfarrer im Vorarlberg (1505). Geordnet war
der Bildungsgang des Geistlichen auch sonst nicht. Nicht wenige
zogen von Deutschland nach Italien, nach Rom, und ließen sich
auf Grund ihrer Bitte an die Kurie von beliebigen Prälaten die
Weihe erteilen, ohne zuvor die bischöfliche Kurie begrüßt zu
haben. Diese mußte sie schließlich annehmen. In der Diözese Chur
gab es Geistliche, die in Rom, in Verona, Trient, auch etwa in
Paris geweiht worden waren. Die Lust zum Wandern und Vagieren
erklärt uns auch die nicht seltene Teilnahme von Geistlichen an
Kriegszügen aller Art, an denen das beginnende 16. Jahrhundert
nicht arm war. Da war eine Welt, in der manche Geistliche ihres
Berufes und ihrer Verpflichtungen leicht vergaßen.

Zu den schweren sittlichen Schäden rechnet die Geschichtsschreibung

das Konkubinat des Klerus. Die nachmalige
katholische Reform hat diesen Eindruck verstärkt. Trotzdem war
nicht alles, was uns heute schwer anstößig erscheint, als solches
empfunden worden. Nicht die Publizistik der Reformatoren darf
für die Beurteilung dieser Fragen entscheidend sein; denn sie
rechtfertigten mit ihrem Kampf gegen das Konkubinat die eigene
Preisgabe des Zölibats. Das Volk ertrug das Konkubinat, es lehnte
aber anfänglich die Priesterehe scharf ab. Es gibt nicht wenige
Beispiele, die klar dartun, wie leicht sich das Volk mit dem
Konkubinat abfand, wie der Konkubinarier sich ohne Scheu in der
Öffentlichkeit zeigen durfte, ohne irgendwie Anstoß zu erregen,
und es gibt ergreifende Zeugnisse von Geistlichen, die dauernd
dem Konkubinat verfallen blieben und sich ganz ihrer Aufgabe als
Seelsorger hingaben, so jener bündnerische Kaplan, der sich in
einem Brieflein an die Kurie «das arm blütli» unterschrieb und
sein Nichterscheinen vor Gericht damit begründete, daß er ohne



— 416 —

Geld sei und das Sakrament den Berg hinauftragen mußte 7. Und
es gab andere, die später ihre besten Kräfte in der erfolgreichen
Abwehr der neuen Lehre aufzehrten. Auch ist nicht die Tatsache
des Vorkommens entscheidend für den Zusammenhang mit der

Glaubenskrise, sondern die Verbreitung des Konkubinats und sein
besonderer Charakter. Vor allem gilt es zu wissen, ob nicht schwerere

sittliche Vergehen das Ansehen der Geistlichen und das
Vertrauen zwischen kirchlicher Autorität und Untergebenen erschütterten,

etwa Inzest und Adulterium. Die Störung und der Angriff
auf die Familienehre blieben im Volk niemals ungeahndet, so ruhig
dieses das Konkubinat sonst hinnahm.

Die Tragweite des Konkubinats selbst liegt in den Zusammenhängen

des Konkubinats mit der kirchlichen Straf praxis
beschlossen. Die Kirche selbst verbot das Konkubinat grundsätzlich,

aber sie ahndete das Vergehen mit ungenügenden Mitteln.
Sie hielt zwar an der sakramentalen Absolution fest, aber sie
forderte auch gerichtliche Buße und Strafgelder. Sie nahm unter
solchen Voraussetzungen das Konkubinat gleichsam als eine
Tatsache hin. Indem sie das tat, tötete sie die Scheu vor dem sittlichen
Fall und die Achtung vor dem Zölibat. Wer es dagegen versäumte,
sich die Absolution zu erwirken, mußte schlimme Folgen gewärtigen.

Er verfiel gerichtlicher Verfolgung: Mahnungen, Vorladungen,

Suspension, Exkommunikation folgten sich rasch, oft ohne

jede Rücksicht auf mildernde Umstände. So geriet schließlich der

suspendierte Geistliche in einen schweren Gewissenskonflikt:
gemäß der Suspension auf die Ausübung seines Amtes zu
verzichten und der Gemeinde seine Dienste zu entziehen, oder der
bischöflichen Kurie den Gehorsam zu versagen, um der Gemeinde
zu dienen. Mahnungen, Ladungen, Suspension, Exkommunikation
wie Absolution von ihr, kurz das gesamte Strafverfahren war mit
Gebühren verbunden, deren Härte der Geistliche bitter empfand,
zumal wenn er für jene zu sorgen hatte, die durch das Konkubinat
die Seinen geworden waren.

So sind es gerade die materiellen Folgen, ist es auch oft die

; Wir verweisen hiefür und für das folgende auch auf ü. Vasella,
Bischöfliche Kurie und Seelsorgeklerus. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte
1938, 81 ff., 161 ff.



— 417 -

mißbräuchliche Anwendung geistlicher Zensuren, ist es die unheilvolle

Verquickung geistlicher Gewalt mit finanziellen Ansprüchen
der Kurie, welche das Verhältnis des Geistlichen zur bischöflichen
Kurie und damit zur kirchlichen Autorität des Bistums am
nachteiligsten beeinflußt haben. Der Fiskalismus, das heißt der Aufbau
des Strafsysteins des geistlichen Gerichts auf Geldstrafen, läßt sich
in seiner Ausdehnung nur erkennen aus der Praxis des Gerichts,
wie auch dessen Bedeutung nur aus der Fülle der mannigfachsten
Prozesse gezeigt werden könnte. So ist hier auch daran zu erinnern,
daß die Beziehungen der Geistlichen zu den Laien in den
Gemeinden selbst noch ungenügend aufgehellt sind. Ihr gegenseitiges
Verhältnis kann auch nur aus entsprechenden Quellen, den
geistlichen Gerichtsbüchern, beleuchtet werden. Eine uns heute fast
unbegreifliche Verwilderung der Sitten beherrschte diese Beziehungen

in vielen Gemeinden. Tätlichkeiten mit Dolch und Schwert
waren häufig. Diese Gefährdung des guten Einvernehmens
zwischen dem Seelsorger und den gläubigen Pfarrgenossen ist nur
verständlich aus der damaligen Stellung der geistlichen Judikatur
und auf dem Lande aus der wirtschaftlichen Verpflichtung des
Bauern zu Zinsen und Zehnten an Geistliche und geistliche Stifte.
Auch die klandestine, die heimliche Ehe, geschlossen ohne
Mitwirkung der Kirche, oft auch ohne genügende Zeugen, spielte ihre
besondere Rolle. Sie war weit verbreitet und führte zu großer
Verwirrung auf dem Gebiete des Ehewesens. Dementsprechend wuchs
die Zahl der Prozesse, für die, neben allen Prozessen um Zinsen
und Zehnten geistlicher Kreise, wiederum das geistliche Gericht
zur Rechtsprechung zuständig war. Dadurch ist ohne jeden Zweifel
das Vertrauen vieler Laien zur Kirche und zur kirchlichen Autorität
aufs tiefste gefährdet und erschüttert worden. Noch bedürfen diese
Verhältnisse näherer Untersuchung. Gewiß ist aber, daß hier nicht
allein rein kirchliche, sondern innere religiöse Anliegen berührt
sind, ließ doch z. B. Freiherr Sigismund von Brandis laut einem
Erbschaftsprozeß von 1472—1473 als Leibherr der Prozeßparteien
dem Ehemann der Klägerin die Sakramente verbieten. Deswegen
kommt der geistlichen Gerichtsbarkeit in allen Fragen der vor-
reformatorischen Verhältnisse und der Ursachen der Reformation
eine zentrale Stellung zu.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 27, Heft 4 2



— 418 —

Der Aufbau des Strafsystems des geistlichen Gerichts nach
fiskalischen Gesichtspunkten kann aber nur erklärt werden aus
den Bedürfnissen des geistlichen Staates. Dieser geistliche Staat
hatte nun viele Wandlungen erlebt: den Wechsel von der Natural-
zur üeldwirtschaft, die vielen kriegerischen Auseinandersetzungen,
den finanziellen Zerfall, den Aufstieg der Städte und Gemeinden
und manches andere mehr. Eine wachsende Verschuldung der
Hochstifte war die Folge. Unter dem Bischof von Konstanz, Otto
IV. von Sonnenberg (1479—1491), soll die Schuldmasse des
Bistums 150 000 Gulden erreicht haben, so daß die Einkünfte kaum
hinreichten zur Deckung der Zinsen 8. Daher mußten neue
Geldquellen erschlossen werden. Das traf nun auch den Geistlichen.

Gab es unter dem Klerus ein Proletariat? Die Frage wird
von vielen Geschichtsschreibern bejaht. Sie wollen damit zugleich
sagen, daß es zu viele Geistliche gab, gleichsam eine Hypertrophie.
Das ist jedoch nur bedingt richtig. Gewiß, manche Dom- und
Stiftskirchen zählten eine Menge von Benefizien: im Münster zu
Basel gab es 63 Kapläne, für Zürich nennt man die Zahl von 92
Geistlichen. Trotzdem darf man sich über die besonderen
Voraussetzungen der Zeit nicht hinwegtäuschen lassen. Manche Stiftungen

beruhten auf einer Jahrzeit, mit ihr verband man eine Kaplanei-
stiftung. Der Inhaber einer solchen Pfründe hatte bescheidene
Verpflichtungen zu erfüllen. Andere Benefizien stellten eine Verbesserung

für bereits verpfründete Geistliche dar. Daraus erklärt sich
teilweise die hohe Zahl der Altarbenefizien. Vor allem aber spricht
sich in der großen Zahl von Geistlichen die Durchdringung des

täglichen Lebens mit kirchlich-religiösem Denken aus. Es gab keine
Armen- und Spitalpflege, keine Bruderschaften und keine Zünfte,
an denen der Geistliche nicht seinen Anteil gehabt hätte. Das alles
zeigt zunächst lediglich, wie das Mittelalter immer noch erfüllt
blieb von den letzten Daseinsfragen des Lebens, wie die Kirche
immer noch im Mittelpunkt des täglichen Lebens stand. Deswegen
war der geistliche Stand, trotz aller Bedrängnisse, immer noch

begehrenswert.

" So nach Franz Keller, Die Verschuldung des Hochstifts Konstanz im
14. und 15. Jahrhundert. Freiburger Diözesanarchiv N. F. III (1902), 42f.



— 419 —

Der Begriff des geistlichen Proletariats, übrigens modern in
seiner Prägung, trifft am ehesten-auf eine Schicht des Klerus zu.
Es sind jene Geistlichen, die von Diözese zu Diözese wanderten,
die mit der Heimat zerfallen nun nirgends Ruhe finden. Sie

tauchten bald da, bald dort auf, sie waren an keine Tradition und
keine Rücksichten gebunden, ohne Treue gegen sich und die
andern. Es sind jene Kleriker der untersten Klasse, die sich niemals
mit ganzer Überzeugung ihrem Beruf hinzugeben vermochten, weil
die Begier zum Wandern sie immer wieder in die Ferne trieb. Sie

gehören zumeist zu jenen Seelsorgern, die auf kurze Zeit angestellt
ihr Amt auch unter ungünstigen materiellen Bedingungen
verseilen.

Wenn die materielle Lage vieler Seelsorger bedenklich
erschien, wenn es von manchen heißt, daß sie in Not und Elend
dahinstarben (obiit miserabiliter, obiit nil reliquit), wenn die
bischöfliche Kurie selbst Mitleid walten lassen mußte und erhebliche

Beträge erließ, so lag das an der Verschuldung des Geistlichen

an die bischöfliche Kurie, eine Verschuldung, die ihm aus

Abgaben, Steuern und Strafgeldern erwuchs. Viele mußten um den
Unterhalt der Ihren kämpfen und der bischöflichen Kammer'10, 20,

ja 50 und 60 Gulden entrichten, und die Höhe dieses Betrages
mag man annähernd daran ermessen, daß ein guter Ochse 6—8
Gulden galt. Das bischöfliche Steuer- und Abgabewesen ist nicht
gemildert, sondern verschärft worden. In jährlichem Wechsel

galt es die mannigfachsten Abgaben und Steuern aufzubringen.
In diesem Zusammenhang muß an das Spolienrecht er-

innerr werden, das die Nachlassenschaft des Geistlichen dem Pa-

tronatsherrn, vor allem auch Klöstern verschrieb. Im Bistum Chur
besaß der Bischof an vielen Orten überhaupt ein absolutes
Erbrecht, so im Vintschgau. Das Spolienrecht ist nur allmählich
dadurch gemildert worden, daß an manchen Orten und unter
bestimmten Voraussetzungen der Geistliche sich loskaufen konnte,
womit er das Testatrecht erwarb.

So ergibt sich, daß von einem eigentlichen Proletariat sicher
nicht überall die Rede sein kann, schon gar nicht im Sinne einer
geschlossenen Klasse. Auch ist weniger die Zahl der Geistlichen
entscheidend, als vielmehr die allgemeine Verschlechterang der



— 420 —

materiellen Lage des Seelsorgeklerus durch die weitgehende
Belastung der Geistlichen mit Abgaben und Steuern, Straf- und
Bußgeldern aller Art. Zufolge der Schwächung der geistlichen
Landesherrschaft waren die Finanzbedürfnisse der Bistümer in einem fast
unerträglichen Maß gestiegen. Auch in dieser Hinsicht zeigt der
Staat eine vielfach entgegengesetzte Entwicklung.

III. Weltliches Kirchenregiment

Das Problem der Beziehungen des Staates zur Kirche vor
der Reformation ist keineswegs in jenen Auseinandersetzungen
ausgesprochen, wie sie sich zwischen den Gemeinden und den

kirchlichen Kreisen während des Mittelalters entwickelt haben.

Wir erinnern etwa an den Schwyzer Marchenstreit oder an
das Pfaffenjagen während der Appenzeller Freiheitskriege. Diese

Vorgänge besagen nichts für die Frage nach der Glaubenstreue.
Der Glaube stand in keiner Weise in Frage, wohl aber waren
diese und andere Ereignisse Ausdruck einer kritischen Haltung
gegenüber bestimmten Trägern kirchlicher Gewalt. Wichtiger ist
zu wissen, ob in der Struktur des Staatswesens und im Verhalten
weltlicher Obrigkeiten Voraussetzungen gelegen waren, die den

Durchbrach der kirchlichen Opposition erleichterten.
Den mittelalterlichen Staat kann man sich ohne die innere

Verbundenheit mit der Kirche nicht denken. Diese Verbundenheit
schloß notwendigerweise auch Auseinandersetzung in sich. Diese
Verbundenheit war am stärksten entwickelt dort, wo der Bischof

geistlicher Oberhirte und weltlicher Landesherr war. Zur Behauptung

seiner landesherrlichen Stellung war der Bischof mehr und
mehr auf die Hilfe seiner Gemeinden angewiesen. Daher war die

Mitwirkung der Gemeinden an der Landesregierung im Wachsen

begriffen, und es verschafften sich die Untertanen auch Einfluß
auf die Bischofswahl. In einer Wahlkapitulation mußte sich
Kardinal Schiner verpflichten, ohne Wissen und Willen der Landleute
weder zu resignieren noch die Landessatzungen abzuändern. So

machte sich der Dualismus der geistlichen und weltlichen Gewalt
geltend im Sinne des Zerfalls der zentralen, der bischöflichen



— 421 —

Gewalt. Die politische Abhängigkeit des Bischofs führte zum
Kampf um die kirchenpolitischen Rechte überhaupt. Der Kampf
gegen die bischöflichen Hoheitsrechte ist die erste allgemeine
Folge der Stellung der Bischöfe als Landesherrn gewesen. In dem
Maße, wie die Macht des Bischofs geschwächt wurde, wuchsen
die Kraft und das Selbstbewußtsein der Gemeinden. Das lag nicht
zuletzt an der allgemeinen Entwicklung: am Niedergang des Feu-
dalwescns, an der sozialen Umschichtung der Stände, dem Verfall
des Adels und dem Aufkommen der bürgerlichen und bäuerlichen
Gemeinden, dem Übergang von der Natural- zur Geldwirtschaft
u. ä. m.

Wo es sich um den Glauben handelte, genoß die Kirche den
Schutz des Staates. Glaubensabweichungen duldete der Staat nicht.
Doch der Einfluß des Staates machte sich auch gegen die Kirche
geltend. Man darf sagen: der Staat griff überall dort ein, wo die
Kirche versagte oder ihre Rechtsordnung in Mißbräuchen geendet
hatte.

Am auffälligsten zeigt sich das alles auf städtischem Boden,
im Verhalten des Rates gegenüber den Klöstern und dem Klerus.
Wir erinnern an die Privilegien des Klerus: an seine Steuerfreiheit
und Befreiung von städtischen Lasten. In Basel wurden 1515 auch
die bischöflichen Kurialen den Bürgern gleichgestellt, sie mußten
fortan steuern und dem Rat schwören. Man bekämpfte den Einfluß
landesfremder Geistlicher, die Wahl ungeeigneter Geistlicher, die
auf dem Wege des Ämterkaufs ihre Pfründen erlangt hatten. Dabei
spielte das Patronatsrecht eine bedeutsame Rolle. Es ist nicht
immer gegen das Wohl der Kirche benutzt worden. Auf Grund der
Patronatsrechte übten die Laiengewalten ein Kontrollrecht über
die Besetzung der geistlichen Ämter aus. Die städtischen Räte
strebten oft Hand in Hand mit der kirchlichen Obrigkeit Reformen
an. So gelangte der Rat von Feldkirch mit Einverständnis des
Bischofs von Chur 1487 nach Rom, um die Absetzbarkeit der
städtischen Benefiziateii zu erlangen, weil er überzeugt war, nur so
ihrem ärgerniserregenden Leben ein Ende bereiten zu können. Die
Gemeinden des Engadin Samaden und St. Moritz schlössen 1504
mit dem Domkapitel von Chur Verträge, in denen sie die befristete
Anstellung ihrer Pfarrer auf vier Jahre durchsetzten. Ihre Entlas-



— 422 —

sung wurde vorgesehen, sobald sie sich unschicklich hielten. Es

ging nicht immer nur um Rechte, sondern um eine bessere

Ordnung, um eine Erneuerung der Seelsorge. Das entsprach auch dem
unverkennbaren religiösen Sinn des Volkes, das einen großartigen
Ausdruck fand in zahlreichen Stiftungen von Kapellen, im Erwerb
von Reliquien, in der Pflege der Prozessionen und mannigfacher
religiöser Bräuche, im Bau und in der Erneuerung der Gotteshäuser.

Es gibt tatsächlich eine Fülle von Erscheinungen, die
imponierend wirken durch die Opferbereitschaft, die sie bekunden.

Der Reformwille städtischer Räte kam auch in der Klosterpolitik

zur Geltung. Die Reform mancher Konvente des
Dominikanerordens ist verwirklicht worden dank der Initiative oder
Mithilfe weltlicher Obrigkeiten, ja oft sehr verständnisvoller
Zusammenarbeit mit der kirchlichen Autorität. Indessen schreckte der
Staat auch vor eigenmächtigen Schritten nicht zurück. Eindrucksvoll

bleibt stets das Beispiel der Stadt Bern ". Sie traf eine Reihe

von Maßnahmen, die auf Bevormundung der Klöster zielten und
sie gänzlich der staatlichen Aufsicht unterstellten. Sorglose
Verwaltung, leichtfertige Sitten, öffentliches Ärgernis rechtfertigten
die Strenge. Die erste Machtprobe galt dem Stift Interlaken, das

durch seine Schulden und seine Verschwendung verrufen war. Bern
brach hier, mit einem päpstlichen Brief bewaffnet, den Widerstand
des Stiftes und drängte ihm 1473 einen Vogt auf. 1487 Übertrag
der Rat die Vogteien sämtlicher Klöster den Mitgliedern des

Großen Rates. Bern suchte sich jedoch in allem kirchlich zu decken.
Es meldete sich das Verlangen nach einer kirchlichen Behörde
in den eigenen Mauern. Das führte 1485 zur Gründung des

Chorherrenstiftes St. Vinzenz. Mit Zustimmung der römischen Kurie
hob der Rat kurzerhand eine Reihe von Klöstern auf und wandte
ihre Einkünfte dem neuen Stift zu. Bern verordnete 1487, daß das

Chorherrenstift kein Kapitel halte ohne Beisein eines Ratsmitgliedes,

ja es durfte ohne Zustimmung des Rates den Bann weder '

verhängen noch handhaben. Der Rat verbot den Priestern das

Weinschenken, er hieß die Pfarrer die Stelle wechseln oder er

:' Darüber s. K. Feiler, Der Staat Bern in der Reformation (1929), 95 ff.,
wo wenige Sätze entlehnt sind.



— 423 —

setzte diese ab. Er errichtete neue Kirchspiele, befaßte sich mit
der Sonntagsheiligung und der Minderung der Festtage. Er erteilte

sogar Ehedispensen und verbot dem Bischof dafür die Gebühren

zu bezahlen. Bern lernte dabei, wie leicht es ging, Ordenshäuser
aufzuheben und in den Bereich der kirchlichen Rechte einzugreifen,
und dies konnte der Kirche verhängnisvoll werden.

Das ist das städtische Kirchenregimeiit, wie man es mit Recht

genannt hat. Es ist auch anderwärts geübt worden. In Zürich
überwachte der Rat die Vermächtnisse an kirchliche Stiftungen, er
setzte in Klöster und Stifte Vermögensverwalter ein, er ordnete

Eheprozesse und zog Kleriker ungescheut zur Verantwortung. Auf
Grund eines päpstlichen Privilegs Sixtus IV. zog es die Besetzung
der Benefizien in päpstlichen (ungeraden) Monaten an drei Stiften

an sich: am Fraumünster und den beiden Chorherrenstiften
Großmünster und Einbrach. Der Einspruch der ausgeschalteten Bischöfe
wurde scharf zurückgewiesen. Das alles war möglich nicht zuletzt
auf Grund der politischen Beziehungen eidgenössischer Stände

mit Rom. Um der politischen Hilfe der Eidgenossenschaft willen
machte Rom so bedeutende Zugeständnisse. Es ist geradezu
auffällig, wie Rom in Bern die wichtigsten Stellungen der Kirche aus

politischer Berechnung preisgab. Im Besitz der Kirchengewalt
griff Bern nach den Aufgaben der Kirche, besonders nach der

Sittenzucht. Die staatliche Gewalt gewöhnte sich an dieses
Regiment. Aber auch auf dem Lande gewannen die Laien mehr und

mehr Einfluß innerhalb der Pfarreiverwaltung. Das zeigt sich ganz
besonders in der Rolle der Kirchenpfleger oder Kirchenvögte oder

wie immer ihre Bezeichnung lautete.
Die Motive dieses Kirchenregiments deuten auf Wichtiges hin.

Die Überzeugung der Obrigkeiten war trotz allem der Glaube an

die übernatürliche Ordnung. Nach dieser Richtung darf der Begriff
des weltlichen Kirchenregiments niemals mißverstanden werden.

Weil die Kirche in vielen Bereichen versagte, trat an ihre Stelle

der Staat. Doch für die Obrigkeit, die so eingriff, geschah doch

etwas Neues, das sie sehr lebendig empfand: sie fühlte die

Verantwortung auch für das Seelenheil ihrer Untertanen, und damit
wurde ein Gedanke der Reformation irgendwie vorbereitet. Doch

die Unterschiede sind nicht zu übersehen: Dieses staatliche Ge-



— 424 —

baren rührte in nichts an den Grund und den Gehalt der Kirche
selbst. Alles, dieses ernste Erstreben einer gesunden Volksmoral,
einer Erneuerung des religiös-sittlichen Lebens unter den
Geistlichen, geschah noch durchaus im Rahmen des alten Glaubens, der
katholischen Lehre. Noch prüfte man die Dogmeii nicht, auch nicht,
ob Kirche und Schrift eins wären. Das erst war das Werk der
Reformation.

Mußten die geschilderten Verhältnisse zur Bildung einer

neuen Kirche führen? Wer möchte diese Frage bejahen? Letztlich
bleibt auch der Raum für menschliche Freiheit und menschliche

Entscheidung noch offen. Warum es doch zur tragischen Krise in
der Kirche kam und zur Bildung einer neuen Kirchengemeinschaft,
welche das Band mit der katholischen Kirche zerriß, das bleibt
schließlich doch ein Geheimnis, das den Betrachter über die
historische Ordnung hinausführt zu einer Frage des Glaubens; denn
auch die Bewertung der neuen Kirche ist eine Frage des Glaubens,
und das Problem der Ursachen der Reformation kann sich, soweit
es historischen Charakter besitzt, nur auf die natürlichen Ursachen
beziehen. Was gewiß ist, ist die Reformbedürftigkeit, das erschütternde

Geheimnis der Geschichte aber ist der Übergang von der

Reformfrage zur Begründung einer neuen dogmatischen Ordnung.


	Die Ursachen der Reformation in der deutschen Schweiz

