
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 27 (1947)

Heft: 2

Artikel: Untersuchungen über Geist und Politik der aargauischen Regeneration

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-76476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-76476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Untersuchungen über Geist und Politik der aargauischen
Regeneration *

von Eduard Vischer

I.

In den schweizergeschichtlichen Gesamtdarstellungen ist der
Entwicklung des aargauischen Staatswesens in dem Zeitabschnitt,
der gemeinhin als derjenige der Regeneration bezeichnet wird, ein

nur geringer Raum zugewiesen. Fünf Seiten sind es, mit denen
sich die aargauischen Dinge in der kritischen Geschichtserzählung
Johannes Dierauers begnügen müssen; besonders karg nimmt

* Die nachstehenden Ausführungen wurden unter dem Titel «Von der
Scheidung der Geister in der aargauischen Regeneration» mit einigen
Kürzungen an der Jahresversammlung der Allg. Geschichtforschenden Gesellschaft

der Schweiz am 2S. September 1946 in Baden im Aargau vorgetragen.
Sie werden hier sozusagen unverändert nach dem Manuskript

wiedergegeben. Mit der Beifügung von Anmerkungen glaubten wir in diesem Falle
sparsam sein zu dürfen. Die Hinweise auf allgemeinere Literatur lassen sich
auch ohne genauere Nachweise leicht verifizieren. Speziellere Dinge werden
nur belegt, soweit sich die Belege nicht finden in dem gut ausgebauten Apparat

der Abhandlung «Von der Scheidung der Geister in der aargauischen
Regeneration» (in: Festgabe für Frieda Gallati — 52. Jahrbuch des
Historischen Vereins des Kantons Glarus, Glarus 1946, S. 225—263). Das gilt
insbesondere für alle Belege, die sich auf die Gestalt von Edward Dorer
beziehen. — Die beiden Arbeiten sind kurz nacheinander niedergeschrieben
worden. Daraus möge es sich erklären, wenn an einigen Stellen die erste
als Vorarbeit zu der zweiten benutzt worden ist, und wenn einzelne Stellen
wörtlich in die zweite, hier vorliegende Arbeit übernommen worden sind.
(Übereinstimmungen finden sich insbesondere zwischen S. 216-219 der
vorliegenden und S. 227—230 der früheren Arbeit; vgl. auch S. 261 mit
S. 241). Der Verfasser bittet wegen dieses Verfahrens, das sich nicht wohl
vermeiden ließ, um Nachsicht. Anderseits glaubte er, darauf verzichten zu
sollen, den bereits vergebenen Titel ein zweites Mal anzuwenden, wiewohl
er das Thema, um das es sich auch hier handelt, am adäquatesten bezeichnet
hätte.



— 212 —

sich die eine knappe Seite aus, die ihnen in der impressionistischen
Schilderung innerhalb des dickleibigen 2. Bandes der Schweizergeschichte

von Ernst Gagliardi gegönnt wird. In den von weiter

Überschau getragenen Analysen Eduard Fueters (ich denke
an die Eingangskapitel seines letzten Werkes « Die Schweiz seit
1848») und William Rappards («L'individu et l'etat dans l'evo-
lution constitutionnelle de la Suisse», Zürich 1937) steht es ähnlich.

Der wirtschaftliche Unterbau, den Fueter gibt, die soziologischen

Analysen des Verhältnisses der Parteieliten zu den großen
Massen, wie sie in den Werken beider vorliegen, bringen Gesichtspunkte

bei, die nicht genug bedacht werden können. Indessen
erweist es sich, daß sich das Phänomen des aargauischen
Staatswesens der Epoche als eines einerseits repräsentativ-demokratisch
erneuerten, anderseits aber starken, autoritären, auf kulturpolitische

Einheit drängenden Gemeinwesens mit ganz spezifischen
nationalen Gegegebenheiten mit den hier zur Verfügung gestellten
Kategorien nicht ohne weiteres einfangen läßt.

Der Grund für diese geringfügige Berücksichtigung des Aar-
gaus kann nicht darin liegen, daß seine Rolle innerhalb des damaligen

eidgenössischen Staatensystems von den Geschichtsschreibern,

die eine Gesamtschau anstreben, gering eingeschätzt wird.
Er liegt in dem äußeren Umstand, daß bisher keine abschließenden
modernen Untersuchungen oder gar Darstellungen vorlagen, auf
die sich Autoren, die notgedrungen ihr Spezialgebiet überschreiten

und so auf weite Strecken hin nicht aus erster Hand arbeiten,
stützen könnten.

Über den aargauischen Bereich hinaus, dem unsere heutigen
Ausführungen gelten sollen, scheint mir die Aufgabe zu bestehen,
ein Bild jener Jahre zu zeichnen, das vom Jahre 1848 als notwendigem

Schlußjahr gelöst ist, das die Epoche, ihre Menschen und
Ereignisse, ihre Bestrebungen und Verwirklichungen also als
solcKe enthält, gezeichnet auf Grund der Analyse und der
Betrachtung, die Distanz und Perspektive eines Jahrhunderts
gewähren. Wirtschaftsgeschichtliche und soziologische Gesichtspunkte

werden dabei von Nutzen sein können, der Nachdruck muß
m. E. gerade bei Erforschung und Darstellung der Regenerationszeit

doch auf Politik und Geist liegen.



— 213 —

Carl J. Burckhardt hat damit im Jahre 1925 einen Anfang
gemacht. Er hat mit seiner Neuhaus-Biographie einen Staatsmann
jener Zeit, er hat einen eidgenössischen Ort — Bern —, und er
hat darüber hinaus sozusagen die große Politik des damaligen
schweizerischen Staatensystems in neuer, weiter und tiefer Weise
dargestellt. Auf der Person des Staatsmannes, wie sie sich
auswirkt, zumal eben in dieser großen Politik liegt der Nachdruck, in
der Erfassung der persönlichen Werte wie in der erfahrenen
Einsicht in den Ablauf der politischen Vorgänge, von der die Darstellung

getragen ist und die sie zu vermitteln sucht, der bleibende
hohe Wert dieser Arbeit. Dabei darf allerdings nicht verschwiegen
werden, daß Burckhardt wohl einige neue Quellen aus auswärtigen
Archiven beigezogen hat, daß er aber, abgesehen von der Erschließung

des neuhausischen Nachlasses, die inner-schweizerische
Quellenkunde nicht wesentlich bereichert, sich vielmehr mit den Grundlagen,

die v. Tillier und G. J. Baumgartner gelegt haben,
begnügt hat.

Was C. J. Burckhardt gab, ist für manche andere Kantone,
ist zumal für den Aargau, und zwar nun mit besonderem Nachdruck

auf der Innenpolitik, erst zu tun, wenn auch von vornherein
auf den Glanz der burckhardtischen Darstellung verzichtet werden
muß. Wenn sich der heutige Forscher nach Vorgängern und
Vorbildern umsieht, so werden ihn die Betrachter der Zeitgeschichte
ihrer Tage durch Tiefe und klaren Blick oft überraschen, so sehr,
daß er sich in zweifelnden Momenten daran erinnert, daß
namhafte Geschichtsschreiber die These vertreten haben, nur
selbsterlebtes Geschehen sei im Grunde adäquat darstellbar. Kein
Geringerer als der Begründer der kritischen römischen Geschichte,
Barthold Georg Niebuhr, gab dieser Überzeugung Ausdruck, als
er in den Zwanzigerjahren des 19. Jahrhunderts an der Bonner
Universität die — aus seinem Nachlaß herausgegebenen —
«Vorlesungen über das Zeitalter der französischen Revolution» hielt; in
ähnlicher Weise hat sich übrigens schon im Jahre 1816 der junge
Solothurner Geschichtsschreiber Glutz-von Blotzheim
geäußert, der erste Fortsetzer der Müllerschen Schweizergeschichte.
Jedenfalls ist es erstaunlich, wie wahr und richtig in den
zeitgeschichtlichen Darstellungen, in Memoiren, ja in Rechtfertigungs-



— 214 —

schreiben oder Prozeßschriften der 30er und der 40er Jahre des
letzten Jahrhunderts aus Anzeichen die wirklichen Tendenzen, aus
Folgen die zugrundeliegenden Zusammenhänge erfaßt wurden.
Und denken wir gar an die Höhe des Standortes, den dann ein
Heinrich G e 1 z e r oder Ph. A. von Segesser einnehmen werden!

Parteistandpunkte sind naturgemäß derartigen Darstellungen
nicht fremd, ja, an dem Wollen des Autors mag sich geradezu seine
Einsicht entzünden. Parteigesichtspunkte spielen aber auch in der
eigentlichen Historiographie des ganzen Jahrhunderts, das auf die
Ereignisse unserer Epoche folgte, ihre Rolle, ja, es kann ruhig
von einer Fortführung der Kämpfe der 40er Jahre mit literarischen

Waffen gesprochen werden. Zu einem neuen Höhepunkte
schwoll diese Auseinandersetzung in der Zeit des Kulturkampfes
der 70er Jahre an. Wogen lange die radikalen Gesichtspunkte und
Wertakzente vor, die ja auch den repräsentativen Gesamtdarstellungen

der Dändliker und Di/erauer nicht völlig fremd sind,
so machen sich, wenn ich recht sehe, seit etwa 20 Jahren die
katholischen stärker fühlbar. Geschichte wird doch s o auf beiden Seiten
nicht geschrieben. Es gilt, wie wir es schon sagten, sich wieder
stärker i n die Zeit hinein zu stellen, zugleich aber auch sich stärker
über die Zeit zu erheben.

Allzusehr dem Momente verhaftet, um unmittelbare historische

Erkenntnis zu bieten, sind dagegen i. A. die Aktenstücke
mannigfaltiger Art, wie sie unsere Archive bergen, Parlamentsreden,

Streitschriften, Zeitungsartikel und Briefe. Mittelbar helfen
sie doch sehr viel. Sie ermöglichen uns, wirklich aus dem Moment
heraus zu sehen, ohne die eingetretenen Folgeereignisse als
notwendige bereits in die Rechnung einzustellen. Hier liegt
beschlossen, was als der eigentliche Quellenstoff der Epoche zu
gelten hat. Behutsam benutzt, werden die genannten Quellen
manchen Aufschluß ohne weiteres vermitteln können. Gerade an
dieser Stelle darf aber wohl betont werden, wie wünschbar es wäre,
wenn sich nicht nur der quellenarmen Frühzeiten, sondern auch
der in ihrem papierenen Überfluß fast erstickenden Neuzeit eine
kritische Quellenkunde annähme. Ich nenne ein Beispiel: Im Jahre
1842 erschien Friedrich Hurters umfangreiche Streitschrift «Die



— 215 —

Befeindung der katholischen Kirche in der Schweiz». Nachträge,
von denen einer speziell den «Aargauischen Katholiken und dem
Radikalismus» gewidmet ist, folgten ihr. Hurters Publikationen
sind von erstaunlichem Stoffreichtum, in den raisonnierenden Teilen

sind sie nicht ohne wertvolle Gesichtspunkte. Was den Aargau
anbetrifft, so sagen wir wohl nicht zu viel, wenn wir der
Vermutung Raum geben, die ganze katholische historiographische
Tradition gehe letzten Endes auf Hurter zurück. Der kritische
Forscher aber wird dieses Buch nur zögernd benutzen, solange die
Zuverlässigkeit der darin mitgeteilten Tatsachen nicht kritisch
untersucht ist.

Die Aufgabe, Politik und Geist der Regenerationszeit
untersuchend und darstellend neu zu erfassen, läßt sich nach drei
Richtungen an die Hand nehmen. Einmal wäre das Ty p is ch e zu
erfassen. An den aargauischen Realitäten also wäre etwa zu erwägen,
was es denn hier mit Begriffen wie Liberalismus, Radikalismus,
Ultramontanismus, Konservatismus usw. auf sich habe, und die
also gewonnenen Allgemeinbegriffe wären einer neuen Darstellung

dienstbar zu machen. — Neue Aufmerksamkeit wäre dann
zu schenken den Ereignissen, dem Ablauf der Dinge. Es müßte
also etwa überwunden werden können der Dualismus in Auffassung

und Darstellung der kritischen Januartage des Jahres 1841,
die in der Klosteraufhebung vom 13. d.M. gipfelten, wobei sich
die eine Auffassung letztlich, wie wir eben sahen, auf F. Hurter,
die andere aber auf Augustin Keller1 zurückführen läßt. —
Ebensoviel Aufmerksamkeit gebührt endlich den in solchen
Zusammenhängen auftretenden handelnden Gestalten, den
Menschen, die, wiewohl auch wiederum von der allgemeinen
Zeitstimmung getragen, die politischen Ideen so und nicht anders
ausreifen lassen, auf den Gang der Dinge einwirken, dabei scheiternd

oder sich bewährend. Kaum wo lassen sich so erschütternde
Einblicke in die Vergänglichkeit alles Irdischen gewinnen. « Der
Mensch lebt, wirkt nur in der Idee fort, durch die Erinnerung an
sein Dasein », lesen wir in einem Aphorismus des Novalis. Aber

1 [Augustin Keller], Die Aufhebung der aargauischen Klöster. Eine
Denkschrift an die hohen Eidgenössischen Stände [Aarau 1841], 157 S.



— 216 -
diese Erinnerung erlischt. Und nach kaum hundert Jahren kann
nicht nur von dem Stillen im Lande, sondern auch von manchen
Männern, die in ihrem Gemeinwesen eine bedeutende Stellung
eingenommen haben, selbst Geburts- und Todesdatum oft, wenn
überhaupt, nur noch durch das Zivilstandsamt ihrer Heimatgemeinde

erfragt werden, alles weitere ist Aufgabe mühsamster
Nachforschung, die lange nicht immer zum Ziele führt. Für den
Aargau liegen in dieser Hinsicht die Dinge um so ungünstiger, als,
im Gegensatze etwa zu Basel, jahrzehntelang die Archivleitung der
Sammlung privater Papiere keine Aufmerksamkeit geschenkt hat,
und heute läßt sich trotz allem verdienstlichen Bemühen
natürlicherweise nur wenig nachholen. — Nach diesen drei Richtungen
muß die Arbeit nun aber möglichst Hand in Hand vorgetrieben
werden, wenn sie fruchtbare Ergebnisse erzielen soll. Auf dem
personengeschichtlichen Bereiche liegt der Nachdruck bei dem
Thema, das wir uns für diese Studie gestellt haben.

II.
Nach dem glanzvollen Durchbruch der Neuerungsbestrebungen

in den größeren Kantonen trat die politische Entwicklung
der Schweiz bekanntlich seit dem Jahre 1839 sichtlich in ein
Krisenstadium ein. Neben die rein politischen Antagonismen traten
jetzt besonders ausgeprägt diejenigen des Geistes.

In diesen Jahren der krisenhaften Zuspitzung aller Gegensätze

kam es in hohem Maße auf die persönliche Bewährung der
Mithandelnden an. Die Geister schieden sich. Die einen gingen
den angetretenen Weg weiter, auf beiden Seiten. Andere entdeckten

erst jetzt ihren eigentlichen Standort: K. Siegwart-Müller,
der Luzerner Staatsmann der Sonderbundszeit, hatte ja bis 1840
im liberalen Lager gestanden; Gallus Jakob Baumgartner, der
Redaktor des radikalen «Erzähler» und st.gallische Landammann,
zog 1841 einen Strich unter seine bisherigen Bestrebungen. Seine
«Geschichte der Schweiz in ihren Kämpfen und Umgestaltungen»

bildet neben Tilliers «Geschichte der Eidgenossenschaft im
Zeitalter des sogeheißenen Fortschritts» bis heute den Ausgangspunkt

für jede dieser Epoche gewidmeten Bemühung.



- 217 —

Neben diesen großen, allgemein bekannten Beispielen der
inneren Wandlung und äußeren Richtungsänderurig — Apostasie
nannten es die bisherigen Freunde, wenn sie sich noch schonend
ausdrückten — stehen manche kleinere. Auch auf dem uns jetzt
besonders interessierenden Boden des Aargaus finden sie sich.
Auch für sie mag gelten, was Dierauer über Baumgartner
gesagt hat: «Es wird niemals völlig sicher zu erkennen sein, wie
Baumgartner dazu kam, sich von seinen früheren, so machtvoll
ausgesprochenen Überzeugungen abzuwenden; denn dem
Geschichtsforscher ist es nur selten vergönnt, in das innerste Seelenleben

eines Dahingeschiedenen zu dringen»2. Müssen wir also
von vornherein auf eindeutige Resultate verzichten, so bietet es

doch einen eigenartigen Reiz, dem Geschicke von Männern
nachzugehen, die an einem bestimmten Punkte aus innerster Nötigung
Halt machen mußten. Politisch wirksamer sind die geradlinigen
Kraftnaturen, die ihr Dämon einem einmal für immer erfaßten
Ziele entgegentreibt. Als großer Repräsentant dieses Typus sei auf
Augustin Keller an dieser Stelle gerade nur hingewiesen.
Andere führt Gewissen oder Einsicht zu einem Bruche, der sie neue
Bahnen einschlagen oder aber politisch scheitern, in einem tieferen
Sinne aber erst recht sich selbst treu bleiben läßt.

Das aargauische Staatswesen der Regeneration
s zeit ist als der «Kulturkanton» in das allgemeine

Bewußtsein übergegangen. Es hat die Klöster, jene Stätten der
«Verfinsterung» beseitigt und von da aus sich auch in den größeren,
auf der Ebene des eidgenössischen Staatensystems, unter Führung
Berns und seines Schultheißen Neuhaus ausgetragenen Kampf
gegen die Jesuiten, für die Überwindung eben dieses Staatensystems

gestürzt.

In diesem vielgestaltigen Kanton war man ferne davon, jedem
das Seine zu geben, vielmehr sollte letzten Endes allen das

Gleiche verschafft werden, und wo sich geistige Autonomie regte,

2 Joh. Dierauer, Politische Geschichte des Kantons St. Gallen, St. Gallen

1904, S. 70. — In allgemeinerer Weise äußert sich über das Phänomen
der politischen Richtungsänderung Ph. A. v. Segesser in seiner Würdigung
von Konstantin Siegwart (Sammlung Kleiner Schriften II, S. 458).



— 218 —

da half der Staatsapparat, dessen Träger sich sozusagen als die
Agenten des Weltgeistes fühlten, nach. Man war weit davon
entfernt, die liberalen Konzeptionen eines Benjamin Constant zu den
seinen zu machen. Weit mehr als Freiheit galt diesem Staatswesen
staatliche Kraft und geistespolitische Einheit. Es wird einmal eine

Aufgabe für sich sein, Herkunft und eigentliches Wesen dieser
aargauischen Politik ganz zu erfassen.

Doch scheint mir die Behauptung gewagt werden zu dürfen,
die tiefsten Tendenzen dieses Staates seien totalitärer Natur gewesen.

Wo aber weite Sektoren des gesellschaftlichen Lebens vom
neuen Staat noch nicht erfaßt sind — der Aargau erreichte die
Rechtseinheit seiner Teile erst nach Ablauf dieser Epoche; er

kannte, wie einst das alte Athen, keine direkten Staatssteuern;
stärkster wirtschaftlicher Aufstieg war noch durch keine sozialpolitischen

Schranken gehemmt —, wo bei aller Betonung der zentralen

Autorität und ihrer Organe in den Bezirken und Gemeinden
doch die dauernd zur Verfügung stehenden Zwangsmittel fehlen,
läßt sich ein totalitäres Ideal nur schwer realisieren. Mehr und
mehr haben sich im Laufe der Dreißigerjahre zwei extreme
politische Haltungen herausgebildet: der radikalen Regierungspartei
stand die Opposition der Freiämter Katholiken gegenüber, beide

Strömungen nicht ganz leicht zu fassen in Wesen, Herkunft und
Wollen. Die vermittelnde Richtung der J. Herzog von Effingen,
R. Feer, R. Rauchenstein usw., der auch einzelne maßvolle anti-
radikale Katholiken aus dem Fricktal und aus Baden nahestanden

— diese Richtung hatte sich in der «Neuen Aargauer Zeitung»
ein Organ geschaffen und konnte durch die « Basler Zeitung» eine
weitere schweizerische Öffentlichkeit erreichen — vermochte das

Zusammenprallen dieser Extreme nicht zu verhindern. Im Spätjahr

1840 wurde ein Verfassungsentwurf, der beiden Teilen etwas,
keinem alles hatte geben wollen, mit erdrückender Mehrheit
verworfen, weil er keinem die ersehnte volle Befriedigung hatte bieten
können. Die Volksabstimmung vom 5. Januar 1841 aber
sanktionierte nun ein Staatsgrundgesetz, das dem katholischen
Bevölkerungsteil nicht nur die von ihm erstrebten positiven Garantien
für einen ungekränkten freien Wirkungsbereich der Kirche vorenthielt,

sondern sogar die politische Parität der beiden Konfessio-



— 219 —

nen, die seit 1815 ein integrierender Bestandteil des aargauischen
Verfassungsrechtes gewesen war, hatte fallen lassen. Es folgten
die bekannten, bis jetzt indessen nie kritisch und unbefangen
untersuchten und dargestellten Ereignisse, die in der Klösteraufhebung

vom 13. Januar 1841 gipfelten und zu einer mehrwöchigen
Besetzung des Freiamtes durch Truppen des Aargaus und der
Nachbarkantone führten. Unversöhnlicher als je standen sich die
Parteien gegenüber. Ja, der Kampf um politische Ideologien oder
um sachliche Postulate, der bisher quer durch die Konfessionsteile

hindurchgegangen war, war, sich entzündend an der
Klosterangelegenheit (wie später in gesamtschweizerischen Zusammenhängen

am Jesuitenhandel), doch wiederum weithin zu einem
solchen der Konfessionen geworden. Und was ein aargauischer
Hausstreit war, wurde bald zu einer großen, gesamteidgenössischen

Auseinandersetzung, bei der sogar die Gefahr der
ausländischen Intervention im Bereiche des Möglichen lag.

Überblicken wir nun den Kreis der aargauischen Politiker der
Epoche, so sehen wir neben den Männern, die von Anfang an ihren
Standort gefunden hatten und unentwegt ihre Ziele verfolgten,
sei es, daß Temperament und Charakter, sei es, daß Überlieferung
und Herkunft, sei es, daß Bildungserlebnis und Überzeugung sie

bestimmten, eine kleinere Schar, für die früher oder später ein

Wendepunkt eintrat.
Aus den allerersten Jahren der Epoche sind zwei derartige

Fälle zu nennen, derjenige des Dichters Abraham Emanuel Fröhlich

(1796—1865) und der des rechtsstaatlichen Liberalen Dr.
iuris Rudolf Feer (1788—1840)3. An der bekannten Konferenz
zu Baden (20.—27. Januar 1834), die über die Begründung eines

Metropolitanverband'es in der Schweiz und über die Sicherung der
staatskirchlichen Rechte der Regierungen" zu beraten hatte, ließ
sich die aargauische Regierung vertreten durch Gregor
Lützelschwab4 aus Kaiseraugst (1793 — 1860) und Edward Dor er aus
Baden. Beide sind in den folgenden Jahren diesen Bestrebungen
untreu geworden. In eine Reihe mit Lützelschwab und Dorer ge-

' Über Feer vgl. Festgabe Gallati, S. 230 und Anm. 14.
4 Über Lützelschwab vgl. Festgabe Gallati, S. 231 und Anm. 17.



— 220 —

hört nun auch der aus dem Freiamt stammende, aber in Laufenburg
wirkende Dr. iuris Kaspar Leonz Bruggisser, einer der tätigsten

Beförderer der aargauischen Revisionsbewegung von 1830
und in der Folge einer der maßgebenden Exponenten des regenerierten

Aargaus.

Lützelschwab wurde nach seinem Ausscheiden aus dem Kleinen

Rate (1836) Oberrichter. Als Mitglied des Großen Rates nahm
er auch weiterhin an der Politik einen gewissen Anteil. Dorer
wie Bruggisser dagegen sind im Zusammenhang mit ihrer Wandlung

aus dem politischen Leben ausgeschieden.

Endlich gehören in diesen Zusammenhang zwei Männer, für
die ihre Wandlung nicht Mäßigung oder gar Ruhe bedeutet
hat, die sich vielmehr nun in einen Kampf auf Lebeii und Tod für
die neu erfaßten Ideale gestürzt haben. Ich denke an die beiden
Juristen Jakob Ruepp und Anton Weißenbach, die als Mitglieder
des Bünzcr Komitees im Jahre 1843 wegen Hochverrates in con-
tumacium zum Tode verurteilt wurden, nachdem sie sich durch die
Flucht außer Landes dem Zugriffe der Behörden entzogen hatten.

III.

Jakob Ruepp (1792—1857), von Sarmenstorf, war der
zweite Sohn des helvetischen Senators Alois Ruepp. Von seinem
Rechtsstudium in Heidelberg zeugt eine gekrönte Preisschrift aus
seiner Feder «De vindicatione rerum mobilium Germanica», die
1823 in Paris im Drucke erschien. Er war Gerichtsschreiber in
Bremgarten von 1827 bis 1837, wurde 1838 Obergerichtssupple-
ant, und war von 1827 bis 1841 Mitglied des Großen Rates, wo
er indessen keine hervorstechende Rolle gespielt hat. Als Präsident

einer Kommission, der u. a. auch Augustin Keller angehörte,
hat er sich in einer wichtigen Angelegenheit als Rechtskonsulent
seiner Heimatgemeinde Sarmenstorf betätigt. Seine ursprünglich
radikale, auf die kirchenpolitischen Maßnahmen der aargauischen
Regierung eingeschworene Gesinnung belegt ein Brief an seinen
damaligen Freund K. R. Tanner aus dem Jahre 1835, der bei dessen
Briefnachlaß erhalten geblieben ist. Zwischen 1838 und 1840 muß



— 221 —

er seinen «früheren radikalen Grundsätzen» entsagt haben. Als
Mitglied des Bünzer Komitees wurde er einer der tätigsten
Vorkämpfer der Freiämter Katholiken f>. Der Offizialverteidiger im
Hochverratsprozeß, W. Baidinger aus Baden, der von den persönlichen

Verumständungen der politischen Wandlung Ruepps wenig
zu sagen wußte, hob diese ins Allgemeine und führte aus: «Der
Verteidiger weiß nur das, daß man in redlichem wie in
unredlichem Sinne seine politische Stellung ändern kann; daß sich
solche Umwandlung in der Regel allmählig, fast unbewußt, und
unter hundert unwägbaren Einflüssen macht; er weiß, daß sich
keine schlechten Motive für die Sinnesänderung des Inquisiten
nachweisen lassen; er weiß, daß man über das Gewissen nicht
richten soll».

Wie Ruepp, stieß Anton Weißenbach (1796—1889) erst
in letzter Stunde zu dem Ausschuß der klerikalen Freiämter
Demokraten, doch brauchte er dazu keinen ganz so weiten Weg
zurückzulegen wie sein Kollege. Er stammte aus alter Bremgartner
Familie, die sechs Schultheißen hervorgebracht hatte, aus der auch

gelehrte Theologen hervorgegangen waren. Weder über seine
allgemeine noch über seine juristische Ausbildung ist mir etwas
bekannt geworden. Er wird als Mann von Geist und Bildung, als
Vertreter einer durchaus liberalen Richtung geschildert, ohne daß
er deshalb von den in den Dreißigerjahren sich herausbildenden
Zuständen befriedigt gewesen wäre. In diesem Sinne betätigte
er sich denn auch mehrere Jahre im Großen Rate. Indessen schaute
er mehr in die Zukunft als in die Vergangenheit und förderte
vorurteilsfrei viel Neues und Gutes.

Tausendfache Berührung verband ihn mit dem Volke. Der
Verteidiger im Hochverratsprozeß von 1843, der ihm in Freundschaft
und Kollegialität seit Jahren verbundene W. Baidinger, dessen
Plädoyer wir diese Angaben mit den nötigen Vorbehalten ent-

0 Die Angaben über Ruepps Leben beruhen auf den aarg. Amtskalendern,

auf Archivalien des Gemeindearchivs Sarmenstorf, sowie auf gütigen
Mitteilungen des hochw. Herrn Pater Martin Baur in Einsiedeln. — Der
zitierte Brief Ruepps an Tanner findet sich in der Taniierschen Briefsamm-
lung in der Aarg. Kantonsbibliothek (zit: A. K. B.) in Aarau, Bd. 1, Nr. 98.



_ 222 —

nehmen, glaubt, daß ihm, sofern er im Freiamte in der kritischen
Periode der Verfassungsrevision für seine Mitbürger wirken
wollte, keine andere Wahl geblieben sei, mochte ihm persönlich
noch so sehr der Protest gegen die bisher eingeschlagene
politische Richtung wichtiger sein als das positive Programm oder
die Art des Vorgehens der katholischen Demokraten: « Er wählte
die Partei des Volkes, mit dem ihn die subjektive Überzeugung
von der Schädlichkeit des radikalen Systems und das Bewußtsein
der Zurücksetzung des katholischen Landesteiles verband». Es
wäre höchst wichtig, wenn über die Geistesart gerade dieser Männer

mehr beigebracht werden könnte. Die Dürftigkeit der Unterlagen

verbietet es bis jetzt G.

IV.

Etwas näher soll uns nun die politische Entwicklung von
Kaspar Leonz Bruggisser und Edward Dorer beschäftigen. Die
hier einigermaßen befriedigende Qucllenlage macht das möglich.
Die Ergebnisse werden vielleicht davon überzeugen, daß sich
derartige personengeschichtliche Detailarbeit schließlich lohnen kann.

Kaspar Leonz Bruggisser wurde im Jahre 1807 geboren.
Er stammte von Wohlen im Freiamte. Er studierte auf deutschen
Universitäten die Rechte und schloß seine Studien mit dem
Doktorexamen ab. Nach ausgedehnten Reisen, auf denen er
manche politische Beobachtungen sammelte, kehrte er in die
Heimat zurück und wurde aargauischer Fürsprech. Mituntcrzcich-
ner der Lenzburger Petition vom 12. September 1830, suchte er,
wie Tanner und seine Freunde, sich zusammen mit seinem Vetter
Johann Peter Bruggisser (1806—1871) dem gewaltsamen
Vorgehen Fischers von Merenschwand entgegenzusetzen. Wie er, trotz
seiner Protestation, mitgerissen wurde und dann zusammen mit
seinem Vetter als Unterhändler zwischen den Freiämter Insur-

Die Angaben aus den Plädoyers im Hochverratsprozeß von 1843 sind
entnommen dem Aktenband B VIII (Verteidigung im Aufruhrprozeß vom
Bezirk Bremgarten) des Staatsarchiv Aarau (zit.: St. A.A.). Die genealogischen

Angaben über die Familie Weißenbach werden einer freundlichen
Auskunft des Zivilstandsamtcs Bremgarten verdankt.



— 223 —

genten und der aargauischen Regierung wirkte, ist bekannt.
Bruggisser wurde Mitglied des Verfassungsrates, gehörte dem Großen
Rate bis zum Jahre 1846 an und vertrat seinen Kanton viermal
an der Tagsatzung. Anfangs der Dreißigerjahre siedelte er nach

Laufenburg über, in die Heimat seiner Gattin, der Tochter des

dortigen Bezirksamtmanns Brentano, und wurde daselbst Bezirks-
gerichtspräsident7.

Bruggisser gehörte zu den maßgebenden Begründern des
regenerierten Aargau 7«. In der Folge trat er dafür ein, daß die
Verfassung von 1831 als unantastbares Heiligtum dastehe, daß sie
in all ihren Bestimmungen Wahrheit werde. Deshalb waren Ge-
schiiftsordnungsdebatten, solche über die richtige Anwendung von
Reglementen, Gesetzen oder Verfassuiigsbestimmungen für ihn
keine Äußerlichkeiten. Unzählige Male ergriff er bei solchen
Anlässen das Wort. In diesen, wie in fast allen anderen Voten Brug-
gissers sind die Prinzipien, von denen er sich als doktrinärer Politiker

leiten ließ, mit Händen zu greifen: Das verletzte Natur-
recht wie der wieder erwachte «Geist der Altvordern» haben zu
dein Akt legitimen Widerstandes geführt, als den er retrospektiv
den Aufstand vom 6. Dezember 1830 angesehen wissen wollteb.
Im Sinne der Repräsentativdemokratie sollte der Große Rat, als

; Einige Daten des äußeren Lebens stellt zusammen Wiederkehr,
Unsere Heimat IV, 1930, S. 28, Anm. 13. — Etwas weiter führen die Nekrologe.

Über K. L. Br.: «Schweizerbote» vom 19. Februar 1848. Über Peter
Br.: «Freiämter Stimmen» vom 12. Januar 1870 (enthält auch einige Angaben
über K. L. Br.). Zumal auch über die politischen Auffassungen und deren
Wandel gebeii Aufschluß die «Vcrhandlungsblätter des aarg. Großen Rates»
seit 1831 (zit.: Verh. Bl.), eine wohl noch viel zu wenig ausgeschöpfte
Quelle für diesen Zeitraum. Vgl. auch: Chr. Freymund (Pseudonym), Die
Bestrebungen der aarg. Katholiken, ihre Kirche durch konfessionelle Trennung

zu sichern, 1840, S. 130 f.
7:> Bruggisser war Mitglied der Verfassungsrevisionskommission und

des Verfassungsrates von 1831. Die (gedruckten) Verhandlungen des Ver-
fassungsrates des Kantons Aargau, Aarau 1831, zeigen, daß B. kaum eine
Sitzung vorübergehen ließ, ohne das Wort zu ergreifen, von der Notwendigkeit

durchdrungen, «mit Ernst an der Gründung des Staates (sie!) zu
arbeiten » (No. 5).

» Verh. Bl. 1831, S. 69, 471; vgl. 1834, 477.



— 224 —

dessen Mitglied Bruggisser sprach, wirklich die oberste Behörde
sein, der Großratspräsident über dem Landammann stehen9. Für
Rechtsgleichheit, gegen Aristokratismus jeglicher Art, wurde er
nicht müde aufzutreten 10. So sollte auch das Land jetzt nicht mehr
hinter der Residenz, hinter den städtischen Gemeinwesen
überhaupt zurückstehen.

Gewissensfreiheit, Petitionsrecht etc. waren ihm zunächst
teuer. Doch hier bricht sich die individuelle Freiheit am Wohle des
Ganzen, und wo sich diese Frage stellte, entschied er sie zugunsten

des Staates.

Die Einheit des Staates war ihm teuer. Sie stellte sich
ihm in der einheitlichen Gesetzgebung — wir werden noch davon
hören — und im einheitlichen Geiste dar.

Deshalb drängte Bruggisser schon 1832 auf die baldige
Vorlegung eines Schulgesetzentwurfes. An den Jesuiten soll man ein
Beispiel nehmen, «man bedenke, was die Jesuiten zu ihrer Zeit
gewirkt, wo sie den Unterricht allein in ihren Händen hatten»11.
Die Schule des neuen Staates ist Staatsanstalt, sie ist wohl das

» Verh. Bl. 1835, 100, 105, 124. - Wenn übrigens der Aargau bis
heute an der Spitze seiner Regierung einen Landammann, als seinen
Vertreter einen Landstatthalter stehen hat, so geht diese Titulatur auf einen
Antrag von K. L. Bruggisser zurück. Er lehnte das «fremde Wort .Präsi¬
dent' » ab und befürwortete den Landammann als « acht schweizerisch und
republikanisch» (Verh. des aarg. Verfassungsrates 1831, No. 10/11, 12).
Hier dürfte ein Punkt sein, wo sich einmal, wenn auch nur in einer
Äußerlichkeit, der Einfluß der altschweizerischen Demokratie der Landsgemeindeorte

auf die «regenerierten» Kantone des schweizerischen Mittellandes
nachweisen läßt.

la So sprach sich Br. aus politischen Gründen gegen den Verkauf der
Ruine Schenkenberg an einen bayerischen Freiherrn Max. Jos. v. Schenkenberg

aus, wobei er u.a. äußerte: «Ich glaube nicht, daß es der Würde des
Aargaus angemessen sei, um ein paar lumpige Franken einen Freiherrn
sich wieder bei sich einnisten zu lassen» es sei «im Widerspruch mit
dem Geiste unserer Verfassung,... gegen einige Geldstücke die freie
aargauische Erde, diesen klassischen Boden der neueidgenössischen Freiheit,
eitlem Junkervolke zum Stoffe von Adelsdiplomen hinzugeben». Bruggisser
blieb mit seinem doktrinären Gegenantrag in der Minderheit. Verh. Bl. 1832,
S. 374 ff.

« Verh. Bl. 1832, S. 47.



— 225 —

«wichtigste Hoheitsrecht»1- des Staates, «der Unterricht einer
der wichtigsten Hebel, der Staatsgesellschaft diese oder jene
geistige Richtung zu geben»13.

Weit größeres Augenmerk als der Schule schenkte Bruggisser
der Kirche. Wie andere aargauische Staatsmänner der Zeit sprach
und handelte er als Bürger einer geistigen Welt, in der die Kon-
fessionsunterschiede überwunden waren. Es war der Geist der
ersten drei Jahrzehnte der aargauischen Geschichte: damals haben
z. B. Geistliche beider Konfessionen an den Bestrebungen der
aargauischen Bibelgesellschaft mitgearbeitet. Der regenerierte
Staat von 1830 begnügte sich nicht mehr mit einer still behutsamen

Haltung, in eifrigem Wirken wollte er auch auf kirchlichem
Gebiete bewußt fortschreiten. Aber es war auch jetzt zunächst
nicht ein Kampf der Konfessionen gegeneinander. Wenn
Bruggisser einmal berichtet, die «Wühler» gäben vor, «.reformierte
Ketzer' und .lutherische Katholiken' wollen dem Volke die Religion

nehmen oder gefährden»11, so treffen die von Bruggisser
vehement abgelehnten Gewährsmänner im einem gewissen Sinne
doch den Kern der Sache: Freisinnige Männer beider Konfessionen

kämpften für einen neuen Gemeingeist, der alles erfüllen
sollte. Ihnen waren die unverständlichen Überbleibsel der alten
Zeit Ärgernisse, gegen die der Staat auf Grund eines Aufsichtsrechtes,

das in seiner Natur liege und ohne das er nicht bestehen
könne, einzuschreiten habe. Bruggisser bestritt deshalb rundweg
das Bestehen einer Religionsgefahr, wie es noch viele Jahre später
Augustin Keller und seine Freunde tun sollten. Widerstand gegen
die Bestrebungen der Repräsentanten dieses Staates, der zu
beseitigen befugt ist, «was seinem Zwecke und dem Vorwärtsschreiten

des Volkes hinderlich ist»ir>, kam jetzt der Majestäts-
beleidigung nahe, auf alle Fälle zeigte sieh darin das Wirken eines
finsteren Geistes gegen die «heiligsten, teuersten Absichten»
einer aufgeklärten Mehrheit. Aber wie man das auch anseilen

1S Verh. Bl. 1835, S. 666.
» Verh. Bl. 1835, S. 773 f.
11 Verh. Bl. 1834, S. 767.
» Verh. Bl. 1836, S. 138.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 27, Heft 2 7



— 226 —

mochte, die Gegenkräfte wurden geweckt, der kurialistischen
Renaissance im Kanton recht eigentlich Eingang verschafft.

Wenn R. Rauchenstein einmal an Andreas Heusler schreibt,
die Geschichte des Aargaus gehe seit einigen Jahren halb «in einer
sehr profanen Kirchengeschichte» auf, so ist Bruggisser einer der
Initianten, eine der Hauptgestalten dieser profanen Kirchengeschichte

gewesen, einer der Hauptkämpfer für die iura maiestatica
circa sacra des aargauischen Staates. Bruggisser sah sich — und
in solchen Tiraden erinnert er lebhaft an den damals vielgelesenen
deutschen Publizisten Carl Julius Weber — als Teilhaber eines
säkularen Kampfes für Licht xind Aufklärung, in deii schon ein
Heinrich IV. verstrickt war, als er mitten im Winter barfuß vor
«einem Maitressenpalais in Italien»10 auf die Willkürentschei-
dung des Papstes warten mußte. Die Klöster der Schweiz sah er
als «Vorposten einer fremden Armee» an, die seit Jahrhunderten
«unser Volk in seiner Bahn zur besseren Bildung und zur
Entwicklung seiner nationalen Kräfte still gestellt» habe17. Würde
man auf die Badener Konferenzartikel verzichten, so meinte er
1834, so sei zu beweisen, «daß wir uns zu Heloten einer wuchernden

Klasse herabwürdigen würden»18. Denn zwei Parteien gebe
es: « Die eine will Verdummung und Knechtschaft, und die andere
die Freiheit der Völker»19. Bruggisser kämpfte diesen Kampf mit
einem Pathos, dessen Reinheit einzig durch die unerhörte Schärfe
und Grobheit seiner Sprache getrübt ist80. Er stand bei den

Kampfmaßnahmen des Jahres 1835, die zu einer militärischen
Besetzung des Freiamtes führten und mit dem Klosteradministrationsdekret

und dem Verbot der Novizenaufnahme ihre Krönung
erfuhren, an der Spitze. Wäre es auf ihn allein angekommen, so
wäre man schon ein Jahr vorher weit schärfer vorgegangen21.

10 Verh. Bl. 1834, S. 766.
17 Verh. Bl. 1835, S. 1446.
18 Verh. Bl. 1834, S. 264.
la Verh. Bl. 1834, S. 765.
20 Verh. Bl. 1832, S. 44 äußerte Reg. Rat Hürner: «Solche Reden sind

seit 30 Jahren in dieser Versammlung nie erhört worden».
-1 Vgl. Verh. Bl. 1834, S. 411, 768.



— 227 —

Der dergestalt regenerierte Aargau sollte sich nun auch nach

außen entsprechend auswirken. «Was hat der Aargau zu tun?»,
so ließ sich Bruggisser schon im September 1831 bei der Tag-
satzungsinstmktionsbcratung im Großen Rate vernehmen, «Wir
dürfen es wohl aussprechen, wenn auch nicht an Umfang und

Reichtum, so hat doch der Kanton Aargau in moralischer
Beziehung ein großes Gewicht in der Waagschale der Eidgenossenschaft»--.

Bruggisser trat mehrfach entschieden für das

Widerstandsrecht, ja für das Recht der Selbstkonstitutionierung
unterdrückter Minderheiten ein. In den Angelegenheiten von Basel und

Schwyz riet er immer zu den radikalsten Maßnahmen. Desgleichen
in der Frage der Bundesrevision, von der er einmal im Jahre
1833 sagte, sie verdiene als Nationalfrage den Vorrang vor jeder
andern, auch vor den kirchlichen Fragen23. Kompromißwilligen
gegenüber betonte er, daß der Austrag zwischen den erträumten
Vorrechten und dem Recht geradezu eine gesamteuropäische Frage
sei und nicht in der Schweiz allein entschieden werden könne21.

Den konzentriertesten Ausdruck für seine Staatsanschauung

fand der junge Bruggisser in einem «Rechtsgutachten über die

Ansprüche des Mönchsklosters Einsiedeln auf das aargauische
Nonnenkloster Fahr» von 1836, das manches vorwegnimmt, was

Augustin Keller im März 1S41 in der Klosterdenkschrift äußern

sollte.
Wir übergehen alles Gehässige und Deklamatorische dieser

Schrift, lassen die staatsrechtlichen Erwägungen des ersten, die

zivilrechtlichen des zweiten Teiles beiseite. Die wichtigste Stelle

für unsere Zwecke lautet:

«Aus dem Staatszwecke -- größtmögliche Sicherung der aus der

menschlichen Natur fließenden Rechte des Einzelnen, seine geistigen und

körperlichen Kräfte nach seinem Willen zu entwickeln und zu seiner Wohlfahrt

anzuwenden — emaniert die Staatsgewalt, alle diesem Zwecke entgegentretenden

Hindernisse zu beseitigen und alles anzuordnen, was zur
Beförderung desselben notwendig oder nützlich ist. — In der Staatsgewalt liegt
auch tlie Befugnis, Gesellschaften und Korporationen zu gestatten oder zu

--' Verh. Bl. 1S31, S. 475.
» Vgl. Verh. Bl. 1833, S. 868.

" Vgl. Verh. Bl. 1833, S. 510.



— 228 —

untersagen, je nachdem sie der übrigen Staatsgesellschaft zuträglich oder
nachteilig sind. — Der Staat, dessen bürgerliche Ordnung einen Teil der
göttlichen Weltordnung ausmacht, kann daher auch — bloß durch seine
Konzession ins Leben getretene — Korporationen reformieren, vermindern
oder ganz aufheben, sobald das eine oder andere durch die öffentliche Wohlfahrt

Aller geboteil erscheint. So wie eine korporative Gesellschaft als

äußerer Verein erst dadurch eine rechtliche Existenz in bürgerlichen
Verhältnissen gewinnt, daß sie vom Staate unter dem von sich selbst
verstehenden — im Selbstcrhaltungsrechte des erstem liegenden Vorbehalte
fortdauernder Nützlichkeit oder zum mindesten beziehungsweiser Unschädlichkeit

— anerkannt und mit ihren Angelegenheiten unter den Schutz

seiner Gesetze gestellt wird, ebenso muß sie sich auch gegen diese Wohltat

die stete Aufsicht des Staates über alle ihre Angelegenheiten, so weit
dieselben einen Einfluß auf bürgerliche Verhältnisse haben, und alle dies-

fälligen Anordnungen, und zuletzt selbst die Zurückziehung der Anerkennung

und des davon abhängenden Schutzes gefallen lassen.» (S. 7.)

In diesen Konklusionen Bruggissers fühlen wir uns an die
staatsrechtliche Auffassung der römischen Kaiserzeit, an die

Staatspraxis des europäischen Absolutismus erinnert.

Dieser selbe Bruggisser aber vollzog nun seit etwa 1837 eine

Wendung. Er muß eingesehen haben, daß sich ein Gemeingeist
nicht 'herbeizwingen läßt, erschrocken sein über die immer
größere Entfremdung der aargauischen Teilgebiete. Seine neue
politische Haltung entspricht nicht nur taktischen Erwägungen, wie
es bei seinem Vetter J. P. Bruggisser aus Wohlen der Fall ist.
Eine innere Wandlung, eine Weiterentwicklung oder wie wir es

nennen mögen, muß in ihm vorgegangen sein. Er gab seinem

jugendlichen Doktrinarismus den Abschied. «Vorerst soll man

nun nur nie vergessen», so läßt er sich am 14. Januar 1840 im
Großen Rate vernehmen, «daß es nicht bloß Philosophie und

Spekulation sind, welche die Staaten regieren, sondern vor allem
aus die Geschichte; da liegen die Festen und Fundamente des

öffentlichen Lebens, und wenn Ihnen das Glück und der Friede
des Kantons am Herzen liegt, so rütteln Sie nicht an diesen

Grundfesten» 25.

Im ganzen Verlauf des Verfassungsrev.isionsjahres 1840 trat
nun Bruggisser für alles Versöhnende ein, ohne indessen die spe-

-••' Verh. Bl. 1840, S. 23.



— 229 —

zifischen Freiämter Bestrebungen, weder in rein politischer noch
in kulturpolitisch-konfessioneller Hinsicht zu den seinen zu
machen.

Er weigert sich, die Abschaffung der politischen Parität
der Konfessionen als eine notwendige Konsequenz des Postulates

der Rechtsgleichheit anzuerkennen. Denn: «Auch der
Demokratismus hat seine Grenzen, und wenn derselbe übertrieben
wird, so endigt er mit dem Despotismus, sei es eines einzelnen

oder des Pöbels» 2(i. Bruggisser hält die Parität nach wie vor215*

geradezu für eine der konstitutiven Grundbedingungen des
aargauischen Staates.

Er rückt entschieden ab von den kulturpolitischen Zielsetzungen

und Methoden, wie. sie in den Maßnahmen und Ereignissen
des Jahres 1835 einen ersten Höhepunkt fanden. Bruggisser
übernimmt jetzt seinen Teil an der Schuld für das, was falsch gemacht
worden ist. Er meint: «Die Lorbeeren, die wir geerntet haben
und die vielen dürren Blätter daran, diese sind für uns nicht mehr
anziehend»27. Diese unheilvollen Kämpfe haben «seit Jahren die
besten Kräfte des Staates weggenommen»28. Mit aller Entschiedenheft

trat Bruggisser im Sommer 1840 für die in Frage stehende
Revokation der Badener Artikel ein. « Es hat sie hervorgerufen
die Losgebundenhei't einer neuen Gewalt», solchermaßen reflektiert

er jetzt, «die auf den Trümmern einer alten untergegangenen
aufgegangen war; es war natürlich, daß diejenigen, welche die
Freilieft des Staates und der Einzelnen wollten, diese Freiheit
auch der Kirche gegenüber geltend machen wollten, und diese
Bestrebungen sind an und für sich nicht zu tadeln»21'. Aber die
Wirkungen waren verderblich: «Es ist eine unläugbare Tatsache,
daß seit etwa neun Jahren die Staatsgewalt so gehandhabt wurde,

-''¦ Verh. Bl. 1S40, S. 664.
Sdn in, Verfassungsrat von 1S31 hatte er in dieser Hinsicht geäußert:

«Wären die Menschen rein, so bedürfte man der Parität nicht. Aber sie ist
einmal eine notwendige Grundlage eines ruhigen und festen Verhältnisses
zwischen unsern Bekenntnissen» (No. 9).

-- Verh. Bl. 1840, S. 395.
*» Verh. Bl. 1841, S. 413 f.
*> Verh. Bl. 1840, S. 191 f.



— 230 —

daß bei unserem Volk Beunruhigung entstanden ist»80. Die
Badeiner Artikel «sind zum Hebel des Volksmißtrauens
geworden»31. Solche Fragen dürfen nicht von dem Standpunkte des

aufgeklärten Einzelnen aus beurteilt werden, sondern von dem der
ganzen Bevölkerung. Diese aber steht noch nicht auf dem
«wünschbaren höhern Punkt der Kultur», bei dem «gewiß keine
Besorgnis da wäre»32. Der Volkswille ist in solchen Dingen zu
respektieren, auch wenn es nicht gerade in den Kram dient. Übrigens

war nach Bruggissers Großratsvoten auch das Fricktal, als
dessen Vertreter er sprach, besorgt um seine religiösen Interessen,
nur stellte es die Dinge noch mit mehr Vertrauen in die Regierung

dieser anheim3S. Für solches Zurückweichen beruft sich

Bruggisser auf das Beispiel des großen Kaisers Joseph: «An den
Grenzen seiner Macht mußte er innehalten, weil er die Unmacht
derselben einsah»81. Und er ruft, ohne Erfolg übrigens, den

hochgeachteten Herren des Großen Rates zu: «Sie sind für das
Land da, und nicht um zu experimentieren mit seinem Volke;
Sie sind dazu da, um des Landes Glück zu fördern und zu
bekräftigen » 35.

In rein politischer Beziehung ist für Bruggisser weiterhin
«das Repräsentativsystem der Demokratie der Grund der
aargauischen Verfassung»30. Mit Schärfe sprach er sich gegen das

Veto, wie es von den katholischen Demokraten jener Tage
verlangt wurde, und «ähnliches Unheilbringendes»37 aus. So konnte
er auch im Pfarrwahlrecht der Gemeinden nichts Gutes sehen.

Nicht nur die Parität, auch den Zensus38, einen relativ späten
Beginn des stimmfähigen Alters, die Ausschließung der Geist-

80 Verh. Bl. 1840, S. 395.
31 Verh. Bl. 1840, S. 195.
32 Verh. Bl. 1840, S. 395.
33 Vgl. Verh. BI. 1840, S. 196.
31 Verh. Bl. 1840, S. 194.
3i Verh. Bl. 1840, S. 196.
3« Verh. Bl. 1840, S. 587.
37 Verh. Bl. 1840, S. 587.
88 Hinsichtlich der Legitimität der Stimmrechtsbeschränkung beruft sich

Bruggisser «auf die Rechtslehrer, welche alle darin übereinstimmen, selbst
der freisinnige Rotteck» — es ist nicht das einzige Mal, daß sich Bruggisser



— 231 —

liehen vom Aktivbürgerrechte hielt er für durchaus vereinbar mit
dem Prinzip der Rechtsgleichheit.

In der Terrorstimmung der Großratssitzung vom 13. Januar
1841 beantragte Bruggisser mit bemerkenswertem Mute den Augustin

Kellerschen Antrag auf Klosteraufhebung zunächst, wie es
der Geschäftsordnung entsprochen hätte, durch eine Kommission
zu beraten. Nachdem er in den Neuwahlen vom Februar 1841 trotz
einer heftigen, gegen ihn gerichteten Propaganda in vier Kreisen

ehrenvoll wiedergewählt worden war3!), ließ er sich im April
nochmals in einem bedeutenden Votum vernehmen. Er betont darin
sein Streben, «dieses herrliche Land, das vom aargauischen Volke
bewohnt wird, nicht dem Parteigeist zur Zerreißung und
Zertrümmerung zu überlassen» 10. Der frühere schonungslose Kritiker
der Bundeszustände gibt jetzt zu bedenken, daß Anarchie einrisse,
wenn «die Kantone eigenmächtig und willkürlich die Bundesakte
verletzen»11 könnten. Und er unterstützt aufs wärmste die
Versöhnungsbestrebungen Edward Dorers, von denen wir gleich
hören werden.

Darnach wird er ein stiller Mann. In prinzipiellen Angelegenheiten

hat er sich überhaupt nicht mehr geäußert. Sein politisches
Testament sozusagen hat Bruggisser in einer Rechtsschrift
niedergelegt, in der Rekurseinrede an das aargauische Obergericht
für J. N. Schleuniger und Kons. Unter dem Titel «Prof. Schleuniger

und die aargauische Regierung. Ein Blatt zur Zeitgeschichte
der~-ScIIweiz» ist sie im Jahre 1844 bei Meier und Zeller in
Zürich erschienen. Sie enthält in ihrem ersten Teile eine gedrängte
Geschichte der politischen Entwicklung des Aargaus seit seiner
Begründung, die das Persönliche ins Allgemeine hebt, und stellt

auf Rotteck beruft, — «welcher behauptet, daß der bei den Verhandlungen,
Staat und Gemeinde betreffend, nichts zu tun habe, welcher für Staat und
Gemeinde nichts beitrage, indem für ihn nicht die mindeste Garantie
geboten sei» (Verh. Bl. 1840, S. 587).

88 Vgl. «Basler Zeitung» vom 6. Februar 1841 (S. 124): In einem
Pamphlet war er nach dem Berichte dieser Zeitung «geradezu als ein Haupt-
urheber des Aufruhrs bezeichnet» worden.

« Verh. Bl. 1841, S. 415.
» Verh. Bl. 1841, S. 417.



— 232 —

das Hervorragendste dar, was an zeitgenössischer Reflexion über
die aargauische Regenerationszeit zu lesen ist.

Über Edward Dorers politische Entwicklung habe ich jüngst
eine ausführliche Studie veröffentlicht12. Das Wesentliche sei hier
kurz zusammengefaßt.

Ignaz Edward Dorer (1807—1864) war der Sproß einer
alteingesessenen Badener Familie gut katholischen Gepräges, die
mehrere Schultheißen hervorgebracht hatte. Seine Werdejahre
liegen im Dunkel. Fest steht einzig, daß er von 1824—1825 Schüler
des Lehrvereins zu Aarau war, wo sicher Troxler, höchst
wahrscheinlich auch Heinrich Zschokke, zu seinen Lehrern gehörten.
Dorer trat, nachdem er bereits 1830 an der Umschaffung des
Kantons beteiligt gewesen, 1832 in die aktive Politik eiii und stieg
sehr früh zu maßgebenden Stellungen auf.

Im aargauischen Großen Rate nahm Dorer eine weit weniger
hervorragende Stellung ein als K. L. Bruggisser. Doch führte ihn
seine politische Laufbahn weiter. In den entscheidenden Jahren
von 1838—1842 war er Mitglied der aargauischen Regierung,
183S Landammann, dreimal Tagsatzungsabgeordneter, einmal
(1832) zusammen mit K. L. Bruggisser. In den Großratsverhand-
lungen äußerte sich Dorer vornehmlich dann, wenn er einen
individuellen Gesichtspunkt geltend zu machen hatte; sehr oft tat er
dies, besonders in der späteren Zeit, auch in Form der Verwahrung

gegen ergangene Beschlüsse. Dieses Individuelle, das ihn aus
dem Kreise seiner politischen Freunde heraustreten läßt, seiner

'- Ober Dorers Leben referiert gut und knapp Haus Herzog A. D. B.
48 (1904). — Unsere eigenen Darlegungen im Text stellen eine knappe
Zusammenfassung dessen dar, was wir in der Festgabe Gallati breit
ausgeführt haben. Zitate lassen wir deshalb an dieser Stelle ohne Nachweis.
Dagegen seien Dorers Broschüren aus der Spätzeit seines politischen Wirkens
auch hier verzeichnet: 1. Gedanken über den gegenwärtigen Stand der
aarg. Klosterfrage und deren mögliche Erledigung. Geschrieben im März
1842, 2S S., o. O., anonym (Sammclband der A. K. B. «Verschiedenes V

808). 2. Entlassungsgesuch des Herrn Regierungsraths Edward Dorer.
Zürich, S. Höhr, 1842, 53 S. (Sammclband der A. K. B. «Miszellen L 78»).
3. Für die Vertrauenden. Druckschrift von 4 Seiten, datiert: Baden 19.

Januar 1843 (Misz. L 78). 4. Die Stellung der katholischen Pfarrkirche zu
Baden infolge der Aufhebung des Klosters Wettingen. Baden, Höhr und
Langbein 1844, 24 S., (Misz. L 78).



— 233 —

Gestalt das Unverwechselbare auch gegenüber ähnlichen Gestalten
gibt, soll hier ins Licht gestellt werden.

Auch für Dorer war die Einheit des Landes, das sich eben auf
Grund des natürlichen Rechtes neu konstituiert hatte, ein
erstrebenswertes Ziel. Er war einer der Hauptträger der aargauischen
radikalen Kulturpolitik. «Der Geist vom Jahre 1830», so reflektierte

er elf Jahre später, «der alles neu machen wollte, wehte
auch den kirchlichen Dingen zu. Man bedachte nicht, daß der neue
Geist in politischer Beziehung das Volk ergriffen und dabei ein

glückliches Resultat hatte, daß dies in kirchlicher Beziehung aber
nicht der Fall war». Als liberaler Katholik tendierte er insbesondere

auf größere Unabhängigkeit von Rom. Er fühlte tief die
« Unwürdigkeit, daß ein politisch freier Staat ausländische Bande
am Altare trage». Staat und Kirche sollten in innigster Wechselwirkung

«für das gemeinsame Ziel der Entwicklung der
Menschenwürde» wirken. Gegner der Klöster war er von Anfang an
und blieb es. In solchem Sinne wirkte er an den Konferenzen von
Baden und Luzern.

Anderseits aber finden sich schon aus dem Jahre 1831

Äußerungen, die in etwas anderer Richtung laufen. Damals nämlich
trat er für die Übergabe der klösterlichen Kirchenkollaturen nicht
an den Staat, sondern an die Gemeinden, ja für das Pfarrwahlrecht
derselben ein, «und dadurch wäre der Grundstein zu einem

demokratisch-repräsentativen Leben in der Kirche zu legen». Auch
sprach er sicli im Unterschied zu den meisten seiner politischen
Gesinnungsgenossen gegen Gewissenbevormundung, für Freiheit
also auch innerhalb der Kirche aus. Seit dem Sommer 1840, dem

Zeitpunkt der Verfassungsrevision, mußte sich Dorer davon
Rechenschaft ablegen, daß die bisher verfolgte kulturpolitische Linie
ein Irrweg sei. Nun knüpft er an die eben festgestellten individualistischen

Komponenten seiner Bestrebungen an. Anders als
Bruggisser, der einfach die staatliche Bevormundung wieder abbauen,
dem alten Geist und seinen traditionellen Gefäßen wieder freiere
Bewegung gebeii wollte, äußerte er eine ganz neue Idee: die
Idee der Kirchenfreiheit, der Freiheit der religiösen Vereinigungen

überhaupt vom Staate nach amerikanischem Muster.



— 234 —

Altes und Neues streitet sich im übrigen in ihm. Er hilft an
der Aufhebung der politischen Parität der Konfessionen, an der
Aufhebung der Klöster mit. Seine neuen Ansichten und Positionen
reifen aus unter dem Eindruck der Staatskrise von 1841, in deren
Zusammenhang die aargauischen Parteikämpfe wieder weithin in
den säkularen Antagonismus der Konfessionen mit all seinen
Gefahren eingemündet waren.

E i n Leitmotiv durchzieht jetzt alle seine politischen
Äußerungen im Kleinen wie im Großen Rate: Versöhnung,
«Wiederherstellung des Friedens im Gemüte des Volkes». Aus einem
seiner Großratsvoten, wo er sich klug und überlegen dazu äußerte,
müssen wir eine Stelle wiedergeben, um auch von seinem Stile
einen Begriff zu geben:

«Bei der gegenwärtigen Beratung erinnere ich mich der Sage, dio
dahin geht, daß, wenn Schatzgräber einen Schatz heben wollen, sie es sich

gesagt sein lassen, beim Werke nicht laut zu sprechen, weil das Gegenteil
den Schatz, wenn er auch bereits gehoben wäre, wieder tausend und
tausend Klafter tief in die dunklen Tiefen der Erde zurück rollen macht.
Wozu diese Erinnerung? Weil auch wir berufen sind, Schatzgräber hoher
Art zu sein. Der Schatz, den wir mit Ruhe, ohne Leidenschaft und mit
Selbstprüfung zu heben haben, besteht in der Wiederherstellung des Friedens
im Gemüte des Volkes.»

In einer Reihe von Broschüren aus den Jahren 1842—1844
kommt sein neues System klar zum Ausdruck.

Ein neues Verhältnis zur Geschichte hat auch er gewonnen.

Noch 1840 war er gegen die Anrufung historischer Rechte

gewesen. «Denn die Geschichte ist eben Geschichte und alles, was
der Geschichte angehört, unterliegt der Metamorphose» Jetzt läßt

er sich von der Geschichte mahnen an das «Maß, welches den

Menschen in allen Dingen ziemt, erkennt er in ihrer eigentümlichen

Geschichte «die Individualität der aargauischen
Völkerschaften». Und: «Nie vergesse der Staatsmann, daß die Liebe des

Volkes zu der religiösen Weise seiner Väter älter ist, als die
Liebe zu dem jungen politischen Verband».

Das Feld des konfessionellen Gefühls also muß der Politik
ewig fremd bleiben, wenn man an der Wünschbarkeit der Einheit
in politischen Dingen festhalten will. An die Stelle der dahin-



— 235 —

gefallenen Parität aber muß eine neue Garantie, ein neues Palladium

der aargauischen Freiheit treten.
Dieses besteht in der « Emanzipation der Kirchen vom Staate,

die durch Partialrevision der Verfassung von 1841 einzuführen ist.
Ziele wie das der Demokratisierung oder der Nationalisierung der
Kirche können nicht vom Staate aus an die Hand genommen werden.

«Es muß dies der Gemeinde der gläubigen Brüder
überlassen bleiben... Die Aufgabe des Staates der Kirche gegenüber
ist die der Oberaufsicht». Er sieht wohl ein, daß eine gänzliche
Lostrennung von Rom eine Entkatholisierung wäre; aber er ist
auch überzeugt, daß Rom... seine Pflicht erkennen werde, «dem
Ruf nach mehr Berücksichtigung des Nationalen Gehör zu leihen
in Beachtung der Wahrheit, daß die zum Bewußtsein gekommene
Individualität anders zu behandeln ist als der Lehrling und
Schüler».

Das wirkliche Leben des aargauischen Volkes ist ins Auge zu
fassen, nicht «die Kompendien mit ihren glänzenden Tagestheo-
rien», wenn der Weg wieder frei sein soll zu den «wahrhaft
politischen Aufgaben des aargauischen Volkes».

Damit das vollends möglich sei, sind die «Januarereignisse
aus Leben und Erinnerung wegzuschaffen: Amnestie einerseits,
anderseits die den aargauischen Katholiken gewährte
Entscheidungsbefugnis, ob sie mit dem ihnen, nicht dem Staate, zustehenden

Klostervermögen in engem Einvernehmen mit den kirchlichen
Instanzen neue, zeitgemäße Stiftungen errichten wollen, werden
dazu dienen.

Derartige Maßnahmen und Lösungen werden der gegenwärtigen

Situation gerecht. Denn «Loyolas Jünger, welche mit ihrem
unheimlichen Getriebe den freisinnigen Katholiken bei der
Verteidigung der Rechte ihrer Kirche die Arbeit so sehr erschweren,
lagern an den Grenzen des Freiamts; zur rechten Zeit noch sorge
das Aargau dafür, daß die entstandene Lücke im Gemüte der
religiösen Bewohner des Freiamtes nicht von diesen mit Beschlag
belegt werde; es werfe ihnen in Muri einen haibaren Damm
entgegen !».

Weit war der Weg Dorers von der Politik der Badener Konfc-
renzartikel bis zu derjenigen der Kirchenfreiheit, der Emanzipation



— 236 —

der Kirchen vom Staate, weit der Weg von der einseitig-autoritären

Regierungspolitik auf Biegen und Brechen zu seinem
liberalen System der Verständigung und Versöhnung. Ein voller Bruch
aber war, wie wir eben zu sehen Gelegenheit hatten, doch nicht
eingetreten.

Auch die letzte politische Position, die wir ihn im Zusammenhang

der Erörterung einer konkreten Frage — der Frage, ob die

Wettinger Kollaturen dem Staate oder den resp. Gemeinden zufallen

sollen — erreichen sehen, ist zunächst in Weiterentwicklung
ursprünglicher Tendenzen gewonnen: das Prinzip der Gemeindefreiheit.

Dieses Prinzip erscheint aber nun doch in einem neuen

systematischen Gesamtzusammenhang.

Er schreibt: «Die Übergabe... an die betr. Kirchgenossen-
schaften liegt... im hohen Interesse der Demokratie; denn sie

begründet eine ökonomische Unabhängigkeit des Volkes von den

Staatsbehörden und bildet eine wesentliche Grundlage, daß in den

Genossenschaften das Gefühl der Selbständigkeit sich immer mehr
und mehr entwickeln und stärken kann. In dieser Entwicklung und
Stärke im Einzelnen bereitet sich aber dem Ganzen größere
Entwicklung und Stärke vor... — Hier darf es aber nicht verschwiegen

werden, daß die Kirchgenossenschaften und Gemeinden im
Lande älter sind als die dernialigen Staatsformen der Schweiz und
der einzelnen Kantone, und daß sie bei dem Wechsel aller
irdischen Dinge dieselbe auch lange überleben werden Wie käme

es z. B., wenn die bedeutende politische Tendenz wenigstens für
einige Zeit zur Herrschaft käme, welche für die Schweiz wieder
eine Einheitsregieruiig will? Würde da nicht das Kantonsver-

mögcn als allgemein eidgenössisches Staatsgut erklärt werden
wollen? Und ist es nicht denkbar, daß mit allen Versicherungen,
daß das allgemeine Staatsgut die kirchlichen Lasten decken wolle,
eine Einheitsregieruiig im Kampfe mit dem historischen Leben

des schweizerischen Volkes das angefallene Vermögen
aufbrauchen und nichts als die Unmöglichkeit der steten Verwirklichung

ihrer Versicherung den unvorsichtigen Genossenschaften
zurücklassen könnte? Liegt das Pfrundvermögen in der Hand des

Volkes, in den verschiedenen kirchlichen und politischen Gemein-



— 237 -
wesen, wird es keine politische Partei wagen, dasselbe ihm
abzunehmen und zu andern Zwecken zu verwenden».

Jeder Überspannung der staatlichen Autorität, jeder
Hinneigung zur Behördenomnipotenz war damit nicht nur in einer

situationsgebundenen Stellungnahme, sondern in der politischen
Theorie der Riegel geschoben. Ansätze zu einer neuen, und doch

eigentlich altschweizerischen Garantie für die Freiheit, wie sie

Theorie und Praxis der Repräsentativdemokratie der Regenera-
tionszeit nicht zu gebeii vermocht hatte, ohne daß doch diese

Staatsform zugunsten der direkten Demokratie preisgegeben worden

wäre, waren hier gegeben. Dorer sprach in seinem Entlas-

sungsgesuch von 1842 mit einem leisen, doch bewußt unterdrückten

Bedauern von dem Jahre 1830, das «jene Staatsformen zu

Grabe getragen, welche auf dem Grundsätze beruhten, daß die

verschiedenen Interessen und Richtungen der Teile eines Staates

so geordnet und mit Garantien versehen werden müssen, daß sie

in einem gehörigen Verhältnisse zueinander zusammenwirken,
ohne daß ein Teil den andern überwiege und beherrsche». In

dieser seiner letzten politischen Äußerung von 1844 hat er jenem
Gefühle offenbar nachgegeben. Denn eine betonte Reservatstel-

lung der Gemeinden, der Korporationen überhaupt, zwischen
Individuum und Staat ist innerhalb der radikalen, in letzter Linie an

Rousseau sich anschließenden Staatsauffassung nicht denkbar.
Dennoch wollen wir nicht unbedingt sagen, daß sich hier erweise,
daß Dorer am Ende seiner politischen Entwicklung zum
Konservativen geworden sei: die Idee der Gemeindeautonomie kann

ja Element sowohl einer konservativen wie einer wahrhaft
liberalen Staatsauffassimg sein. Vom Radikalismus jedenfalls hat sich

Dorer getrennt.

V.

Bruggisser wie Dorer haben ihre politische Laufbahn in sehr

früher Jugend begonnen, mit dem Enthusiasmus, der Konsequenz,
der Geradlinigkeit und Unerbittlichkeit dieses Lebensalters. Beide

veranlaßten die Realitäten des Lebens, Abstriche vorzunehmen. Im

Freiamte, das von jeher innerschweizerischen Einflüssen o'ffen

stand, lebend, hätten sie sich vielleicht trotz individuellen Ab-



— 238 —

weichungen, wie der eingangs erwähnte Weißenbach, den dortigen

Bestrebungen angeschlossen und hätten dann als Märtyrer
ihre Mission vollendet. Nun lebte der eine, obzwar seinem

Ursprünge nach Freiämter, im fricktalischen Laufenburg, das immerhin

den josefinischen Einfluß des 18. Jahrhunderts direkt erfahren

hatte, der andere war Badener, Angehöriger einer Landschaft
also, die den konfessionellen Frieden längst verwirklicht hatte
und die seiner Auffassung nach berufen war, ihn jetzt auch im
neuen Aargau herbeizuführen. Es sind, wie wir gesehen haben,
trotz der Kühnheit im einzelnen, bei aller Anstößigkeit in der
bisherigen Gesinnungsfreunde, bei aller Aussichtslosigkeit in der
damaligen politischen Lage, nicht extreme, sondern politisch
maßvolle Lösungen, die sie schließlich vertreten.

Bruggisser und Dorer haben endlich das gemeinsam, daß ihre
Wandlung ihr Ausscheiden aus der Politik bedeutet. Bei beiden
erlaubt die Quellenlage nicht, volle Klarheit über die Motive solchen
Rückzuges zu gewinnen.

Bruggisser, der Schüler Thibauts13, hatte gerade im Jahre
1838 einen Auftrag übernommen, dessen Ausführung unter
anderen Umständen die Freude und der Stolz seines Lebens
gewesen wäre: Er war hauptamtlicher Redaktor des aargauischen
Zivilgesetzbuches geworden. Ein Presseprozeß mit der
Regierung1'1, die immer schärfere Formen annehmende Verfeindung mit
dem Obergerichtspräsidenten K. R. Tanner1'', unsachliche Kritik
an dem langsamen Fortschreiten des Gesetzgebungswerkes in
Presse und Parlament ließen ihn am 18. 2. 1841 den Auftrag
zurückgeben46. Von 1842 1846 ist er zahlreichen Parlamcnts-

13 Daß Peter Bruggisser, der Vetter und Jugendfreund von Kaspar
Leonz, bei Thibaut gehört hat, ist bezeugt («Freiämter Stimmen» vom 12.

Januar 1870). Der direkte Einfluß Thibauts auf K. L. Br. müßte um so eher
als feststehend angenommen werden, als dieser — sofcni die dürftigen
biographischen Angaben Vertrauen verdienen — weit länger als Student in

Heidelberg verweilt hätte als sein Vetter.
44 Vgl. Nr. 8 der «Neuen Aargauer Zeitung» vom 25. Januar 1840 und

die Kleinratsprotokolle.
ir' Verh. Bl.: passim. Besonders frappant: 1840, S. 27.
IG St. A.A.: Aktenband I, Nr. lc, Bd. la: Akten über das Bürgerliche

Gesetzbuch von 1832— 1S44.



— 239 —

Sitzungen unentschuldigt femgeblieben, nur noch höchst selten
sind Voten von ihm protokolliert. Daß er in denselben Jahren,
dem Vorbilde Dr. Feere folgend, als Fürsprech politisch Verfolgten

zur Seite stand, haben wir bereits gesehen. Anläßlich der Wahlen

des Spätjahres 1846 schied Bruggisser aus dem Großen Rate
aus. Gleichzeitig mit seiner politischen Wandlung war offenbar eine
Erschütterung seiner Gesundheit erfolgt17. Am 15. Februar 1848
schied Bruggisser nach längerem Kränkeln aus diesem Leben. —

Dorer hat in seinem « Entlassungsgesuch» von 1842 sozusagen
sein politisches Testament errichtet. Mag sein, daß er glaubte,
dieser monumentalen Kundgabe seiner Haltung könnte auf die
Dauer größere Wirkung beschieden sein als einem verzehrenden
Kleinkampfe für seine Gesichtspunkte, für den er im Grunde doch
nicht geschaffen war. Aber auch familiäre und persönliche
Faktoren müssen im Spiele gewesen sein. Geradezu bestimmend mag
schließlich für den feinfühligen Mann eine tiefe Sehnsucht nach
einer Welt der Stille und Zurückgezogenheit gewesen sein, in der

er, fern von den Geschäften einer unruhigen Welt, ganz seinen
musischen Anliegen leben könnte.

Nun aber sind andere in gleich jugendlichen Jahren in die
Politik eingetreten und haben dieselbe politische Linie vertreten,
und keine Realität, keine Erfahrung vermochte sie daran irre zu
machen. Hier stoßen wir also an das Individuelle, das sich
weiterer Erklärung entzieht.

Nicht uninteressant wäre aber, unter solchen Voraussetzungen

noch sehen zu können, ob sich ideengeschichtliciie oder le-
bensgeschichtliche Zusammenhänge feststellen lassen, die das
Ausgeführte aus der zunächst notwendigen Isolierung lösen, es in
größere Zusammenhänge stellen könnten.

Was die aargauische Staatsauffassung und speziell die
Kulturpolitik in der Fassung Bruggissers oder Dorers, aber auch
Augustin Kellere und vieler anderen angeht, so kann kein Zweifel
sein, daß es sich um josefinische Politik handelt. Doch bedarf das
einer speziellen Untersuchung und Darlegung, die heute noch
nicht gegeben werden kann. Wo aber liegen die Wurzeln für Do-

47 Vgl. «Schweizerbote» vom 19. Februar 1848.



— 240 —

rers Postulat der Demokratisierung der Kirche und insbesondere
für dasjenige der Kirchenfreiheit, die sich in unseren
aargauischen Zusammenhängen als seltsamer Fremdkörper
ausnimmt? B. Constant, Lamennais, A. Vinet, an die wir zunächst

denken, scheinen kaum in Frage zu kommen. Doch scheint es

uns möglich, an eine Verbindung mit der Gedankenwelt eines

aargauischen Zeitgenossen zu denken, dessen Gestalt und Werk
nie große Aufmerksamkeit gefunden zu haben scheint, heute aber

völlig vergessen ist, von dem aus sich aber vielleicht einmal weitere

Perspektiven eröffnen. Ich denke an Friedrich A. S. von May
v. Rued (1801 — 1883). v. May, der einsame Gutsbesitzer von
Rued, der dort dem Bibelstudium und der Meditation lebte, war
vorübergehend einmal Mitglied des aargauischen Großen Rates

(1838 — 1840), und dort kann er sehr wohl Dorer begegnet sein.
Im Jahre 1840 erschien seine «Staatsverfassung nach der heiligen
Schrift»; einige Stellen dieser Broschüre, deren Verfasser im übrigen

eine andere Richtung einschlägt als Dorer, lassen lebhaft an

Formulierungen denken, die 2 Jahre später bei Dorer begegnen15*.

Endlich das Prinzip der Gemeindefreiheit! Eine ganz
ähnliche Auffassung des Verhältnisses von Staat und Gemeinde
verraten die «Wünsche» der Mellinger Volksversammlung vom
2. Februar 18401!). Nun distanziert sich Dorer ja in anderer
Hinsicht von den Bestrebungen der katholischen Demokraten, wie sie

sich bekanntlich gleichzeitig in Solothurn und Luzern zeigten. Weder

ihre kirchenpolitischen Postulate noch ihre Tendenz zur
direkten Demokratie finden Dorers Billigung. Hier aber zeigt sich

unverkennbar ein Berührungspunkt. Die Erklärung liegt vielleicht
darin, daß es eine gemeinsame Quelle gibt, aus der Dorer wie die

katholischen Demokraten ihr politisches Ideengut schöpfen. Ich

denke an die politischen Broschüren des Philosophen P. I. V.

T r o x 1 e r 60, wie sie in besonders reicher Fülle aus den Jahren
1839—1841 vorliegen. In Troxlers philosophischer Entwicklung

« Vgl. Festgabe Gallati, S. 252, Anm. 86.
13 Handgeschriebenes Heft von 28 Seiten in einem Kouvolut des St. A.

A. (Akten des Großen Rates. Mappe Verfassungsrevision 1840). — Vgl.
Festgabe Gallati, S. 258, Anm. 94.

f'° Vgl. Festgabe Gallati, S. 260 ff.



— 241 —

hatte sich, wie wir dem Buche von Iduna Belke über Troxler
(Berlin 1935) entnehmen, im Laufe der 1830er Jahre eine Wendung

zur Mystik vollzogen; nachdrücklich und offen bekannte er
sein positives Christentum. In engem Zusammenhang damit
präzisierten sich auch seine politischen Ideen und Positionen. Es ist
wohl nicht zu viel gesagt, wenn dieser einsame und doch stets
leidenschaftlich auf das Politische gerichtete Denker als der Theoretiker

der katholischen Demokraten jeuer Tage angesprochen wird,
obwohl deren kirchenpolitische Richtung nicht die seine war.
Anderseits haben wir ja gesehen, daß Troxler Dorers Lehrer war.
Von diesem Lehrer hatte er sich nach seinem eigenen Zeugnis auf
lange Jahre hinaus emanzipiert. Läßt sich auch aus Dorers nur
fragmentarisch erhaltenem Nachlaß kein Nachweis erbringen, so
ist es doch wahrscheinlich, daß er ihm schon in jenen entscheidenden

Jahren — und nicht erst in der Spätzeit seines Lebens,

aus der einige Briefe Troxlers bei Dorers Nachlaß im Stadtarchiv
Baden liegen — wieder begegnet ist.

Zeitschrift für Schweizerische Oeschiclite, 27, Heft 2


	Untersuchungen über Geist und Politik der aargauischen Regeneration

