
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 26 (1946)

Heft: 2

Buchbesprechung: Einzelbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einzelbesprechungen — Comptes rendus

Benedetto Croce, Die Geschichte als Gedanke und als Tat. Einführung von
Hans Barth. Verlag A. Francke, Bern (1944). 519 S.

Guolielmo Ferrero, Macht. Einleitung von Paul Schmitt. A. Francke, Bern

(1944). 494 S.

Kay Schmidt-Phiseldeck, Nomos. Nogle Prolegomena til en Historieteori.
Einar Harcks Forlag. Kobenhavn 1944. 128 S.

Von den drei vorliegenden, in einem Sammelreferat zu besprechenden
Schriften gebührt der ersten nicht nur wegen ihres Umfangs und wegen
des Ansehens ihres Verfassers, sondern zweifellos auch wegen ihres
Gehaltes der Vortritt.

Benedetto Croce hätte die europäische Geschichtswissenschaft zu
hohem Dank verpflichtet, auch wenn er in seinem Leben keine Zeile
geschrieben hätte, allein durch die unschätzbaren Anregungen, die von ihm

ausgegangen sind, nicht zuletzt auf die Verlagstätigkeit des Hauses Laterza
in Bari. Die in Bari gedruckten Ausgaben der italienischen Autoren aller
Jahrhunderte, besonders auch der etwas abseitigen Werke zur historischen
und politischen Theorie, sind so sehr die Grundlage unserer Beschäftigung
mit dem italienischen Denken geworden, daß man mit banger Sorge
genauere Nachrichten abwartet, was in Bari an Verlagsbeständen erhalten
geblieben ist. Nun aber hat Croce als Forscher auch durch sein gedrucktes
Wort unserer Wissenschaft so vielseitige und besondere Dienste geleistet
— als politischer Geschichtschreiber zu neapolitanischen, italienischen und

europäischen Themen, als Geschichtschreiber der Historiographie, als

Literarhistoriker, als Kritiker und Methodologe, — daß niemand uns mißverstehen

wird, wenn wir unsern Eindruck zu äußern wagen, daß im

vorliegenden Werk die einseitige und etwas gewaltsame Subjektivität des

Verfassers besonders offen zutage tritt. Croce hat in diesem Band, dessen

italienische Ausgabe schon 1938 abgeschlossen war, eine Reihe von Aufsätzen

vereinigt, die seine Gedanken zur Geschichtstheorie, wie er sie früher in

seiner «Theorie und Geschichte der Geschichtschreibung» und am speziellen

Objekt in seiner «Geschichte der italienischen Geschichtschreibung im
neunzehnten Jahrhundert» formuliert hatte, fortspinnen. Einzelnes ist aus der

Kritik an bedeutenden Neuerscheinungen herausgewachsen, wie der zweite
Abschnitt: «Der Historismus und seine Geschichte», der eine große
Rezension von Meineckes bekanntem letzten Hauptwerk darstellt. Anderes
erörtert in lockerer Folge theoretische Grundfragen: Gewißheit und Wahrheit
in der Geschichte, Geschichtschreibung und Politik, Geschichtschreibung
und Moral, Agnostizismus und Mystizismus in der Geschichtschreibung,



— 263 —

Epochenbildung, Dichtung und Geschichtschreibung, Historismus und
Humanismus.

Wenn ein solcher Sammelband von Croce stammt, so kann es nicht
anders sein, als daß man auf Schritt und Tritt Edelsteinen der kritischen
Beobachtung, funkelnden Zeugnissen echter Liebe zum historischen
Erkennen begegnet. Das liberale Pathos dieses Lebens, das wahrhaftig die
Probe der Echtheit bestanden hat, findet zuweilen unvergeßlichen
Ausdruck: «Der moralischen Tat steht es also nicht zu, sich danach zu richten,
was nächstens eintreten wird oder nach dem, was bereits eingetreten ist,
denn selbst vorausgesetzt, daß die menschliche Gesellschaft für ein oder
zwei Jahrhunderte oder sogar für ein Jahrtausend in Knechtschaft eintritt,
also in erschöpfte, auf das Mindestmaß beschränkte Freiheit, auf ein
Mindestmaß an schöpferischem Geist, so berührt sie dieser Zwischenfall —
ein Zwischenfall, weil er angesichts der Ewigkeit ein Augenaufschlag ist
— keineswegs, beeinflußt ihre Aufgabe nicht, kann sie nicht verändern.
Denn diese Aufgabe besteht darin, die Freiheit an der Freiheit zu
entzünden...» (S. 346). Dieses Pathos ist es, das Croce treibt, die Formen
serviler und subalterner Geschichtschreibung, wo er sie auch trifft, zu
bekämpfen, historische Mythographen und Doktrinäre in allen Lagern, vom
marxistischen bis zum klerikalen, und nicht zuletzt in seinem eigenen
liberalen, zu demaskieren. Croces polemischer Elan hat immer wieder etwas
Erfrischendes auch dort, wo man seine Gegner zuweilen mehr erraten
muß als daß sie mit Namen genannt wären, wie im gegenwärtigen Buch.

Fragt man nun freilich nach der Position Croces selbst, so behalten
alle Antworten etwas merkwürdig Blasses. Es ist nicht nur die gebotene
Vorsicht, die zuweilen die Nennung des Gegners verbietet; es ist auch
nicht nur der kritische Sinn des Buches, der die angerufenen Historikergestalten

der Vergangenheit meist nur in das negative Licht der Ablehnung
treten läßt. Figuren wie Ranke und Burckhardt werden ohne viel Komplimente

als «Historiker ohne historisches Problem» aus der Reihe der in
tieferem Sinn interessanten Vertreter unsrer Wissenschaft ausgeschieden.
Der Grund für all die Negationen ist eben Croces eigene Forderung nach
dem «Problem» als Hauptinhalt der Geschichtschreibung. Er sieht die
historischen Themen nicht als bildhafte Gegenstände, die zwar mit klaren
Fragestellungen abzugrenzen sind, an sich aber komplexe Gebilde bleiben, eben
Gegenstände der Anschauung. Croce fordert vom Historiker nicht Fülle
der Anschauung, sondern begriffliche Klarheit und beweist sich damit von
neuem als der große Schüler seines deutschen Meisters: Hegels. An Hegels
Geschichtsphilosophie streicht Croce zwar den christlichen Hintergrund und
die preußische Erfüllung. Was er von ihm beibehält, ist die Forderung
nach eindeutiger begrifflicher Erfassung der einzelnen historischen
Vorgänge und Epochen. Er selbst gibt ein Beispiel, indem er S. 213 den
Barock geradezu definiert als eine «Untugend des künstlerischen Ausdrucks,
der an Stelle der Schönheit die Wirkung des Überraschenden, des Uner-



— 264 —

warteten erstrebt». Nur eine solche Definition erlaube zu urteilen, «weil
sie präzis ist». Croce hat bekanntlich eine ganze Geschichte des
Barockzeitalters geschrieben, in der nach dieser Definition geurteilt wird, wie mir
scheint weder zum Vorteil der Klarheit noch der Historie. Ich wählte das

Beispiel aus dem Gebiet des Ästhetischen, weil dort die Diskussion heute
unbeschwerter geführt werden kann als auf demjenigen des Politischen
oder des Religiösen, wo bei Croce auf Schritt und Tritt ähnliche
«Definitionen » begegnen. Gewiß hat Croce selbst in höchst verdienstvoller Weise
an der Befreiung der Historie aus den Fesseln naturwissenschaftlicher
Methodik mitgewirkt. Indem er selbst dem Hegelschen Denken zwar seine

positiven Gehalte — Christentum und Preußentum — entzog, dessen

begrifflichen Formalismus aber beibehielt, scheint er uns eine gefährliche
Unbestimmtheit der Geschichte als «Gedanke und als Tat» offen zu lassen, in
welcher «der Geist» als einzige Schranke der Freiheit übrigbleibt und der
«Fortschritt», an dem Croce als Geschichtsdeutung festhält, ins Leere läuft.
Für Croce selbst bestand die Gefahr nicht. Durch seinen antibarocken
Geschmack, durch seine liberale Überzeugung, durch seine antiklerikale Passion
bleibt er völlig bestimmt. Aber es ist wohl kein Zufall, wenn zahlreiche
seiner Schüler die Geschichte «als Gedanke und als Tat» in den letzten
Jahrzehnten mit einer ganz andern Subjektivität erfüllten, die ungeistig
und odios war, die sich aber trotzdem auf Croceanische Positionen stützen
konnte.

Das Buch Ferreros zeichnet sich zunächst aus durch das ungewöhnliche

Ziel, das er sich steckt, und durch die hohe Meinung, die er von sich
selber hat. Es handelt sich bei seinem Programm um nichts Geringeres als

um die Entdeckung der geheimnisvollen Geister des Gemeinwesens, deren

Zorn oder Gnade die Geschichte bestimmt. «Wer sind denn diese unsichtbaren

Herren unsres Schicksals? Auch ich war bis zum Alter von sieben-

undvierzig Jahren gekommen, ohne ihr Vorhandensein zu ahnen» (S. 42).
Dann aber, als den Verfasser in den ersten Tagen des November 1918 «ein
seltsames Magenleiden» zwang, «mehrere Wochen lang ohne Fieber das Bett
zu hüten» und gleichzeitig die «Throne Europas mit furchtbarem Getöse»

zusammenbrachen, da entdeckte der Verfasser, angeregt durch Talleyrands
Memoiren, — die Legitimitätsprinzipien. Er unterscheidet deren vier: das

Prinzip der Wahl, das Prinzip der Erblichkeit, das aristokratisch-monarchische

Prinzip und das demokratische Prinzip. Aus dem Vorhandensein

dieser «Lebensgeister des Gemeinwesens», und aus den Spannungen
dieser Prinzipien unter sich und mehr noch aus den Spannungen ihrer echten

zu ihren bloß fiktiven Verwirklichungen wird nun im vorliegenden Buch die
Geschichte «erklärt». Der Begriff des Erklärens ist hier völlig erlaubt,
denn Ferrero selbst huldigt einer seltsam mechanistischen Auffassung des

Geschehens: «Gebote, Drohungen, Zwang: das ist das Wesentliche aller
Mächte, die die Menschheit geschaffen und denen sie gehorcht hat. Die
Kraft allein ist fähig, der ungeheuren Menge von Einzelwillen, jeder von



- 265 —

seiner persönlichen Lebensgier beherrscht, einige gemeinsame Regeln
aufzuerlegen. Doch die Kraft, das ist die handelnde Furcht...» (S. 480). Beim
Lesen dieses Buches hat man immer wieder den Eindruck, man lese einen
Autor aus der Zeit vor 1815, für den die ganze Welt geschichtlicher
Erkenntnis der historischen Schule des 19. Jahrhunderts noch nicht existierte.
Für Ferrero existiert aber nicht nur das geschichtstheoretische Denken der
Zeit Rankes nicht, — nur darum ist er über seine Entdeckung der
Legitimitätsprinzipien so erstaunt, — sondern es existiert auch die historische
Realität nicht, die jene Forschergenerationen sichtbar gemacht haben: das
Mittelalter. Mit der Praetention, die wahren Geister des historischen Schicksals

entdeckt zu haben, raisonniert Ferrero über die Geschichte Europasi,
als begänne sie mit dem siebzehnten Jahrhundert. Einige glänzende Seiten
über die Zeit Caesars konstruieren nur gerade eine Parallele zur Geschichte
Napoleons, im übrigen aber bewegt sich das gesamte Werk in den Sphären
der französischen und italienischen Geschichte seit 1789. Daß sich aus so

dürftigen Fragmenten historischer Erfahrung in abgeleiteten Spätzeiten keine
überzeugende Lehre von den «Geistern des Gemeinwesens» aufbauen läßt,
kann nur demjenigen Leser verborgen bleiben, dessen historischer Horizont
sich mit dem des Verfassers deckt.

Nun enthält aber das Buch Ferreros glücklicherweise viel interessantere
Elemente als die Verkündigung der Lehre von den Legitimitätsprinzipien.
Schon diese Prinzipien selbst veranlassen den Verfasser zu einer Fülle von
geistvollen Bemerkungen über die Rolle von Panik und Angst in der
Geschichte der Revolutionen. Über die Zusammenhänge von Angstpsychose
bei den Regierenden und dem Entschluß zu diktatorischen Maßnahmen
findet man hier Beobachtungen von bleibendem Wert. Die leidige Paralleli-
sierung von Mussolini und Napoleon nimmt man in Kauf, weil man sogar
in dem, was Ferrero noch in seinen Schilderungen von Vorgängen der
Napoleonischen Geschichte sagt, das erkennt, was zur lebendigen Erfahrung,
über die Psychologie des Faschismus gehört. Der tiefste Wert des Buches
liegt zweifellos im Autobiographischen. Man erfährt hier das erschütternde
Altersbekenntnis eines hochbegabten Publizisten der radikalen Partei über
den inneren Zusammenbruch seiner geistigen Welt. «Dessen bin ich ein
lebender Beweis. Mein Leben war eine Verkettung verschiedener Tragödien
rund um eine zentrale Tragödie, die aus der quasi-legitimen Macht hervorging,

der ich unterworfen war» (S. 365). Mit diesen Worten leitet Ferrero
einen Abschnitt ein, der mitten im Buch die Geschichte seiner eigenen
politischen und journalistischen Irrfahrten ausbreitet, von der Zeit seiner
Mitarbeit an der radikalen Zeitung «Secolo» in den Neunzigerjahren bis zu
seinem Genfer Exil, vom Zeitalter Crispis bis zu demjenigen Mussolinis.
Hier bekommt die glänzende Sprache Ferreros die Akzente des wirklich
Ergreifenden und Wahren: «Wir haben nichts verstanden, wir alle, gleichzeitig

Opfer und Henker im Mittelpunkt der Tragödie: wir alle sind
unerbittlich gewesen. Wir alle haben vom König verlangt, was er nicht geben



— 266 —

konnte und, wütend über unsre Enttäuschungen, haben wir ihn unbarmherzig

verfolgt, nach rechts und links gestoßen; durch die Ausbrüche unsres
Mißvergnügens haben wir sein Schwanken und seine Unsicherheit vervielfacht;

wir haben ihn mit unserm Übelwollen gleichzeitig umgeben und
vereinsamt, und schließlich haben wir ihn mit unserm Geschrei vor die Mündung

des Revolvers getrieben, der ihn aus nächster Nähe binnen dreißig
Sekunden tötete...». So erzählt Ferrero die Vorgeschichte des Attentats
auf König Umberto.

Wendet man auf das Buch Ferreros die Kategorien des historischen
Memoirenwerkes an, so wird man ihm gewiß positiver gegenüberstehen und
gerechter werden als wenn man es nimmt als das, was es sein will, ein
Werk der universalgeschichtlichen Theorie.

Die kleine dänische Schrift «Nomos», die wir in diesem Zusammenhang

noch zu nennen haben, können wir leider mit einiger Zuverlässigkeit
nur nach dem französischen Rdsumd, das ihr der Verfasser beigibt,
charakterisieren. Der Verfasser, der offenbar von bibliothekarischen Erfahrungen
und bibliotheksgeschichtlichen Studien herkommt, trägt das alte Anliegen
eines theoretischen Systems der Geschichte vor und fordert eine Revision
der historischen Definitionen. Seine Überlegungen betreffen nun insbesondere

den Begriff des Gesetzes in der Geschichte und er versucht die
Literatur des letzten halben Jahrhunderts zu diesem Thema kritisch zu ordnen.
Das Ergebnis, dem der Historiker vorbehaltloser wird zustimmen können
als manchem der theoretischen Postulate im Gang der Untersuchung, lautet
recht skeptisch: «Essayer de constituer l'histoire totale en Systeme absolu
sera au point auquel on est arrivd pour le moment une Operation d'une
hardiesse un peu exagdrde, et peut-etre une opdration tout ä fait impossible».

Basel. Werner Kaegi.

Ernst Meyer, Die Schweiz im Altertum, Verlag A. Francke. Bern 1946.
126 S. 8».

Neben der umfassenden Monographie Felix Stähelins über die «Schweiz
in römischer Zeit» und dem reichhaltigen Quellenwerk «Die römische
Schweiz» von Ernst Howald und Ernst Meyer fehlte bis jetzt eine knappe,
gut lesbare und dem Stand der heutigen Forschung entsprechende Zusammenfassung

dieses für die älteste Geschichte unseres Landes so wichtigen Stoffes.
Ernst Meyer hat sie nun geschaffen und in die sorgfältig ausgestattete Hand-
biblÜofhek der Sammlung DALP als 20. Bändchen eingereiht. Es ist, um
es vorauszunehmen, ein vorzügliches, jedermann zu empfehlendes kleines

Werk, in klarer, gepflegter Sprache geschrieben, den Stoff in souveräner
Weise meisternd. Oft kann der Verfasser aus eigenem Schaffen Neues

beitragen oder schon Bekanntes bereichern und präzisieren; so z.B. wenn er
die überragende Bedeutung der keltischen Bevölkerung auch unter der
römischen Herrschaft betont, wenn er Organisation und Verwaltung durch
die römische Oberschicht und die Blütezeit im 2. Jahrhundert n. Chr. schil-



— 267 —

dert, oder wenn er den Nachwirkungen derselben in spätrömischer und
frühmittelalterlicher Zeit nachgeht. Im folgenden möchte ich, was ja immer
zu den weniger dankbaren Aufgaben einer kritischen Besprechung gehört,
zwanglos einige Punkte streifen, über die man anderer Meinung sein kann
oder die mir falsch zu sein scheinen. Z. B. sind die unglückseligen
Wohngruben der Kelten nicht auszurotten (S. 14). Wenn der Verfasser auch den
Ausdruck «Wohngruben» vermeidet und den Kelten nördlich der Alpen
Fachwerk- und Blockbauten zubilligt, so sagt er doch, daß sie ihre
Behausungen mit Vorliebe ganz oder teilweise in die Erde versenkten.
Dies ist archäologisch in keiner Weise zu belegen (vgl. Ur-Schweiz, IV, 34 ff.).
Ebenso kenne ich keine Beweise für das Vorkommen des Hufeisens bei
den Kelten (S. 17). Trotz Felix Stähelins stichhaltigen Gegengründen (vgl.
Zeitschr. f. Schw. Gesch. 1943, S. 452f.), bleibt Meyer bei seiner Hypothese,

daß Tiberius anno 15 v. Chr. nicht über den Bözberg, sondern über
den Julier gezogen sei. Nicht beipflichten kann ich dem Verfasser auch in
der Darstellung der alamannischen Okkupation unseres Landes (S. 43). Wir
haben scharf zu unterscheiden zwischen der kriegerischen Auseinandersetzung
der Römer mit den Alamannen im 4. Jahrhundert und der friedlichen Einwanderung

in späterer Zeit. Jene führte zu keiner aus den Quellen erfaßbaren
Niederlassung germanischer Bevölkerungsteile in der Schweiz, diese erfolgte,
abgesehen von der Ansiedelung der Burgunder in der Westschweiz, erst
im 6., ja im 7. Jahrhundert, wie die archäologischen und sprachhistorischen
Quellen klar beweisen. Ihren Zusammenhang mit der großen alamannisch-
fränkischen Kontroverse darzustellen, ist hier nicht der Ort. Ebenso ist
die Formulierung Meyers auf S. 44 in bezug auf die Verdrängung des
keltischen Elementes durch das alamannische viel zu scharf geraten. Sie kann
höchstens für einige Landesteile der deutschen Schweiz gelten. Man denke
nur an das Baselbiet, an gewisse Teile des Aargaus, an das Zürcher Oberland,

dann an Appenzell und Graubünden, wo auch Rätisches und anderes
in beträchtlichem Ausmaß erhalten blieb. — In den kulturgeschichtlichen
Kapiteln stoße ich auf folgende kleinere Irrtümer oder Unebenheiten: Das
helvetische Dorf Vindonissa lag eher am Ufer der Reuß als oben auf dem
Geländevorsprung (S.63). Daß das 1. Theater von Äugst in der Zeit des
Tiberius gebaut worden sei, kann mit solcher Präzision heute noch nicht
gesagt werden (S. 72). Es wurde nach 70 n. Chr. nicht in ein Amphitheater
umgebaut, sondern durch ein solches ersetzt. Der Cigognier von
Avenches ist keine Säule, sondern ein Pfeiler (S. 81); bei Vidy hätte der
einzigartige Fund von Goldmünzen erwähnt werden dürfen, bei den Straßendörfern

auch Schleitheim im Kt. Schaffhausen (S. 89). Die Handwerkersiedlung
am Petersberg in Basel ist mittelalterlich; die dortigen spätrömischen Funde
hängen mit der Brücke über den Birsig zusammen (S. 89). Das Kastell Altreu
ob Solothurn gehört nicht zu den Kastellen mit glockenförmigem Grundriß

(S. 101); auch Ober-Winterthur ist anders zu bewerten, da es seine längliche

Form dem Hügel verdankt, auf dem es steht. — Die bekannten Fabri-



— 268 —

kate des Gemellianus von Baden (S. 118) sind sicher keine Schwertscheidenbeschläge,

sondern gehören zu kleinen Futteralen (Theken) für irgendwelche

dünnen Gebrauchsgegenstände (Nadeln, medizinische Instrumete,
Salbenspateln?). Ein Mithreum scheint neuerdings in Nyon gefunden worden

zu sein (S. 114).
Zu dem summarischen Urteil, daß es Rom gänzlich ferne gelegen habe,

irgendwie eine planmäßige oder gar erzwungene kulturelle Romanisierung
zu betreiben (S. 108), möchte ich doch ein Fragezeichen setzen. Man
bedenke die rücksichtslose Aufteilung des Landes in Güter, die Anwendung
der römischen Bauweise, die Einführung des Lateins als der einzigen Schrift-
spradie, der offiziellen römischen Religion, insbesondere des Kaiserkultes
usw. Gewiß war diese Romanisierung nicht der Ausfluß einer von modernen
Rassentheorien geleiteten Kulturpolitik, aber es war eine auf dem
selbstverständlichen Recht des Siegers beruhenden und bewußt betriebene
Übertragung römischer Sitten und Gewohnheiten auf die unterworfenen Völker.
Diese Tatsache ist umso bemerkenswerter, als die Bevölkerung «Helvetiens»,
wie gerade auch die Forschungen Meyers ergeben haben, weitaus zum
größten Teil aus dem alteingesessenen gallischen Element bestand.
Interessant ist in diesem Zusammenhange, was Meyer über die
Dauerhaftigkeit der aus der Vermischung von Römischem und Gallischem
entstandenen Provinzialkultur in unserem Lande sagt. Die das Reich seit der
Ermordung des Kaisers Alexander Severus ao. 235 erschütternden Wirren
wirkten sich auf unser Land bis zum verhängnisvollen Jahr 259 nur
indirekt aus, so daß hier eine gewisse Wahrung der im 2. Jahrhundert
erreichten Kulturhöhe festzustellen ist (S. 37). Zum Schluß möchte ich, indem
ich zum Ausgangspunkt der Darstellung zurückkomme, noch in positivem
Sinne auf eine neue Formulierung Meyers hinweisen: Er glaubt, daß sidi
die Rauriker, durch Caesar gezwungen, erst nach 58 v. Chr. um Basel
und im Oberelsaß niedergelassen hätten (vgl. E. Major, Gallische Ansiedelung

etc. 1940, S. 195 ff. und Ur-Schweiz VI, 51 ff.), was viel besser zu den
Ausgrabungsergebnissen paßt.

Das Bändc'hen ist durch 5 Tafeln und 7 Pläne hübsch illustriert, wobei
man die Absicht, den neusten Stand der Forschung festzuhalten, heraus-
spürt. Umso eher sollten so veraltete Abbildungen wie T. III b des Theaters
von Äugst nicht aufgenommen werden. Auch der Plan von Aventicum ist
nun durch die Neubearbeitung der Assoc. Pro Aventico überholt. Der Maßstab

darf auch bei populären Ausgaben auf Plänen nie fehlen (PI. 5,6 und 7).
Zusammenfassend möchte ich betonen, daß die Vorzüge des Buches die

obigen, meist geringfügigen Aussetzungen bei weitem übertreffen, so daß

wir uns über diesen neusten Beitrag zur römisdien Geschichte unseres
Landes freuen und Verfasser wie Verleger gratulieren dürfen.

Basel. Rudolf Laur-Belart.



— 269 —

Robert Bossard, Über die Entwicklung der Pcrsonendarslclliing in der
mittelalterlichen Geschichtschreibung. Zürcher Dissertation. Meilen
1944. 243 S.

Die vorliegende Arbeit versucht nichts Geringeres als sämtliche Formen
der Personendarstellung in der historiographischen Literatur von Ammianus
Marcellinus bis zu Albertino Mussato und Matthias von Neuenburg, also
während eines vollen Jahrtausends, zu überschauen und im Zusammenhang
zu verstehen. Bei einem so weitgesteckten Ziel und der beschränkten Zeit
eines Doktoranden ist es nicht zu verwundern, daß auch bei vorausgesetzter
höchster Begabung der Darsteller nur eben über die Dinge hinweghuschen
konnte. Einen sehr breiten Raum nehmen Textstellen nach den
Übersetzungen der «Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit», ausgiebige
biographische Notizen zum Leben der Vitenschreiber nach Handbüchern und
allerlei andere Excerpte propädeutischer Art ein. Wenn die Personendarstellung

eines einzigen Typus in einem einzigen Jahrhundert zum Thema
gewählt worden wäre, hätten vielleicht die eigentlichen Probleme des

Themas bei entsprechender Heranziehung der wertvolleren Literatur
gesehen und behandelt werden können. Bei dem zu weitgespannten Rahmen
konnten sie nicht kritisch erörtert werden, auch wenn sie bemerkt worden
wären. Die Kategorien, mit denen sie gelegentlich gestreift werden, bleiben
dem Stoff selbst so unangemessen und sind so wenig über das Handbuchniveau

des letzten Jahrhunderts hinausgedrungen, daß der Hauptwert der
Arbeit wohl in der Berührung mit den mittelalterlichen Texten liegt, die
sie dem Verfasser verschaffte. Der Fleiß, mit dem er sich einen Weg durch
das unermeßliche Stoffgebiet geschlagen hat, bleibt jeder Anerkennung wert.
Auf gute Beobachtungen im Einzelnen stößt man bei Thietmar von Merseburg,

Adam von Bremen und Acerbus Morena von Lodi.
Basel. Werner Kaegi.

Karl Schib, Geschichte der Stadt Schaffhausen (zum 900jährigen Bestehen
der Stadt Schaffhausen herausgegeben vom Historischen Verein des
Kantons Schaffhausen). Thayngen-Schaffhausen 1945. 353 S., 109
Tafeln.

An die Seite der in neuester Zeit erschienenen Kantonsgeschichten tritt
Karl Schib mit einer Schaffhauser Stadtgeschichte, die in ihrer Bedeutung
einer Kantonsgeschichte gleichkommt. Sie nimmt insofern eine Sonderstellung

ein, als sie eine Jubiläumsschrift ist. Jubiläumsschriften aber bergen
Gefahren in sich, da sie sich an ein breites, mit geschichtlichen Problemen
wenig vertrautes Publikum wenden. Schaffhausen jedoch bewies schon 1901,
daß es solchen Werken wissenschaftlichen Gehalt und damit dauernden Wert
zu geben vermag. Schib leistete den beiden Forderungen Genüge, denn er
beherrscht die Kunst, auch schwierige Fragen in leicht faßlicher und
lesbarer Form zu bieten, ohne oberflächlich zu werden.

Gewiß standen dem Verfasser zahlreiche gute Untersuchungen zur
Schaffhauser Geschichte zur Verfügung. Aber er hat nicht einfach auf sie



— 270 —

aufgebaut und sie in eine neue Form gegossen, sondern überall mit Eigenem
durchdrungen, Lücken geschlossen und neue Gesichtspunkte aufgetragen.
Stets schimmert das Quellenstudium durch. So hat der Verfasser z. B. mit
großem Erfolg die Stadtrechnungen herangezogen, die es erlaubten, Quellen-
lücken zu überbrücken und neue Lichter auf die auswärtigen Beziehungen
der Stadt zu werfen. Wenn man bedenkt, welche Fülle an Stoff es auf
knappem Raum zu bewältigen galt, so muß man Schib vollends Anerkennung
zollen, daß er trotzdem den Raum fand, häufig an die Quellen zu führen
— wenn er nicht gerade durch geschickte Verwendung prägnanter Quellen-
steilen Raum gewann.

Daß dem Verfasser die mittelalterliche Geschichte besonders liegt,
erweist sich nicht nur aus dem Umfang, den er ihr eingeräumt hat, sondern
mehr noch aus der klaren sauberen Darstellung mittelalterlicher Rechts- und
Verfassungsentwicklung, die nur jenem möglich ist, der mit ihr von den
Quellen her durch und durch vertraut ist. Die Gründungsprobleme der Stadt
sind in überzeugender Weise gelöst worden. Das ist ein erfreulicher Beitrag
zur Städtegeschichte überhaupt. Auch die politische Geschichte der Reichsund

Habsburgerstadt verdient hervorgehoben zu werden. Es ist dem
Verfasser vorzüglich gelungen, Schaffhausen in seiner Verflechtung mit der
oberrheinisch-südschwäbischen Entwicklung darzustellen, aus der heraus sich
die Stadt in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts löst, um sich schon
50 Jahre vor dem ewigen Bund eng an die Eidgenossenschaft anzuschließen.
Was Schaffhausen schon vor 1501 für die Eidgenossenschaft geleistet hat,
ist einem im allgemeinen zu wenig bewußt. Eindrücklich wird sodann die
vermittelnde Rolle dargestellt, die Schaffhausen in den konfessionellen
Konflikten, weniger auf Grund seines Bundesbriefes als bedingt durch seine
Grenzlage, ausübte. Auch die Entwicklung der Landeshoheit weist eigenartige

Züge auf, die aus der Lage und der innern städtischen Entwicklung
zu erklären sind.

Nicht minder interessant als die ältere Geschichte ist der Aufstieg zur
Industriestadt im 19. Jahrhundert. Das besonders hartnäckige Festhalten
der Zünfte an ihren alten Vorrechten bildete angesichts der sich verändernden
Wirtschaftsvoraussetzungen ein ernst zu nehmendes Hindernis für den
Anschluß an das Industriezeitalter. Daß es in erster Linie einzelnen Pionieren
zu verdanken war, wenn ihn Schaffhausen trotzdem nicht verpaßte, zeigt
Schibs Darstellung deutlich. Mit Recht hat er die wirtschaftliche Entwicklung

im 19. Jahrhundert in den Vordergrund gestellt gegenüber der
politischen, da diese im größern Rahmen der Eidgenossenschaft ja nicht mehr
eine Sonderentwicklung ist, die sich wesentlich von andern Städten
unterscheiden würde. Wir hätten es sogar begrüßt, wenn die Wirtschaft gerade
der neuesten Zeit noch ausführlicher behandelt worden wäre, sind uns aber
der Schwierigkeiten angesichts der mangelnden Vorarbeiten durchaus
bewußt. Die Wirtschaftsgeschichte des 19. Jahrhunderts bedarf noch der
quellenmäßigen Durcharbeitung.



— 271 —

Zu berichtigen wäre einzig, daß der S. 63 zitierte Jude Vivelin, nicht
Vinelin, heißt; er ist eine in Zürich öfters erscheinende Persönlichkeit. Die
hohe Gerichtsbarkeit, inbegriffen Steuerhoheit, im äußern Amt Kyburg übte
Zürich schon seit 1452 aus. Ein Versehen ist wohl die zweimalige Zitierung
der gleichen Stelle Rüegers über das Verhältnis von Kirche und Adel S. 43/44
und S. 100. Im übrigen findet Rüegers Werk durch die verwendeten, gehaltvollen

Zitate eine schöne Würdigung.
Die Illustration ist mit weisem Maß und Sorgfalt durchgeführt. Es

wurden fast nur ganzseitige Tafeln gewählt, so daß die Objekte auch wirklich

zu ihrem Rechte kommen. Zu begrüßen ist die Beigabe von Territorial-
und Besitzkarten, wie etwa: die Gemarkung der Stadt Schaffhausen, die
Herkunft ihrer Bevölkerung und die Entwicklung und Verwaltung des

Stadtstaates. Leider fehlt ein Register der Karten.
Wallisellen-Zürich. PaulKläui.

Hermann Rennefahrt, Das Stadtrecht von Bern. (Sammlung Schweizerischer
Rechtsquellen. Die Rechtsquellen des Kantons Bern. Stadtrechte III.)
611 S. + XX S. Aarau 1945, H. R. Sauerländer & Co.

Fast gleichzeitig mit der ausführlichen Geschichte des mittelalterlichen
Staates Bern von Richard Feller ist auch die Zusammenfassung der
entscheidenden Urkunden über die Entstehung des bernischen Stadtstaates durch
Hermann Rennefahrt vorgelegt worden. Der wuchtige Band umfaßt die Zeit
bis einschließlich der Eroberung des Aargaus; die Fortsetzung bis zur
Reformationszeit befindet sich in Bearbeitung und wird bei der unentwegt
fortschreitenden Herausgebertätigkeit Rennefahrts sicher bald einmal vorliegen,

Haben die beiden früher erschienenen Bände des Stadtrechts von Bern

von Friedrich Emil Welti städtische Rechtsaufzeichnungen und damit
Quellen zur innern Geschichte der Stadt und ihrer Wirtschaft erschlossen,
so ist dieser Band ausschließlich der äußern Geschichte der Stadt Bern
gewidmet. Die grundlegenden Freiheitsbriefe der deutschen Könige für die
Stadt, die Bündnisse und Verträge der Stadt mit benachbarten Herren,
Städten und Ländern, dann die Urkunden über die Ausdehnung des
bernischen Besitzes bilden den Inhalt. In besonders eindrücklicher Weise tritt
einem vor allem das unaufhaltsame Emporwachsen des bernischen
Stadtstaates entgegen. Der Herausgeber hat diesen Werdegang des Staates Bern
dadurch nachdrücklich unterstrichen, daß er die Urkunden über die großen
Erwerbungen jeweilen zusammengefaßt hat, trotzdem die Anordnung im
wesentlichen eine durchaus chronologische ist. So tritt uns jeder Schritt der
bernischen Territorialpolitik in seiner Gesamtheit vor Augen. Wir finden
beieinander nicht nur die eigentlichen Erwerbsurkunden, sondern auch die
Regelung der Stellung des neu erworbenen Gebiets im werdenden bernischen
Staat.

So weit die Fontes Rerum Bernensium reichen, also jetzt bis 1378,
wird kaum neuer Stoff erschlossen. Auch die Stücke aus der spätem Zeit



- 272 —

sind durch die Eidgenössischen Abschiede und andere Quellen zum Teil
bereits bekannt. Immerhin finden sich hier recht viele noch nirgends im
Wortlaut vorliegende Urkunden. Der Wert des Bandes liegt jedoch nicht
in der Erschließung unbekannten Stoffes, sondern in der eindrücklichen
Zusammenfassung der Quellen der bernischen Staatsgeschichte, die in den
großen Urkundenveröffentlichungen in der Masse der verschiedensten
Urkunden nicht so richtig zur Geltung kommen. Es ist hier also ein
Arbeitsinstrument geschaffen worden, das jedem nützlich sein wird, der sich mit
der bernischen Geschichte wissenschaftlich beschäftigt oder der selber eine
Vorstellung von dem Geist dieser bernischen Staatsschöpfung gewinnen will.

Daß der Band allen billigen Ansprüchen der heutigen
Urkundenveröffentlichung entspricht und in allen Einzelheiten einschließlich des

umfangreichen Registers peinlich genau und zuverlässig gearbeitet ist, braucht
hier nicht weiter betont zu werden. Der einschlägige Stoff ist zweifellos
erschöpfend herangezogen, da er- ja geschlossen im bernischen Staatsarchive
liegt.

Aarau. Hektor Ammanii.
P. Gabriel M. Löhr, Die Kölner Domlnikanerschule vom 14. bis zum 16.

Jahrhundert. Mit einer Übersicht über die Gesamtentwicklung. 92
Seiten. Paulusdruckerei Freiburg-Schweiz, 1946.

Mitte des 13. Jahrhunderts wurde in Köln das Generalstudiuni der
deutschen Ordensprovinz eingerichtet, was innert kurzer Zeit die rheinische

Metropole zum Hauptsitz der Hochscholastik machte, zumal Albert d. Gr.
als erster Leiter dieser fachwissenschaftlichen theologischen Schule amtete.
Zu seinen Füßen saß dort nicht nur Thomas von Aquin, sondern auch
andere bedeutende Gelehrte wie Ulrich Engelberti, Ambrosius Sansedoni

usw. Auch der große Denker unter den Mystikern, Meister Eckhart (| 1327),
war in Köln tätig. Hier fanden sich Schüler aller Länder ein, Deutsche
und Böhmen, Franzosen und Spanier, Ungarn und Flamen. Die Errichtung
der Universität 1388 nach Pariser Muster kam auch dem Kölner Studium
sehr zugute. Im Allgemeinen hingen die Professoren mehr dem Thomismus
als dem Albertinismus an, soweit man überhaupt beide Lehrrichtungcn
einander gegenüberstellen kann. Auf das 14./15. Jahrhundert beziehen sich
die meisten Ausführungen des Verfassers, insbesondere sind wertvolle
biographische Notizen über Lehrer mit großer Gewissenhaftigkeit zusammengetragen.

Auch verschiedene Beziehungen zum Dominikanerkonvent in Basel
fehlen nicht, die bereits G. Boner in seiner Arbeit über das Predigerkloster
in Basel (1935) erwähnt hat. Im 15. Jahrhundert wirkte am Kölner
Studium ebenfalls ein Berner Patrizier und Mitglied des Berner Klosters,
nämlich Henricus de Wabern. Von dem wenig später in Köln tätigen Heinrich

Nolt aus dem Basler Observantenkloster sind noch die scholastischen

Vorlesungen erhalten.
Verfasser schildert weiter die Reform der Observanten in Köln (1464)

und die Verunglimpfung der Kölner Universität durch die humanistischen



— 273 —

Epistolae virorum obscurorum. Da im 16. Jahrhundert die Niederländer
Löwen und die Süddeutschen Mainz und Dillingen bevorzugten, sank die
Kölner Alma Mater von ihrer Höhe herab. Doch bereitete der hochbegabte
Südspanier Cosmas Morelles (f 1616) die Barockblüte vor, welche sich
unmittelbar auf die 1618 erfolgte Reorganisation der Provinz hin entfalten
konnte. Professoren, die «im klassischen Land der Neuscholastik», in Spanien,
herangebildet wurden, glänzten im 17. Jahrhundert mit ihrem tiefen
theologischen Wissen. Der wichtigste ist Thomas de Sarria aus Compostella.
Leider folgte im 18. Jahrhundert ein Niedergang, sodaß der Trierer Weih-
bischof Hontheim 1750 die Zeugnisse der Universität nicht mehr
berücksichtigen wollte, wenn es sich um die Zulassung zu den höheren Weihen
handelte. In der Zeit der Jakobinerherrschaft wurde das Kloster in eine

Kaserne verwandelt und die Universität aufgehoben.
Disentis. P. Iso Müller.

Peter Sulzer, Die Burgunderkriege in der schweizerischen Geschichts¬
schreibung von Johannes von Müller bis Emanuel von Rodt.
(Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft N. F., 2), 226 S.,
Zürich 1945.

Die Dissertation von Peter Sulzer stellt einen Beitrag zur Geschichte
der schweizerischen Geschichtsschreibung (daß es auch eine außerschweize-
rische Geschichtsschreibung geben könnte, für die die Burgunderkriege einen
wesentlichen Gegenstand bilden könnten, ist der Themastellung entsprechend
für Sulzer nicht von Belang) der Zeit von ca. 1790—1844 dar, nicht aber

einen solchen zur tieferen Erfassung der Burgunderkriege selbst. Sulzer
untersucht sozusagen nirgends, «wie es denn eigentlich gewesen». Er hat sich

in der modernen Geschichte heimisch gemacht, nicht in der Quellenkunde des

Spätmittelalters. So sehr die Burgunderkriege in allen ihren Phasen im Laufe
seiner Untersuchungen immer wieder herangezogen werden, im Grunde sind
sie als Thema doch wohl irrelevant. Die Untersuchungen Sulzers sind mit
nie versagender Geduld durchgeführt, sie sind weit getrieben und führen
zu manchen höchst interessanten Erörterungen und Resultaten.

Das erste Drittel des Buches ist Johannes von Müller gewidmet. Resultat

der subtilen Untersuchungen; zu denen auch der Briefwechsel, zumal

der mit dem Bruder, viele Bausteine liefert, ist vor allem der Nachweis,
daß Müllers Darstellungsart und Urteil in hohem Maße abhängig seien von
der persönlichen und zeitgeschichtlichen Lage im Momente der Abfassung
der betreffenden Stellen seines Werkes. Für E. v. Rodt sucht Sulzer auf
Seite 218 und 219 seines Buches Entsprechendes zu zeigen. Sulzer gibt uns
nicht direkt an, wie diese seine Resultate gemeint sind. Man kann darin
eine Bestätigung zu dem Urteil S. Stelling-Michauds sehen, wonach jedes
Geschichtswerk nur für seine Epoche geschrieben werde (Schweiz. Beitr.
z. Allg. Gesch. II, S. 5 ff.), kann sie aber auch dahin auslegen, Sulzer stelle
die Möglichkeit jeder wahren historischen Aussage in Frage. Indessen dürfen

Zeitschrift ftlr Schweizerische Qeschlchte, 26, Heft 2 8



— 274 —

sie vielleicht auch harmlos als die Einzelbemerkungen genommen werden,
als die sie vorgetragen werden. Daneben dürfen aber die feinsinnigen
Einzeluntersuchungen, wie z. B. diejenige über das Verhältnis von Schicksal
und Vorsehungsglaube bei J. v. Müller nicht übersehen werden.

Der zweite Teil des Buches ist den «Epigonen J. v. Müllers» (vornehmlich

Geizer, Henne, Meyer v. Knonau, Schuler, Tillier, Zschokke, daneben
auch Mallet und Andres) gewidmet. In subtiler Weise, die doch gelegentlich
übertrieben und manieriert anmutet, wird Zug um Zug untersucht, inwiefern
die einzelnen Autoren von dem durch Müller gezeichneten Bilde abweichen.
Gelegentlich ergibt sich eine schärfere, vor allem sachnahere Profilierung
eines dieser Männer als sie in dem schönen Buche R. Fellers (Die schweizerische

Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert, Zürich 1938) gegeben ist,
meistens bleiben die Resultate bruchstückhaft und genügen nicht, um den

ganzen Autor zu charakterisieren, zumal Sulzer sich bei diesen kleineren
Meistern bewußt weniger intensiv auf deren Gesamtwerk und Person
eingelassen hat, als er es bei Müller tat (mit Ausnahme von H. Geizer, der
gegenwärtig mit Recht der völligen Vergessenheit, in die man ihn hatte fallen
lassen, wieder entzogen wird). Die Konfrontierung der Aussagen übar die
Burgunderkriege erfolgt in diesem Teile einzig mit denjenigen Müllers,
fast nie mit späteren Autoren (Müllern gegenüber ist einige Male an
Gagliardi und Dürr appelliert), gar nie mit dem wirklichen Tatbestand der
Dinge, obwohl doch den die Geschichtsschreibung, im Gegensatz zur
epischen Kunst (Roman) eigentlich voraussetzt (besonders frappant S. 94,
95, 98, später S. 160/61, 212, 216; anders: S. 169). Sollte hier Croce, der
indessen weder im Text noch in den Literaturangaben genannt wird, im
Spiele sein? — Fördernd wäre endlich gewesen — denn die Bändchen
stehen ja nicht jedem Leser bequem zur Verfügung —, wenn Sulzer
mitgeteilt hätte, wieviel Raum (Seiten) jeder seiner Gewährsmänner dem in
Frage stehenden Gegenstand gewidmet hat.

Unter den Resultaten dieses zweiten Teiles glaubt Sulzer (s. S. 122—

129) festhalten zu dürfen, daß bei den «Epigonen» Müllers die weltbürgerlichen

und universalen Züge im Schwinden begriffen seien, eine nationale
Haltung sich zeige. Die taktische Seite der Kriegshandlungen habe vollends
ihr Interesse verloren, einzig der Heldenmut der Vorfahren wurde bemerkt.
Der Zusammenhang zwischen den Mißständen der Nachkriegszeit und dem

Kriege werde stärker gesehen als bei Müller, der Erwerb der Freigrafschaft

eindeutiger abgelehnt als bei diesem. Dabei finden sich Abweichungen
von Autor zu Autor. In manchen Punkten scheint sich eine liberale Gruppe
von einer konservativen abzuheben.

In dem umfangreichen 3. Teile (überschrieben: Das Bild der
Burgunderkriege zu Beginn der Kritischen Geschichtschreibung) analysiert
Sulzer zwei Monographien, die Werke von F. de Gingins-La Sarraz und von
Emanuel von Rodt, die er in sein Bild der Schweizerischen Geschichtsschreibung

im 19. Jahrhundert ohne nähere Begründung wesentlich anders



— 275 —

einordnet, als Feller es getan hat. Diese Autoren haben beide neue Quellen

beigezogen, beide haben sich in der Darstellung ganz unabhängig gemacht

von dem so lange maßgebenden Beispiele J. v. Müllers, wobei de Gingins

den Krieg ganz vom burgundischen Standpunkt aus darstellt, von Rodt

Parteilosigkeit anstrebt, beide aber dazu beitragen, daß «der Burgunderkrieg»

«zu einer Auseinandersetzung machtpolitischer Art und damit zu

einem Gegenstand der modernen Geschichte geworden» ist (S. 223). Hiezu

wäre einschränkend zu bemerken, daß wohl die realpolitische Betrachtungsweise

der Bismarckzeit doch nicht das absolut letzte Wort in der historio-

graphischen Betrachtung, Bewertung und Darstellung bildet.
Abschließend sei gesagt, daß die vorliegende Arbeit von Hingabe und

Scharfsinn zeugt, daß sie reich ist an gescheiten Erörterungen und

vorzüglichen Einzelergebnissen, geschrieben von einem Manne von
ausgezeichneten Forschergaben. Es liegt vor Augen, daß ähnliche Untersuchungen

von jedem Komplexe geschichtlichen Lebens aus angestellt werden könnten,

vielfach sogar entsprechend der Natur des betreffenden historischen

Tatsachenkomplexes mit wesentlich stärker akzentuierten Ergebnissen. Und doch

würde derartigen Untersuchungen auf weiteste Strecken hin das eigentliche

Problem, die eigentliche, notwendige Fragestellung fehlen, allzu leicht

würden sie in ein subtiles, doch im Grunde unfruchtbares geistiges Spiel

ausarten. Und dabei weist allein unsere nationale Geschichte so viele wesentliche

ungelöste Fragen auf!
01arus. EduardVischer.

Sebastian ürüter, Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17. Jahr¬

hundert. Verlag Räber & Cie., Luzern 1945. XI + 658 S. in 4».

Anläßlich des sechsten Zentenariums des Eintrittes Luzerns in den

Bund der Eidgenossen hatte die Luzerner Regierung den ersten Band einer

großen Geschichte des Kantons Luzern herausgegeben. In die Arbeit hatten

sich drei Forscher geteilt. Prof. Can. W. Schnyder (an Stelle des 1929

verstorbenen Dr. P.E. Scherrer) bearbeitete die Vor- und Frühgeschichte mit

einem Ausblick ins Mittelalter, Prof. Dr. Karl Meyer (Zürich) die Geschichte

der Stadt Luzern bis zum Eintritt in den Bund und Staatsarchivar Dr. P.

X. Weber die Geschichte von 1332 bis 1500.

Schon 1932 aber war eine Fortsetzung geplant. Heute, nach vierzehn

Jahren, erscheint der zweite Band, der die Geschichte Luzerns im 16. und

17. Jahrhundert umfaßt. Die Bearbeitung war von der Regierung Prof. pr.
Sebastian Grüter übertragen worden, der während vielen Jahren am

Gymnasium Luzern den Geschichtsunterricht erteilt hatte.

Wenn sich die Regierung eines Kantons entschließt, eine

Kantonsgeschichte schreiben zu lassen, so wird sie in erster Linie von dem Grundsatze

geleitet, weiten Kreisen der Bevölkerung die Entwicklung des eigenen

¦Kleinstaates bekannt zu machen und damit das Interesse an der engern

Heimat und ihren Geschicken zu wecken. Es kann sich bei solchen Werken



— 276 —

nicht darum bandeln, neue geschichtliche Erkenntnisse und Forschungs-
resultat zu begründen, sondern in sachlicher und methodisch geschickter Art
das Wissenswerte zu erzählen. Diesen Weg hatte vor bald hundert Jahren
schon Casimir Pfyffer beschritten, als er seine zweibändige «Geschichte
der Stadt und des Kantons Luzern » schrieb. Wahrscheinlich hat sich
Sebastian Grüter jenes Gedankens erinnert, den Pfyffer im ersten Band seines
Werkes ausgesprochen hat: «Die meisten Geschichtsschreiber suchen aus
Liebe zu dem Lande und dem Volke, dessen Taten sie beschreiben und dem
sie gewöhnlich angehören, die Schattenseite der Ereignisse zu bemänteln
oder gar zu unterdrücken. Ich halte solches für einen Fehler. So löblich
und schön der Patriotismus ist, so darf ihm doch in der Geschichtsschreibung
die Wahrheit nicht zum Opfer gebracht werden. Dieser Ansicht gemäß
habe ich keine Gebrechen verschwiegen, keine Flecken verkleistert. Ich
werde vielleicht darum getadelt werden. Allein ein Vorwurf würde mit
Grund mich nur dann treffen, wenn nachgewiesen werden könnte, daß ich
Löbliches anzuführen unterlassen. Das habe ich nicht getan, sondern
sachgetreu Gutes und Schlimmes, sowie ich es vorfand, dargestellt».

Mit der Geschichte des 16. und 17. Jahrhunderts gelangt der
Zeitabschnitt zur Darstellung, der zu den spannendsten und ereignisreichsten der
Stadtrepublik Luzern gehört. Die Darstellung stellt an einen einzigen
Bearbeiter sehr große Anforderungen. Die Zahl der Quellen ist außerordentlich

groß, die zur Verfügung stehende Literatur umfangreich, so daß es

schwer hält, überall auch die neuesten Forschungsergebnisse zu
berücksichtigen. Prof. Dr. S. Grüter hat sich seiner Aufgabe, dank der großen
Belesenheit, in vorzüglicher Weise entledigt. Er bezieht auch gegenüber
altern Forschern (z. B. Liebenau im Abschnitt über den Bauernkrieg)
Stellung und versucht, als streng gläubiger Katholik, der Reformation gerecht
zu werden.

Den umfangreichen Stoff gliedert Grüter in sieben Kapitel, von denen
die ersten sechs die politische Geschichte behandeln und das siebente die
Kulturgeschichte. Er schreibt dazu in der Einleitung: «Der Verfasser
beschränkte sich mit Ausnahme eines einzigen der Kulturgeschichte gewidmeten
Kapitels bewußt auf die politischen Ereignisse, deren dramatischen Ablauf
wieder lebendig werden zu lassen er sich bemühte. Er durfte dies um so
eher verantworten, als die Werke luzernischer Kunst und luzernischcn
Kunstgewerbes in kurzem mindestens in ihrer statistischen Erfassung in dem dafür
vorgesehenen Rahmen der .Kunstdenkmäler der Schweiz'zur Veröffentlichung
gelangen sollen ».

Der erste Abschnitt, Luzern im Kampfe um Mailand 1499—1521, wäre
vielleicht besser dem ersten Bande zugewiesen worden, weil P. X. Weber
in seinem Abschnitt zweimal auf Italien hinweist (Italienische Kriegsdienste,
die ennetbirgischen Feldzüge).

Die folgenden Kapitel (Das Zeitalter der Glaubensspaltung; Luzern
im Zeitalter der Gegenreformation) zeigen den zähen Kampf Luzerns, das



— 277 —

im Gegensatz zu seinen politischen, religiösen und wirtschaftlichen Gegnern
Bern und Zürich, sich nicht auf eine wirtschaftliche Basis stützen konnte.
Waren auch Erfolge zu verzeichnen (2. und 3. Landfriede), so blieb Luzern
doch nie recht zuversichtlich, obschon es gerade in den Zeiten der
katholischen Erneuerung zum «katholischen Vorort» wurde. Die Rivalität innerhalb

der katholischen Gruppe und innere Unruhen im Gebiete von Luzern
verunmöglichten eine gedeihliche Entwicklung. Dazu kamen noch Mißhellig-
keiten auf religiösem Gebiete, besonders von dem Zeitpunkte an, da sich

die Regierung für die Tätigkeit der Jesuiten und Kapuziner einsetzte. Und
doch blieb Luzern « katholischer Vorort », was sich besonders beim Abschluß
des Goldenen Bundes und bei der luzernischen Bündnispolitik zeigte. Wenig
bekannt dürfte sein, daß man in Luzern auch die Schaffung einer Akademie

prüfte (1647). Man glaubte, Rom wäre wegen der Förderung der
katholischen Kirche einem solchen Projekt geneigt. Weil aber gleichzeitig ein

ärgerlicher Streit zwischen dem Nuntius und der Regierung um die

Besorgung des Beichtstuhles in den beiden Klöstern Eschenbach und Rathausen

bestand, und der Papst die Gewährung an Bedingungen knüpfte, die für
Luzern unannehmbar waren, wurde der Gedanke wieder fallen gelassen,
sehr zum Nachteil Luzerns.

Die Kapitel 4 bis 6 sind der Stellung Luzerns im Dreißigjährigen
Kriege, dem Bauernkrieg von 1653 und der Zeit der beiden Villmerger-
kriege gewidmet. Auch in diesen Abschnitten hat es Grüter vortrefflich
verstanden, den Ablauf der großen Ereignisse festzuhalten und Einzelheiten,
soweit sie nicht die Darstellung wesentlich bereichern, auszuscheiden.

Das letzte Kapitel, betitelt « Blicke in das Leben des Luzernervolkes
im 16. und 17. Jahrhundert», bietet auf knapp siebzig Seiten Ausschnitte
der Zustände zu Stadt und Land (Die Armen, Feste, Trunksucht, Ernährung,
Wohlstand usw.). Es wäre aber begrüßenswert gewesen, wenn der Verfasser
weiter ausgeholt und auch andere Gebiete des kulturellen Lebens —
Verkehr, Literatur, Buchdruck und Presse, Medizinwesen, Bergbau u. ä. m. —

in seine Ausführungen einbezogen hätte. Wohl weist Grüter in der
Einleitung darauf hin, daß bald der erste Band der «Luzerner Kunstdenk-
mäler » erscheinen werde, doch hätten nach unserer Ansicht weitere Gebiete
der Kulturgeschichte berücksichtigt werden können, mußte doch der Autor
für die politische Geschichte z. T. die gleichen Quellen studieren.

Der Band ist reich illustriert. Manch unbekanntes Gemälde findet sich

in der Grüterschen Geschichte zum ersten Mal reproduziert. Nur schade,
daß die Legenden zu den einzelnen Bildern in ein spezielles Verzeichnis
verwiesen wurden. Sie hätten mit Vorteil in Petit oder Nonpareille unter
den einzelnen Illustrationen angebracht werden können. Nur ein Beispiel!
Auf Seite 519 und 521 sind zwei Bilder mit folgender Textangabe
«Andachtsbild aus dem 17. Jahrhundert». Auf Seite 628 findet sich folgende
ergänzende Mitteilung: «Abb. 89 und 90 (Seiten 519 und 521): Luzerner
Andachtsbilder aus der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, gestochen von



— 278 —

Johann Baptist Bühlmann (1640 bis um 1690). Graphische Sammlung der
Bürgerbibliothek Luzern». Es ergibt sich dadurch eine Doppelspurigkeit,
die zu vermeiden gewesen wäre. Die beiden erwähnten Blätter stammen

übrigens von Jakob Beat Hürnlimann. In dem umfangreichen Werke finden
sich zudem einige sprachliche Unebenheiten. Die Druckfehler (einige sind
vom Autor auf S. 658 noch richtiggestellt worden) wird der Leser von sich

aus korrigieren.
Dank gebührt dem Autor, der in langer entsagungsvoller Arbeit das

umfangreiche Werk geschaffen und damit weitesten Kreisen ein Kapitel der
Geschichte erschlossen hat, das für die Entwicklung des luzernischcn
Stadtstaates von größter Wichtigkeit, war.

Luzern. FritzBlaser.
Jean Louis Clerc, Cinq possedis de l'impossible. Lausanne, L'Abbaye du

livre, 1945. 265 p. in-16.
L'abbd de Wattewille, ce rhysterieux aventurier du XVII«: siecle sur

lesquelles les ldgendes abondent et les historiens se disputent; le
Neuchätelois Fauche-Borel, qui se crut un grand conspirateur royaliste destind
ä ramener Louis XVIII sur le tröne de ses peres, s'agita beaucoup, se fit
rouler encore davantage et finit par le suicide; Christophe de Graffenried,
qui fonda New-Bern en Caroline, s'y ruina, rentra au pays et laissa son
fils profiter de tout ce qu'il avait erde; Michel de Gruyeres, ce prodigue
fin de race, qui ne rdussit qu'ä mourir misdrablemcnt apres avoir mene
l'existence la plus haute en couleurs qui soit; Hans-Jacob Maler, de Sulz-
bach enfin, qui fut galerien quatorze ans pour avoir favorisd la tentative
d'dvasion d'une Huguenote ä la Rdvocation et ne dut sa libdration qu'aux
efforts du gouvernement zurichois — tels sont les cinq «possddds de

l'impossible» les cinq destins hors-sdrie dont M. J. L. Clerc rdsume l'histoire
en un alerte petit volume. Sans rien apporter de nouveau sur chacun d'entre

eux, il a tentd de faire connaitre au grand public, par toutes sortes de

procddds littdraires, des aventures que d'autres avaient ddjä narrees, plus
consciencieusement sans doute, mais aussi plus pesamment que lui. Tous

ses efforts pour animer le recit n'ont pas dte egalement heureux; les meil-
leurs rdussites nous paraissent l'histoire de Fauche-Borel ddeoupee en Sketches

d'apres les propres Memoires de Fauche et le rdeit de Maler simplement

adaptd de l'original allemand; il y a dgalement de bonnes notations

critiques dans Ie chapitre consaerd ä J. de Wattewille; ailleurs le proedde
est un peu trop visible et la langue de M. Clerc, ordinairement vive et
colorde, trahit parfois les imprdeisions fächeuses de l'adaptateur de seconde

main. Mais on ne peut ddnier ä M. Clerc un sens tres aigu de l'histoire.
Si tous les fabricants de biographies populaires et tendant vers le «ro-
mancage» se documentaient comme lui et manifestaient son habilete ä tirer
parti des sources exaetes pour «faire vivant», on pourrait se reconcilier avec

le genre.
Oeneve. Paul-F. Geisendorf.



— 279 —

Walter Weioum, «Heulelia», eine Satire über die Schweiz des 17. Jahr¬
hunderts. Bd. 47 von «Wege zur Dichtung». Frauenfeld 1945,
Huber & Co. A.-G., 251 S. 8U.

Um die Mitte des 17. Jahrhunderts erschien mit dem Druckort Lutetia
ein 300seitiges Büchlein in Duodez mit dem Titel «Heutelia», das ist:
Beschreibung einer Reiß, so zween Exulanten durch Heuteliam gethan, darin
verzeichnet, was sie denkwürdig gesehen und in obacht genommen etc.
(1658). Es ist nicht mehr zu früh, wenn diese Schilderung einer Reise durch
die Schweiz, die zwar oft zitiert wird, aber doch wenig bekannt und selten
ist, da sie schon früh verboten wurde, einmal zum Gegenstand einer
genaueren Untersuchung gemacht worden ist; denn die zeitgenössische
Literatur über die Schweiz im 17. Jahrhundert ist spärlich und das Büchlein,
das offenbar aus der Feder eines Emigranten stammt, enthält allerlei, was
noch heute lesenswert ist.

Der Verfasser gibt zunächst auf etwa 30 Seiten eine Übersicht des

Inhalts, die sich gut liest und uns darüber Aufschluß gibt, daß die
Reise über Schaffhausen nach Zürich, voti da durch den Aargau nach
Luzern und Bern, endlich durch das Waadtland nach Genf führte. Reisegenossen
sind eigentlich drei: ein Pfälzer, der in der ersten Person spricht, ein
Württemberger, offenbar Jurist und, wenigstens zeitweise, ein bayrischer
Geistlicher. Der Pfälzer ist reformiert, der Schwabe Lutheraner und der
«Muftus» aus Bayern katholisch. Schon diese Zusammensetzung einer
Reisegesellschaft ist bei der Schärfe des damaligen Gegensatzes zwischen den
Konfessionen nicht gewöhnlich. Wir sind da wirklich neugierig, was die
drei Ausländer über die sdiweizerischen Verhältnisse zu sagen haben, und
bedauern nur, daß sie ganze Teile der Schweiz wie Basel, den Jura, Wallis,
Tessin, Graubünden und die Ostschweiz rechts oder links haben liegen lassen.
Die Westschweiz ist recht kurz behandelt; dafür bekommen wir gelegentlich

Bemerkungen über Basel, Wallis, die Innerschweiz zu hören, die uns
Lust nach mehr erregen. Das Buch direkt eine Satire über die Schweiz zu
nennen, ist etwas viel gesagt; denn auch das Gute wird vom Verfasser nicht
ungern hervorgehoben, was ihn aber nicht hindert, überall mit kritischem
Blick und Wort auf das Unzulängliche hinzuweisen, das ihm besonders in
Kirche und Staat auffällt, über Natur und Wirtschaft erhalten wir wenig
Aufschluß; nur die Jagd und die Landwirtschaft interessiert diese
Reisenden und von der Begeisterung für die Sdiönheit der schweizerischen
Laiidsdiaft ist noch nichts zu spüren, da sie ja erst im 18. Jahrhundert
richtig erwacht ist.

Da die «Heutelia» anonym erschienen ist, geht die Untersuchung
Weigums besonders ausführlich auf die Frage nach dem Verfasser der
Schrift ein und widmet ihr etwa 60 Seiten. Bisher wurde der Berner Patrizier

und Gutsbesitzer Jakob Graviset (Weigum schreibt Gravisset)
allgemein für den Verfasser gehalten. Seine Familie stammt aus Frankreich
oder Lothringen; der Vater war Bankier, hielt sich in der Pfalz, in



— 280 —

Straßburg und Basel auf und kaufte dann die Herrschaft Liebegg im
Aargau. Jakob, sein Sohn (1598—1658), ist bekannt durch die Schenkung dei
ungemein wertvollen Bibliothek des Franzosen Bongars an die Stadl
Bern. Er erhielt dafür das bernische Bürgerrecht und trat in nahe
verwandtschaftliche Beziehungen zu den ersten Familien von Bern (v. Erlach
Wattenwyl) und Freiburg (Praroman). In der Heutelia wird er nirgends
mit Namen genannt; doch besuchen die Reisenden den Herrn auf Liebegg une
werden dort gut aufgenommen; in Bern wird ihnen die neugeschenkte und

katalogisierte bongarsische Bibliothek vorgewiesen, mit dem Bedauern des

Bibliothekars, daß die Bände wegen geringer Benützung schon so staubig
seien. Weigum kommt nun in seiner Untersuchung der Verfasserfrage zu
einem andern Ergebnis als Haller und Hagen vor ihm. Er leugnet zwai
nicht, daß Graviset in naher Beziehung zu dem Büchlein steht, es vielleicht
sogar aus dem Lateinischen übersetzt hat und daß es aus seinen Händen,
wenigstens aus seinem Nachlaß von den Hinterbliebenen dem (unbekannten)
Drucker übergeben wurde (er selbst starb gerade im Jahre des Druckes,
1658). Den wirklichen Verfasser sieht er in dem Pfälzer Hans Franz Vei-
ras, einem humanistisch gebildeten und zeitweise in der pfälzischen
Hofkanzlei tätigen Juristen, der um 1630, offenbar unter dem Einfluß des

Restitutionsedikts, in die Schweiz kam und bis zu seinem Tode (1672) in Zürich
gelebt hat. Er paßt also der Zeit nach in die Verhältnisse, die in der Heutelia
geschildert werden und die, wie Weigum einleuchtend darlegt, schon auf
1638, also 20 Jahre vor der Drucklegung, datiert werden müssen. Mit
Graviset stand Veiras in Verbindung, da er 1638 von Liebegg aus eine
Unterstützung von Seiten der Zürcher Geistlichkeit bescheinigte. Da sich der
Verfasser der «Heutelia» mit den Verhältnissen in der Pfalz gut vertraut
zeigt und sogar den Kurfürsten seinen Herrn nennt, scheint auch dieser
Umstand auf Veiras hinzudeuten, ebenso die günstige Beurteilung Zürichs, dessen

Bibliothek und Geistlichkeit, von der Veiras immer wieder unterstützt wurde
und dessen Gast er während vieler Jahre blieb.

Was mich aber etwas skeptisch gegen Weigums Annahme stimmt, ist
das, was Weigum selbst von Veiras' religiöser Gesinnung auf S. 97 f. aus

Briefen mitteilt. Veiras zeigt sich darin als tief religiös empfindenden
Menschen, während der Ton, in dem in der «Heutelia» über kirchliche Fragen
und Dinge gehandelt wird, gewöhnlich recht flach und trivial ist. Es ist

wahr, die «Heutelia» sieht die Konfessionen nicht als das Letzte,
Endgültige an, sie tritt gegen die Sonntagsenthriligung durch Volksfeste und

dergleidien auf und spricht sich für eine reichere Ausgestaltung des

reformierten Gottesdienstes durch die Liturgie aus; aber man gewinnt nirgends
den Eindruck, daß ihr Verfasser ein religiös ergriffener Mensch wäre. Er
schätzt die Religion mehr vom Ordnungsstandpunkt aus. Die Art, wie den

Mißständen in der römisch-katholischen Kirche begegnet wird, ist recht

gewöhnlich und entbehrt jeder Tiefe. Das will zu den sehr ernsthafteil

Äußerungen von Veiras in den Briefen an den Berner Pfarrer Hummel wirk-



— 281 —

lieh nicht passen. Auch die gar nicht seltenen «anzüglichen» Stellen in
der «Heutelia» weisen sicher nicht auf einen religiös vertieften Protestanten
hin. Für mich ist die Frage nach dem Verfasser durch Weigurns Darlegungen
noch nicht gelöst, obschon diese den Anspruch machen, die endgültige
Antwort zu geben.

Sehr lesenswert ist in der Heutelia der Abschnitt über die geistige
Haltung des Büchleins, indem darin die Auffassungen über Kirche und
Religion, über Recht und Staat untersucht werden. Das Schwergewicht der Heutelia
liegt offenbar auf juristischem, nicht auf religiösem Gebiet. Überall, wo
die Reisenden hinkommen, fragt der Württemberger nach Verfassung und
Rechtspflege und lange Diskurse werden darüber gehalten. Hier ist der
Verfasser ganz in seinem Element und nichts ist ihm zu viel. Dabei bekennt er sich

mit Nachdruck als Freund der aristokratisch en Staatsform und wünscht
sie in den schweizerischen Stadtstaaten noch viel «vollkommener». Die
Demokratien der Innerschweiz macht er nur lächerlich und auch für den Einfluß
der Zünfte in den Regierungen hat er nicht viel übrig. Besonders vermißt
er die Juristen als Berufsleute im Staatswesen und führt dafür die
deutschen Fürstentümer als Vorbilder an. In der Rechtspflege und
Gesetzgebung fehlen sie ihm besonders und er findet es lächerlich, wenn
Handwerker und dergleichen Leute, die doch von diesen Dingen nichts Rechtes
verstehen, Urteile fällen und Gesetze geben. Speziell auffallend ist, wie die
Berner Regierung in der Heutelia schlecht wegkommt. Sie ist für ihren
Verfasser noch weit entfernt von seinem aristokratischen Staatsideal. Sonst ist
doch im allgemeinen die Auffassung vorhanden, daß gerade im Laufe des
17. Jahrhunderts die Ausbildung der bernischen Aristokratie sich vollzogen
habe. Nach der «Heutelia» aber ernennt man höchstens «faute de mieux»
in Notzeiten einen Adeligen wie Erlach zum Schultheiß.

Wenn von der geistigen Haltung der «Heutelia» im allgemeinen die
Rede ist, so sucht Weigum diese stark aus derjenigen des Barocks zu
erklären. Idi habe den Eindruck, daß er da zu viel Zeitströmung in dem Büchlein

sucht und vielleicht zu sehr unter dem Einfluß einiger Schriften hierüber

steht, die im Literaturverzeichnis aufgeführt sind. Es ist mehr triviale,
landläufige «Weisheit» in der Heutelia zu finden als irgend eine
philosophische oder gar künstlerische Einstellung.

Für die Aufhellung der über 200 Decknamen, die in der «Heutelia »

wie in anderen Schriften der Zeit mit Behagen und einiger Ausstellung von
Gelehrsamkeit angewendet sind, wird man Weigum besonders dankbar sein;
denn manche sind, auf Übersetzung und Umstellung der Buchstaben fußend,
gar nicht leicht aufzufinden. Man hat hier wirklich einen Schlüssel, den
man bei der Lektüre der «Heutelia» auf jeder Seite dankbar benützt; denn
die ihr beigedruckte «Clavis» ist ganz unvollständig. Hinter diesen
Nachweisen, wie auch in den fast 400 Anmerkungen, von denen einige auch noch
auf die Sprache der «Heutelia» eingehen, steht viel fleißige Forschung, für
die man froh ist. Eine kommentierte Neuausgabe der «Heutelia», welche



— 282 —

in der N. Z. Z. von Max Wehrli angeregt worden ist, fände hier viel
Vorarbeit bereits geleistet. So bietet das Studium dieser Untersuchung dem
Geschichtsforscher, aber auch dem Liebhaber Dankenswertes und hat recht
Vieles über das anonyme Büchlein von 1658 aufgehellt.

Frauen fei d. Theodor Greyerz.

Hermann Sommer, Die demokratische Bewegung im Kanton Solothurn von
1856 bis 1872. Buchdruckerei Vogt-Schild A.-G., Solothurn 1945.

Die vorliegende Zürcher Dissertation greift aus der solothurnischen
Geschichte einen Abschnitt heraus, der im betreffenden Kanton kurzweg der
Kampf der «Roten und Grauen» bezeidinet wird. Mit Recht aber wählt der
Verfasser den Titel «Demokratische Bewegung», da diese anderthalb
Jahrzehnte für Außenstehende verständlicher und zugleich treffender
charakterisiert werden. Wie in andern Kantonen reifte unter dem Regiment der
dreißiger Liberalen auch in Solothurn eine doppelte, eine konservative und
eine radikale Opposition heran. Mit dem üblichen Generationenwechsel
verband sich die unvermeidliche Weiterentwicklung der Anschauungen und der
materiellen Zustände. Während die vorangegangene Führerschicht von 1830

bis 1855 die liberale repräsentative Demokratie gegen das Patriziat und die
konservative Opposition begründet hatte, wünschte eine neue Generation
vermehrte Volksrechte. Der liberalen «Volks» aristokratie, die sich aus dem
wohlhabenderen Bürger- und Bauerntum gebildet hatte, trat eine junge Welt,
die die Revolution von 1848 mit den demokratischen und sozialistischen
Ideen erlebt hatte, mit dem Wunsche nach vermehrtem Mitspracherecht des

Volkes und nach vermehrten Eingriffen des Staates in die Wirtschaft
zugunsten der Volkswohlfahrt gegenüber.

Mit der Verfassungsrevision vom Jahre 1856 setzte sich die Opposition,
die nach ihrer Kampfbroschüre mit rotem Umschlag den Namen «die Roten»
bekam, gegen das bisherige liberale «Oltner Regiment», das von jetzt an
nach der grauen Farbe seiner Kampfbroschüre die «Grauen» hieß, ein für
alle Mal durch. Bezeichnend an dieser Verfassungsrevision war die
Einführung des Vetos, dessen Zustandekommen freilich noch an 3000

Unterschriften gebunden war. Die Führer waren Wilhelm Vigier, der das

Adelsprädikat abgelegt hatte, Simon Kaiser und Amanz Kaspar Affolter; die beiden
ersten spielten in der Folge auch auf eidgenössischem Boden eine bedeutende

Rolle. Das Haupt der neuen Partei wurde unstreitig der gescheite

Vigier, Sprößling des Patriziates, der als überlegener Taktiker in wohl

erwogener Anpassung an Strömungen und Stimmungen im Solothurner Volke
immer neue Erfolge zu erkämpfen verstand. Obwohl seine radikale Welt-
ansdiauung der katholischen Kirche ferne stand, vermochte er es doch, im

katholischen Kanton Solothurn politisch gefährliche Auseinandersetzungen
mit der Kirche zu vermeiden und zu überbrücken, solange der Kampf
zwischen Rot und Grau währte. In derselben Zeit vollzog sich im Verein mit
den politischen Kämpfen durch den Bau von Eisenbahnen und durch die



— 283 —

vermehrte Gründung von Industrien allmählich der Übergang der solothurnischen

Lande aus dem Agrar- in einen Industriekanton.
Als die alten Grauen keine Aussicht auf eine Wiedererstehung ihrer

politischen Macht mehr hatten, ergriff in ihrem Lager eine junge Generation,
die jungradikale Opposition, die Führung, um die Roten in den 60iger
Jahren mit demokratischen Forderungen zu übertrumpfen und zu schlagen.
Vigier kam ihr aber immer zuvor. In diesen rein parteipolitischen
Machtkämpfen, die vielfach erbitternd und demoralisierend wirkten, wurden 1869
das obligatorische Referendum und die Initiative eingeführt. Der Kanton
Solothurn ging damit zur «reinen» Demokratie über. Die heftigen Abstim-
mungskämpfe, die einmal sogar über 90% der Wähler an die Urne brachten,
haben damals in den Solothurnern jenen leidenschaftlichen Kampfgeist in
parteipolitischen Dingen entstehen lassen, wie er nur in wenigen Kantonen
heimisch war und ist.

Nach dem Jahre 1870 kam die Mehrheit in beiden Parteien zur
Einsicht, daß der Kampf zwischen im Grunde Gleichgesinnten sinnlos und
verderblich sei. Das Erlebnis der Grenzbesetzung 1870/71, der beginnende
Kulturkampf und die Totalrevision der Bundesverfassung drängten zu einer
Fusion, die dann 1872 in der sogenannten Langenthaler Bleiche vollzogen
wurde. Daraus ging die freisinnig-demokratische Partei des Kantons
Solothurn hervor.

Wenn auch die Hauptzüge der Geschichte jener Tage bekannt waren,
so konnte der Verfasser doch das Bild nach der persönlichen Seite
hin vertiefen. Gerade der persönliche Anteil der Politiker wollte von ihm
genauer untersucht und dabei abgeklärt werden, wieweit der Wille zur Macht
einen entscheidenden Einfluß auf den Gang der Dinge ausübte. So stellte sich
die Aufgabe. Der Kampf zwischen Rot und Grau unter «feindlichen
Brüdern» war für solche Studien gut geeignet, weil er der persönlichen Rivalität
und der gegenseitigen Eifersucht von Familien und Gesellschaftsschichten
viel Raum gewährt hatte. Reiches gedrucktes Material, Zeitungen und
Broschüren, schriftliche Aufzeichnungen und Briefe, die in Familienarchiven
ruhen, nicht zuletzt noch persönliche Erinnerungen weniger Zeitgenossen,
deren Jugendzeit der Geschichte jener Tage nahestand, ergänzten einander
vortrefflich. So war es dem Verfasser möglich, in persönliche Motive und
Hintergründe hineinzuleuchten und dadurch das gesteckte Ziel weitgehend
zu erreichen. Sommers Arbeit ist darum ein wertvoller Beitrag zur Charakteristik

demokratischer Parteiführer und Staatsmänner des 19. Jahrhunderts
und gewährt ein anregend und anschaulich geschriebenes Bild jener Tage.

Solothurn. Bruno Amiet.


	Einzelbesprechungen = Comptes rendus

