
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 24 (1944)

Heft: 4

Artikel: Zur Erklärung von Folter und Hexenprozess

Autor: Fehr, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-75385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-75385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen — Melanges.

Zur Erklärung von Folter und Hexenprozeß.

Von Prof. Hans Fehr, Bern.

Seit vielen Jahren bemühe ich mich, dem Wesen der Folter auf die
Spur zu kommen. Eine schwierige Aufgabe! Denn wahrhaftig, es ist nicht
leicht, den Menschen des 15., 16. und 17. Jahrhunderts zu erkennen, der diese
scheußlichen, grausamen Folterungen vollzog und Hexen zu Tausenden
hinrichtete. Mit der Erklärung, es hätte ein Massenwahn ganz Europa erfaßt,
ist es nicht getan. Ebenso wenig mit der Begründung, die katholische Kirche
hätte mit aller Macht den Kampf gegen den neu aufkommenden Glauben
aufnehmen wollen, aufnehmen müssen. Oder auch: der erstarkende Staat
(der sich entwickelnde Absolutismus) habe dem Richter und der Obrigkeit
die härtesten Mittel an die Hand gegeben, um die Zauberer und Hexen als
staatsgefährliche Subjekte rasch zu vertilgen. In allem steckt Wahrheit. Aber
eine Lösung des Rätsels ist nicht geboten. '

Auf Grund verschiedener Studien (vor allem Gottesurteil und Folter,
in der Festgabe für Rudolf St a in m 1 e r 1926) versuchte ich den Beweis zu
erbringen, daß der Verbrecher seit der fränkischen Zeit als ein Mensch
angesehen wird, der vom bösen Dämon besessen ist. Er kann nicht handeln,
wie er will. Er muß den Eingebungen des Satans gehorchen. Folgt er dessen
Befehlen nicht, so macht ihn der Dämon durch allerlei Strafen und Übel
gefügig. Je schwächer und verstockter der Verbrecher ist, desto geringer ist
sein « Kampf mit dem Dämon ». So reißt ihn der Satan fort von Missetat zu
Missetat. Immer tiefer verstrickt er ihn ins Unrecht. Endlich kommt eine
Tat an den Tag, und nun enthüllen sich in vielen Fällen alle Vergehen, die seit
Jahren verübt wurden. Der Richter will die Wahrheit erkennen. Der
Verbrecher schweigt, oder leugnet. Nun lebte in jenen Jahrhunderten die

Vorstellung: der Dämon verhindert den Angeklagten, die Wahrheit zu

sagen. Der Verbrecher ist nicht frei zu gestehen. Es bedarf eines besonderen
Mittels, ihn vom dämonischen Zwang zu lösen. Dieses Mittel ist die Folter.
Die Folter ist ein dämonbefreiendes Instrument. Die
Folterung allein führt zur Wahrheit im Prozeß. Nur durch die Qual ist der
Mensch imstande, ein Geständnis abzulegen. Psychologisch ist dabei ein

Doppeltes möglich: Man glaubt, daß die Qual in der Tortur stärker sei,
als die Kraft des Satans, der ein Geständnis hindern will. Der dem Gefolterten

zugefügte Schmerz lasse die Furcht vergessen, die der Verbrecher vor
dem Dämon in sich trägt. Oder: der Dämon muß die Qual mitmachen.
Er ist ja verankert im Verbrecher. Daher verläßt er auf kurze Zeit den Kör-



— 582 —

per des Gequälten, und in diesen « lucida intervalla » hat der Gefolterte die
Möglichkeit, die Wahrheit zu gestehn. Es ist nicht möglich, aus den Prozeßakten

festzustellen, oh die Richter an die eine, oder an die andere Möglichkeit

glaubten.
Wenn es z. B. in Appenzeller Akten aus dem Jahre 1634 heißt: man soll

sie (die Hexen) darnach wider an die tortur schlachen oder an dem lingen
armmen ufzüchen, so alsdann der b ö ß e g e i s t k h e i n gwalt
nit mehr zuo ihnen haben soll, daß sy desto ehender verjecheu
müeßendt», so geht daraus mit Bestimmtheit hervor, daß die Gewalt des
Dämons in der Folter versagt. Aber wie, wissen wir nicht: Verläßt der Satan
sein Opfer, oder unterliegt — wegen der unerträglichen Schmerzen — die
dämonische Kraft im Körper des Gequälten? Für die Erkenntnis des Wesens
der Folter ist das gleichgültig. Ich neige zur Ansicht, daß die Tortur den
bösen Geist austreibt. Fest steht auf alle Fälle: Allein in der Tortur

ist der Mensch fähig, ein wahrhaftiges Geständnis
zu machen.
Nun fallen mir sehr aufschlußreiche Prozeßakten aus Graubünden in

die Hand *. M. S c h m i d und F. S p r e eher haben sie mit großem Fleiß
gesammelt und auf 180 Seiten besprochen (zur Geschichte der Hexenverfolgungen

in Graubünden, mit besonderer Berücksichtigung des Heinzenberges,
der Gruob, des Schanfiggs und des Prätigaus XLVIII. Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Jahrgang 1918. S. 72

252). Ein schauerliches Dokument!. Eine Sammlung, aus der höchste Naivität

spricht, gepaart mit feinster Raffiniertheit, aus der gute juristische
Erkenntnis und zugleich plumpes Unwissen und wüste Perversität hervorgehen.
Was diese armen Hexen und Hexlcin auszustehen hatten, kann man heute
kaum mehr glauben. Aber die Akten verbriefen es.

Nun will ich nur einen Punkt berühren, eben jenen Punkt, der die
vorgetragene Meinung vom Wesen der Folter erhärten soll. Ist er doch
mit der wichtigste, jedenfalls kulturgeschichtlich gesehen der
wichtigste.

In einem Prätigauer Prozeß (Klosters 1702, S. 128) antwortet Maria
Jegne auf die Frage, wie sie zu dein leidigen Übel des leidigen Hexenwerks
gekommen sei: Wann man fluche und schwöre, bete man nicht, «auf
welches lotzy der leidige Tüfel Tag vnd Nacht, wän Er ergrifen köny; sey sige
leider auch diser Vrsach willen vom leidigen Tüfel ergriffen worden.» Es

zeigt sich: An sich ist der Mensch frei. Aber durch irgend eine Handlung — in
diesem Falle durch das Fluchen und Schwören — öffnet er dem Satan das
Herz und läßt ihn ein. Fortan ist er besessen, fortan ist er gehemmt in
seinem Tun und Lassen. Er wird getrieben von Untat zu Untat. Es ist sehr
charakteristisch für diese Prozesse, daß dem Gefolterten stets eine Fülle von
Verbrechen vorgeworfen wird, Verbrechen, die bisweilen 20 und mehr Jahre

• Herrn Dr. Gian G a d u f f in Chur verdanke ich diese Hinweise.



— 583 —

zurückliegen. Lange verstand es der Satan, die Aufdeckung der Tat zu
verhindern. Aber einmal kam sie an den Tag.

Unsere Herausgeber sind der Meinung, der Teufel kneife in der Tortur
aus. Er verlasse sein Opfer. Sie sagen S. 129: «Man war des Glaubens, ein

Unschuldiger möge die Marter überstehen, während der Schuldige, in der
Not (heißt auf der Folter) auch vom Teufel verlassen, bekennen müßte.»
Ich glaube, sie haben recht. Aber sie sind im Irrtum, wenn sie meinen, der
Henker verbinde dem zu Folternden die Augen, « damit sie den Teufel nicht
sehen können » (S. 130. Vgl. auch S. 182). So ist es nicht. Das Rechtsbuch,
genannt der Layenspiegel (1511) gibt hier Auskunft. Er sagt: Der böse Blick
der Hexe schade den Richtern. Daher sei es ihnen erlaubt, von rückwärts
die Fragen an die lnquisiten zu stellen. Sie sollen sich bekreuzigen und alles
tun « damit der alten schlangen ir boßheit und gifft mit göttlicher hilf abge-
laydt werden mög». Das gleiche Ergebnis suchte man offenbar zu erzielen,
wenn dem Torturierten die Augen verbunden wurden. Man stelle sich die
Furcht mancher Richter vor, die Angst, vom bösen Blick der Hexe getroffen
zu werden. Dieses Furchtmoment darf man nicht unterschätzen, auch nicht
für den Henker.

In einem Prozeß aus dem Jahre 1655 wird ein Zauberbuch vorgelegt,
in dem es heißt: Wie die Hexen bekennen müssen? Antwort: Man schneide

neun im gleichen Jahr gewachsene Haselschosse auf dem Gut der Hexe in
den drei h. N., aber ohne ihr und der Ihrigen Wissen, nehme sie in die rechte
Hand und « schmutze» die ans Seil gelegte Gefangene «in deß Theüffels
nammen auf bloßen Leib, doch dz die gfangne die Wort nit höri, soll es

helffen ». Die Hexe wird also mit Ruten gestrichen auf der Folter und
geprügelt im Namen des Teufels; aber die Worte sind so leise zu sprechen, daß
die Gefolterte sie nicht vernimmt. Das kann bedeuten: Der Satan empfindet
die Schläge mit und flieht daher aus dem Körper. Die Wendung: «soll es

helffen» läßt diese Auslegung zu (S. 162).

Ein furchtbarer Prozeß spielte sich im April und Mai des Jahres 1702

im Hochgericht Klosters ab. Anna Jany war von ihrem eigenen Manne
angeschuldigt worden, sie habe ihn vergiften wollen. Sie gestand in der Folter,
sie sei eine Hexe und habe vor etwa 30 Jahren das Hexen von Anna Marga-
danty gelernt. Sie sagt u. a. aus, der Teufel habe ihr ein Pulver gegeben, um
das Vieh zu verderben. « Weil Ihren aber daß Vieh gahr zuo lieb gewesen,
habe sey daß Pulfer in ein Muren geworfen, destwegen sey der Tüfel oft
gar übel zerschlagen.» Die Frau erhält also Schläge vom Satan, wenn sie
sich weigert, Böses zu tun. Denn der Böse will das Böse auf dieser Welt.

Bei einer der letzten Folterungen dieser armen Person berichten die
Akten (S. 213f.): sie bekam am folter Seil, in so kurter Zeit alß sey daran
gewesen, Im Halß große Knüder wie Kropf» und verlor die Stimme. Hernach
über die Ursache befragt, sagte sie, «der böse Geist sige Ihr in den Halß
komen, daß sey vermeint zuo Ehrsticken, daß sey nichtß bekenen müeße,
vnd Jetz sige der Tüfel auß Ihra vnd sige Ihra ring vnd wol.» Der Teufel ist



— 584 —

aus ihrem Körper ausgefahren. Die Folter hat ihre Wirkung getan. Die Frau

war dämonenfrei und hatte die Kraft, alles zu gestehen. Auf Befragen des

Richters erklärt sie: waß sey gereth vnd bekent Lasse sey Es darbey
verhüben» (214).

Übel geht die Teufelsgeschichte aus im Prozeß gegen Anna Jany,
Christen Heintzens Weib. Juni und Juli 1702 (S. 228 f.). Nachdem alle
Folterungen zu keinem Ergebnis geführt hatten, wurde das Urteil gefällt, daß

« bemelte solle mit rufen geschmutzt vnd darnach in die Klupa nach von
Zeit zuo Zeit guot Erfinden der Zeit halben gesetzt wärden ». Aber auch das

Peitschen nützt wenig. Sie gesteht nur ein, einen Diebstahl verübt zu haben,

leugnet aber jegliche Hexerei. Schließlich sind die Qualen so groß, daß die
Frau in der Marter (in der Klupen) stirbt. Aus den Akten geht hervor, daß

der Teufel ihr bei der Folterung an den Hals gesprungen war, « daß er (der
Hals) grausam aufgeblasen vnd geschwollen worden, glich den vorderen

Häxen, welche bekent, der bösy Geist stecke Ihnen auf solche Weiß im

Halß, daß sey nichtß sagten.» Der Tod war durch Ersticken erfolgt. Der
Satan hatte der Gefolterten « eine Enge in den Halß getrieben », d. h. er
hatte sie erwürgt. In diesem Prozeß siegte demnach der Teufel. Er war der
Stärkere. Die Frau besaß nicht die Kraft zu bekennen. Die Folter hatte
ihren Dienst versagt. Die Teufelsbesessene bezahlte ihr Leugnen mit dem

Tode.

Eine solche Prozedur war gegen das Recht. Nach den damaligen
Prozeßordnungen durfte die Tortur nicht zum Tode führen. Henker und Richter
hätten bestraft werden sollen. Aber wie sollte man gegen sie vorgehen,
wenn man sich auf ein Eingreifen des Bösen berufen konnte, wenn man mit
Bestimmtheit annehmen durfte der Teufel (nicht der Mensch) habe sie

getötet? Im Augenflick, wo man der Macht der Dämonen solchen Spielraum
gewährte, war jedes rechtliche Vorgehen gegen Henker und Richter verun-
möglicht. Welch ungeheure Gewalt war der Justiz in die Hand gegeben!
Das Recht war an die Macht und an die Willkür ausgeliefert.

Ich bin weit entfernt davon, die Ungeheuerlichkeiten der damaligen
Zeit zu beschönigen. Aber Aufgabe der Geschichte ist es, sie zu klären und
sie zu erklären. Und so muß ich sagen: Da man glaubt, daß der Teufel im
Verbrecher sitze und daß nur die Qual in der Folter zu einem Geständnis
führe, weil nur der dämonenfreie Mensch eine wahre Aussage machen könne,
so muß die Geschichte diesen Glauben, diesen fürchterlichen Aberglauben
unbedingt zur Erklärung des gesamten Folterwesens heranziehen. Der Bund
mit dem Teufel war etwas Entsetzliches in der Vorstellung der Menschen.
Die Hexe hatte die Kraft, andere zu behexen. Wir sahen: schon der böse Blick
kann den Mitmenschen verzaubern. Alle in der Umgebung des Hexenweibes
lebten in dauernder Angst. Keiner war sicher, nicht angesteckt zu werden.
Daher auch das immer wiederkehrende Urteil im Prozeß: die Hexe solle
verbrannt, oder — ausnahmsweise — mit dem Schwert hingerichtet werden.
Darauf sei « der Leib sambt dem Kopf zu Aschen zu verbrennen und dise



— 585 —

Aschen darnach in das lauffende Wasser zu werfen (S. 102, S. 112: in die
erden verscharet. Auch S. 204). Es herrschte die Vorstellung, daß das

kleinste Teilchen der Hexe Träger dämonischer Kräfte sei. Das kleinste
Teilchen ist fällig, Andere anzustecken. Und wer einmal verführt ist, kommt
vom Satan nicht mehr los. Er ist ihm verfallen und stürzt sich in ein Meer
von Verbrechen.

Der Teufel sitzt nicht nur im Körper und in den Haaren. Nein,
er kann auch in den Kleidern der Hexe seine Spuren eingraben. So
erklärt sich die Bestimmung in der bündner Malefizordnung von 1716: (91 ff.)
Bey Folterung aber der Zauberer und Hexen trägt sich vielmalen etwas
ungewöhnliches zu, als daß sie an der Folter entschlaffen, erstummen, und
weder schreyen noch reden, auch halsstarrig nichts bekennen wollen. Wann
solches geschieht, ist vermuthlich, der Teufel übe seine arglistigen Tüke
mit diesem ihme verbundenen armen Menschen, darum ist gewohnt, daß
alsdann solche bis auf die bloße Haut ausgezogen, ander Hemd und
Kleidung angethan, um zu erfahren, ob in Kleidern, oder anderwärtig etwas
Verdächtiges möchte gewesen seyn oder gefunden werden.» Immer widder
suchte der Henker nach Hexenzeichen am Körper. Er ist glücklich, wenn
er sie findet. Er nimmt eine Nadel und sticht hinein. Ist das Weib dort
unempfindlich, so ist bereits ein Indiz vorhanden, daß eine Verbindung mit
dem Bösen bestehe. In diesem Sinne müssen wir das Gutachten der 12 bündner

Herren von 1657 verstehen (F. Jecklin, Beiträge zur Geschichte des biind-
nerischen Hexenwesens. Bündnerisches Mouatsblart N. F. VII. Jahrg. 1902.

S. 38, Art. 6):
«Wurde cß sich dan bey einer gleichen persohn daß zeichen erfinden,

und daß eß für dergleichen ein zeichen mag erkennt werden, so erachtet man
solches für ein sonderbahrcß iudicium, dadurch man mit der marter desto
strenger verfahren möge.» Wehe demnach dem armen Weibe, welches das

Unglück hatte, ein Muttermal zu tragen. Es war schon halb überführt, kam
es vor die Schranken des Gerichts.

Packen wir diese ganze Dämonologie von höchster Warte an und
vergleichen wir den Hexenprozeß mit dem damaligen Tierprozeß, so ist man
versucht zu sagen: der verbrecherische Mensch ist, wie das schädigende
Tier, letzten Endes nur die Hülle, in welcher der Satan sein böses Spiel auf
Erden treibt. Der Satan ist der Verbrecher. Ihn gilt es in der Folter
auszutreiben, ihn gilt es zu vernichten, durch die Hinrichtung und durch die

Zerstörung des letzten Rests des verhexten Körpers. Der Mensch steht in
einem unaufhörlicheil Kampf mit dem Satan. Richter und Henker haben die
heilige Pflicht, diesen Kampf nach bestem Wissen aufzunehmen und den
Bösen zu besiegen. Jede Grausamkeit ist gestartet. Im letzten Grunde
erscheint uns daher der Hexenprozeß als ein Satansprozeß.


	Zur Erklärung von Folter und Hexenprozess

