
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 24 (1944)

Heft: 2

Artikel: Antoine Lescaille

Autor: Thommen, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-75374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-75374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antoine Lescaille.

Von Emil Thommen.

Antoine Lescaille, ein Refugiant aus Bar-le-Duc in
Niederlothringen, ist in der Basler Wirtschaftsgeschichte bekannt als

einer der Begründer der Seidenfabrikation, in der Basler
Kirchengeschichte als einer der hartnäckigsten Glaubenskämpfer in der
Zeit der Gegenreformation, der durch seine zahlreichen
Streitschriften nicht nur die Geistlichen der französischen Gemeinde,
sondern auch die weltlichen Obrigkeiten von Basel und Bern
während eines Jahrzehnts in Aufregung erhielt. Über diesen von
beiden Seiten mit großem Aufwand geistlicher Gelehrsamkeit
geführten Streit berichtete in drei aufeinander folgenden
Vorträgen im November und Dezember 1847 der Antistes Jakob
Burckhardt, Vater des großen Kunsthistorikers. Die auf gewissenhaftesten

Studien beruhenden Vorträge, gehalten vor der
Predigergesellschaft und der antiquarischen Gesellschaft, wurden nicht
gedruckt, sondern ruhen in den Kirchenakten des Basler
Staatsarchivs, T 32. Wegen Lescailles Abhängigkeit von seinem Freund
Claude Aubery, Arzt und Philosophiedozent an der Lausanner Aca-
demie, hat den Streit eingehend behandelt Prof. Henri Vuilleumier
in seiner Histoire de l'Eglise Reformee du Pays de Vaud sous le

Regime Bernois, Bd. 2, S. 134 ff.
War Lescaille ursprünglich Mönch, nicht zum geistlichen

Stand erzogen, so hatte er sich im Kloster eine gründliche Kenntnis

der klassischen Sprachen, der Hl. Schrift, der Kirchenväter
erworben, von der er nun, da er als Fabrikant und Kaufmann sich
mit den gewiegtesten Theologen in einen Kampf auf Leben und
Tod einließ, guten Gebrauch machte. Er hätte durch seine
kaufmännische Geschicklichkeit und Betriebsamkeit zum ersten Basler
Millionär werden können, so gedieh sein Posamenterladen auf dem

Marktplatz, so einträglich gestalteten sich seine Geschäftsreisen



— 221 —

an die Messen von Lyon, Frankfurt usw. Da wurde sein lebhafter,
für alles offener Geist von der Pest der Gegenreformationszeit
erfaßt, der Sucht, sich hervorzutun in sophistischen Klügeleien,
in die der Kampf um strittige Glaubenslehren ausgeartet war. Das

Verhängnis wurde herbeigeführt durch Lescailles Freundschaft mit
seinem Landsmann und Glaubensgenossen Claude Aubery in
Lausanne. Geschätzt als Arzt und Philosophiedozent an der dortigen
Academie, hatte Aubery sich verleiten lassen, seine Vertrautheit
mit der aristotelischen Logik anzuwenden auch auf christliche
Dogmen. Damit brachte er Unruhe und Zwiespalt in die Lausanner
Geistlichkeit. In dieser mit Spannungen geladenen Zeit konnten
die Berner Regenten nicht anders als den Unberufenen in die
Grenzen seines Amtes zurückweisen. Zwar meinte er sicher nur
protestantischem Streben nach sittlicher Selbsterhöhung Auftrieb
zu geben, wenn er die «Rechtfertigung» kennzeichnete « nicht
als peinlich juristische Handlung des göttlichen Richters, sondern als

eine durch die mystische Vereinigung des wiedergeborenen
Gläubigen mit Christus erzeugte innere Gerechtigkeit», die sich in
seiner Lebensgestaltung auswirke als Gott wohlgefällige Gesinnung

und Handlungsweise. Weil die Definition aber nicht
einseitig genug auf Glauben und Gnade Gottes abstellte, sondern der
römischen Version vom Beitrag der «guten Werke» Vorschub

leistete, so mußte sie als Rückfall in den alten Aberglauben
verurteilt und verpönt werden. Hatte Aubery seine Theorie 1584 in

seinem Organon doctrinarum nur nebenbei berührt, so führte er
sie 1587 in den Orationes apodicticae genauer aus. Auf einer

Disputationstagung in Bern wurde sie auf Antrag Theodore Bezas und
des Basler Antistes J. J. Grynaeus als Irrlehre verurteilt. Die
Resolution wurde von allen waadtländischen Delegierten
unterschrieben, die Lektüre der beiden Publikationen Auberys vom
Berner Rat den waadtländischen Geistlichen verboten. Aubery
nußte sich schriftlich verpflichten, sich in Zukunft auf seine beruflichen

Fächer zu beschränken. Das Tragischste aber war, daß, was
ier Basler Freund und Helfer in der Folge tat, dem Unterstützten

iur Verderben brachte. Obwohl Aubery jede Verantwortlichkeit
:ür Lescailles öffentliche Äußerungen ablehnte, bezichtigte ihn der
Basler Antistes und Gewährsmann der Behörden, J. J. Grynaeus,



— 222 —

vor dem Berner Rat des Wortbruchs. Zwar wurde nach einem

genauen Verhör die Rechtgläubigkeit Auberys und seines Kollegen
Le Bceuf anerkannt. Aber ein Verdacht blieb bestehen. Die mehr
als fügsamen Waadtländer Pastoren erbaten und erreichten die

Absetzung Le Bceufs und seines Gesinnungsgenossen Lemerle als

Theologiedozenten. Am 20. Januar 1592 benachrichtigte Marquard
Zehender, der Vogt von Lausanne, den Berner Rat: Lescaille habe

von Straßburg aus ihm und den Lausanner Pastoren ein «verderbliches»

Buch zugeschickt («L'Ancienne Doctrine»). Vier Tage
nachher wurde den Pastoren alles von Lescaille Veröffentlichte
verboten. Aubery hatte das anstößige Buch mit ausdrücklichei
Mißbilligung zurückgeschickt. Er ließ sich drum auch Zeit zu einei
Antwort. Erst am 12. Juli 1593 gab er eine «Richtigstellung»
heraus, worin er in vorsichtigen Wendungen, ohne etwas zurückzunehmen,

das Beanstandete in seiner Lehre erläuterte. Sein eifrig
ster Neider, der Theologieprofessor Du Buc, klärte die gnädiger
Herren auf über die in Auberys Loyalitätserklärung versteckter
Vorbehalte. Der Vogt Zehender ließ sich am 10. September 159ü

zur Konfiskation aller Schriften Auberys bevollmächtigen, und da;
darin entdeckte «heimliche Gift» genügte zum Befehl, den Lau
sanner Studenten alle Schriften Auberys als irrgläubig zu ver
bieten. Der Verfemte las daraus die Aufforderung, sein Am
niederzulegen und sich aus dem Berner Untertanengebiet in sein<

Heimat zurückzuziehen. Die römische Kirche gewährte dem zi
einer gewissen Berühmtheit gelangten Ketzer die erbetene Dul
düng und nahm ihn wieder in ihren Schoß auf.

Antonie Lescaille, seit Jahren ins Basler Bürgerrecht und ii
die Schlüsselzunft aufgenommen, war bis zum Bürgermeister hin
auf sehr wohl angesehen, weil er weithin Verdienst schaffte. In
Vertrauen hierauf wagte er für die von Bern verpönte, von seinen
Freund verfochtene Doktrin einzutreten und sich gegen die Autori
tat seiner Geistlichen aufzulehnen. Vor dem Rat mußte er siel
dafür verantworten, daß er bei dem Lausanner Irrlehrer Entleh

nungen gemacht habe. Er bestritt nicht freundschaftlichen Verkehi
wohl aber geistige Zusammenarbeit. Aber die Abschnitte der „An
cienne Doctrine", wo er mit aristotelischen Syllogismen jonglierte
schienen sich bei einem Mann, den man so lange nur in Werkstat



— 223 —

und Kontor tätig gesehen, nur zu erklären aus Belieferung durch
den Gelehrten, der aristotelische Logik zu seiner Spezialität
gemacht hatte.

So wenig diese Art der Beweisführung uns für religiöse
Thesen angemessen erscheinen mag, so können wir doch unsere
Achtung nicht versagen der geistigen Schärfe und Gewandtheit,
mit der Lescaille in diesem Buch argumentiert. Hauptsächlich
imponiert die Gewissenhaftigkeit, mit der er über seine Kontroverse
mit den Prädikanten sozusagen Buch geführt hat. Nichts in seinen
Zitaten von Dokumenten und seinen Daten erweist sich als
unzuverlässig.

Der Eindruck, den die vollkommen erhaltene Korrespondenz
zwischen Lescaille und seinen Gegnern' auf den Nicht-Theologen
macht, ist gemütsbedrückend. Streiten über die Normen, die dem

göttlichen Endgericht zugrundegelegt werden sollen, heißt doch

eigentlich sehr wenig Ehrfurcht für die Gottheit an den Tag legen,
der allein die Kompetenz für die Aufstellung und Umgrenzung
dieser Normen zukäme. Allerdings hängt von der Fixierung dieser
Normen sehr viel ab für die Gestaltung der Forderungen an die
menschliche Moralität. Und da scheint einem Laien derjenige
Dogmatiker dem Christen, der «immer redlich sich bemüht», aus
dem Herzen zu sprechen, der auf die durch innigste Durchdringung
mit Christi Geist bewirkte Geisteshaltung und Lebensgestaltung
mehr Gewicht legt als auf das Abstellen auf Gottes Gnade. Für
kindliche Menschen, für primitive Völker wird ja die Verkündigung
von der unbegreiflichen Gnade Gottes und der Erlösung durch
den Sühnetod Christi das Wirksame und das Richtige sein. Da

aber die römische Kirche mit der Verwaltung besonderer Gnaden-

mittel betraut zu sein beansprucht, so hätte sie mehr als die
protestantische Anlaß, in der Rechtfertigungslehre der Gnade vor
den «Guten Werken» das Übergewicht zu geben. Stellt man aber,
wie es Aubery und Lescaille tun, der «Justification» die «Sanctifi-
cation» an die Seite und versteht mit ihnen unter der «Sanctifica-
tion» die «nach der Regeneration durch Christi Geist in uns,
nicht außer uns, bewirkte Heiligung der Lebensgestaltung»,

1 S. Kirchen-Akten M 5.



— 224 —

so verpflichtet man sich zu einer christlichen Moralität, deren

Betätigung sicher nicht so niedrige Bewertung verdient, wie die
Verfechter der Gnadenlehre ihren Gläubigen einhämmerten. Die

Theologen, die sich mit dem Lescaille-«Handel» beschäftigt haben,

geben zu erkennen, daß die von Aubery-Lescaille vertretene
Auffassung der Rechtfertigungslehre ebensogut durch Aussprüche des

Apostels Paulus gestützt werden kann wie die ihrer Gegner. Das

Betrüblichste für die Betrachter der Korrespondenz ist zu sehen,

wie oft Möglichkeiten zu gütlicher Beilegung des immer weitere
Kreise ziehenden Streites geboten und von der einen oder anderen

Seite zunichte gemacht wurden.

In dem Prädikanten Jacques Couet, dem geistlichen Berater
der Pfalzgräfin Katharina von Navarra (Schwester Heinrichs IV.),
der sich damals in Basel aufhielt und betätigte2, sah Lescaille den

unerbittlichsten und gehässigsten Advokaten der Gegenseite und
nannte ihn einen spanischen Inquisitoren. Wirklich bemühte sich

Leonard Constant, der Lescailles Vermittlung seine Berufung von

Lyon an die Basler französische Gemeinde verdankte, ernsthafter
und länger um eine Verständigung. Wieder und wieder glaubte er
durch sein vertrauliches Zureden der Friedenswilligkeit in Lescaille

zum Sieg verholfen zu haben, als bürgerliche Einflüsse dem

Trotzigen von neuem den Rücken steiften. Übrigens wäre der
Lescaillehandel ein Sturm im Glas Wasser geblieben, wenn nicht
Lescaille die verhängnisvolle Torheit begangen hätte, die Gaststadt

durch Flugschriften, im Ausland gedruckt, vom Ausland her

an alle möglichen Freunde und Gegner verschickt, anzugreifen,
in Verruf zu bringen, das, was nur Futter für die rabies theologo-
rum hätte bleiben sollen, zu einer Bedrohung der bürgerlichen
Ordnung zu machen. Zu dieser Torheit zwang ihn allerdings die

streng gehandhabte Basler Zensur. Das aber eben verleiht man-

2 Vgl. a) La Conference faicte a Nancy entre un Docteur Jesuite ac-

compagne d'un Capuchin, et deux ministres de la parole de Dieu; descrite

par Jacques Couet, Parisien etc.

b) Responses Chrestiennes aux Doctrines non-Chrestiennes, contenues

es libelles diffamantes d'Antoine Lescaille. Par Jacques Couet, Parisien,
ministre de la parole de Dieu, avec une Remonstrance addressee au dit Lecaille,

par Leonard Constant, aussi ministre de la parole de Dieu. M.D.X.C.III.



— 225 —

chen dieser bald deutsch, bald französich oder lateinisch
abgefaßten Schreiben und Traktaten ihren Reiz, daß sowohl der Exulant,
der damit seine bürgerliche Existenz zerstörte, die Streitfrage auf
das politische Gebiet hinausspielte, wie auch die bloß auf Duldung
angewiesenen französischen Prädikanten. Sehr geschickt betonte
Lescaille von Anfang an, wie völlig er sich der ursprünglichen
Bedingung für die Duldung einer französischen Sondergemeinde

unterwerfe, indem er sich der Basler bürgerlichen Ordnung
eingefügt habe durch die Taufe seiner Kinder in der St. Leonhards-

kirche, den häufigen Besuch der St. Leonhardsgottesdienste, und

besonders die genaue Übereinstimmung seines religiösen Bekenntnisses

mit der Basler Konfession. Fortwährend reizte er auch die

Eifersucht der bürgerlichen Häupter auf die landesfremden Kleriker,
indem er ihre « ganz päpstlich frechen » Übergriffe in die bürgerliche

Rieht- und Strafgewalt vor Augen stellte. Aber eben so

geflissentlich und mit größerem Erfolg malten die Prädikanten das

Schreckbild der vom kirchlichen unfehlbar auch auf das weltliche
Gebiet übergreifenden böswilligen Untergrabung der Zucht und

Einigkeit an die Wände der Ratskammern. Dadurch, daß sie

unerbittlich auf einer öffentlichen Abbitte, einem Bekenntnis des

Irrtums in der evangelischen Lehre vor Consistorium und Gemeinde

bestanden und die vom Angreifer vor versammelter Kirchgemeinde
verlesene « Erklärung» ohne ausdrückliche Erklärung der Reue und

der Unterwerfung als ungenügend ablehnten, darin sogar eine

neuerliche Bezichtigung der Mißdeutung der Kirchenlehre durch die

Geistlichen sehen wollten, trieben die Prädikanten den auf seine

bürgerliche Stellung stolzen Mann in unversöhnliche Widersetzlichkeit.

Wir schweizerischen Reformierten haben uns seit der 1848er

Bundesverfassung, die von einer kirchlichen Jurisdiktion in

Glaubenssachen nichts mehr weiß, an eine Glaubensfreiheit gewöhnt,
die von der katholischen Doktrin auch heute noch nicht anerkannt

ist, und zu welcher sich bis in die Zeit der Kämpfe um die

Bundesverfassung auch die Masse der protestantischen Christen nicht

emporgerungen hatte.
Unter der Führung ihres Antistes J. J. Grynaeus erklärten

sich die Geistlichen der Basler Kirche solidarisch mit denen der

Zeitschrift für Schweizerische Oeschichte, XXIV, Heft 2 5



— 226 —

französischen Gemeinde mit der Begründung, daß das Basler
Bekenntnis und das Bekenntnis der französischen Gemeinde
vollkommen übereinstimmten und ebenso die Deutung der Kirchenlehre

durch die französischen Pastoren mit der eigenen Deutung.
Und während in der ersten Phase des Streits Bürgermeister, Räte,
Zunftbrüder das Vorgehen des kecken Kritikers gegen seine
Pastoren offensichtlich billigten und ermunterten, so wichen sie

von ihm zurück, als er auch in wiederholten Zusammenkünften mit
den Basler Geistlichen auf seinem Standpunkt verharrte und sich
auf kein Zugeständnis, keinen einem Widerruf ähnlichen Kompromiß

einließ, auch um des lieben Friedens willen keinerlei Reue
bekannte, und als eine Spaltung in der kleinen französischen
Gemeinde auch Meinungsverschiedenheiten und erregte Diskussionen
unter den Stadtbürgern nach sich zog und selbst der Bürgermeister
zuerst durch wohlwollende Ratsmitglieder ihn zum Einlenken zu
bewegen suchte und endlich gar durch direkten Machtbefehl
aufforderte, sich mit den Pastoren und dem Vorstand seiner Gemeinde
auszusöhnen, so faßte das Lescaille durchaus nicht als Aufforderung

zum Reuebekenntnis auf, sondern nur als Mahnung zu end-
giltigem Austrag der Meinungsverschiedenheit zwischen ihm und
den Pastoren, womöglich mit nachgiebigerer Haltung seinerseits
als bisher. Und dabei glaubte er seine Bedingungen machen zu
dürfen. Im Latein, der Kirchensprache, gewandte Schreiber sollten
die abgegebenen Voten registrieren, damit ungenaue Wiedergabe
seiner Voten nicht auf Irrwege in der Beurteilung und
Schlußfolgerung führe. Davon wollten die Geistlichen nichts wissen.
Unterwerfung unter die Kirchenzucht, das war und blieb ihre
Forderung. Die «Kirchenzucht» in der französischen Gemeinde hatte
Lescaille als einer der «Ältesten» selber wieder in verschärfter
Form einführen helfen, freilich nicht aus dogmatischer Engherzigkeit,

sondern um dem durch den Prinzen Rohan und Gefolge
verursachten anstößigen Luxus und Sittenverfall zu steuern. Jetzt
wurde sie im Sinne des baslerischen «Kirchenbanns» mobil
gemacht, als Aufsichts- und Gerichtsbehörde über Glaubensirrungen.
Den bloß bittend, belehrend, beschwörend vorgehenden Geistlichen

ging die Geduld und Langmut aus, als nach achtzehn
Sitzungen des Consistoriums, bald mit, bald ohne Zuziehung der



— 227 —

Basler Geistlichen, präsidiert vom Antistes J. J. Grynaeus, der in
der Religionsdisputation vermeintlich Geschlagene sich nicht als

besiegt und überzeugt erklärte. Beide Parteien riefen die weltliche
oberste Behörde als den zuständigen Richter an. Die Pastoren

legten in deutscher Übersetzung die von Jean Couet im Namen der
Gemeinde zurückgewiesene Erklärung Lescailles vor als Beweis

für seine Unbelehrbarkeit und seinen Ungehorsam gegenüber den

Behörden, die ihm Unterwerfung unter die kirchliche Autorität
befohlen hätten. Das Dokument verdient, in moderner Fassung

gehört zu werden : «Verehrte Brüder, Pfarrer, Älteste und Familienhäupter

dieser Kirche, Entsprechend dem mir gestern von unsern

hochgeehrten Herren Regierungsräten zugekommenen Weisung
trete ich heute wie schon früher vor euch (mit der Erklärung):
daß ich immer geglaubt habe, glaube und glauben will an das

Apostolikum und alles, was in den kanonischen Büchern des Alten
und des Neuen Testaments enthalten ist. Es ist knapp und getreu
im Basler Bekenntnis zusammengefaßt, wie ich es alljährlich
beschwöre. Es ist so klar und verständlich, daß ich daran gar nichts

auszusetzen habe.

Was die Anklage betrifft, ich hätte die Werke, die Christus
in seiner Person vollbracht hat, verkuppeln wollen mit denen, die

er durch seinen Geist in uns wirkt, um daraus ein Mischmasch zu

machen, so sage und erkläre ich, wie ich schon früher getan, daß,

weit entfernt davon, es je gesagt, geglaubt oder andern eingeredet

zu haben, ich niemals daran gedacht habe. Sollten welche solchen

Sinn früher etwa gesprochenen Worten entnommen haben, so ist
das aus Mißverständnis geschehen, wider meine Absicht und zu

meinem großen Bedauern. Schließlich bitte ich alle diejenigen, die
ich in Taten oder Worten könnte beleidigt haben, um gütige
Verzeihung gemäß der christlichen Liebe, wie auch ich gerne ihnen

gegenüber tue, daß ich sie alle für meine ehrenwerten christlichen
Brüder halte. Ich bitte Gott, er möge ihnen mehr und mehr Gnade

und Segen verleihen durch Jesum Christum, meinen Heiland und

Erlöser.»
Wie die Pastoren wider Lescailles Verstocktheit und Unbot-

mässigkeit die Hilfe und Autorität der weltlichen Behörden
anriefen, so Lescaille wider die Verfolgungswut der inquisitorischen



— 228 —

Pastoren. Merkwürdig, daß er als besondere Bosheit aufführte,
daß sie den als Grund seiner Verdammung geltenden Glaubens-
irrtum nie ausdrücklich genannt hätten. Und doch war Jean Couet
in ein Triumphgeschrei ausgebrochen, als er in einem vor der
gesamten Geistlichkeit ausgefochtenen Disputationsduell seinen
Widersacher aufs Eis geführt und zu dem Geständnis gebracht
hatte: er halte beide gleich hoch, die Rechtfertigung durch den
Glauben an die durch Christum in seiner Person für unsere Sünden
vollbrachte Sühne, wie die durch Christi Geist in uns gewirkte
«Heiligung» (sanctification). In dieser Gleichsetzung des letztern
Teils mit dem erstem lag ja eben nach der kalvinistischen wie
nach der lutherischen Doktrin das ihn als katholisch-irrig
Glaubenden kennzeichnende Bekenntnis. Daß die katholische Kirche
bis heute die tätige Bemühung des gläubigen Christen um seine

Erlösung als göttliche Bestimmung wertet, nicht als minderwertige

Leistung eines ohnmächtigen Wesens, das mußte in der
bittern Zeit der Gegenreformation die protestantische Kampf-
dogmatik als Raub an Gottes Ehre verpönen. Wir von dieser Spannung

nicht Gehemmten können ruhig der katholischen Auffassung
beistimmen, was immer ein Antistes wie J. J. Grynaeus oder Jakob
Burckhardt dagegen einwende. Noch so feierliche und ehrliche
Versicherung des passiven Glaubens an das «einzig ausschlaggebende

unbegreifliche und unverdiente Wunder der freien Gnade
Gottes» (wie heutige Theologen es auszudrücken belieben) isl
doch sicherlich weniger «gottgefällig» als aktives, lebenslanges
redliches Bemühen um die sanctification, das sich Emporringen
von der natürlichen Selbstsucht zu der sittlichen Selbstzucht. Dei
Schöpfer, der für die niederziehenden Anlagen seines Geschöpfes
mitverantwortlich ist, darf wohl nicht in erster Linie als straf- une
rachsüchtiger Richter gedacht werden. Das wäre zu niedrig
menschlich und sehr wenig ehrfurchtsvoll gedacht. Lescaille als

genauer Kenner des Neuen, nicht nur des Alten Testaments hatte
ein gutes Recht, dem Gebot der kirchlichen, resp. theologischer
wie der weltlichen Behörde den Gehorsam zu verweigern, siel
nicht zu reuigem Bekenntnis des Irrtums in den Staub zu beuget
und später, nach der Verurteilung durch beide Autoritäten sich ir
seinen Unterschriften als «martyr de Christ» zu bezeichnen. Eine



— 229 —

ganz unnötige und bewußt unzutreffende Beleidigung schleuderte
einmal Couet, wohl um den Ärger über die Unzulänglichkeit seiner

theologischen Fechtkunst gegenüber einem Lescaille zu verdecken,
dem Unnachgiebigen ins Gesicht: Ne sutor ultra crepidam!
Schuster, bleib bei deinem Leisten! Das wollte heißen: du als

Laie, du, der Passamentweber, kannst unmöglich dich mit mir
und meinesgleichen messen im Ausdeuten der über die Lehre der

Rechtfertigung von Paulus und den Vätern der Kirche überlieferten

Äußerungen. Tatsächlich stellte er gleichzeitig fest: nur den

Theologen sei es vorbehalten, für Feinheiten der Glaubenslehren
das nötige Unterscheidungsvermögen aufzubringen. Der Einfluß,
den theologische Dogmenlehre auf die sittliche Veredelung des

Menschengeschlechtes während der ersten zweitausend Jahre
ausgeübt hat, berechtigt sie kaum zu stolzen Gefühlen, weder innerhalb

der katholischen, noch der protestantischen Konfession.
Zudem sprechen Lescailles erhaltene Briefe und «Abirrungen» aufs

theologische Gebiet wie «L'Ancienne Doctrine» für einen Grad der
Gelehrsamkeit, hauptsächlich aber der Ausdruckskunst, die es mit
derjenigen eines Couet, Constant, auch eines Grynaeus sehr wohl
aufnehmen konnte. Man begreift die große Unlust des Antistes

Grynaeus, sich immer und immer wieder als Fachmann und

Gewährsmann von der weltlichen Behörde aufbieten und vorschieben

zu lassen, wenn der welsche Unruhestifter zum Schweigen
gebracht werden sollte. (Siehe Schreiben vom 1. Februar 1592.)

Während Lescaille zu keiner Zeit die Basler Obrigkeit wegen
ihrer gegen ihn unfreundlichen Haltung mit einem unhöflichen

Wort anrührte, ließen sowohl die französischen Pastoren wie der

Basler Antistes Grynaeus in ihren von Untertänigkeit triefenden
Schreiben durchblicken, daß sie diese «höchsten Richter» allzu

großer Nachsicht und allzu geringer Wahrung und Handhabung
ihrer Machtvollkommenheit in Hinsicht auf die Kirche und auf

die Ehre Gottes (will heißen: der Geistlichkeit) zeihen müßten.

Statt in Anerkennung seiner achtzehnjährigen, viel Verdienst
schaffenden bürgerlichen Tätigkeit besondere Schonung zu

erfahren, wurde Antoine Lescaille von der Basler Obrigkeit zur
Strafe dafür, daß er sich nicht vorschriftsgemäß mit den Geistlichen

seiner Gemeinde innerhalb der gesetzten Frist als reuiger



— 230 —

Sünder « vertragen », d. h. sich unterworfen hatte, mit einer Buße

von 200 Kronen belegt. Nach solcher Niederlage und Demütigung
konnte er in Basel nicht mehr aufrechten Hauptes umhergehen

und verließ das Stadtgebiet. Damit er seiner Gattin,
Mutter von acht Kindern, mit Rat und Tat helfen könne, das

große Geschäft ohne allzu schwere Einbuße zu liquidieren, resp.
zu verkaufen, ließ er sich in dem gerade jenseits der Grenze auf
elsässischem Boden gelegenen Dorf Hegenheim nieder und wartete
dort den Übergang seines Betriebs in die Hände eines Basler
Kaufmanns ab.

Blutenden Herzens bat er um Entlassung aus dem Basler
Bürgerrecht und suchte von hier aus sowohl von seiner Habe für Weib
und Kind zu retten, was zu retten war, als auch womöglich die
Basler Obrigkeit zur Aufhebung ihres Urteils zu bewegen. Die 18

Jahre Zusammenleben mit Basler Bürgern, zumal mit Zunftbrüdern,
hatten ihm wohl genügend Einblick in die besondern Nöte der Basler
Obrigkeit verschafft, um ihre unnachgiebige Haltung ihm gegenüber

.zu verstehen. Umso mehr zürnte er den Geistlichen und steigerte
ihre Schuld in immer maßloserer Übertreibung. Sie hätten ihn zu

geistigem Ehebruch zwingen wollen, ja dazu, ihnen sein
Gewissen zu opfern, seine Ehre hinzugeben. Als er, um seine
Gewissensfreiheit zu retten, sein Vaterland verlassen, habe dessen
Souverän ihm wenigstens keine Habe genommen und ihm bezeugt,
daß er ohne Makel an seiner Ehre fortziehe. Ein Gleiches möchten
die Basler Räte tun. Eine Milderung der Buße erreichte er nicht.
Die Basler Geistlichkeit mit ihrem Antistes stützte die beiden
französischen Prädikanten durch die Versicherung, daß sie in ihrem
Verfahren sich genau an die Bestimmungen der Basler Konfession
gehalten hätten, wie sie auch in ihren Predigten nie andere
Glaubenslehre vorgetragen hätten als ihre Basler Kollegen. Umsonst
hatte sich Lescaille beim Ausbruch des Streits im August 1591
darauf berufen, daß diese Prädikanten aus der Lizenz des Basler
Rats vom Jahr 1577 doch keinerlei Gerichtsbarkeit über ihre
Gemeindeglieder ableiten könnten. Nun stand er als ein von
Asylgemeinde und Schirmherrn Ausgestoßener auf fremdem Boden.
Ihm Gelegenheit zu weitem Auseinandersetzungen mit den
Prädikanten zu geben, davor warnten die eigenen Geistlichen mit dem



— 231 —

Antistes: mehr denn zweihundert Bürger habe dieser streitsüchtige
Fremde der Obrigkeit zu schaffen gemacht. Die durch seinen Lehrer

Aubery in Lausanne verursachten Unruhen wie die Erinnerung an

die Frechheiten der Wiedertäufer verböten jegliche Nachsicht und

Milde. Politische Klugheit mag in dieser Warnung sich

aussprechen. Aber auffällig ist doch die Übereinstimmung mit der

Gesinnung, die sich kundgibt in dem Schreiben des französischen

Consistoriums vom 14. Februar 1592 an die Obrigkeit, wo zuerst

Duldsamkeit im liebevollen Vergessen aller erlittenen Unehre und

nachher Unduldsamkeit in der Begründung der schroffen Ablehnung

von Lescailles «Erklärung» ohne klares Schuldbekenntnis

zum Ausdruck kommt.
Nur durch Bittschriften an die Behörden konnte Lescaille

fortan seiner verzweifelten Stimmung Ausdruck geben. Leider
hatte er seine Sache von Anfang an schwer geschädigt durch

anklagende und angreifende Pamphlete vom Ausland her, zu denen

ihm die Reisen an die fremden Messen Gelegenheit gegeben

hatten. Dadurch hatte er auch frühere Freunde verärgert und sich

entfremdet. Ja, er tat dergleichen, als könnte der Haß der
Geistlichen ihm unter den Bürgerlichen einen Meuchelmörder

erwecken, und so könnte er, der immer bewaffnet ausgehe, leicht

sich mit einer Mordtat belasten, wenn er nicht aus dem Wege

gehe. Nur für seine Frau und seine teilweise noch unerzogenen
Kinderlein bitte er um Schirm und Schonung; Seine rührenden

Briefe an Frau und Kinder regten wirklich Frau Anna Gaunie

(Anne de Gaume unterschreibt sie sich gelegentlich, dem Gatten

legten erst die Nachkommen das adelige Prädikat bei) und den

ältesten Sohn Nicolas an zu dringenden Bittschriften an den Rat,

ganz im Geist des Abwesenden und mit wörtlicher Wiederholung
seiner nur durch verbissene Wut über seine Niederlage erklärlichen

Übertreibungen: die Prädikanten hätten ihn zwingen wollen,
den Glauben an Gott und Christum durch den Glauben an Satan

zu vertauschen. Für den Hausvater, Fabrikanten und Kaufmann

Lescaille müssen die geschäftlichen Einbußen, verursacht durch

seine unfreiwillige Abwesenheit voii Basel, als Entschuldigung

für den immer tiefer fressenden Groll gegen seine geistlichen
Widersacher und die groteske Übertreibung der geistlichen Zu-



— 232 —

mutungen gerechnet werden. 1500 Kronen, behauptet er in einem
Brief von 1595, habe ihn jedes der vier verflossenen Jahre
verlieren lassen, und für diesen Verlust müßte er eigentlich von
Prädikanten und Ältesten zusammen Schadenersatz fordern. Umso
erstaunlicher scheint es uns, daß er jede Geschäftsreise ins Ausland

benützte, um Streitschriften in französischer, lateinischer,
deutscher Sprache in Menge drucken und in die Schweiz schicken

zu lassen an die Orte, wo sie aufregend wirken mußten. Da die
Regenten von Basel und Bern zu dieser Zeit große Schwierigkeiten
mit ihren ländlichen Untertanen hatten, weil diese sich weigerten,
zur Abtragung der Schuldenlasten die ihnen zugemutete Beisteuer
zu leisten und mit bewaffnetem Widerstand drohten, so konnten
sie nicht sich langhinziehende kirchliche Zwistigkeiten unter ihren
Mitbürgern dulden. Wo Recht und wo Unrecht lag, zu untersuchen
und zu entscheiden, erlaubte die drangvolle Zeit den Behörden
nicht, die sich beide Parteien um die Wette bemühten als die
einzig zuständigen Schiedsrichter für sich zu gewinnen. Da an
beiden Orten die sichtbaren Unruhestifter Fremde waren, schien
das selbverständliche Mittel zu rascher Beruhigung: Ausweisung
der Unruhestifter als Fremde, die das Asylrecht mißbrauchten.
Aubery, der Arzt und Akademielehrer in Lausanne, zog sich in
seine Heimat Niederlothringen zurück. Die Übeln Erfahrungen,
die er mit den theologischen Kollegen in Lausanne und mit den

Gnädigen Herren von Bern gemacht, erleichterten ihm die Rückkehr

in den Schoß der römischen Kirche. Als geschickter Arzt war
er überall willkommen, doch starb er schon 1596.

Antoine Lescaille, der «Passamentweber» und «Theologiedilettant»,

war von der Basler Bühne her an die Unterhaltung
eines weltweiten Publikums so gewöhnt, daß er auch vom bescheidenen

Grenzdörflein Hegenheim aus Traktat um Traktat flattern
ließ, in dem er seine Basler Widersacher unbarmherzig bloßstellte.
Dadurch, daß er selber um die Entlassung aus dem Basler Bürgerrecht

gebeten, hatte er dem französischen Consistorium, das als
Kirchenbann amtete, die Möglichkeit geboten, die ihm schon längst
von Couet angedrohte Excommunikation über ihn zu verhängen.
Wichtiger war für ihn, daß er in seinem Entlassungseid hatte
schwören müssen, nirgend anderswo jemals Recht zu suchen als



— 233 —

in Basel. Wie weite Kreise sein Glaubensstreit mit den
Prädikanten und der Basler Geistlichkeit, vertreten durch den Antistes
J. J. Grynaeus, gezogen hatte, kann man u.a. ersehen aus

Zuträgereien an die Basler Behörden, wie der von Conrad Vorst aus
Köln'1. Dieser berichtet, er sei mit Lescaille in einem Gasthaus in
Waldshut zusammengetroffen und habe ihn über seinen Handel
mit den Baslern ausgefragt und auf alle Fragen ausgiebige
Antworten bekommen. Vorsts Fragestellung zeugt von einer so

genauen Kenntnis aller Vorgänge, daß seine Relation über die

Besprechung als ein vortreffliches Repetitorium des Lescaille-
Handels gelten kann. Er will immer von der gegnerischen
Auffassung der Streitpunkte als der richtigen ausgegangen sein.
Lescaille habe darauf bestanden, daß er sich einzig und allein mit den

Geistlichen im Widerspruch befinde; die Obrigkeit sei von diesen

irregeführt worden und werde ihm endlich doch noch Recht

geben, «des habe er gute Kundschaft». Am folgenden Morgen
habe ihn Lescaille gebeten, es ihm zugute zu halten, wenn er

vielleicht in seiner Rede zu hitzig gewesen sei. «Aber von seiner

Meinung werde er nicht fallen.» Er stehe aufjdem Standpunkt des

Gottesworts in Glauben, Rede und Schrift, lasse sich von
Sondermeinungen und Lehren weder der römischen Kirche noch der

Reformatoren bestimmen, sondern nur von seinem Gewissen. Darauf

habe er unerschütterlich beharrt.

In einer lateinischen Epistel «an den Hochgeehrten Herrn

Magister H. A. S.», von Straßburg aus am 22. Dezember 1594

geschrieben als Antwort auf einen (vielleicht fingierten) Brief

vom 14. Dezember, gibt Lescaille selber einen klaren Überblick

über alle Punkte seiner als Irrlehre bezeichneten Auffassung der

Rechtfertigungslehre, immer gestützt auf Stellen der Hl. Schrift.

Die Augsburger Konfession weiche in der Auslegung dieser Lehre

sowenig wie er selber von der Auslegung der römischen Kirche ab.

So feindselig wie mit Couet stellte sich Lescaille mit dem

Lehrmeister der Kalvinisten, Theodore Beza, seit dieser, den er

sofort nach dem Ausbruch des Streits besucht und als

Hauptzeugen für sich hatte gewinnen wollen, sich als Zeugen gegen ihn

3 S. Kirchenarchiv I. 3. 1.



— 234 —

und seine Auffassung ausgesprochen hatte. Welch ein Bewußtsein

von Schriftgelehrsamkeit Lescaille hatte, zeigte er in dem Ansinnen
an Freunde im Rheinland (in einem Brief vom 15. September
1592), sie möchten Beza, den Verbreiter so verhängnisvoller
Irrtümer, zu einer Disputation mit ihm einladen entweder nach

Speyer oder nach Worms, Heidelberg, Mainz, Frankfurt, im
Vertrauen auf «die Güte und den heiligen Eifer des durchlauchtigsten
Kurfürsten, des ehrenvesten Herrn derselbigen Städte». Alle diese

hochfliegenden Hoffnungen auf Hilfe sollten zuschanden werden.
Vielleicht waren die konfessionellen Freunde weder im Rheinland
noch anderswo so intensiv religiös eingestellt wie Lescaille, daß
sie wie er meinten, « dz in der gantzen Christenheit, innerhalb hundert

Jahren, nie kein Religionsarticul verhandelt seye worden,
daran mehr gelegen, und nothwendiger seye, welcher auch der
gantzen Christenheit mehr nutz zeitlich und geistlich geschafft
hette, als eben dieser» (von der Rechtfertigung).

Unwissentlich kamen wohl diese Gleichgiltigeren der
Frohbotschaft Christi näher als die Eiferer wie Lescaille und seine
Widersacher. Welch unsäglichen Schaden haben die über
Lehrmeinungen Eifernden innerhalb des ganzen christlichen Zeitalters
angerichtet! Lescaille selber war ja eigentlich über diese einseitige
und beschränkte Denkart hinausgewachsen wie auch über seine
geistlichen Gegner. Diese kennzeichnen sich deutlich in dem Schreiben

Johannes Tryffs, des Pfarrers von St. Leonhard, eines der vier
als Fachmänner herbeigezogenen Basler Geistlichen, an den durch
seine vermittelnde Haltung ausgezeichneten Zunftmeister Johann
Rudolf Huber (26. September 1592). Im vierten der fünf Anklagepunkte

gegen Lescaille verunehrt er sich und seinesgleichen und
ehrt er Lescaille als einen Vorläufer der Toleranzidee. (Nicht
unrichtig nennt auch der amerikanische Gelehrte Prof. Roland Bainton
in seiner Schrift über den Wiedertäuferapostel David Joris diesen
einen Vorläufer der Toleranz im 16. Jahrhundert.) Tryff schreibt
nämlich: Zum vierten beschicht allen Christlichen Regimenten mit
dissem Schreiben zu kurtz ungünstig und unrächt, diewyl es keiner
oberkeit zugibt, das sy Irrige verwirrer der kylchen straffen solle.
Man solle Ein jeden lassen wänen und für Ein rächten glauben
ußgäben, was Er wolle, und wie könnte man do die gotteslesterer



— 235 —

und ander straffen? Ist eben Ein und als wollt Ein bösser bub
und übelthätiger mensch der vil gestolen hatt sagen, wyl keine
kundschafft deß göttlichen worts bevilcht, das man dieben solle
töten, so lasse man mich auch lauffen. Das hielte man nit für
rächt gesagt, also solle auch diß nit für rächt gäben wärden.
Besonders diewyl In dem gesetz Gottes gebotten würt, das der

widerspänstige dem obristen priester der uß gottes wort richtet
solle getötet wärden. Deut. XVII. vers 12.» Für geistliche
Gerichtsbarkeit beruft sich ein christlicher Diener am Wort auf das

Gesetz des Alten Testaments, gegen dessen Geist Christus
sich eingesetzt hatte, und dem er selber am Kreuz erlag. Indem

Lescaille auf die nicht als Werkheiligkeit im niedrigen, sondern
im hohen moralischen Sinne verstandene «sanctification» mehr

Gewicht legte als auf die ebenfalls von Paulus stammende «justi-
fication par la foy» (als « confiance» deutet Prof. Henri Vuilleumier
diesen Ausdruck), bewies er seine geistige Überlegenheit über seine

Gegner. In jenem Brief an A. H. S. gab er zu, daß der Verteidiger
der justification par la foy für Gottes Ehre einstehe mehr als für
der Menschen Verdienst. Aber (was Lescaille nie sagt) «Gottes

Ehre» war (wenigstens damals) in Wahrheit der Kirche und der
Kirchendiener Ehre.

Die durch Frau und Söhne an die Basler Obrigkeit gerichteten
Bitten Lescailles erreichten nur soviel, daß ihnen der (natürlich
verlustreiche) Verkauf des Geschäfts an einen einheimischen Herrn
Bischoff ermöglicht wurde, keinerlei Zugeständnis in seinem

Glaubenshandel. Wie Aubery zog er den Schluß daraus, daß ihm

nichts übrig bleibe als Fügung in sein Schicksal, Niederlage auf
dem konfessionellen Gebiet, Rückzug in seine Heimat und in den

Schoß der römischen Kirche. Der in ganz Westeuropa berühmt

gewordene Mann wurde wohl ohne Schwierigkeit von beiden

wieder aufgenommen.
Sehr bedauerlich, aber nicht schwer begreiflich sind die

wilden Scheltworte gegen die Kalvinisten, die ihm diese beschämende

Einsicht entlockte, weil ihm vorgeworfen wurde, er sei jetzt
weder römisch-katholisch noch kalvinistisch, sondern wolle mit
den Anhängern Auberys eine dritte Religion gründen. «Les Pa-

pistes le tiennent neanmoins pour un einen bastard; ne croyant



— 236 —

qu'il soyt Catholique Romain, combien qu'il se die tel; s'apperce-
vant desja que les Alberiens ou Lescailliens tachent d'introduire
entre eux une Troisieme et Nouvelle Religion, sous pretexte de

defendre la Religion Catholique Romaine et calomnier les Cal-
vinistes.» Die Verteidigung gegen diesen Vorwurf nötigte ihm die
Worte ab: On me fait grant tort; veu que je n'en tien, ni ne veu
tenir ä jamais du moindre poil qui soit en sa queue de la Beste;

Calvinesque. Car j'y renonce du tout entierement, comme ä la

plus fausse secte que le Diable ait inventee depuis certains ans

Davantage, tant s'en faut que je veuille faire une Troisieme
Religion; Que je me veu plutöt employer par tous moyens legitimes
ä en ruiner XVIII ou XX fausses, qui trottent par la Chrestiente.»

(In einem Brief an «Monsieur mon frere», vom August 1593, als

Antwort auf Brief vom 23. Juli, der ihm anzeigte, daß Verwandte
und Freunde sich über seinen Abfall vom Kalvinismus freuten.)

Von Hegenheim zog sich Antoine Lescaille mit seiner

vielköpfigen Familie zurück nach Altkirch und starb in Longchamps-
sus-Aire, bei seinem Sohn Matthieu, im November 1610, und
wurde in der dortigen Kirche neben seiner Gattin begraben, die
kurz vor ihm nach ihrer Rückkehr von Basel nach Saint-Mihiel
gestorben war. Diese Mitteilungen erhielt nach den aus Henri
Vuilleumiers handgeschriebenen Notizen zu Lescailles Leben er
selber 1907 aus dem Munde von Louis de L'Escale von Mont-

morency (Aube). (In diesen Notizen erscheinen die Lescaille wie
die Gaume mit dem Adelsprädikat.)

Daß zwei so wertvolle Menschen wie die Hugenotten Aubery
und Lescaille durch das Verhalten der eidgenössischen Kalvinisten
nach anfänglich freundlicher Aufnahme zur Rückkehr in das Land
und in die Kirche, die sie ausgestoßen hatte, genötigt wurden,
erklärt sich aus den innern kirchlichen und politischen Nöten, in
die Bern wie Basel zur Zeit der Gegenreformation geraten waren.


	Antoine Lescaille

