Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 24 (1944)

Heft: 2

Artikel: Antoine Lescaille

Autor: Thommen, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-75374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-75374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antoine Lescaille.

Von Emil Thommen.

Antoine Lescaille, ein Refugiant aus Bar-le-Duc in Nieder-
lothringen, ist in der Basler Wirtschaftsgeschichte bekannt als
einer der Begriinder der Seidenfabrikation, in der Basler Kirchen-
geschichte als einer der hartnickigsten Glaubenskampfer in der
Zeit der Gegenreformation, der durch seine zahlreichen Streit-
schriften nicht nur die Geistlichen der franzosischen Gemeinde,
sondern auch die weltlichen Obrigkeiten von Basel und Bern
wihrend eines Jahrzehnts in Aufregung erhielt. Uber diesen von
beiden Seiten mit groBem Aufwand geistlicher Gelehrsamkeit
gefithrten Streit berichtete in drei aufeinander folgenden Vor-
trigen im November und Dezember 1847 der Antistes Jakob
Burckhardt, Vater des groBen Kunsthistorikers. Die auf gewissen-
haftesten Studien beruhenden Vortrage, gehalten vor der Prediger-
gesellschaft und der antiquarischen Gesellschaft, wurden nicht
gedruckt, sondern ruhen in den Kirchenakten des Basler Staats-
archivs, T 3,. Wegen Lescailles Abhingigkeit von seinem Freund
Claude Aubery, Arzt und Philosophiedozent an der Lausanner Aca-
démie, hat den Streit eingehend behandelt Prof. Henri Vuilleumier
in seiner Histoire de ’Eglise Réformée du Pays de Vaud sous le
Régime Bernois, Bd. 2, S. 134 ff.

War Lescaille urspriinglich Ménch, nicht zum geistlichen
Stand erzogen, so hatte er sich im Kloster eine griindliche Kennt-
nis der klassischen Sprachen, der HI. Schrift, der Kirchenviter
erworben, von der er nun, da er als Fabrikant und Kaufmann sich
mit den gewiegtesten Theologen in einen Kampf auf Leben und
Tod einlieB, guten Gebrauch machte. Er hatte durch seine kauf-
minnische Geschicklichkeit und Betriebsamkeit zum ersten Basler
Millionar werden kénnen, so gedieh sein Posamenterladen auf dem
Marktplatz, so eintriglich gestalteten sich seine Geschaftsreisen



— 221 —

an die Messen von Lyon, Frankfurt usw. Da wurde sein lebhafter,
fiir alles offener Geist von der Pest der Gegenreformationszeit
erfaBt, der Sucht, sich hervorzutun in sophistischen Kliigeleien,
in die der Kampf um strittige Glaubenslehren ausgeartet war, Das
Verhingnis wurde herbeigefiihrt durch Lescailles Freundschaft mit
seinem Landsmann und Glaubensgenossen Claude Aubery in Lau-
sanne. Geschitzt als Arzt und Philosophiedozent an der dortigen
Académie, hatte Aubery sich verleiten lassen, seine Vertrautheit
mit der aristotelischen Logik anzuwenden auch auf -christliche
Dogmen. Damit brachte er Uniruhe und Zwiespalt in die Lausanner
Geistlichkeit. In dieser mit Spannungen geladenen Zeit konnten
die Berner Regenten nicht anders als den Unberufenen in die
Grenzen seines Amtes zuriickweisen. Zwar meinte er sicher nur
protestantischem Streben nach sittlicher Selbsterh6hung Auftrieb
zu geben, wennerdie«Rechtfertigung» kennzeichneté « nicht
als peinlich juristische Handlung des géttlichen Richters, sondern als
eine durch die mystische Vereinigung des wiedergeborenen (ildu-
bigen mit Christus erzeugte innere Gerechtigkeit», die sich in
seiner Lebensgestaltung auswirke als Gott wohlgefillige Gesin-
nung und Handlungsweise. Weil die Definition aber nicht ein-
seitig genug auf Glauben und Gnade Gottes abstellte, sondern der
romischen Version vom Beitrag der «guten Werke» Vorschub
leistete, so muBte sie als Riickfall in den alten Aberglauben ver-
urteilt und verpont werden. Hatte Aubery seine Theorie 1584 in
seinem Organon doctrinarum nur nebenbei beriihrt, so fiihrte er
sie 1587 in den Orationes apodicticae genauer aus. Auf einer Dis-
putationstagung in Bern wurde sie auf Antrag Théodore Bézas und
des Basler Antistes J. J. Grynaeus als Irrlehre verurteilt. Die
Resolution wurde von allen waadtlindischen Delegierten unter-
schrieben, die Lektiire der beiden Publikationen Auberys vom
Berner Rat den waadtlindischen Geistlichen verboten. Aubery
muBte sich schriftlich verpflichten, sich in Zukunft auf seine beruf-
lichen Ficher zu beschrinken. Das Tragischste aber war, daB, was
ier Basler Freund und Helfer in der Folge tat, dem Unterstiitzten
1ur Verderben brachte. Obwohl Aubery jede Verantwortlichkeit
‘lir Lescailles 6ffentliche AuBerungen ablehnte, bezichtigte ihn der
Basler Antistes und Gewidhrsmann der Behérden, J. J. Grynaeus,



— 222 —

vor dem Berner Rat des Wortbruchs. Zwar wurde nach einem
genauen Verhor die Rechtglaubigkeit Auberys und seines Kollegen
Le Boeuf anerkannt. Aber ein Verdacht blieb bestehen. Die mehr
als fiijgsamen Waadtlinder Pastoren erbaten und erreichten die
Absetzung Le Beeufs und seines Gesinnungsgenossen Lemerle als
Theologiedozenten. Am 20. Januar 1592 benachrichtigte Marquard
Zehender, der Vogt von Lausanne, den Berner Rat: Lescaille habe
von StraBburg aus ihm und den Lausanner Pastoren ein «verderb-
liches» Buch zugeschickt («L’Ancienne Doctrine»). Vier Tage
nachher wurde den Pastoren alles von Lescaille Veroffentlichte
'verboten. Aubery hatte das anst6Bige Buch mit ausdriicklicher
MiBbilligung zuriickgeschickt. Er liel sich drum auch Zeit zu eine:
Antwort. Erst am 12. Juli 1593 gab er eine «Richtigstellung» her-
aus, worin er in vorsichtigen Wendungen, ohne etwas zuriickzu
nehmen, das Beanstandete in seiner Lehre erlduterte. Sein eifrig:
ster Neider, der Theologieprofessor Du Buc, kliarte die gnadiger
Herren auf iiber die in Auberys Loyalititserklirung versteckter
Vorbehalte. Der Vogt Zehender lieB sich am 10. September 159:
zur Konfiskation aller Schriften Auberys bevollmachtigen, und das
darin entdeckte «heimliche Gift» geniigte zum Befehl, den Lau
sanner Studenten alle Schriften Auberys als irrglaubig zu ver
bieten. Der Verfemte las daraus die Aufforderung, sein Am
niederzulegen und sich aus dem Berner Untertanengebiet in seine
Heimat zuriickzuziehen. Die rémische Kirche gewihrte dem z
einer gewissen Berithmtheit gelangten Ketzer die erbetene Dul
dung und nahm ihn wieder in ihren Schof} auf.

Antonie Lescaille, seit Jahren ins Basler Biirgerrecht und i
die Schliisselzunft aufgenommen, war bis zum Biirgermeister hin
auf sehr wohl angesehen, weil er weithin Verdienst schaffte. In
Vertrauen hierauf wagte er fiir die von Bern verpdnte, von seinen
Freund verfochtene Doktrin einzutreten und sich gegen die Autori
tat seiner Geistlichen aufzulehnen. Vor dem Rat muBte er sicl
dafiir verantworten, daB er bei dem Lausanner Irrlehrer Entleh
nungen gemacht habe. Er bestritt nicht freundschaftlichen Verkehr
wohl aber geistige Zusammenarbeit. Aber die Abschnitte der ,,An
cienne Doctrine®, wo er mit aristotelischen Syllogismen jonglierte
schienen sich bei einem Mann, den man so lange nur in Werkstat



— 223 —

und Kontor titig gesehen, nur zu erklidren aus Belieferung durch
den Gelehrten, der aristotelische Logik zu seiner Spezialitit ge-
macht hatte.

So wenig diese Art der Beweisfithrung uns fiir religiose
Thesen angemessen erscheinen mag, so kénnen wir doch unsere
Achtung nicht versagen der geistigen Schirfe und Gewandtheit,
mit der Lescaille in diesem Buch argumentiert. Hauptsichlich im-
poniert die Gewissenhaftigkeit, mit der er iiber seine Kontroverse
mit den Pradikanten sozusagen Buch gefiihrt hat. Nichts in seinen
Zitaten von Dokumenten und seinen Daten erweist sich als unzu-
verlissig.

Der Eindruck, den die vollkommen erhaltene Korrespondenz
zwischen Lescaille und seinen Gegnern' auf den Nicht-Theologen
macht, ist gemiitsbedriickend. Streiten iiber die Normen, die dem
gottlichen Endgericht zugrundegelegt werden sollen, heifit- doch
eigentlich sehr wenig Ehrfurcht fiir die Gottheit an den Tag legen,
der allein die Kompetenz fiir die Aufstellung und Umgrenzung
dieser Normen zukdme. Allerdings hangt von der Fixierung dieser
Normen sehr viel ab fiir die Gestaltung der Forderungen an die
menschliche Moralitit. Und da scheint einem Laien derjenige
Dogmatiker dem Christen, der «immer redlich sich bemiiht», aus
dem Herzen zu sprechen, der auf die durch innigste Durchdringung
mit Christi Geist bewirkte Geisteshaltung und Lebensgestaltung
mehr Gewicht legt als auf das Abstellen auf Gottes Gnade. Fiir
kindliche Menschen, fiir primitive Volker wird ja die Verkiindigung
von der unbegreiflichen Gnade Gottes und der Erlésung durch
den Siihnetod Christi das Wirksame und das Richtige sein. Da
aber die romische Kirche mit der Verwaltung besonderer Gnaden-
mittel betraut zu sein beansprucht, so hitte sie mehr als die pro-
testantische AnlaB, in der Rechtfertigungslehre der Gnade vor
den «Guten Werken» das Ubergewicht zu geben. Stellt man aber,
wic es Aubery und Lescaille tun, der « Justification» die «Sanctifi-
cation» an die Seite und versteht mit ihnen unter der «Sanctifica-
tion» die «nach der Régénération durch Christi Geist in uns,
nicht auBer uns, bewirkte Heiligung der Lebensgestaltung»,

1 S. Kirchen-Akten M 5.



— 224 —

so verpflichtet man sich zu einer christlichen Moralitit, deren Be-
tatigung sicher nicht so niedrige Bewertung verdient, wie die Ver-
fechter der Gnadenlehre ihren Gliubigen einhidmmerten. Die
Theologen, die sich mit dem Lescaille-« Handel» beschiftigt haben,
geben zu erkennen, daB die von Aubery-Lescaille vertretene Auf-
fassung der Rechtfertigungslehre ebensogut durch Ausspriiche des
Apostels Paulus gestiitzt werden kann wie die ihrer Gegner. Das
Betriiblichste fiir die Betrachter der Korrespondenz ist zu sehen,
wie oft Méglichkeiten zu giitlicher Beilegung des immer weitere
Kreise ziehenden Streites geboten und von der einen oder anderen
Seite zunichte gemacht wurden.

In dem Pridikanten Jacques Couet, dem geistlichen Berater
der Pfalzgrifin Katharina von Navarra (Schwester Heinrichs IV.),
der sich damals in Basel aufhielt und betitigte ¢, sah Lescaille den
unerbittlichsten und gehissigsten Advokaten der Gegenseite und
nannte ihn einen spanischen Inquisitoren. Wirklich bemiihte sich
Léonard Constant, der Lescailles Vermittlung seine Berufung von
Lyon an die Basler franzosische Gemeinde verdankte, ernsthafter
und linger um eine Verstindigung. Wieder und wieder glaubte er
durch sein vertrauliches Zureden der Friedenswilligkeit in Lescaille
zum Sieg verholfen zu haben, als biirgerliche Einfliisse dem
Trotzigen von neuem den Riicken steiften. Ubrigens wire der
Lescaillehandel ein Sturm im Glas Wasser geblieben, wenn nicht
Lescaille die verhingnisvolle Torheit begangen hitte, die Gast-
stadt durch Flugschriften, im Ausland gedruckt, vom Ausland her
an alle moglichen Freunde und Gegner verschickt, anzugreifen,
in Verruf zu bringen, das, was nur Futter fiir die rabies theologo-
rum hitte bleiben sollen, zu einer Bedrohung der biirgerlichen
Ordnung zu machen. Zu dieser Torheit zwang ihn allerdings die
streng gehandhabte Basler Zensur. Das aber eben verleiht man-

2 Vgl. a) La Conference faicte a Nancy entre un Docteur Jesuite ac-
compagné d’un Capuchin, et deux ministres de la parole de Dieu; descrite
par Jacques Couet, Parisien etc. _

b) Responses Chrestiennes aux Doctrines non-Chrestiennes, contenues
es libelles diffamantes d’Antoine Lescaille. Par Jacques Couet, Parisien, mi-
nistre de la parole de Dieu, avec une Remonstrance addressée au dit Lecaille,
par Léonard Constant, aussi ministre de la parole de Dieu. M.D.X.C.IIL



— 225 —

chen dieser bald deutsch, bald franzésich oder lateinisch abge-
faBten Schreiben und Traktaten ihren Reiz, daB sowohl der Exulant,
der damit seine biirgerliche Existenz zerstorte, die Streitfrage auf
das politische Gebiet hinausspielte, wie auch die bloB auf Duldung
angewiesenen franzésischen Pridikanten. Sehr geschickt betonte
Lescaille von Anfang an, wie véllig er sich der urspriinglichen
Bedingung fiir die Duldung einer franzosischen Sondergemeinde
unterwerfe, indem er sich der Basler biirgerlichen Ordnung ein-
gefiigt habe durch die Taufe seiner Kinder in der St. Leonhards-
kirche, den hiufigen Besuch der St.Leonhardsgottesdienste, und
besonders die genaue Ubereinstimmung seines religiésen Bekennt-
nisses mit der Basler Konfession. Fortwihrend reizte er auch die
Eifersucht der biirgerlichen Haupter auf die landesfremden Kleriker,
indem er ihre « ganz pépstlich frechen» Ubergriffe in die birger-
liche Richt- und Strafgewalt vor Augen stellte. Aber eben so ge-
flissentlich und mit groBerem Erfolg malten die Pradikanten das
Schreckbild der vom kirchlichen unfehibar auch auf das weltliche
Gebiet iibergreifenden boswilligen Untergrabung der Zucht und
Einigkeit an die Winde der Ratskammern. Dadurch, daB sie uner-
bittlich auf einer offentlichen Abbitte, einem Bekenntnis des Irr-
tums in der evangelischen Lehre vor Consistorium und Gemeinde
bestanden und die vom Angreifer vor versammelter Kirchgemeinde
verlesene « Erklirung » ohne ausdriickliche Erklirung der Reue und
der Unterwerfung als ungeniigend ablehnten, darin sogar eine
neuerliche Bezichtigung der MiBdeutung der Kirchenlehre durch die
Geistlichen sehen wollten, trieben die Priadikanten den auf seine
biirgerliche Stellung stolzen Mann in unversohnliche Widersetz-
lichkeit.

Wir schweizerischen Reformierten haben uns seit der 1848er
Bundesverfassung, die von einer kirchlichen Jurisdiktion in Glau-
benssachen nichts mehr weiB, an eine Glaubensfreiheit gewdohnt,
die von der katholischen Doktrin auch heute noch nicht anerkannt
ist, und zu welcher sich bis in die Zeit der Kampfe um die Bundes-
verfassung auch die Masse der protestantischen Christen nicht em-
porgerungen hatte.

Unter der Fithrung ihres Antistes _l j 8 Grynaeus erkldrten
sich die Geistlichen der Basler Kirche solidarisch mit denen der

Zeitschrift fiir Schweizerische Qeschichte, XXIV, Heft 2 5



— 226 —

franzosischen Gemeinde mit der Begriindung, daB das Basler Be-
kenntnis und das Bekenntnis der franzésischen Gemeinde voll-
kommen iibereinstimmten und ebenso die Deutung der Kirchen-
lehre durch die franzosischen Pastoren mit der eigenen Deutung.
Und wihrend in der ersten Phase des Streits Biirgermeister, Rite,
Zunftbriidder das Vorgehen des kecken Kritikers gegen seine
Pastoren offensichtlich billigten und ermunterten, so wichen sie
von ihm zuriick, als er auch in wiederholten Zusammenkiinften mit
den Basler Geistlichen auf seinem Standpunkt verharrte und sich
auf kein Zugestindnis, keinen einem Widerruf dhnlichen Kompro-
mif} einlieB, auch um des lieben Friedens willen keinerlei Reue
bekannte, und als eine Spaltung in der kleinen franzosischen Ge-
meinde auch Meinungsverschiedenheiten und erregte Diskussionen
unter den Stadtbiirgern nach sich zog und selbst der Biirgermeister
zuerst durch wohlwollende Ratsmitglieder ihn zum Einlenken zu
.bewegen suchte und endlich gar durch direkten Machtbefehl auf-
forderte, sich mit den Pastoren und dem Vorstand seiner Gemeinde
‘auszusohnen, so faflte das Lescaille durchaus nicht als Aufforde-
rung zum Reuebekenntnis auf, sondern nur als Mahnung zu end-
giltigem Austrag der Meinungsverschiedenheit zwischen ihm und
‘den Pastoren, womdglich mit nachgiebigerer Haltung seinerseits
als bisher. Und dabei glaubte er seine Bedingungen machen zu
diirfen. Im Latein, der Kirchensprache, gewandte Schreiber sollten
die abgegebenen Voten registrieren, damit ungenaue Wiedergabe
seiner Voten nicht auf Irrwege in der Beurteilung und SchluB-
folgerung fithre. Davon wollten die Geistlichen nichts wissen.
Unterwerfung unter die Kirchenzucht, das war und blieb ihre For-
derung. Die «Kirchenzucht» in der franzosischen Gemeinde hatte
Lescaille als einer der «Altesten» selber wieder in verschirfter
Form einfithren helfen, freilich nicht aus dogmatischer Engherzig-
keit, sondern um dem durch den Prinzen Rohan und Gefolge ver-
ursachten anstoBigen Luxus und Sittenverfall zu steuern. Jetzt
wurde sie im Sinne des baslerischen «Kirchenbanns» mobil ge-
macht, als Aufsichts- und Gerichtsbehoérde iiber Glaubensirrungen.
Den bloB bittend, belehrend, beschwérend vorgehenden Geist-
lichen ging die Geduld und Langmut aus, als nach achtzehn
Sitzungen des Consistoriums, bald mit, bald ohne Zuziehung der



— 227 —

Basler Geistlichen, prisidiert vom Antistes J. J. Grynaeus, der in
der Religionsdisputation vermeintlich Geschlagene sich nicht als
besiegt und iiberzeugt erklirte. Beide Parteien riefen die weltliche
oberste Behérde als den zustindigen Richter an. Die Pastoren
legten in deutscher Ubersetzung die von Jean Couet im Namen der
Gemeinde zuriickgewiesene Erklirung Lescailles vor als Beweis
fiir seine Unbelehrbarkeit und seinen Ungehorsam gegeniiber den
Behorden, die ihm Unterwerfung unter die kirchliche Autoritit
befohlen hitten. Das Dokument verdient, in moderner Fassung
gehort zu werden: «Verehrte Briider, Pfarrer, Alteste und Familien-
hiupter dieser Kirche, Entsprechend dem mir gestern von unsern
hochgeehrten Herren Regierungsriten zugekommenen Weisung
trete ich heute wie schon frither vor euch (mit der Erklarung):
daB ich immer geglaubt habe, glaube und glauben will an das
Apostolikum und alles, was in den kanonischen Biichern des Alten
und des Neuen Testaments enthalten ist. Es ist knapp und getreu
im Basler Bekenntnis zusammengefaBt, wie ich es alljihrlich be-
schwore. Es ist so klar und verstindlich, daB ich daran gar nichts
auszusetzen habe.

Was die Anklage betrifft, ich hitte die Werke, die Christus
in seiner Person vollbracht hat, verkuppeln wollen mit denen, die
er durch seinen Geist in uns wirkt, um daraus ein Mischmasch zu
machen, so sage und erklire ich, wie ich schon frither getan, daB,
weit entfernt davon, es je gesagt, geglaubt oder andern eingeredet
zu haben, ich niemals daran gedacht habe. Sollten welche solchen
Sinn frither etwa gesprochenen Worten entnommen haben, so ist
das aus MiBverstindnis geschehen, wider meine Absicht und zu
meinem groBen Bedauern. SchlieBlich bitte ich alle diejenigen, die
ich in Taten oder Worten konnte beleidigt haben, um giitige Ver-
zeihung gemiB der christlichen Liebe, wie auch ich gerne ihnen
gegeniiber tue, daB ich sie alle fiir meine ehrenwerten christlichen
Briider halte. Ich bitte Gott, er mége ihnen mehr und mehr Gnade
und Segen verleihen durch Jesum Christum, meinen Heiland und
Erloser.»

Wie die Pastoren wider Lescailles Verstocktheit und Unbot-
miissigkeit die Hilfe und Autoritit der weltlichen Behorden an-
riefen, so Lescaille wider die Verfolgungswut der inquisitorischen



— 228 —

Pastoren. Merkwiirdig, daB er als besondere Bosheit auffiihrte,
daB sie den als Grund seiner Verdammung geltenden Glaubens-
irrtum nie ausdriicklich genannt hiatten. Und doch war Jean Couet
in ein Triumphgeschrei ausgebrochen, als er in einem vor der
gesamten Geistlichkeit ausgefochtenen Disputationsduell seinen
Widersacher aufs Eis gefiithrt und zu dem Gestindnis gebracht
hatte: er halte beide gleich hoch, die Rechtfertigung durch den
Glauben an die durch Christum in seiner Person fiir unsere Siinden
vollbrachte Siihne, wie die durch Christi Geist in uns gewirkte
«Heiligung» (sanctification). In dieser Gleichsetzung des letztern
Teils mit dem erstern lag ja eben nach der kalvinistischen wie
nach der lutherischen Doktrin das ihn als katholisch-irrig Glau-
benden kennzeichnende Bekenntnis. DaB die katholische Kirche
bis heute die titige Bemiihung des glaubigen Christen um seine
Erlésung als goéttliche Bestimmung wertet, nicht als minder-
wertige Leistung eines ohnmichtigen Wesens, das muBte in der
bittern Zeit der Gegenreformation die protestantische Kampf-
dogmatik als Raub an Gottes Ehre verpénen. Wir von dieser Span-
nung nicht Gehemmten kénnen ruhig der katholischen Auffassung
beistimmen, was immer ein Antistes wie ]. ]J. Grynaeus oder Jakob
Burckhardt dagegen einwende. Noch so feierliche und ehrliche
Versicherung des passiven Glaubens an das «einzig ausschlag-
gebende unbegreifliche und unverdiente Wunder der freien Gnade
Gottes» (wie heutige Theologen es auszudriicken belieben) is{
doch sicherlich weniger «gottgefillig» als aktives, lebenslanges
redliches Bemiihen um die sanctification, das sich Emporringen
von der natiirlichen Selbstsucht zu der sittlichen Selbstzucht. De;
Schopfer, der fiir die niederziehenden Anlagen seines Geschépfes
mitverantwortlich ist, darf wohl nicht in erster Linie als straf- unc
rachsiichtiger Richter gedacht werden. Das wire zu niedrig
menschlich und sehr wenig ehrfurchtsvoll gedacht. Lescaille als
genauer Kenner des Neuen, nicht nur des Alten Testaments hatte
ein gutes Recht, dem Gebot der kirchlichen, resp. theologischer
wie der weltlichen Behorde den Gehorsam zu verweigern, sicl
nicht zu reuigem Bekenntnis des Irrtums in den Staub zu beuger
und spater, nach der Verurteilung durch beide Autorititen sich ir
seinen Unterschriften als «martyr de Christ» zu bezeichnen. Eine



— 220 —

ganz unnétige und bewuBt unzutreffende Beleidigung schleuderte
einmal Couet, wohl um den Arger iiber die Unzuldnglichkeit seiner
theologischen Fechtkunst gegeniiber einem Lescaille zu verdecken,
dem Unnachgiebigen ins Gesicht: Ne sutor ultra crepidam!
Schuster, bleib bei deinem Leisten! Das wollte heiBen: du als
Laie, du, der Passamentweber, kannst unmoglich dich mit mir
und meinesgleichen messen im Ausdeuten der iiber die Lehre der
Rechtfertigung von Paulus und den Vitern der Kirche iiberliefer-
ten AuBerungen. Tatsichlich stellte er gleichzeitig fest: nur den
Theologen sei es vorbehalten, fiir Feinheiten der Glaubenslehren
das notige Unterscheidungsvermégen aufzubringen. Der EinfluB,
den theologische Dogmenlehre auf die sittliche Veredelung des
Menschengeschlechtes wiahrend der ersten zweitausend Jahre aus-
geiibt hat, berechtigt sie kaum zu stolzen Gefiihlen, weder inner-
halb der katholischen, noch der protestantischen Konfession. Zu-
dem sprechen Lescailles erhaltene Briefe und «Abirrungen» aufs
theologische Gebiet wie «L’Ancienne Doctrine» fiir einen Grad der
Gelehrsamkeit, hauptsidchlich aber der Ausdruckskunst, die es mit
derjenigen eines Couet, Constant, auch eines Grynaeus sehr wohl
aufnehmen konnte. Man begreift die groBe Unlust des Antistes
Grynaeus, sich immer und immer wieder als Fachmann und Ge-
wihrsmann von der weltlichen Behorde aufbieten und vorschieben
zu lassen, wenn der welsche Unruhestifter zum Schweigen ge-
bracht werden sollte. (Siehe Schreiben vom 1. Februar 1592.)
Wihrend Lescaille zu keiner Zeit die Basler Obrigkeit wegen
ihrer gegen ihn unfreundlichen' Haltung mit einem unhdoflichen
Wort anriihrte, lieBen sowohl die franzosischen Pastoren wie der
Basler Antistes Grynaeus in ihren von Untertinigkeit triefenden
Schreiben durchblicken, daB sie diese «hochsten Richter» allzu
groBer Nachsicht und allzu geringer Wahrung und Handhabung
jhrer Machtvollkommenheit in Hinsicht auf die Kirche und auf
die Ehre Gottes (will heiBen: der Geistlichkeit) zeihen miiBten,
Statt in Anerkennung seiner achtzehnjihrigen, viel Verdienst
schaffenden biirgerlichen Titigkeit besondere Schonung zu er-
fahren, wurde Antoine Lescaille von der Basler Obrigkeit zur
Strafe dafiir, daB er sich nicht vorschriftsgemiB mit den Geist-
lichen seiner Gemeinde innerhalb der gesetzten Frist als reuiger



— 230 —

Siinder « vertragen», d. h. sich unterworfen hatte, mit einer BuBe
von 200 Kronen belegt. Nach solcher Niederlage und Demiitigung
konute er in Basel nicht mehr aufrechten Hauptes umbher-
gehen und verlieB das Stadtgebiet. Damit er seiner Gattin,
Mutter von acht Kindern, mit Rat und Tat helfen koénne, das
groBe Geschift ohne allzu schwere EinbuBe zu liquidieren, resp.
zu verkaufen, lieB er sich in dem gerade jenseits der Grenze auf
elsissischem Boden gelegenen Dorf Hegenheim nieder und wartete
dort den Ubergang seines Betriebs in die Hinde eines Basler Kauf-
manns ab.

Blutenden Herzens bat er um Entlassung aus dem Basler Biir-
gerrecht und suchte von hier aus sowohl von seiner Habe fiir Weib
und Kind zu retten, was zu retten war, als auch womdéglich die
Basler Obrigkeit zur Aufhebung ihres Urteils zu bewegen. Die 18
Jahre Zusammenleben mit Basler Biirgern, zumal mit Zunftbriidern,
hatten ihm wohl geniigend Einblick in die besondern Note der Basler
Obrigkeit verschafft, um ihre unnachgiebige Haltung ihm gegeniiber

.zu verstehen. Umso mehr ziirnte er den Geistlichen und steigerte
ihre Schuld in immer maBloserer Ubertreibung. Sie hatten ihn zu
geistigem Ehebruch zwingen wollen, ja dazu, ihnen sein Ge-
wissen zu opfern, seine Ehre hinzugeben. Als er, um seine Ge-
wissensfreiheit zu retten, sein Vaterland verlassen, habe dessen
Souverin ihm wenigstens keine Habe genommen und ihm bezeugt,
dal3 er ohne Makel an seiner Ehre fortziehe. Ein Gleiches méchten
die Basler Rite tun. Eine Milderung der BuBe erreichte er nicht.
Die Basler Geistlichkeit mit ihrem Antistes stiitzte die beiden
franzosischen Priadikanten durch die Versicherung, daB sie in ihrem
Verfahren sich genau an die Bestimmungen der Basler Konfession
gehalten hiatten, wie sie auch in ihren Predigten nie andere Glau-
benslehre vorgetragen hitten als ihre Basler Kollegen. Umsonst
hatte sich Lescaille beim Ausbruch des Streits im August 1591
darauf berufen, daB diese Pridikanten aus der Lizenz des Basler
Rats vom Jahr 1577 doch keinerlei Gerichtsbarkeit iiber ihre
Gemeindeglieder ableiten kénnten. Nun stand er als ein von Asyl-
gemeinde und Schirmherrn AusgestoBener auf fremdem Boden.
Ihm Gelegenheit zu weitern Auseinandersetzungen mit den Pridi-
kanten zu geben, davor warnten die eigenen Geistlichen mit dem



— 231 —

Antistes: mehr denn zweihundert Biirger habe dieser streitsiichtige
Fremde der Obrigkeit zu schaffen gemacht. Die durch seinen Lehrer
Aubery in Lausanne verursachten Unruhen wie die Erinnerung an
die Frechheiten der Wiedertiufer verboten jegliche Nachsicht und
Milde. Politische Klugheit mag in dieser Warnung sich aus-
sprechen. Aber auffillig ist doch die Ubereinstimmung mit der
Gesinnung, die sich kundgibt in dem Schreiben des franzésischen
Consistoriums vom 14. Februar 1592 an die Obrigkeit, wo zuerst
Duldsamkeit im liebevollen Vergessen aller erlittenen Unehre und
nachher Unduldsamkeit in der Begriindung der schroffen Ableh-
nung von Lescailles «Erklarung» ohne klares Schuldbekenntnis
zum Ausdruck kommt.

Nur durch Bittschriften an die Behorden konnte Lescaille
fortan seiner verzweifelten Stimmung Ausdruck geben. Leider
hatte er seine Sache von Anfang an schwer geschiadigt durch an-
klagende und angreifende Pamphlete vom Ausland her, zu denen
ihm die Reisen an die fremden Messen Gelegenheit gegeben
hatten. Dadurch hatte er auch frithere Freunde verargert und sich
entfremdet. Ja, er tat dergleichen, als konnte der HaB der Geist-
lichen ihm unter den Biirgerlichen einen Meuchelmérder er-
wecken, und so konnte er, der immer bewaffnet ausgehe, leicht
sich mit einer Mordtat belasten, wenn er nicht aus dem Wege
gehe. Nur fiir seine Frau und seine teilweise noch unerzogenen
Kinderlein bitte er um Schirm und Schonung:. Seine rithrenden
Briefe an Frau und Kinder regten wirklich Frau Anna Gaume
(Anne de Gaume unterschreibt sie sich gelegentlich, dem Gatten
legten erst die Nachkommen das adelige Pradikat bei) und den
iltesten Sohn Nicolas an zu dringenden Bittschriften an den Rat,
ganz im Geist des Abwesenden und mit wértlicher Wiederholung
seiner nur durch verbissene Wut iiber seine Niederlage erklir-
lichen Ubertreibungen: die Pridikanten hitten ihn zwingen wollen,
den Glauben an Gott und Christum durch den Glauben an Satan
zu vertauschen. Fiir den Hausvater, Fabrikanten und Kaufmann
Lescaille miissen die geschiftlichen EinbuBen, verursacht durch
seine unfreiwillige Abwesenheit von Basel, als Entschuldigung
fiir den immer tiefer fressenden Groll gegen seine geistlichen
Widersacher und die groteske Ubertreibung der geistlichen Zu-



— 232 —

mutungen gerechnet werden. 1500 Kronen, behauptet er in einem
Brief von 1595, habe ihn jedes der vier verflossenen Jahre ver-
lieren lassen, und fiir diesen Verlust miiBte er eigentlich von Pri-
dikanten und Altesten zusammen Schadenersatz fordern. Umso
erstaunlicher scheint es uns, daB er jede Geschaftsreise ins Aus-
land beniitzte, um Streitschriften in franzosischer, lateinischer,
deutscher Sprache in Menge drucken und in die Schweiz schicken
zu lassen an die Orte, wo sie aufregend wirken muBiten. Da die
Regenten von Basel und Bern zu dieser Zeit groBe Schwierigkeiten
mit ihren landlichen Untertanen hatten, weil diese sich weigerten,
zur Abtragung der Schuldenlasten die ihnen zugemutete Beisteuer
zu leisten und mit bewafinetem Widerstand drohten, so konnten
sie nicht sich langhinziehende kirchliche Zwistigkeiten unter ihren
Mitbiirgern dulden. Wo Recht und wo Unrecht lag, zu untersuchen
und zu entscheiden, erlaubte die drangvolle Zeit den Behorden
nicht, die sich beide Parteien um die Wette bemiihten als die
einzig zustandigen Schiedsrichter fiir sich zu gewinnen. Da an
beiden Orten die sichtbaren Unruhestifter Fremde waren, schien
das selbverstindliche Mittel zu rascher Beruhigung: Ausweisung
der Unruhestifter als Fremde, die das Asylrecht miBbrauchten.
Aubery, der Arzt und Akademielehrer in Lausanne, zog sich in
seine Heimat Niederlothringen zuriick. Die iibeln Erfahrungen,
die er mit den theologischen Kollegen in Lausanne und mit den
Gnidigen Herren von Bern gemacht, erleichterten ihm die Riick-
kehr in den SchoB der romischen Kirche. Als geschickter Arzt war
er iiberall willkommen, doch starb er schon 1596.

Antoine Lescaille, der «Passamentweber» und «Theologie-
dilettant», war von der Basler Biihne her an die Unterhaltung
eines weltweiten Publikums so gewdhnt, daB er auch vom beschei-
denen Grenzdorflein Hegenheim aus Traktat um Traktat flattern
lieB, in dem er seine Basler Widersacher unbarmherzig bloBstellte.
Dadurch, daB er selber um die Entlassung aus dem Basler Biirger-
recht gebeten, hatte er dem franzdsischen Consistorium, das als
Kirchenbann amtete, die Moglichkeit geboten, die ihm schon liangst
von Couet angedrohte Excommunikation iiber ihn zu verhingen.
Wichtiger war fiir ihn, daB er in seinem Entlassungseid hatte
schworen miissen, nirgend anderswo jemals Recht zu suchen als



— 233 —

in Basel. Wie weite Kreise sein Glaubensstreit mit den Pridi-
kanten und der Basler Geistlichkeit, vertreten durch den Antistes
J. J. Grynaeus, gezogen hatte, kann man u.a. ersehen aus Zu-
trigereien an die Basler Behorden, wie der von Conrad Vorst aus
Koln®. Dieser berichtet, er sei mit Lescaille in einem Gasthaus in
Waldshut zusammengetroffen und habe ihn iiber seinen Handel
mit den Baslern ausgefragt und auf alle Fragen ausgiebige Ant-
worten bekommen. Vorsts Fragestellung zeugt von einer so
genauen Kenntnis aller Vorginge, daB seine Relation iiber die
Besprechung als ein vortreffliches Repetitorium des Lescaille-
Handels gelten kann. Er will immer von der gegnerischen Auf-
fassung der Streitpunkte als der richtigen ausgegangen sein, Les-
caille habe darauf bestanden, daB er sich einzig und allein mit den
Geistlichen im Widerspruch befinde; die Obrigkeit sei von diesen
irregefithrt worden und werde ihm endlich doch noch- Recht
geben, «des habe er gute Kundschaft». Am folgenden Morgen
habe ihn Lescaille gebeten, es ihm zugute zu halten, wenn er
vielleicht in seiner Rede zu hitzig gewesen sei. «Aber von seiner
Meinung werde er nicht fallen.» Er stehe aufidem Standpunkt des
Gottesworts in Glauben, Rede und Schrift, lasse sich von Sonder-
meinungen und Lehren weder der romischen Kirche noch der Re-
formatoren bestimmen, sondern nur von seinem Gewissen. Darauf
habe er unerschiitterlich beharrt.

In einer lateinischen Epistel «an den Hochgeehrten Herrn
Magister H. A. S.», von StraBburg aus am 22. Dezember 1594
geschrieben als Antwort auf einen (vielleicht fingierten) Brief
vom 14. Dezember, gibt Lescaille selber einen klaren Uberblick
iiber alle Punkte seiner als Irrlehre bezeichneten Auffassung der
Rechtfertigungslehre, immer gestiitzt auf Stellen der HI. Schrift.
Die Augsburger Konfession weiche in der Auslegung dieser Lehre
sowenig wie er selber von der Auslegung der rémischen Kirche ab.

So feindselig wie mit Couet stellte sich Lescaille mit dem
Lehrmeister der Kalvinisten, Théodore Béza, seit dieser, den er
sofort nach dem Ausbruch des Streits besucht und als Haupt-
zeugen fiir sich hatte gewinnen wollen, sich als Zeugen gegen ihn

8 S, Kirchenarchiv I. 3. 1.



— 234 —

und seine Auffassung ausgesprochen hatte. Welch ein BewuBtsein
von Schriftgelehrsamkeit Lescaille hatte, zeigte er in dem Ansinnen
an Freunde im Rheinland (in einem Brief vom 15. September
1592), sie mochten Béza, den Verbreiter so verhingnisvoller Irr-
tiimer, zu einer Disputation mit ihm einladen entweder nach
Speyer oder nach Worms, Heidelberg, Mainz, Frankfurt, im Ver-
trauen auf «die Giite und den heiligen Eifer des durchlauchtigsten
Kurfiirsten, des ehrenvesten Herrn derselbigen Stiadte». Alle diese
hochfliegenden Hoffnungen auf Hilfe sollten zuschanden werden.
Vielleicht waren die konfessionellen Freunde weder im Rheinland
noch anderswo so intensiv religios eingestellt wie Lescaille, daB
sie wie er meinten, « dz in der gantzen Christenheit, innerhalb hun-
dert Jahren, nie kein Religionsarticul verhandelt seye worden,
daran mehr gelegen, und nothwendiger seye, welcher auch der
gantzen Christenheit mehr nutz zeitlich und geistlich geschafft
hette, als eben dieser» (von der Rechtfertigung).

Unwissentlich kamen wohl diese Gleichgiltigeren der Froh-
botschaft Christi ndher als die Eiferer wie Lescaille und seine
Widersacher. Welch unsiglichen Schaden haben die iiber Lehr-
meinungen Eifernden innerhalb des ganzen christlichen Zeitalters
angerichtet! Lescaille selber war ja eigentlich {iber diese einseitige
und beschrinkte Denkart hinausgewachsen wie auch iiber seine
geistlichen Gegner. Diese kennzeichnen sich deutlich in dem Schrei-
ben Johannes Tryffs, des Pfarrers von St. Leonhard, eines der vier
als Fachmanner herbeigezogenen Basler Geistlichen, an den durch
seine vermittelnde Haltung ausgezeichneten Zunftmeister Johann
Rudolf Huber (26. September 1592). Im vierten der fiinf Anklage-
punkte gegen Lescaille verunehrt er sich und seinesgleichen und
ehrt er Lescaille als einen Vorliufer der Toleranzidee. (Nicht un-
richtig nennt auch der amerikanische Gelehrte Prof. Roland Bainton
in seiner Schrift iiber den Wiedertauferapostel David Joris diesen
einen Vorlaufer der Toleranz im 106. Jahrhundert.) Tryff schreibt
namlich: Zum vierten beschicht allen Christlichen Regimenten mit
dissem Schreiben zu kurtz ungiinstig und unricht, diewyl es keiner
oberkeit zugibt, das sy Irrige verwirrer der kylchen straffen solle.
Man solle Ein jeden lassen winen und fiir Ein richten glauben
uBgaben, was Er wolle, und wie konnte man do die gotteslesterer



= 235 —

und ander straffen? Ist eben Ein und als wollt Ein bésser bub
und tibelthdtiger mensch der vil gestolen hatt sagen, wyl keine
kundschafft deB gottlichen worts bevilcht, das man dieben solle
toten, so lasse man mich auch lauffen. Das hielte man nit fiir
riacht gesagt, also solle auch diB} nit fiir racht gidben warden. Be-
sonders diewyl In dem gesetz Gottes gebotten wiirt, das der
widerspénstige dem obristen priester der uB gottes wort richtet
solle getotet wirden. Deut. XVII. vers 12.» Fiir geistliche Ge-
richtsbarkeit beruft sich ein christlicher Diener am Wort auf das
Gesetz des Alten Testaments, gegen dessen Geist Christus
sich eingesetzt hatte, und dem er selber am Kreuz erlag. Indem
Lescaille auf die nicht als Werkheiligkeit im niedrigen, sondern
im hohen moralischen Sinne verstandene «sanctification» mehr
Gewicht legte als auf die ebenfalls von Paulus stammende «justi-
fication par la foy » (als « confiance » deutet Prof. Henri Vuilleumier
diesen Ausdruck), bewies er seine geistige Uberlegenheit iiber seine
Gegner. In jenem Brief an A. H. S. gab er zu, daB der Verteidiger
der justification par la foy fiir Gottes Ehre einstehe mehr als fiir
der Menschen Verdienst. Aber (was Lescaille nie sagt) «Gottes
Ehre» war (wenigstens damals) in Wahrheit der Kirche und der
Kirchendiener Ehre.

Die durch Frau und Séhne an die Basler Obrigkeit gerichteten
Bitten Lescailles erreichten nur soviel, daB ihnen der (natiirlich
verlustreiche) Verkauf des Geschifts an einen einheimischen Herrn
Bischoff ermoglicht wurde, keinerlei Zugestindnis in seinem
Glaubenshandel. Wie Aubery zog er den SchluB daraus, daB ihm
nichts iibrig bleibe als Fiigung in sein Schicksal, Niederlage auf
dem konfessionellen Gebiet, Riickzug in seine Heimat und in den
SchoB der romischen Kirche. Der in ganz Westeuropa berithmt
gewordene Mann wurde wohl ohne Schwierigkeit von beiden
wieder aufgenommen.

Sehr bedauerlich, aber nicht schwer begreiflich sind die
wilden Scheltworte gegen die Kalvinisten, die ihm diese beschi-
mende Einsicht entlockte, weil ihm vorgeworfen wurde, er sei jetzt
weder romisch-katholisch noch kalvinistisch, sondern wolle mit
den Anhiingern Auberys eine dritte Religion griinden. «Les Pa-
pistes le tiennent neanmoins pour un chien bastard; ne croyant



— 230 —

qu’il soyt Catholique Romain, combien qu’il se die tel; s’apperce-
vant desja que les Alberiens ou Lescailliens tachent d’introduire
entre eux une Troisieme et Nouvelle Religion, sous pretexte de
defendre la Religion Catholique Romaine et calomnier les Cal-
vinistes.» Die Verteidigung gegen diesen Vorwurf nétigte ihm die
Worte ab: On me fait grant tort; veu que je n’en tien, ni ne veu
tenir 4 jamais du moindre poil qui soit en sa queue de la Beste
Calvinesque. Car j’y renonce du tout entierement, comme a la
plus fausse secte que le Diable ait inventée depuis certains ans ...
Davantage, tant s’en faut que je veuille faire une Troisieme Reli-
gion; Que je me veu plutot employer par tous moyens legitimes
a en ruiner XVIII ou XX fausses, qui trottent par la Chrestienté.»
(In einem Brief an «Monsieur mon frere», vom August 1593, als
Antwort auf Brief vom 23. Juli, der ihm anzeigte, daBl Verwandte
und Freunde sich iiber seinen Abfall vom Kalvinismus freuten.)

Von Hegenheim zog sich Antoine Lescaille mit seiner viel-
kopfigen Familie zuriick nach Altkirch und starb in Longchamps-
sus-Aire, bei seinem Sohn Matthieu, im November 1610, und
wurde in der dortigen Kirche neben seiner Gattin begraben, die
kurz vor ihm nach ihrer Riickkehr von Basel nach Saint-Mihiel
gestorben war. Diese Mitteilungen erhielt nach den aus Henri
Vuilleumiers handgeschriebenen Notizen zu Lescailles Leben er
selber 1907 aus dem Munde von Louis de L’Escale von Mont-
morency (Aube). (In diesen Notizen erscheinen die Lescaille wie
die Gaume mit dem Adelspridikat.)

DaB zwei so wertvolle Menschen wie die Hugenotten Aubery
und Lescaille durch das Verhalten der eidgendssischen Kalvinisten
nach anfinglich freundlicher Aufnahme zur Riickkehr in das Land
und in die Kirche, die sie ausgestoBen hatte, genétigt wurden,
erklirt sich aus den innern kirchlichen und politischen Noten, in
die Bern wie Basel zur Zeit der Gegenreformation geraten waren,



	Antoine Lescaille

