
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 20 (1940)

Heft: 2

Buchbesprechung: Die alte deutsche Freiheit

Autor: Rennefahrt, Hermann

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen — Melanges.

Die alte deutsche Freiheit.
von Hermann Rennefahrt.

Adolf Waas, Die alte deutsche Freiheit; ihr Wesen und ihre Geschichte.
122 S. R. Oldenbourg. München und Berlin 1939. Preis RM. 3.20.

Der Prospekt des Verlags dieser Schrift macht, wie der Verfasser
selber (S. 5 ff., 106) den Geschichtsschreibern der Zeit des Liberalismus,
d. h. der letzten Jahrzehnte und des 19. Jahrhunderts den Vorwurf, den
Freiheitsbegriff der Aufklärung und der französischen Revolution unbedenklich

auf die deutsche Vergangenheit übertragen und dadurch das Bild der
deutschen Vergangenheit gefälscht zu haben: der liberale Freiheitsgedanke
sei individualistisch, der alte deutsche Freiheitsbegriff verbinde ihn mit
der Gesamtheit; der liberale Begriff fordere eine gleiche Freiheit für
alle, der der deutschen Vergangenheit stufe sich ab je nach Stand und Art
des Trägers; der liberale Freiheitsgedanke wende sich gegen die
Allgemeinheit, vor allem gegen den Staat, er verlange eine möglichst große
staatsfreie Sphäre für den Einzelnen, der des Mittelalters binde den
Freiheitsträger an die schützende und umfassende Macht des Königs, von dem
die Freiheit sich herleite; die Idee des 19. Jhs. sei gedanklich konstruiert,
die der deutschen Vergangenheit erwachse organisch aus dem alten
deutschen Rechtsbegriff der Munt und sei darum wesenhaft verbunden mit
anderen Zweigen deutschen Rechtsdenkens. Das Buch wolle den alten
deutschen Freiheitsgedanken neu erfassen und von den Entstellungen und
Überlagerungen des 19. Jhs. reinigen. Waas selber (S. 106) erklärt
zusammenfassend, « der alte deutsche Freiheitsbegriff war — hervorgewachsen
aus dringenden Anforderungen des Lebens des Einzelnen im ganzen seines
Volkes. Sie war nicht ein persönliches Gut des Einzelnen. Notwendigkeit
zum Anschluß an das Ganze und Notwendigkeit des Schutzes als Voraussetzung

von Leben und Arbeit schuf diese alte Freiheit. — Darum
bedeutete das Aufkommen und Wachstum des liberalen Freiheitsgedankens
eine ernste Gefahr für die Gesamtheit und so war der neuerliche
Umschwung, die erneute Verbindung von Schutz und Freiheit, von Freiheit
und Anschluß an das Ganze eine dringende Lebensnotwendigkeit für unser
deutsches Volk». Der Leser ist gezwungen, in diesen letzten Worten das
Motto des Buches zu erblicken; daher die S. 38 aufgestellte Definition der
altgermanischen «Freiheit» als «gegen Beeinträchtigungen gesicherten
Friedens und Lebensspielraums» und zugleich als vom «Recht bewilligten,

durch Munt und Schutzherrschaft gegebenen An-



— 265 —

Schlusses an die Führung des Volkes oder eines Volksteils».

Die Kritik an den Historikern des 19. und des beginnenden 20. Jhs.
geht fehl. Gewiß ist es richtig, daß auch der gewissenhafteste Historiker
die Vergangenheit mit seinen eigenen Augen, also in bald höherm, bald
geringern Maß subjektiv betrachtet, daß er geneigt ist, das ihm oder seiner
Zeit Erwünschte hervorzuheben, das Unerwünschte zu verkleinern oder
ganz zu unterdrücken. Je weniger der Geschichtsschreiber solchen
persönlichen Neigungen und Abneigungen oder äußerm Druck nachgibt, um
so mehr wird das Bild, das er uns von der Vergangenheit gibt, der
Wirklichkeit entsprechen können, um so objektiver wird es sein; je mehr er sich
aber seinen individuellen Empfindungen, Vorstellungen und Absichten oder
dem Druck und den Leidenschaften seiner Zeit bei der Auslegung der
Vergangenheit überläßt, um so tendenziöser wird er sein, um so mehr wird
er von dem Ziel jeder ernsten Wissenschaft, von dem voraussetzungslosen

Streben nach Wahrheit abweichen. Gerade die Historiker
seit Ranke und die Rechtshistoriker um Heinrich Brunner und Ulrich Stutz,
die beide der durch Waas als liberalistisch befangen bezeichneten Zeit
angehören, zeichneten sich aber vorteilhaft aus durch ihr streng
wissenschaftliches Streben; sie wollten ohne Rücksicht auf die politischen
Modeansichten ihrer Zeit die wirklichen Zustände und Rechtsverhältnisse
der Vergangenheit erforschen und unserm Verständnis erschließen und
brauchten auch keinen Gewissenszwang von Außen zu fürchten; unter den
schweizerischen Forschern erinnern wir uns an Wahrheitsfanatiker, die es

sogar über sich brachten, angesichts der ihnen zuverlässig scheinenden
Wahrheitsquellen die ehrwürdigsten Überlieferungen ihrer Heimatgeschichte
zu verleugnen: Eutych Kopp verwies die Geschichte Teils in das Reich
der Sage; Moritz von Stürler und Ed. von Wattenwyl von Diesbach traten
den Beweis an, die Berner Handfeste, die angesehenste Urkunde ihrer
Vaterstadt, sei gefälscht! Die schweizerischen Historiker unserer Zeit stehen
nicht hinter ihnen zurück: Friedrich Emil Welti erbrachte den Nachweis,
daß sowohl die Berner Handfeste, wie auch die wichtigste Stadtrechtsurkunde

von Freiburg im Uechtland Fälschungen sind und der noch nicht
lange verstorbene Nidwaldner Staatsarchivar Robert Durrer schreckte trotz
Herkunft und Stellung nicht davor zurück, die bis dahin kaum bezweifelte
ursprüngliche Freiheit der innerschweizerischen Landleute in Abrede zu
stellen. Die Zeit des Liberalismus verdient den Vorwurf also nicht, sie
habe sich durch ihre politischen Anschauungen allzusehr beeinflussen lassen.
Damit soll nicht gesagt sein, daß sie in allem eine vollständige und richtige
Erkenntnis gewonnen habe. Aber ihre Untersuchungen waren von ernstestem
Wahrheitsstreben beseelt. Man erinnere sich doch nur Ernst
Bernheims Lehrbuch der historischen Methode (3. und 4. Aufl. 1903), eines
Werkes, das in ausgezeichneter Weise dazu anleitet, Erkenntnis und
Verarbeitung des Geschichtsstoffes von Fehlern freizuhalten.



— 266 —

Nach dieser Verteidigung der Geschichtsschreibung des 19. und des
beginnenden 20. Jhs. wenden wir uns zurück zu der neuen, nach ihrem
Gegenstand gerade jetzt besonders interessanten Untersuchung von Waas.
In einem ersten Teil wird der Freiheitsbegriff, in einem zweiten der « Freie »

in seiner ständischen Ausprägung behandelt. Der erste Teil gelangt etwa
zu folgenden Ergebnissen: Nach dem etymologischen Zusammenhang
zwischen « frei », « Friede » und « Freund » und aus den verschiedenen
Verwendungsarten des Begriffs «frei» in alter und neuer Zeit sei unter Freiheit

der «rechtlich gewährleistete, geschützte Lebensspielraum» zu
verstehen. Zu einem ähnlichen Ergebnis ist schon Karl von Amira (Grundriß

des germanischen Rechts, 3. Aufl. 1913. S. 125 f) gekommen: «Der
Freie (frija eigentlich geschont, unverletzlich) oder « Freihals » — heißt
so, weil er unter Rechtsschutz steht und daher auch nicht gehalten ist,
seinen Nacken einem Eigentümer zu beugen. — Aber nicht bloß unter
Rechtsschutz stehen die Freien, von ihnen geht auch Recht, und zwar in
ältester Zeit alles Recht aus ». —

Waas bemerkt in ähnlicher Weise ebenfalls mit Recht, daß die «
Freiheit» nicht bloß negativ das Fehlen einer Beeinträchtigung, einer Last
bedeutete, sondern auch positiv das Recht etwas zu tun sein konnte (S. 19 f.);
« der Freiheitsgedanke des Mittelalters hat einen scharf umrissenen,
gleichbleibenden Charakter». Auch damit dürften die mittelalterlichen Quellen
zu vereinbaren sein; für die Freien in einem Teil ursprünglich burgundischen
Rechtsgebietes bin ich nach den urkundlichen Überlieferungen ebenfalls
dazu gelangt, einen der Idee nach scharf bestimmbaren Freiheitsbegriff
anzunehmen (Die Freiheit der Landleute des Berner Oberlandes. 1939.
S. 3-25).

Zu Zweifeln gibt jedoch Anlaß, wenn Waas weiter ausführt (S. 42),
« der prägnante Sinn der mittelalterlichen Freiheit» habe « die Zugehörigkeit

zu Königsmunt und Königsbann zur Voraussetzung »; ein
beträchtlicher Teil der königlichen Macht gründe sich auf die Königsfrei-
heit von Bauern, Bürgern, von Kirchen und Klöstern, d.h. auf ihre
unmittelbare Untertänigkeit unter den König. Von da aus schildert Waas den
Wandel dieses, von ihm aufgestellten « alten Freiheitsbegriffs ».

Im zweiten Teil versucht Waas darzutun, daß schon bei den alten
Germanen (nach Tacitus) alle Volksgenossen «in einem der Gefolgschaft

verwandten Verhältnis zu einem Herrn stehen und die kleineren
Herren auf solche Weise an größere Herren gebunden sind bis hin zum
König. — In einem Gemeinwesen, das an wesentlichen Stellen durch die
entscheidende Macht und den bestimmenden Einfluß von Gefolgsherren
charakterisiert ist, bleibt für außerhalb dieses Systemes stehende, von jener
herrschaftlichen Bindung freie Männer kaum noch Raum.» — « Wir gehen
sicherlich nicht fehl, wenn wir die aus dem deutschen Mittelalter uns so
wohlbekannten Muntverhältnisse in ihnen sehen.»



— 267 —

Wie kommt Waas zu so überraschenden Schlüssen aus dem Text
des Tacitus? Es genügt natürlich nicht, bloß gefühls- oder überzeugungs-
geniäß der Lehre Waas' zuzustimmen oder sie abzulehnen. Seine
Beweisführung oder, besser gesagt, die Art, wie er Tacitus auslegt, ist
nachzuprüfen. Da fällt auf, daß Waas die Schilderung (Germania cap. 16) von
der Siedelungsweise der Germanen außer Acht läßt, daß sie keine unter sich
verbundenen Wohnstätten dulden, weder Städte, noch Dörfer mit anein-
andergebauten Häusern: «sie siedeln zerstreut und abgesondert, wo eine
Quelle, ein Feld, ein Hain ihnen gefällt; jeder umgibt sein Haus mit etwas
Umschwung » —. Eine solche Siedelung setzt ein weitgehendes Verfügungsrecht

der freien Volksgenossen über die eigene Person und über Grund
und Boden voraus, das Muntverhältnisse über die gesamte Bevölkerung
von vorneherein wenig wahrscheinlich macht. War doch die Munt im eigentlichen

Sinn die Schutzgewalt des Hauswirtes über die zum Hausvolk
gehörenden freien Leute.

Waas stützt sich vorerst auf die « principes », welche Tacitus erwähnt
(S. 52); sie erweisen « das klare Bild eines aristokratisch bestimmten öffent-
oder seine Magd in die Munt des Königs (in manum regis) gibt, und der
Fürst selbst (ipse princeps) sie durch die Hand eines Priesters am heiligen
Altar freiläßt, so bleiben sie frei, wie diejenigen, welche « fulcfreal thin-
gati» (d.h. wohl vor der Volksversammlung volkfrei geworden) sind; und
wer sich von dem Fürsten das mundium über jene Freie erbittet, soll es

so haben, wie über eine volkfreie Frau; denn mehr soll sie ihm unter keiner
Bedingung schulden, weder sie selber, noch ihre Tochter. Ferner haben
wir gesetzt, daß männliche Nachkommen jener freien Frau kein mundium
schulden (absque mundium sint), aber weibliche Nachkommen sollen das
mundium schulden, wie ihre Mutter und dieses soll nicht höher sein, als
3 Schilling.»

Zieht man diese Stelle bei, so kann man den durch Waas verwischten
Unterschied zwischen dem unter Königsmunt stehenden Mann und dem
folcfree schlechthin, der eben in der Regel « haamund » ist, unmöglich mehr
bezweifeln; bezeugt die Stelle doch, daß es vorkam, daß der König Leute
aus seiner Munt in die Volkfreiheit entließ!

In den fränkischen Quellen, welche doch sicherlich für die
Rechtsentwicklung seit dem 8. und 9. Jh. von größtem Einfluß waren, findet
Waas nichts, was seine neue Lehre einer allgemeinen Munt- und
Gefolgschaftsverfassung ausdrücklich bestätigen würde; er stellt selber nur
fest, daß die « fränkischen Freien nichts aufweisen, was dem bei den andern
germanischen Stämmen gefundenen Bild widerspräche» (S. 69). Diese

Methode, auf das Bestehen eines Rechtszustandes zu schließen, weil
er nirgends erwähnt ist, dürfte nicht überzeugen. Abgesehen davon ist daran
zu erinnern, daß die Bevorzugung der Gefolgsleute der Frankenkönige
seit jeher bekannt war; es geht nicht an, daraus zu schließen, daß die
nicht zur «herrschenden Adelsschicht» gehörenden Volksgenossen «in



— 268 —

Schutz- und Abhängigkeitsbeziehungen zu dem Adel oder dem König
gestanden haben müssen, so wie wir sie in den mittelalterlichen Muntver-
hältnissen kennen» (S. 71).

Schließlich darf noch auf ein Volksrecht hingewiesen werden, das
Waas nicht beigezogen hat, nämlich auf das burgundische: es kennt
die Munt über freie Männer ebenfalls nicht; ja, nicht einmal alle Frauen
stehen unter Munt und die Witwe ist sogar selber Vormund über ihre
Kinder, wenn sie will! (Lex Burg. c. 52, Ziff. 3; c. 85; dazu Ulrich
Stutz in der Festschrift für Fr. E. Welti (1937), 20 ff.). Nun ist das
burgundische Recht durch den König und die Großen des Reichs
festgesetzt, dabei aber im wesentlichen altes Gewohnheitsrecht beibehalten worden,

wie sich ergibt aus c. 51, Ziff. 1 (arg. e contrario), 57, 60, 77, Ziff. 3

(arg. e contrario); auch nach burgundischem Recht gab es «proceres»
(prima const. Ziff. 2), oder « optimates » (a. a. O., Ziff. 5), auch « obtimates
nobiles» genannt (c. II. 2) neben den Leuten «in populo mediocri» und
neben den « minores personae », die ebenfalls noch Freie waren; und doch
fehlt jede Spur von Muntverhältnissen, von «Schutz- und Abhängigkeitsbeziehungen

», die doch nach Waas unbedingt zwischen einer « herrschenden
Adelsschicht und den nicht zu ihr gehörigen Volksgenossen» bestehen
«müssen» (S. 71). Und doch war für König und Adel der Burgunder
die Aufzeichnung des Stammesrechts (neben dem von den'Römern
gebrauchten Recht!) der Anlaß, ihr hergebrachtes germanisches Recht
römisch-rechtlichen Einflüssen gegenüber zu wahren; tatsächlich haben sie
z. B. den Freigelassenen gegen seinen frühern Herrn besser geschützt, als
das römische Recht; vgl. Rennefahrt, Freiheit der Landleute im Berner
Oberland (1939), S. 5 ff. und dort zitierte Stellen. Wie Otto, Bischof von
Freising bemerkte, scheint allerdings die Freiheit im burgundischen Rechtsgebiet

ausgedehnter gewesen zu sein, als im übrigen Deutschen Reich seiner
Zeit (12. Jh.), wie ja auch das burgundische Lehen den Belehnten besser
stellte, als das deutsche; aber das burgundische Recht zeigt eben doch,
daß die Gefolgschafts- und Muntverfassung» nicht allgemein den
Germanen sozusagen angeboren war und im Blute lag.

Die Behauptung, man habe « gerade zum Schutz der Freiheit die
Schutzuntertänigkeit für notwendig erachtet» (S. 74), kann auch durch die
als Beleg dafür angerufene Markulf'sche Formel nicht erhärtet werden
(MGh. Form. S. 95; II, Nr. 32), denn da wird dem Freigelassenen
freigestellt, wenn es zum Schutz der Freiheit nötig sein sollte (si tibi necessitas
ad tua ingenuitate tuenda contigerit), die Verteidigung (defensionem) der
Kirche oder eines andern Freien nach Belieben zu wählen, «absque ullo
preiuditio ingenuitatis tue». Wird der Schutz nachgesucht, so handelt es
sich in dieser Formel (so wenig, wie in Markulf II 34, a. a. O., S. 96) um
kein ständiges Muntverhältnis, sondern eben nur um die Verteidigung der
Freiheit gegen eine mögliche Anfechtung von dritter Seite; hierzu eigneten
sich die Kirchen deshalb, weil der Freigelassene dort die Freilassungs-



— 269 —

Urkunde, die er nötigenfalls vorlegen mußte, sicher aufbewahren lassen
liehen Lebens». Wer die principes waren, schließt er aus cap. 13, wo
Tacitus erzählt, daß die adelige Geburt oder große Verdienste der Väter
auch schon Knaben (adulescentulis) die Häuptlingswürde (prineipis dig-
nationem) zuweisen; « ceteri robustioribus ac jam pridem probatis adgre-
gantur, nee rubor, inter comites adspici». Dieser letzte Satz gibt einen
vernünftigen Sinn nur, wenn man die « robustiores ac jam pridem probati»
den «adulescentulis» gegenüberstellt; die «ceteri» sind also die adules-
centuli selber, für die es, obwohl sie adelig sind, doch «keine Schande
ist, im Gefolge zu erscheinen». Waas versteht aber unter den «ceteri»
alle übrigen Volksgenossen; nur so läßt es sich verstehen, wenn er
aus der Stelle schließt: « Es muß angenommen werden, daß alle in einem
der Gefolgschaft verwandten Verhältnis zu einem Herrn stehen und die
kleineren Herren auf solche Weise an größere Herren gebunden sind bis
hin zum König». Damit wird aber der Schlußsatz bei Tacitus «nee rubor,
inter comites adspici» sinnlos; denn für «die Übrigen» (welche nicht
adelig sind) wäre es doch auch vom Standpunkt des römischen Lesers aus
keine Schande gewesen, im Gefolge eines großen Herrn zu erscheinen.
Ein Übersetzer des Tacitus (Karl Blümel, Wien, in Meyers Volksbüchern)
übersetzte denn auch den oben wiedergegebenen Satz mit « solche (nämlich
die adulescentuli) werden den übrigen Rüstigem und längst Erprobten
beigesellt; keinem ist es beschämend, im Gefolge zu erscheinen ».

Aber auch der weitere Beweis, den Waas (S. 53/54) aus cap. 14

herleitet, hinkt: denn dort wird nicht gesagt, «daß der Kampf in
Gefolgschaften zusammengeschlossen geführt wird», sondern Tacitus schildert
nur, w i e sich die Gefolgschaft bewähre, wenn es zur Schlacht komme
(cum ventum in aciem). Das 7. Kapitel, das Waas ebenfalls beizieht, spricht
von den Gefolgschaften überhaupt nicht, sondern bemerkt nur, daß die
familiae et propinquitates den Heerhaufen oder den Keil (turmam aut cu-
neum) bilden und daß diese Ordnung vorzüglich zur Tapferkeit antreibe.
Gewiß werden unter diesen Hausgenossenschaften und Sippen auch die
Füisten mit ihren Gefolgsleuten gewesen sein; aber es heißt Tacitus Gewalt
antun, daraus zu schließen, « daß die aristokratischen Muntverhältnisse alle
umfassen » (S. 53). Waas gibt allerdings zu, daß die Kap. 13, 14 und 16 sich
auf « engere Gefolgschaftskreise» beziehen könnten, aber diese sehr
begründete Erkenntnis bringt ihn nicht dazu, seine Gefolgschaftslehre
abzuschwächen. Er ist vielmehr der Meinung, daß auch der « Aufbau des Friedens

lebens keine andere Struktur aufweisen könne, als den des Kampfes »,
weil bei den Germanen der « Kampf im größeren oder kleineren Ausmaße
den Normalzustand» darstelle; die Gefolgschaftsherren (principes) seien
auch Rechtsprecher, aber nicht etwa kraft königlichen Auftrags als
Staatsbeamte, sondern «kraft ihres eigenen Gefolgsherren- und Sippenrechts,
also kraft ihrer Munt»; denn von einem königlichen Auftrag spreche
Tacitus nirgends, sondern sage ausdrücklich in cap. 12, « daß die principes zum



— 270 —

Rechtsprechen in der Gauversammlung gewählt werden». Gerade diese
Wahl des Richters durch die Gauversammlung entzieht seiner Annahme
«alle umfassender Gefolgschaftsverhältnisse » den Boden. Solche Wahlen
wären ja gar nicht nötig gewesen, wenn schon von vornherein die Person
des princeps bekannt gewesen wäre, denn die Versammlungen der
Germanen wurden nach Tacitus nicht bloß einberufen, um die Entschlüsse der
principes prüfungslos gutzuheißen. Einer vollständigen Gefolgschaftsordnung

der germanischen Volksstämme, wie sie Waas lehrt, widerspricht,
was Tacitus vom Volk (plebs) im Gegensatz zu den Häuptlingen
(principes) oder den Vornehmen (proceres) berichtet: bei der Rechtsprechung
steht dem princeps (Richter) nicht etwa seine persönliche Gefolgschaft als
Rat zur Seite, sondern es sind «je hundert aus dem Vo 1 k als Rat und
zur machtvollen Mitwirkung zugegen (centeni singulis (seil, prineipibus)
ex plebe comites consilium et auctoritas adsunt; cap. 12). Das lateinische
Wort comes hat nicht etwa den beschränkten Sinn « Gefolgsmann» oder

gar « Graf », sondern heißt gerade so gut « Gefährte » oder « Begleiter ».

Heinrich Brunner hat die Stelle, wie mir scheint, richtig unter Beiziehung
späteren Rechts dahin ausgelegt, daß die hundert Begleiter der Hundertschaft

(centeni ex singulis pagis) entsprachen, die Tacitus in cap. 6 als

Heeresabteilung erwähnt. Daß nicht das ganze Volk durch Gefolgschaftspflichten

gebunden war, zeigt übrigens cap. 7, wonach die Germanen die
Könige nach dem Adel, die Heerführer aber nach der Tapferkeit wählten
(sumunt), die Könige keine unbeschränkte oder willkürliche Gewalt haben
und die Heerführer mehr durch ihr Beispiel, als durch ihre Befehlsgewalt
(imperio) wirken; wie verträgt sich dies alles mit einem alle umfassenden
Gefolgschafts- oder Muntverhältnis? Noch mehr! Tacitus beschreibt in

cap. 11, wie langsam die Volksversammlungen zusammentraten, weil die
Germanen aus übertriebenem Freiheitsgefühl (illud ex übertäte Vitium) nicht
auf einmal und nicht wie auf Befehl zusammengekommen seien;
die Versammlung habe den König und die Häuptlinge angehört, je nach
dem Alter, dem Adel, dem Kriegsruhm oder der Beredsamkeit eines jeden;
und ihrem Rat werde gefolgt mehr nach dem Gewicht der Argumente, als
nach der Befehlsgewalt (auetoritate suadendi magis quam jubendi potestate);
der Versammlung stehe es zu, über wichtigere Sachen zu entscheiden (de
maioribus rebus quorum penes plebem arbitrium est); wenn
ihr ein Vorschlag (sententia) mißfalle, lehne sie ihn mit Murren ab, der
Beifall aber werde bezeugt mit Zusammenschlagen der Waffen.

Das alles zeigt doch alles andere, als ein Volk, das in Gefolgschaften
durchorganisiert, seinen Gefolgsherren oder dem König wie einem
Hausherrn hätte treu und folgsam sein müssen. Bedeutet « princeps »

wirklich Gefolgsherr? Zwangloser wird das Wort jedenfalls mit
«Angesehenster, Vornehmster, Erster » übersetzt. Damit soll nicht bestritten werden,

daß in vielen Fällen Leute, die sich ein Gefolge halten konnten, das

Gericht geleitet und im Krieg geführt haben. Wie gering die Zahl der Ge-



— 271 —

folgsleute jedoch im allgemeinen war, zeigen die Beispiele, welche
Brunn er (Deutsche Rechtsgeschichte I (1906), S. 194 f.) gibt, und die ihn
zu dem vorsichtigen Urteil führten, daß man sich ebenso sehr vor der früher
üblichen Überschätzung der Gefolgschaften (in welche Waas wieder
verfallen ist), wie vor einer Unterschätzung derselben hüten müsse.

Ebenso wenig schlüssig ist die Stelle aus Cäsars gallischem Krieg (VI,
cap. 23), die Waas heranzieht: Die Stelle sagt, daß die germanischen Stämme
(civitates) zu ihrer Sicherheit Ödland um ihr Gebiet herum zu haben trachteten;

wenn ein Stamm einen Verteidigungs- oder einen Angriffskrieg führe,
so wähle er Behörden (magistratus), die im Krieg befehlen und Macht über
Leben und Tod haben; im Frieden sei dagegen keine allgemeine Behörde
vorhanden, sondern die Angesehensten (principes) der Landschaften und
Gaue (regionum atque pagorum) sprechen unter den Ihrigen (inter suos)
Recht und vermitteln Streitigkeiten. Räubereien außerhalb des Stammes
seien keine Schande, sondern werden gerühmt als Unternehmen, welche
die Jugend üben und vom Müßiggang abhalten; wenn einer der Vornehmen
(quis ex principibus) in der Versammlung ankünde, « er wolle einen Zug
unternehmen (se ducem fore), wer ihm folgen wolle, solle öffentlich
zusagen (profiteantur) », so erheben sich diejenigen, welche mit dem
Unternehmen und dem Mann einverstanden sind, versprechen ihre Hülfe und
werden von der Menge gelobt (a multidudine collaudantur); wer von
diesen dann nicht folge (qui ex his secuti non sunt), gelte als Ausreißer
und Verräter und man traue ihm nachher in nichts mehr (omniumque his
rerum postea fides derogatur).

Aus dieser Erzählung macht Waas die Begründung einer Gefolgschaft,
ja sogar die Wahl der « Führer für den geplanten Krieg » (S. 59), während
es sich in Wirklichkeit doch nur um den Aufruf zu einem der vorher
erwähnten Raubzüge handelt, den ein einzelner princeps ohne das Volk
(die multitudo spendet ja nur Beifall) veranstaltet mit Hülfe Freiwilliger,
die sich beim Anschluß zu Treue verpflichten. Das war also eine
Raubgesellschaft für ein bestimmtes Unternehmen, aus der wohl eine Gefolgschaft

entstehen konnte, die aber selber offensichtlich nicht für längere
Dauer berechnet war.

Ebenso gewagt ist es, das, was Cäcar von diesen Freischarenführern
sagt, ohne weiteres auf die « principes » zu übertragen, welche « inter suos »
in den regiones et pagi Recht sprechen. Das brauchen ja gar nicht die
gleichen Leute zu sein! In der gleichen Gegend, im gleichen Gau konnte es
principes (Vornehme) geben, von denen der eine einen Beutezug organisierte,

der andere Richter war und weitere, wohl die Mehrzahl, auf ihren
Gütern blieben und den Gang ihrer Hauswirtschaft beaufsichtigten, jagten
oder sich dem Müßiggang hingaben. Aus dem «inter suos » herauszulesen,
daß die Leute der ganzen regio nun Gefolgschaftsleute der principes
gewesen seien, oder daß «die Macht dieser Gaufürsten auf ihrer Stellung
als Gefolgsherren beruht» habe, ja daß « solcher Anschluß, solche Gefolg-



— 272 —

schaff die Macht der für das ganze Leben maßgebenden Männer begründet»
habe, daß diese « Gefolgschaftsherren über ihre Leute Recht in den Gauen
und Landschaften » gesprochen hätten und « für die Gesamtheit des Lebens
bestimmend » gewesen seien (S. 59), das alles sind übertriebene Schlüsse
aus dem einfachen Text Cäsars.

Diese Munt- und Gefolgschaftstheorie hatte Waas für das germanische
Altertum schon in seiner umfangreichen Untersuchung «Herrschaft und
Staat im deutschen Frühmittelalter» (1938) aufgestellt, aber noch nicht
näher begründet (a. a. O. 325). Den Einwand, der dem Rechtshistoriker
ohne weiteres zur Hand war, daß nicht nur die herrschaftliche Munt,
sondern ebensogut die genossenschaftliche Sippe für die gesellschaftliche
Gliederung der germanischen Völker von Bedeutung gewesen sein müsse, suchte
Waas schon damals dadurch abzuschneiden, daß er « Sippen und
Gefolgschaften — beides Muntherrschaften» nannte. Statt durch
Begriffe zu klären, hat Waas damit getrübt und vermengt. Ebenso verwirrt
seine weitgehende Gleichstellung von Königsbann und Königsmunt (vgl.
seine «Herrschaft und Staat» (1938), S. 35 ff., besonders 53 und 150 f.; in
der hier besprochenen Schrift S. 77, 84, 89, 93 usw.). Wie unzuverlässig
seine Argumente sein können, zeigt z. B. die Anmerkung 367 auf S. 151

von « Herrschaft und Staat», wo Waas die Silbe « munt» in vielen
mittelalterlichen Namen von Burgen und Städten auf den Begriff «Munt»
Schutzherrschaft zurückführt, statt auf das vom lateinischen herstammende
Mont Berg! Eine Andeutung einer von jenen Plätzen aus geübten Königsmunt

ist in diesen Namen nicht zu erblicken.

Kehren wir zu der weitern Beweisführung in Waas' « alter deutscher
Freiheit» zurück:

Der Sprung, den Waas von einer mit unzulänglicher Begründung
angenommenen allgemeinen « Munt- und Gefolgschaftsverfassung » der Zeiten
Cäsars und Tacitus' zu einem « Munt- und Gefolgschaftsrecht» des 10. und
11. Jhs. ausführt, also über ungefähr 900 Jahre hinweg, hat jedenfalls keine

innere Wahrscheinlichkeit für sich. Die Behauptung, trotz aller
Verschiedenheiten stimme in beiden Epochen der « Aufbau des Lebens in den

Grundzügen überein», müßte durch äußere Beweise erhärtet werden.
Da hätte aber die Waas selbstverständlich bekannte Entwicklung des Heer-
und Lehnswesens und das Verschwinden der allgemeinen Wehrpflicht der
Freien unbedingt eingehend berücksichtigt werden müssen; die Lehenverhältnisse

und Vogteien des 10.—13. Jhs. lassen sich viel einleuchtender
auf diese Wandlungen zurückführen, als auf das Wiederaufleben
altgermanischer Einrichtungen. Vgl. hierzu B r u n n e r, Deutsche Rechtsgeschichte
II (1892). 202 ff. und Fr. von Wyß, Die freien Bauern, Freiämter usw.
(erstmals 1873 erschienen, hier zitiert nach dem Neudruck in den
«Abhandlungen zur Geschichte des schweizerischen öffentlichen Rechts» 1892)
S. 279 ff.



— 273 —

Betrachten wir weiter, wie Waas die «Munt- und Gefolgschaftsverfassung

» der Germanen zur Zeit der leges Barbarorum nachzuweisen sucht.
Quellenmäßig richtig ist es, daß er den Gegensatz von frei und unfrei,
und unter den Freien auch die Unterscheidung von Adel und « Freien»
schlechthin hervorhebt. Daß aber die gewöhnlichen Freien durchwegs
Gefolgsleute und Muntuntergebene des Adels oder des Königs gewesen seien,
wie er als mindestens «sehr wahrscheinlich» hinstellt (S. 63, 66 f., 71 ff.),
wäre erst noch zu beweisen. Höchst anfechtbar bleibt einmal seine Ansicht,
die Herrschaft des Königs und der Großen sei der Munt gleichgestellt
(z. B. S. 63). Für den Rechtszustand der Alamannen beruft sich Waas auf
Victor Ernst; er mißt den Mittelfreien (mediani) im Dorf eine
« Herrenstellung» bei, wonach sie « Zwing und Bann in ihrem Umkreise
besitzen, d. h. die niedere Gerichtsbarkeit und eine wirtschaftlich sich
auswirkende Dorfherrschaft; wir sehen sie also in einer Herrenstellung, die
ihnen die Leute des Dorfes unterwirft...» (S. 65).

Gewiß war der Adelige neben den gewöhnlichen freien Bauern des
Dorfes in sozial, wirtschaftlich und rechtlich bevorzugter Stellung; das

will aber noch lange nicht bedeuten, daß die freien Bauern sich in seiner
Schutzgewalt (Munt) befunden haben und ihm gefolgsdienstpflichtig
gewesen seien. Der Begriff « Munt» als Haus- und Schutzgewalt über freie
Leute würde sonst in einer Weise verfälscht, die sich nach den durch Waas
selber angerufenen Quellen nicht rechtfertigt. Der Hinweis auf die
Untersuchungen Victor Ernsts genügt jedenfalls nicht, nachdem Ulrich Stutz
(zur Herkunft von Zwing und Bann, in Zeitschr. der Savigny-Stiftung 57
(1937), 310 ff; Zum Ursprung und Wesen des niederen Adels (1937))
ihn mit treffender Begründung widerlegt hat.

Für das langobardische Recht deutet Waas das Wort «fulcf ree»
volksfrei) unter Hinweis auf cap. 224 Edictum Rothari um: fulcf ree

bedeute eine besondere Art Freigelassener, nämlich solche, die noch nicht
« haamund» d. h. völlig aus der Munt des Herrn entlassen seien. Richtig
ist, wie Waas ausführt, daß der gewöhnliche Freigelassene innerhalb des

«Herrschaftsbereiches seines patronus » verblieb; nur ein besonderer zweiter,

umständlicher und streng formeller Akt machte den Freigelassenen
zum «haamund». Die Wahl der Form und des Inhalts der Freilassung
war der Willkür des Herrn überlassen (sit licentia, qualiter ei placuerit);
das Edictum unterscheidet vier Arten der Freilassung:

1. Der Sklave (servus) wird zum «haldius» gemacht, welcher der
Freizügigkeit entbehrt.

2. Der Sklave wird formlos freigelassen nach dem Belieben des Herren.
3. Der Herr macht den Sklaven « haamund », indem er nach strenger

Form des Gesetzes ihn einem andern Freien übergibt und dafür sorgt, daß
dieser ihn einem dritten Freien und dieser einem Vierten übergibt, wobei
jedesmal die Freilassung «per gairthinx » bekräftigt wird; der Vierte soll
den Freizulassenden an einen Kreuzweg führen «et thingit in gaida et

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XX, Heft 2 8



— 274 —

gisil» und soll sprechen: « welchen der vier Wege Du gehen willst, steht
in Deiner freien Willkür»; dann ist der Freigelassene « haamund»
«et ei manit certa libertas ». Jedes Band mit dem frühern Herrn ist gelöst;
der frühere Herr beerbt den haamund gewordenen auch dann nicht, wenn
dieser ohne gesetzliche Erben und ohne Testament stirbt; sein Nachlaß
fällt vielmehr dem Königshof zu, wie der Nachlaß desjenigen, der in die
königliche Gewalt freigelassen worden ist (qui in pans, id est in votum
regis demittitur). Durch die mehrfache Handänderung und die confirmatio
per gairthinx erhielt offenbar die breite Öffentlichkeit davon Kenntnis,
daß jedes Band zwischen Herrn und bisherigem Knecht gelöst, daß dieser
« fulcfree et a se extraneus, id est haamund» sei (vgl. H. B r u n n e r,
Deutsche Rechtsgeschichte I. 144 f.).

4. Die vierte Form, welche Waas bewogen hat, den «Volkfreien»
als in der Munt eines Herrn anzusehen und damit den größten Teil der
freien Langobarden der «Munt und Gefolgschaft» des Adels zu
unterstellen, besteht nach dem Edictum Rothari darin, daß der Herr den Knecht
wohl fulcfree erklärte und ihm am Kreuzweg die Freizügigkeit gewährte
(et quattuor vias ei dederit), aber die 4 Handänderungen und die übrigen
umständlichen Formen unterließ (et haamund a se, id est extraneuin, non
fecerit); dann sollte der Herr den ohne Erben sterbenden Freigelassenen
(qui fulcfree factus est) beerben, gemäß cap. 225, und solange er lebte,
sollte er mit ihm leben, als ob er sein Bruder oder sein anderer freier
langobardischer Verwandter wäre (patronus cum ipso vivat, tamquam si
cum fratrem aut cum alio parente suo libero langobardo). Der Freigelassene

hatte also die Freizügigkeit, benutzte sie jedoch nicht, sondern
blieb bei dem Herrn oder doch in dessen Nähe, wie vorher; dann war er
zwar fulcfree, ja sogar auf gleicher rechtlicher Stufe wie sein Herr, nämlich

wie sein Blutsverwandter, aber wenn er ohne Leibeserben und (wie
aus cap. 225 hervorgeht) auch ohne letztwillig eingesetzte Erben starb,
so fiel sein Nachlaß nicht an den Königshof, sondern an den ihm immer
noch nahestehenden Herrn. Das war durchaus verständlich, denn die
Öffentlichkeit hatte ja von der völligen Freilassung formell keine Kenntnis
erhalten. Ob römisches Recht zu Gunsten des Erbrechts des Herrn gewirkt
hat (vgl. Dig. XXXVIII tit. 2 de bonis libertorum), braucht hier nicht
untersucht zu werden; möglich wäre es.

Aus den Fällen 3 und 4 ergibt sich einmal, daß der nach der vierten
Art Freigelassene zwar öffentlich nicht als haamunt anerkannt ist, daß er
jedoch freizügig ist und über sein Vermögen unter Lebenden und von Todes

wegen verfügen kann, wie ein Bruder des frühern Herrn. Zweitens: Der
haamunt gewordene, der keine Erben hinterläßt, wird durch den Königshof

beerbt, wie der « in votum regis » Freigelassene; der Rechtsgrund für
das Erbrecht des Königshofes ist aber offenbar nicht für beide der gleiche:
der Anspruch des Königs war wohl selbstverständlich bei dem « in votum
regis » Freigelassenen; der erblose haamunt aber wurde durch den König



— 275 —

beerbt, gleich wie jeder andere erblos verstorbene Lan-
gobarde (Ed. Roth. c. 223). Das Recht des Königshofes auf die
Verlassenschaft des Erblosen braucht nicht auf einer (durch Waas unterstellten)
allgemeinen Königsmunt über alle freien Leute zu beruhen: die
Langobardenkönige waren ja in die Rechte der römischen Kaiser eingetreten
(vgl. Pasquale V i 11 a r i. Le invasioni barbariche in Italia (1920) 274
und 279); dazu gehörte unter anderm das Recht auf die erblosen
Verlassenschaften (bona vacantia). Die «curtis regia», der die erblose
Verlassenschaft nach dem Edictum Rothari zufiel, entsprach genau dem fiscus
oder dem aerarium der spätrömischen Kaiser (Codex X tit. 10 de bonis
vacantibus et de incorporatione). Unter «haamunt» war wohl das gleiche
zu verstehen, wie unter «selpmunt»; den freien Frauen der Langobarden

war es versagt, « in sui potestatem arbitrium, id est s e 1 p m u n d i a
vivere»; die « Selbmunt» war, wie sich schon aus dieser Feststellung
ergibt, der regelmäßige Rechtszustand der freien Männer (Ed. Roth. c.
204); die Vorsilbe « haa » könnte vielleicht verwandt sein mit dem gothi-
schen « sves» proprium, das Jb. Grimm, Deutsche Rechtsaltertümer,
491 (4. Aufl. II, S. 1) nachweist. Jedenfalls beweist das einzige Wort
« selpmundia », daß der « freie » langobardische, erwachsene Volksgenosse
unter seiner eigenen Herrschaft stand, also das Selbstbestimmungsrecht
besaß.

Die neue Auslegung, die Waas dem Wort fulcfree gibt, wird vollends
widerlegt durch ein Gesetz des Königs Liutprand (Ziff. 9, III) vom Jahr
717 (Schulausgabe Friedr. Bluhme 1869, S. 89): « Wenn einer seinen Knecht
konnte; wie schon zur Zeit der Volksrechte empfohlen wurde, den Beweis
der Freilassung urkundlich zu sichern, läßt sich nicht nur aus dem Bestehen
der Formeln schließen, sondern wird z. B. in der Lex Burgundionum
ausdrücklich gesagt (c. 88: observandum est, ut manumittere volens aut
per scripturam servum manumittat, aut non minus conlata ma-
numissio quam quinque aut Septem ingenuorum hominum testimonio robo-
retur; quia nee per scripturam manumittens minorem numerum convenit
adhibere). Es geht also nicht an, aus der Markulf'sehen Formel zu schließen,
«ohne Schutzherrschaft kann augenscheinlich keine Freiheit bestehen»
(S. 74). Es kam eben nicht selten vor, daß entlaufene Sklaven sich als Freie
ausgaben; wollte ein wirklich Freigelassener sich solchen Verdachtes
erwehren, so mußte er, weil ihm keine freien Verwandten beispringen
konnten, einen Beistand beiziehen und zwar am testen einen, der in der
Befreiungsurkunde schon vorgesehen war und dessen Vollfreiheit natürlich
sicherstehen mußte.

Vor dem Gewicht der überlieferten Urkunden hält somit die von Waas
aufgestellte Lehre einer germanischen, althergebrachten und allgemeinen
« Munt- und Gefolgschaftsverfassung» nicht Stand.

Was das späte Mittelalter betrifft, so ist W a as beizustimmen,
daß « nur die Untersuchung einzelner Landschaften und Herrschaftskreise,



— 276 —

in denen Freie vorkommen, hier weiterführen kann» (S. 78). Seine auf
diese Zeit bezüglichen Ausführungen brauchen deshalb hier nicht näher
geprüft zu werden. Nur, wie Waas den bekannten Gunstbrief Kaiser Friedrichs

II. von 1240 für Schwyz (S. 82) auslegt, als Verfügung, wodurch
der Kaiser die Schwyzer Landleute in « besondern Königsschutz d. h. in die
Königsmunt» genommen habe, mag noch erwähnt sein. Ich bezweifle, daß
die Rechtslage so deutlich ist, wie Waas glaubt, daß die darin erwähnte
« Königsfreiheit, d. h. die Freiheit der Reichsunmittelbarkeit» die «

Untertänigkeit unter königliche Munt herrschaft» bedeute. Zugegeben, daß über
den Gemeinfreien die Königsgewalt stand. Diese Königsgewalt erschöpfte
sich aber in der Gewährung des königlichen Rechtschutzes und in dem
Recht auf besondere Leistungen der Freien (Heeres- und Gerichtsfolge;
Bede). Der Rechtsschutz des Königs versagte gar oft, meistens «waz ir
herre, der römsche keyser ze verre», wie Justinger (ed. G. Studer,
1871, S. 17) um 1420 sagte, weshalb « alle erber stette gedenken, daß si sich

selber bewarn und die hoffnung uf ir herren nit sparen».
Die Bemerkung, welche Waas im Schluß seiner Untersuchung macht

(S. 104), daß die «bittere Erfahrung der Lebensunsicherheit des
Einzelnen in einem schwachen Staate — in den Krisenjahren vor der
Machtergreifung — wieder zu der auch dem alten deutschen Freiheitsgedanken
innewohnenden Grunderkenntnis von der Verbundenheit von Gesamtheit
und Einzeldasein, von Schutz und Freiheit» geführt habe, gibt vielleicht
den Schlüssel zu der subjektiven Einstellung, von der aus er
geschrieben hat.


	Die alte deutsche Freiheit

