Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse
Band: 20 (1940)
Heft: 2

Buchbesprechung: Die alte deutsche Freiheit
Autor: Rennefahrt, Hermann

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen — Mélanges.

Die alte deutsche Freiheit.
von fHermann Rennefahrt.

ApvoLr Waas, Die alte deutsche Freiheit; ihr Wesen und ihre Geschichie.
122 S. R. Oldenbourg. Miinchen und Berlin 1939, Preis RM. 3.20.

Der Prospekt des Verlags dieser Schrift macht, wie der Verfasser
selber (S. 51f., 106) den Geschichtsschreibern der Zeit des Liberalismus,
d.h. der letzten Jahrzehnte und des 19. Jahrhunderts den Vorwurf, den
Freiheitsbegriff der Aufklirung und der franzésischen Revolution unbedenk-
lich auf die deutsche Vergangenheit iibertragen und dadurch das Bild der
deutschen Vergangenheit gefilscht zu haben: der liberale Freiheitsgedanke -
sei individualistisch, der alte deutsche Freiheitsbegriff verbinde ihn mit
der Gesamtheit; der liberale Begriff fordere eine gleiche Freiheit fiir
alle, der der deutschen Vergangenheit stufe sich ab je nach Stand und Art
des Trdgers; der liberale Freiheitsgedanke wende sich gegen die Allge-
meinheit, vor allem gegen den Staat, er verlange eine moglichst groBe
staatsireie Sphére fiir den Einzelnen, der des Mittelalters binde den Frei-
heitstriger an die schiitzende und umfassende Macht des Konigs, von dem
die Freiheit sich herleite; die Idee des 19. Jhs. sei gedanklich konstruiert,
die der deutschen Vergangenheit erwachse organisch aus dem alten deut-
schen Rechtsbegriff der Munt und sei darum wesenhaft verbunden mit
anderen Zweigen deutschen Rechtsdenkens. Das Buch wolle den alten
deutschen Freiheitsgedanken neu erfassen und von den Entstellungen und
Uberlagerungen des 19. Jhs. reinigen. Waas selber (S. 106) erklirt zu-
sammenfassend, « der alte deutsche Freiheitsbegriff war — hervorgewachsen
aus dringenden Anforderungen des Lebens des Finzelnen im ganzen seines
Volkes. Sie war nicht ein persénliches Gut des Einzelnen. Notwendigkeit
zum AnschluB an das Ganze und Notwendigkeit des Schutzes als Voraus-
setzung von Leben und Arbeit schuf diese alte Freiheit. — Darum be-
deutete das Aufkommen und Wachstum des liberalen Freiheitsgedankens
eine ernste Gefahr fiir die Gesamtheit und so war der neuerliche Um-
schwung, die erneute Verbindung von Schutz und Freiheit, von Freiheit
und AnschluB an das Ganze eine dringende Lebensnotwendigkeit fiir unser
deutsches Volk ». Der Leser ist gezwungen, in diesen letzten Worten das
Motto des Buches zu erblicken; daher die S. 38 aufgestellte Definition der
altgermanischen « Freiheit» als « gegen Beeintrichtigungen gesicherten
Friedens und Lebensspielraums» und zugleich als vom « Recht bewillig-
ten, durch Munt und Schutzherrschaft gegebenen An-



— 2056 —

schlusses an die Fiihrung des Volkes oder eines Volks-
teils».

Die Kritik an den Historikern des 19. und des beginnenden 20. Jhs.
geht fehl. GewiB ist es richtig, daB auch der gewissenhafteste Historiker
die Vergangenheit mit seinen eigenen Augen, also in bald héherm, bald
geringern MaB subjektiv betrachtet, daB er geneigt ist, das ihm oder seiner
Zeit Erwiinschte hervorzuheben, das Unerwiinschte zu verkleinern oder
ganz zu unterdriicken. Je weniger der Geschichtsschreiber solchen per-
sonlichen Neigungen und Abneigungen oder dufierm Druck nachgibt, um
so mehr wird das Bild, das er uns von der Vergangenheit gibt, der Wirk-
lichkeit entsprechen koénnen, um so objektiver wird es sein; je mehr er sich
aber seinen individuellen Empfindungen, Vorstellungen und Absichten oder
dem Druck und den Leidenschaften seiner Zeit bei der Auslegung der Ver-
gangenheit iiberldBt, um so tendenzioser wird er sein, um so mehr wird
er von dem Ziel jeder ernsten Wissenschaft, von dem voraussetzungs-
losen Streben nach Wahrheit abweichen. Gerade die Historiker
seit Ranke und die Rechtshistoriker um Heinrich Brunner und Ulrich Stutz,
die beide der durch Waas als liberalistisch befangen bezeichneten Zeit
angehoren, zeichneten sich aber vorteilhaft aus durch ihr streng wissen-
schaftliches Streben; sie wollten ohne Riicksicht auf die politischen Mode-
ansichten ihrer Zeit die wirklichen Zustinde und Rechtsverhiltnisse
der Vergangenheit erforschen und unserm Verstindnis erschlieBen und
brauchten auch keinen Gewissenszwang von AuBen zu fiirchten; unter den
schweizerischen Forschern erinnern wir uns an Wahrheitsfanatiker, die es
sogar iiber sich brachten, angesichts der ihnen zuverlissig scheinenden
Wahrheitsquellen die ehrwiirdigsten Uberlieferungen ihrer Heimatgeschichte
zu verleugnen: Eutych Kopp verwies die Geschichte Tells in das Reich
der Sage; Moritz von Stiirler und Ed. von Wattenwyl von Diesbach traten
den Beweis an, die Berner Handfeste, die angesehenste Urkunde ihrer
Vaterstadt, sei gefilscht! Die schweizerischen Historiker unserer Zeit stehen
nicht hinter ihnen zuriick: Friedrich Emil Welti erbrachte den Nachweis,
daB sowohl die Berner Handfeste, wie auch die wichtigste Stadtrechts-
urkunde von Freiburg im Uechtland Filschungen sind und der noch nicht
lange verstorbene Nidwaldner Staatsarchivar Robert Durrer schreckte trotz
Herkunft und Stellung nicht davor zuriick, die bis dahin kaum bezweifelte
urspriingliche Freiheit der innerschweizerischen Landleute in Abrede zu
stellen. Die Zeit des Liberalismus verdient den Vorwurf also nicht, . sie
habe sich durch ihre politischen Anschauungen allzusehr beeinflussen lassen.
Damit soll nicht gesagt sein, daB sie in allem eine vollstindige und richtige
Erkenntnis gewonnen habe. Aber ihre Untersuchungen waren von ernstestem
‘Wahrheitsstreben beseelt. Man erinnere sich doch nur Ernst Bern-
heims Lehrbuch der historischen Methode (3. und 4. Aufl. 1903), eines
Werkes, das in ausgezeichneter Weise dazu anleitet, Erkenntnis und Ver-
arbeitung des Geschichtsstoffes von Fehlern freizuhalten.



— 206 —

Nach dieser Verteidigung der Geschichtsschreibung des 19. und des
beginnenden 20. Jhs. wenden wir uns zuriick zu der neuen, nach ihrem
Gegenstand gerade jetzt besonders interessanten Untersuchung von Waas.
In einem ersten Teil wird der Freiheitsbegriff, in einem zweiten der « Freie »
in seiner stindischen Ausprigung behandelt. Der erste Teil gelangt etwa
zu folgenden Ergebnissen: Nach dem etymologischen Zusammenhang zwi-
schen «frei», « Friede» und « Freund» und aus den verschiedenen Ver-
wendungsarten des Begriffs « frei» in alter und neuer Zeit sei unter Frei-
heit der «rechtlich gewdhrleistete, geschiitzte Lebensspielraum» zu ver-
stehen. Zu einem &dhnlichen Ergebnis ist schon Karlvon Amira (Grund-
rif des germanischen Rechts, 3. Aufl. 1913. S. 125f) gekommen: « Der
Freie (frija eigentlich = geschont, unverletzlich) oder « Freihals » — heiBt
so, weil er unter Rechtsschutz steht und daher auch nicht gehalten ist,
seinen Nacken einem Eigentiimer zu beugen. — Aber nicht bloB unter
Rechtsschutz stehen die Freien, von ihnen geht auch Recht, und zwar in
altester Zeit alles Recht aus ». —

Waas bemerkt in dhnlicher Weise ebenfalls mit Recht, daB die « Frei-
heit » nicht bloB negativ das Fehlen einer Beeintrichtigung, einer Last be-
deutete, sondern auch positiv das Recht etwas zu tun sein konnte (S. 191.);
« der Freiheitsgedanke des Mittelalters hat einen scharf umrissenen, gleich-
bleibenden Charakter ». Auch damit diirften die mittelalterlichen Quellen
zu vereinbaren sein; fiir die Freien in einem Teil urspriinglich burgundischen
Rechtsgebietes bin ich nach den urkundlichen Uberlieferungen ebenfalls
dazu gelangt, einen der Idee nach scharf bestimmbaren Freiheitsbegriff -
anzunehmen (Die Freiheit der Landleute des Berner Oberlandes. 1939.
S. 3—25).

Zu Zweifeln gibt jedoch AnlaB, wenn Waas weiter ausfiihrt (S. 42),
« der pragnante Sinn der mittelalterlichen Freiheit » habe « die Zugehdrig-
keit zu Konigsmunt und Kénigsbann zur Voraussetzung »; ein be-
trachtlicher Teil der kéniglichen Macht griinde sich auf die Kénigsfrei-
heit von Bauern, Biirgern, von Kirchen und Kléstern, d.h. auf ihre un-
mittelbare Untertinigkeit unter den Ko6nig. Von da aus schildert Waas den
Wandel dieses, von ihm aufgestellten « alten Freiheitsbegriffs ».

Im zweiten Teil versucht Waas darzutun, daB schon bei den alten
Germanen (nach Tacitus) alle Volksgenossen «in einem der Gefol g-
schaft verwandten Verhiltnis zu einem Herrn stehen und die kleineren
Herren auf solche Weise an groBere Herren gebunden sind bis hin zum
Kénig. — In einem Gemeinwesen, das an wesentlichen Stellen durch die
entscheidende Macht und den bestimmenden EinfluB von Gefolgsherren
charakterisiert ist, bleibt fiir auBerhalb dieses Systemes stehende, von jener
herrschaftlichen Bindung freie Minner kaum noch Raum.» — « Wir gehen
sicherlich nicht fehl, wenn wir die aus dem deutschen Mittelalter uns so
wohlbekannten Muntverhiltnisse in ihnen sehen.»



— 207 —

Wie kommt Waas zu so iiberraschenden Schliissen aus dem Text
des Tacitus? Es geniigt natiirlich nicht, blo8 gefiihls- oder iiberzeugungs-
gemdl der Lehre Waas’ zuzustimmen oder sie abzulehnen. Seine Beweis-
fithrung oder, besser gesagt, die Art, wie er Tacitus auslegt, ist nach-
zupriiffen. Da fillt auf, daB Waas die Schilderung (Germania cap. 16) von
der Siedelungsweise der Germanen auBier Acht 14Bt, daB sie keine unter sich
verbundenen Wohnstitten dulden, weder Stidte, noch Dorfer mit anein-
andergebauten Hausern: « sie siedeln zerstreut und abgesondert, wo eine
Quelle, ein Feld, ein Hain ihnen gefillt; jeder umgibt sein Haus mit etwas
Umschwung » —. Eine solche Siedelung setzt ein weitgehendes Verfiigungs-
recht der freien Volksgenossen iiber die eigene Person und iiber Grund
und Boden voraus, das Muntverhiltnisse iiber die gesamte Bevolkerung
von vorneherein wenig wahrscheinlich macht. War doch die Munt im eigent-
lichen Sinn die Schutzgewalt des Hauswirtes iiber die zum Hausvolk ge-
horenden freien Leute.

Waas stiitzt sich vorerst auf die « principes », welche Tacitus erwihnt
(S. 52); sie erweisen « das klare Bild eines aristokratisch bestimmten 6ffent-
oder seine Magd in die Munt des Konigs (in manum regis) gibt, und der
Fiirst selbst (ipse princeps) sie durch die Hand eines Priesters am heiligen
Altar freiliBt, so bleiben sie frei, wie diejenigen, welche -« fulcfreal thin-
gati» (d.h. wohl vor der Volksversammlung volkfrei geworden) sind; und
wer sich von dem Fiirsten das mundium iiber jene Freie erbittet, soll es
so haben, wie iiber eine volkfreie Frau; denn mehr soll sie ihm unter keiner
Bedingung schulden, weder sie selber, noch ihre Tochter. Ferner haben
wir gesetzt, da minnliche Nachkommen jener freien Frau kein mundium
schulden (absque mundium sint), aber weibliche Nachkommen sollen das
mundium schulden, wie ihre Mutter und dieses soll nicht hoéher sein, als
3 Schilling. »

Zieht man diese Stelle bei, so kann man den durch Waas verwischten
Unterschied zwischen dem unter Konigsmunt stehenden Mann und dem
folcfree schlechthin, der eben in der Regel « haamund » ist, unmoglich mehr
bezweifeln; bezeugt die Stelle doch, daB es vorkam, daB der Ko6nig Leute
aus seiner Munt in die Volkfreiheit entlief!

Inden frinkischen Quellen, welche doch sicherlich fiir die Rechts-
entwicklung seit dem 8. und 9. Jh. von groBtem EinfluB waren, findet
W a as nichts, was seine neue Lehre einer allgemeinen Munt- und Gefolg-
schaftsverfassung ausdriicklich bestitigen wiirde; er stellt selber nur
fest, daB die « frinkischen Freien nichts aufweisen, was dem bei den andern
germanischen Stimmen gefundenen Bild widerspriche» (S. 69). Diese
Methode, auf das Bestehen eines Rechtszustandes zu schlieBen, weil
er nirgends erwihnt ist, diirfte nicht (iberzeugen. Abgesehen davon ist daran
zu erinnern, daB die Bevorzugung der Gefolgsleute der Frankenkonige
seit jeher bekannt war; es geht nicht an, daraus zu schlieBen, daB die
nicht zur «herrschenden Adelsschicht» gehorenden Volksgenossen «in



— 268 —

Schutz- und Abhingigkeitsbeziehungen zu dem Adel oder dem Konig ge-
standen haben miissen, so wie wir sie in den mittelalterlichen Muntver-
héltnissen kennen» (S. 71).

SchlieBlich darf noch auf ein Volksrecht hingewiesen werden, das
Waas nicht beigezogen hat, nimlich auf das burgundische: es kennt
die Munt iiber freie Méinner ebenfalls nicht; ja, nicht einmal alle Frauen
stehen unter Munt und die Witwe ist sogar selber Vormund iiber ihre
Kinder, wenn sie will! (Lex Burg. c. 52, Ziff. 3; c¢. 85; dazu Ulrich
Stutz in der Festschrift fiir Fr. E. Welti (1937), 20ff.). Nun ist das
burgundische Recht durch den Koénig und die GroBen des Reichs fest-
gesetzt, dabei aber im wesentlichen altes Gewohnheitsrecht beibehalten wor-
den, wie sich ergibt aus c. 51, Ziff. 1 (arg. e contrario), 57, 60, 77, Ziff. 3
(arg. e contrario); auch nach burgundischem Recht gab es « proceres »
(prima const. Ziff. 2), oder « optimates » (a.a. O., Ziff. 5), auch « obtimates
nobiles » genannt (c. II. 2) neben den Leuten « in populo mediocri» und
neben den « minores personae», die ebenfalls noch Freie waren; und doch
fehlt jede Spur von Muntverhiltnissen, von « Schutz- und Abhingigkeits-
beziehungen », die doch nach Waas unbedingt zwischen einer « herrschenden
Adelsschicht und den nicht zu ihr gehorigen Volksgenossen » bestehen
«mitssen» (S. 71). Und doch war fiir Kénig und Adel der Burgunder
die Aufzeichnung des Stammesrechts (neben dem von den” Rémern ge-
brauchten Recht!) der AnlaB, ihr hergebrachtes germanisches Recht ro-
misch-rechtlichen Einfliissen gegeniiber zu wahren; tatsichlich haben sie
z.B. den Freigelassenen gegen seinen frithern Herrn besser geschiitzt, als
das romische Recht; vgl. Rennefahrt, Freiheit der Landleute im Berner
Oberland (1939), S. 5 ff. und dort zitierte Stellen. Wie Otto, Bischof von
Freising bemerkte, scheint allerdings die Freiheit im burgundischen Rechts-
gebiet ausgedehnter gewesen zu sein, als im {ibrigen Deutschen Reich seiner
Zeit (12. ]Jh.), wie ja auch das burgundische Lehen den Belehnten besser
stellte, als das deutsche; aber das burgundische Recht zeigt eben doch,
daB die Gefolgschafts- und Muntverfassung » nicht allgemein den Ger-
manen sozusagen angeboren war und im Blute lag.

Die Behauptung, man habe « gerade ... zum Schutz der Freiheit die
Schutzuntertinigkeit fiir notwendig erachtet» (S. 74), kann auch durch die
als Beleg dafiir angerufene Markulf’sche Formel nicht erhirtet werden
(MGh. Form. S. 95; II, Nr. 32), denn da wird dem Freigelassenen frei-
gestellt, wenn es zum Schutz der Freiheit notig sein sollte (si tibi necessitas
ad tua ingenuitate tuenda contigerit), die Verteidigung (defensionem) der
Kirche oder eines andern Freien nach Belieben zu wihlen, « absque ullo
preiuditio ingenuitatis tue». Wird der Schutz nachgesucht, so handelt es
sich in dieser Formel (so wenig, wie in Markulf II 34, a.a.O., S. 96) um
kein stindiges Muntverhiltnis, sondern eben nur um die Verteidigung der
Freiheit gegen eine mogliche Anfechtung von dritter Seite; hierzu eigneten
sich die Kirchen deshalb, weil der Freigelassene dort die Freilassungs-



— 260 —

urkunde, die er nétigenfalls vorlegen muBte, sicher aufbewahren lassen
lichen Lebens». Wer die principes waren, schlieBt er aus cap. 13, wo
Tacitus erzihlt, daB die adelige Geburt oder groBe Verdienste der Viter
auch schon Knaben (adulescentulis) die Hiuptlingswiirde (principis dig-
naticnem) zuweisen; « ceteri robustioribus ac jam pridem probatis adgre-
gantur, nec rubor, inter comites adspici». Dieser letzte Satz gibt einen
verniinftigen Sinn nur, wenn man die « robustiores ac jam pridem probati»
den « adulescentulis » gegeniiberstellt; die « ceteri» sind also die adules-
centuli selber, fiir die es, obwohl sie adelig sind, doch « keine Schande
ist, im Gefolge zu erscheinen». Waas versteht aber unter den « ceteri»
alle iibrigen Volksgenossen; nur so liBt es sich verstehen, wenn er
aus der Stelle schlieBt: « Es muBl angenommen werden, daB alle in einem
der Gefolgschaft verwandten Verhiltnis zu einem Herrn stehen und die
kleineren Herren auf solche Weise an groBere Herren gebunden sind bis
hin zum Koénig ». Damit wird aber der SchluBsatz bei Tacitus « nec rubor,
inter comites adspici» sinnlos; denn fiirr « die Ubrigen» (welche nicht
adelig sind) wire es doch auch vom Standpunkt des rémischen Lesers aus
keine Schande gewesen, im Gefolge eines groBen Herrn zu erscheinen.
Ein Ubersetzer des Tacitus (Karl Bliimel, Wien, in Meyers Volksbiichern)
itbersetzte denn auch den oben wiedergegebenen Satz mit « solche (nédmlich
die adulescentuli) werden den iibrigen Riistigern und lingst Erprobten
beigesellt; keinem ist es beschimend, im Gefolge zu erscheinen ».

Aber auch der weitere Beweis, den Waas (S. 53/54) aus cap. 14 her-
leitet, hinkt: denn dort wird nicht gesagt, «daB der Kampf in Gefolg-
scliaften zusammengeschlossen gefithrt wird », sondern Tacitus schildert
nur, wie sich die Gefolgschaft bewihre, wenn es zur Schlacht komme
(ctun ventum in aciem). Das 7. Kapitel, das Waas ebenfalls beizieht, spricht
vou den Gefolgschaften iiberhaupt nicht, sondern bemerkt nur, daB die
familiae et propinquitates den Heerhaufen oder den Keil (turmam aut cu-
neum) bilden und daB diese Ordnung vorziiglich zur Tapferkeit antreibe.
Gewi werden unter diesen Hausgenossenschaften und Sippen auch die |
Fiirsten mit ihren Gefolgsleuten gewesen sein; aber es heifit Tacitus Gewalt
antun, daraus zu schlieBen, « daB die aristokratischen Muntverhiltnisse alle
umiassen » (S. 53). Waas gibt allerdings zu, daB die Kap. 13, 14 und 16 sich
auf « engere Gefolgschaftskreise » beziehen konnten, aber diese sehr be-
griindete Erkenntnis bringt ihn nicht dazu, seine Gefolgschaftslehre abzu-
schwichen. Er ist vielmehr der Meinung, daB auch der « Aufbau des Frie-
d e n s lebens keine andere Struktur aufweisen konne, als den des Kampfes »,
weil bei den Germanen der « Kampf im groBeren oder kleineren AusmaBe
den Normalzustand » darstelle; die Gefolgschaftsherren (principes) seien
auch Rechtsprecher, aber nicht etwa kraft koniglichen Auftrags als Staats-
beamte, sondern «kraft ihres eigenen Gefolgsherren- und Sippenrechts,
also kraft ihrer Munt»; denn von einem kéniglichen Auftrag spreche Ta-
citus nirgends, sondern sage ausdriicklich in cap. 12, « daB die principes zum



— 270 —

Rechtsprechen in der Gauversammlung gewihlt werden ». Gerade diese
Wahl des Richters durch die Gauversammlung entzieht seiner Annahme
«alle umfassender Gefolgschaftsverhiltnisse » den Boden. Solche Wahlen
wiren ja gar nicht notig gewesen, wenn schon von vornherein die Person
des princeps bekannt gewesen wire, denn die Versammlungen der Ger-
manen wurden nach Tacitus nicht bloB einberufen, um die Entschliisse der
principes priifungslos gutzuheiBen. Einer vollstindigen Gefolgschaftsord-
nung der germanischen Volksstimme, wie sie Waas lehrt, widerspricht,
was Tacitus vom Volk (plebs) im Gegensatz zu den Hiuptlingen (prin-
cipes) oder den Vornehmen (proceres) berichtet: bei der Rechtsprechung
steht dem princeps (Richter) nicht etwa seine personliche Gefolgschaft als
Rat zur Seite, sondern es sind « je hundert aus dem Volk als Rat und
zur machtvollen Mitwirkung zugegen (centeni singulis (scil. principibus)
ex plebe comites consilium et auctoritas adsunt; cap. 12). Das lateinische
Wort comes hat nicht etwa den beschrinkten Sinn « Gefolgsmann » oder
gar « Graf», sondern heiBit gerade so gut « Gefihrte» oder « Begleiter ».
Heinrich Brunner hat die Stelle, wie mir scheint, richtig unter Beiziehung
spiteren Rechts dahin ausgelegt, daB die hundert Begleiter der Hundert-
schaft (centeni ex singulis pagis) entsprachen, die Tacitus in cap. 6 als
Heeresabteilung erwidhnt. DaB nicht das ganze Volk durch Gefolgschafts-
pflichten gebunden war, zeigt iibrigens cap. 7, wonach die Germanen die
Koénige nach dem Adel, die Heerfithrer aber nach der Tapferkeit wihlten
(sumunt), die Konige keine unbeschrankte oder willkiirliche Gewalt haben
und die Heerfithrer mehr durch ihr Beispiel, als durch ihre Befehlsgewalt
(imperio) wirken; wie vertrigt sich dies alles mit einem alle umfassenden
Gefolgschafts- oder Muntverhiltnis? Noch mehr! Tacitus beschreibt in
cap. 11, wie langsam die Volksversammlungen zusammentraten, weil die
Germanen aus iibertriebenem Freiheitsgefiihl (illud ex libertate vitium) nicht
auf einmal und nicht wie auf Befehl zusammengekommen seien;
die Versammlung habe den Koénig und die Hauptlinge angehort, je nach
dem Alter, dem Adel, dem Kriegsruhm oder der Beredsamkeit eines jeden;
und ihrem Rat werde gefolgt mehr nach dem Gewicht der Argumente, als
nach der Befehlsgewalt (auctoritate suadendi magis quam jubendi potestate);
der Versammlung stehe es zu, iiber wichtigere Sachen zu entscheiden (de
maioribus rebus ... quorum penes plebem arbitrium est); wenn
ihr ein Vorschlag (sententia) miBfalle, lehne sie ihn mit Murren ab, der
Beifall aber werde bezeugt mit Zusammenschlagen der Waffen.

Das alles zeigt doch alles andere, als ein Volk, das in Gefolgschaften
durchorganisiert, seinen Gefolgsherren oder dem Konig wie einem
Hausherrn hitte treu und folgsam sein miissen. Bedeutet « princeps»
wirklich Gefolgsherr? Zwangloser wird das Wort jedenfalls mit « Ange-
sehenster, Vornehmster, Erster » iibersetzt. Damit soll nicht bestritten wer-
den, daB in vielen Fillen Leute, die sich ein Gefolge halten konnten, das
Gericht geleitet und im Krieg gefiithrt haben. Wie gering die Zahl der Ge-



— 271 —

folgsleute jedoch im allgemeinen war, zeigen die Beispiele, welche
Brunner (Deutsche Rechtsgeschichte I (1906), S. 1941.) gibt, und die ihn
zu dem vorsichtigen Urteil fithrten, daB man sich ebenso sehr vor der frither
iiblichen Uberschitzung der Gefolgschaften (in welche W aas wieder ver-
fallen ist), wie vor einer Unterschitzung derselben hiiten miisse.

Ebenso wenig schliissig ist die Stelle aus Ciisars gallischem Krieg (VI,
cap. 23), die Waas heranzieht: Die Stelle sagt, daB die germanischen Stimme
(civitates) zu ihrer Sicherheit Odland um ihr Gebiet herum zu haben trach-
teten; wenn ein Stamm einen Verteidigungs- oder einen Angriffskrieg fiihre,
so wilhle er Behorden (magistratus), die im Krieg befehlen und Macht iiber
Leben und Tod haben; im Frieden sei dagegen keine allgemeine Behérde
vorhanden, sondern die Angesehensten (principes) der Landschaften und
Gaue (regionum atque pagorum) sprechen unter den Ihrigen (inter suos)
Recht und vermitteln Streitigkeiten. Riubereien auBerhalb des Stammes
seien keine Schande, sondern werden geriihmt als Unternehmen, welche
die Jugend iiben und vom MiiBiggang abhalten; wenn einer der Vornehmen
(quis ex principibus) in der Versammlung ankiinde, « er wolle einen Zug
unternehmen (se ducem fore), wer ihm folgen wolle, solle dffentlich zu-
sagen (profiteantur) », so erheben sich diejenigen, welche mit dem Unter-
‘nehmen und dem Mann einverstanden sind, versprechen ihre Hiilfe und
werden von der Menge gelobt (a multidudine collaudantur); wer von
diesen dann nicht folge (qui ex his secuti non sunt), gelte als Ausreifier
und Verriter und man traue ihm nachher in nichts mehr (omniumque his
rerum postea fides derogatur).

Aus dieser Erzdhlung macht Waas die Begriindung einer Gefolgschaft,
ja sogar die Wahl der « Fiihrer fiir den geplanten Krieg» (S. 59), wiihrend
es sich in Wirklichkeit doch nur um den Aufruf zu einem der vorher er-
wiahnten Raubziige handelt, den ein einzelner princeps ohne das Volk
(die multitudo spendet ja nur Beifall) veranstaltet mit Hiilfe Freiwilliger,
die sich beim AnschluB zu Treue verpflichten. Das war also eine Raub-
gesellschaft fiir ein bestimmtes Unternehmen, aus der wohl eine Gefolg-
schaft entstehen konnte, die aber selber offensichtlich nicht fiir lingere
Dauer berechnet war.

Ebenso gewagt ist es, das, was Cicar von diesen Freischarenfiihrern
sagt, ohne weiteres auf die « principes » zu iibertragen, welche « inter suos »
in den regiones et pagi Recht sprechen. Das brauchen ja gar nicht die
gleichen Leute zu sein! In der gleichen Gegend, im gleichen Gau konnte es
principes (Vornehme) geben, von denen der eine einen Beutezug organi-
sierte, der andere Richter war und weitere, wohl die Mehrzahl, auf ihren
Giitern blieben und den Gang ihrer Hauswirtschaft beaufsichtigten, jagten
oder sich dem MiiBiggang hingaben. Aus dem «inter suos » herauszulesen,
daB die Leute der ganzen regio nun Gefolgschaftsleute der principes ge-
wesen seien, oder daB «die. Macht dieser Gaufiirsten auf ihrer Stellung
als Gefolgsherren beruht» habe, ja daB «solcher Anschlu8, solche Gefolg-



— 272 —

schaft die Macht der fiir das ganze Leben maBgebenden Mianner begriindet »
habe, daB diese « Gefolgschaftsherren iiber ihre Leute Recht in den Gauen
und Landschaften » gesprochen hitten und « fiir die Gesamtheit des Lebens
bestimmend » gewesen seien (S. 59), das alles sind iibertriebene Schliisse
aus dem einfachen Text Cisars.

Diese Munt- und Gefolgschaftstheorie hatte Waas fiir das germanische
Altertum schon in seiner umfangreichen Untersuchung « Herrschaft und
Staat im deutschen Frithmittelalter» (1938) aufgestellt, aber noch nicht
niher begriindet (a.a.O. 325). Den Einwand, der dem Rechtshistoriker
ohne weiteres zur Hand war, daB nicht nur die herrschaftliche Munt, son-
dern ebensogut die genossenschaftliche Sippe fiir die gesellschaftliche Glie-
derung der germanischen Vélker von Bedeutung gewesen sein miisse, suchte
Waas schon damals dadurch abzuschneiden, daB er « Sippen und Gefolg-
schaften — beides Muntherrschaften» nannte. Statt durch Be-
griffie zu kliren, hat Waas damit getriibt und vermengt. Ebenso verwirrt
seine weitgehende Gleichstellung von Konigsbann und Konigsmunt (vgl.
seine « Herrschaft und Staat» (1938), S. 35 ff., besonders 53 und 150{.; in
der hier besprochenen Schrift S. 77, 84, 89, 93 usw.). Wie unzuverlidssig
seine Argumente sein konnen, zeigt z.B. die Anmerkung 367 auf S. 151
von « Herrschaft und Staat», wo Waas die Silbe « munt » in vielen mittel-
alterlichen Namen von Burgen und Stidten auf den Begriff « Munt» =
Schutzherrschaft zuriickfiihrt, statt auf das vom lateinischen herstammende
Mont = Berg! Eine Andeutung einer von jenen Plitzen aus geiibten Konigs-
munt ist in diesen Namen nicht zu erblicken.

Kehren wir zu der weitern Beweisfithrung in Waas’ « alter deutscher
Freiheit » zuriick:

Der Sprung, den Waas von einer mit unzulinglicher Begriindung an-
genommenen allgemeinen « Munt- und Gefolgschaftsverfassung » der Zeiten
Cisars und Tacitus’ zu einem « Munt- und Gefolgschaftsrecht» des 10. und
11, Jhs. ausfiihrt, also iiber ungefihr 900 Jahre hinweg, hat jedenfalls keine
innere Wahrscheinlichkeit fiir sich. Die Behauptung, trotz aller Ver-
schiedenheiten stimme in beiden Epochen der « Aufbau des Lebens in den
Grundziigen iiberein », miite durch duBere Beweise erhirtet werden.
Da hitte aber die Waas selbstverstindlich bekannte Entwicklung des Heer-
und Lehnswesens und das Verschwinden der allgemeinen Wehrpflicht der
Freien unbedingt eingehend beriicksichtigt werden miissen; die Lehenver-
hiltnisse und Vogteien des 10.—13. Jhs. lassen sich viel einleuchtender
auf diese Wandlungen zuriickfithren, als auf das Wiederaufleben altger-
manischer Einrichtungen. Vgl. hierzu B r un n e r, Deutsche Rechtsgeschichte
IT (1892). 202 ff. und Fr. von Wy 8, Die freien Bauern, Freidimter usw.
(erstmals 1873 erschienen, hier zitiert nach dem Neudruck in den « Ab-
handlungen zur Geschichte des schweizerischen 6ffentlichen Rechts» 1892)
S. 279 ff.



— 273 —

Betrachten wir weiter, wie Waas die « Munt- und Gefolgschaftsver-
fassung » der Germanen zur Zeit der leges Barbarorum nachzuweisen sucht.
QuellenmiBig richtig ist es, daB er den Gegensatz von frei und unfrei,
und unter den Freien auch die Unterscheidung von Adel und « Freien»
schlechthin hervorhebt. DaB aber die gewohnlichen Freien durchwegs Ge-
folgsleute und Muntuntergebene des Adels oder des Konigs gewesen seien,
wie er als mindestens « sehr wahrscheinlich » hinstellt (S. 63, 66 f., 71 ff.),
wire erst noch zu beweisen. Hochst anfechtbar bleibt einmal seine Ansicht,
die Herrschaft des Konigs und der GroBen sei der Munt gleichgestellt
(z. B. S. 63). Fiir den Rechtszustand der Alamannen beruft sich Waas auf
Victor Ernst; er mifit den Mittelfreien (mediani) im Dorf eine
« Herrenstellung » bei, wonach sie « Zwing und Bann in ihrem Umkreise
besitzen, d.h. die niedere Gerichtsbarkeit und eine wirtschaftlich sich aus-
wirkende Dorfherrschaft; wir sehen sie also in einer Herrenstellung, die
ihnen die Leute des Dorfes unterwirft...» (S. 65).

GewiB war der Adelige neben den gewohnlichen freien Bauern des
Dorfes in sozial, wirtschaftlich und rechtlich bevorzugter Stellung; das
will aber noch lange nicht bedeuten, daB die freien Bauern sich in seiner
Schutzgewalt (Munt) befunden haben und ihm gefolgsdienstpflichtig ge-
wesen seien. Der Begriff « Munt» als Haus- und Schutzgewalt iiber freie
Leute wiirde sonst in einer Weise verfilscht, die sich nach den durch Waas
selber angerufenen Quellen nicht rechtfertigt. Der Hinweis auf die Unter-
suchungen Victor Ernsts geniigt jedenfalls nicht, nachdem Ulrich Stutz
(zur Herkunft von Zwing und Bann, in Zeitschr. der Savigny-Stiftung 57
(1937), 310ff; Zum Ursprung und Wesen des niederen Adels (1937))
ihn mit treffender Begriindung widerlegt hat.

Fiir das langobardische Recht deutet Waas das Wort « fulcfree»
(= volksfrei) unter Hinweis auf cap. 224 Edictum Rothari um: fulcfree
bedeute eine besondere Art Freigelassener, nidmlich solche, die noch nicht
« haamund » d.h. véllig aus der Munt des Herrn entlassen seien. Richtig
ist, wie Waas ausfiihrt, daB der gewohnliche Freigelassene innerhalb des
« Herrschaftsbereiches seines patronus» verblieb; nur ein besonderer zwei-
ter, umstindlicher und streng formeller Akt machte den Freigelassenen
zum « haamund ». Die Wahl der Form und des Inhalts der Freilassung
war der Willkiir des Herrn iiberlassen (sit licentia, qualiter ei placuerit);
das Edictum unterscheidet vier Arten der Freilassung:

1. Der Sklave (servus) wird zum « haldius» gemacht, welcher der
Freiziigigkeit entbehrt. '

2. Der Sklave wird formlos freigelassen nach dem Belieben des Herren.

3. Der Herr macht den Sklaven « haamund », indem er nach strenger
Form des Gesetzes ihn einem andern Freien iibergibt und dafiir sorgt, daB
dieser ihn einem dritten Freien und dieser einem Vierten iibergibt, wobei
jedesmal die Freilassung « per gairthinx» bekriftigt wird; der Vierte soll
den Freizulassenden an einen Kreuzweg fithren «et thingit in gaida et

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XX, Heft 2 8



— 274 —

gisil» und soll sprechen: « welchen der vier Wege Du gehen willst, steht
in Deiner freien Willkiir»; dann ist der Freigelassene « haamund»y ...
« et ei manit certa libertas ». Jedes Band mit dem frithern Herrn ist gelost;
der frithere Herr beerbt den haamund gewordenen auch dann nicht, wenn
dieser ohne gesetzliche Erben und ohne Testament stirbt; sein NachlaB
fallt vielmehr dem Konigshof zu, wie der NachlaB desjenigen, der in die
kénigliche Gewalt freigelassen worden ist (qui in pans, id est in votum
regis demittitur). Durch die mehrfache Handinderung und die confirmatio
per gairthinx erhielt offenbar die breite Offentlichkeit davon Kenntnis,
daf} jedes Band zwischen Herrn und bisherigem Knecht geldst, daB dieser
« fulcfree et a se extraneus, id est haamund » sei (vgl. H. Brunner,
Deutsche Rechtsgeschichte 1. 144 f.),

4. Die vierte Form, welche W aas bewogen hat, den « Volkfreien »
als in der Munt eines Herrn anzusehen und damit den gréBten Teil der
freien Langobarden der « Munt und Gefolgschaft» des Adels zu unter-
stellen, besteht nach dem Edictum Rothari darin, daB der Herr den Knecht
wohl fulcfree erkliarte und ihm am Kreuzweg die Freiziigigkeit gewihrte
(et quattuor vias ei dederit), aber die 4 Handinderungen und die iibrigen
umstindlichen Formen unterlief (et haamund a se, id est extraneum, non
fecerit); dann sollte der Herr den ohne Erben sterbenden Freigelassenen
(qui fulcfree factus est) beerben, gemiB cap. 225, und solange er lebte,
sollte er mit ihm leben, als ob er sein Bruder oder sein anderer freier
langobardischer Verwandter wire (patronus cum ipso vivat, tamquam si
cum fratrem aut cum alio parente suo libero langobardo). Der Freige-
lassene hatte also die Freiziigigkeit, benutzte sie jedoch nicht, sondern
blieb bei dem Herrn oder doch in dessen Nihe, wie vorher; dann war er
zwar fulcfree, ja sogar auf gleicher rechtlicher Stufe wie sein Herr, nim-
lich wie sein Blutsverwandter, aber wenn er ohne Leibeserben und (wie
aus cap. 225 hervorgeht) auch ohne letztwillig eingesetzte Erben starb,
so fiel sein NachlaB nicht an den Konigshof, sondern an den ihm immer
noch nahestehenden Herrn. Das war durchaus verstindlich, denn die
Offentlichkeit hatte ja von der volligen Freilassung formell keine Kenntnis
erhalten. Ob rémisches Recht zu Gunsten des Erbrechts des Herrn gewirkt
hat (vgl. Dig. XXXVIII tit. 2 de bonis libertorum), braucht hier nicht
untersucht zu werden; moglich wire es.

Aus den Fillen 3 und 4 ergibt sich einmal, daB der nach der vierten
Art Freigelassene zwar Offentlich nicht als haamunt anerkannt ist, daB er
jedoch freiziigig ist und iiber sein Vermdgen unter Lebenden und von Todes
wegen verfiigen kann, wie ein Bruder des frithern Herrn. Zweitens: Der
haamunt gewordene, der keine Erben hinterldBt, wird durch den Konigs-
hof beerbt, wie der «in votum regis» Freigelassene; der Rechtsgrund fiir
das Erbrecht des Konigshofes ist aber offenbar nicht fiir beide der gleiche:
der Anspruch des Koénigs war wohl selbstverstindlich bei dem «in votum
regis» Freigelassenen; der erblose haamunt aber wurde durch den Koénig



— 275 —

beerbt, gleich wie jeder andere erblos verstorbene Lan-
gobarde (Ed. Roth. c. 223). Das Recht des Konigshofes auf die Ver-
lassenschaft des Erblosen braucht nicht auf einer (durch Waas unterstellten)
‘allgemeinen Konigsmunt iiber alle freien Leute zu beruhen: die Lango-
bardenkénige waren ja in die Rechte der rémischen Kaiser eingetreten
(vgl. Pasquale Villari Le invasioni barbariche in Italia (1920) 274
und 279); dazu gehorte unter anderm das Recht auf die erblosen Ver-
lassenschaften (bona vacantia). Die « curtis regia », der die erblose Ver-
lassenschaft nach dem Edictum Rothari zufiel, entsprach genau dem fiscus
oder dem aerarium der spatromischen Kaiser (Codex X tit. 10 de bonis
vacantibus et de incorporatione). Unter « haamunt» war wohl das gleiche
zu verstehen, wie unter «selpmunt»; den freien Frauen der Lango-
barden war es versagt, « in sui potestatem arbitrium, id est selpmundia
vivere»; die « Selbmunt» war, wie sich schon aus dieser Feststellung er-
gibt, der regelmiBige Rechtszustand der freien Minner (Ed. Roth. c.
204); die Vorsilbe « haa» konnte vielleicht verwandt sein mit dem gothi-
schen «sves» = proprium, das Jb. G rimm, Deutsche Rechtsaltertiimer,
491 (4. Aufl. II, S. 1) nachweist. Jedenfalls beweist das einzige Wort
« selpmundia », daB der « freie» langobardische, erwachsene Volksgenosse

unter seiner eigenen Herrschaft stand, 'also das Selbstbestimmungsrecht
besaB.

Die neue Auslegung, die Waas dem Wort fulcfree gibt, wird vollends
widerlegt durch ein Gesetz des Kénigs Liutprand (Ziff. 9, III) vom Jahr
717 (Schulausgabe Friedr. Bluhme 1869, S. 89): « Wenn einer seinen Knecht
konnte; wie schon zur Zeit der Volksrechte empfohlen wurde, den Beweis
der Freilassung urkundlich zu sichern, 148t sich nicht nur aus dem Bestehen
der Formeln schliefien, sondern wird z. B. in der Lex Burgundionum aus-
driicklich gesagt (c. 88: ... observandum est, ut manumittere volens aut
per scripturam ... servum ... manumittat, aut ... non minus conlata ma-
numissio quam quinque aut septem ingenuorum hominum testimonio robo-
retur; quia nec per scripturam manumittens minorem numerum convenit
adhibere). Es geht also nicht an, aus der Markulf’schen Formel zu schlieSen,
« ohne Schutzherrschaft kann augenscheinlich keine Freiheit bestehen »
(S. 74). Es kam eben nicht selten vor, daB entlaufene Sklaven sich als Freie
ausgaben; wollte ein wirklich Freigelassener sich solchen Verdachtes
erwehren, so muBte er, weil ihm keine freien Verwandten beispringen
konnten, einen Beistand beiziehen und zwar am besten einen, der in der
Befreiungsurkunde schon vorgesehen war und dessen Vollfreiheit natiirlich
sicherstehen muBte.

Vor dem Gewicht der iiberlieferten Urkunden hilt somit die von Waas
aufgestellte Lehre einer germanischen, althergebrachten und allgemeinen
« Munt- und Gefolgschaftsverfassung » nicht Stand.

Was das spéite Mittelalter betrifft, so ist W a as beizustimmen,
daB «nur die Untersuchung einzelner Landschaften und Herrschaftskreise,



— 276 —

in denen Freie vorkommen, hier weiterfithren kann» (S. 78). Seine auf
diese Zeit beziiglichen Ausfithrungen brauchen deshalb hier nicht ndher
gepriift zu werden. Nur, wie Waas den bekannten Gunstbrief Kaiser Fried-
richs II. von 1240 fiir Schwyz (S. 82) auslegt, als Verfiigung, wodurch
der Kaiser die Schwyzer Landleute in « besondern Konigsschutz d. h. in die
Konigsmunt » genommen habe, mag noch erwihnt sein. Ich bezweifle, daB
die Rechtslage so deutlich ist, wie Waas glaubt, daf die darin erwihnte
« Konigsfreiheit, d. h. die Freiheit der Reichsunmittelbarkeit» die « Unter-
tinigkeit unter konigliche M un t herrschaft» bedeute. Zugegeben, daB iiber
den Gemeinfreien die Konigsgewalt stand. Diese Kénigsgewalt erschopfte
sich aber in der Gewidhrung des koniglichen Rechtschutzes und in dem
Recht auf besondere Leistungen der Freien (Heeres- und Gerichtsfolge;
Bede). Der Rechtsschutz des Konigs versagte gar oft, meistens « waz ir
herre, der romsche keyser ze verre», wie Justinger (ed. G. Studer,
1871,S. 17) um 1420 sagte, weshalb « alle erber stette gedenken, daB si sich
selber bewarn und die hoffnung uf ir herren nit sparenn».

Die Bemerkung, welche W aas im Schluf§ seiner Untersuchung macht
(S. 104), daB die « bittere Erfahrung der Lebensunsicherheit des
Einzelnen in einem schwachen Staate — in den Krisenjahren vor der Macht-
ergreifung — wieder zu der auch dem alten deutschen Freiheitsgedanken
innewohnenden Grunderkenntnis von der Verbundenheit von Gesamtheit
und Einzeldasein, von Schutz und Freiheit» gefithrt habe, gibt vielleicht
den Schliissel zu der subjektiven Einstellung, von der aus er ge-
schrieben hat.



	Die alte deutsche Freiheit

