
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 19 (1939)

Heft: 4

Artikel: Theoderich, römischer Patricius und König der Goten

Autor: Schmidt, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-73893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-73893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theoderich, römischer Patricius und König der Goten.

Von Ludwig Schmidt.

Die Aufgabe einer voraussetzungslosen Geschichtswissenschaft

ist es, den wahren Verlauf der Dinge auf Grund einer als

zuverlässig erkannten Überlieferung zu ergründen und sich von
dem Einfluß jeweils herrschender, zeitlich bedingter Ideologien
frei zu halten. Aber mehr denn je sieht man sich jetzt veranlaßt,
einer üppig ins Kraut geschossenen Tendenzliteratur auf dem
Gebiet der ältesten germanischen Geschichte — die zahlreichen
fast ausnahmslos mehr oder weniger kitschigen, denselben Stoff
behandelnden Dramen und Romane kommen hier außer Betracht —
das Goethe-Wort entgegenzuhalten: «Was ihr den Geist der
Zeiten heißt, das ist im Grund der Herren eigener Geist, in dem
die Zeiten sich bespiegeln.» Was uns da von den Zuständen
unserer frühesten Vergangenheit vorgetragen wird, ist zumeist ein
konstruiertes Wunschbild, das den aus den Quellen zu erschließenden

Tatsachen in keiner Weise entspricht. Zu den gegenwärtig
in den Vordergrund des Interesses gestellten Persönlichkeiten
jener Epoche gehört der Ostgotenkönig Theoderich, den man gern,
aber ohne zwingende Beweise, mit der Glorie des Nationalhelden
umgeben möchte, während umgekehrt der wahrhaft deutsch
gesinnte Frankenkönig Karl, der «Sachsenschlächter», sich die
schlimmsten Verunglimpfungen gefallen lassen muß. Da der Ost-
gote auch einen Teil der Schweiz beherrscht hat, erscheint es

angemessen, an diesem Ort die Fragen nach der nationalen
Einstellung dieses Königs zu berühren.

Man liest so viel von der «staatenbildenden Organisationskraft»

der Germanen, doch muß man da viel Wasser in den Wein
gießen. Wäre das zutreffend, so müßten die in der nordischen
Urheimat Zurückgebliebenen, die am stärksten ihre nationale
Eigenart bewahrt haben, sich in besonders hervorragender Weise



— 405 —

als Staatsvölker betätigt haben und noch betätigen, was aber der
Wirklichkeit nicht entspricht. Die Kämpfe, die die Germanen, als
sie sich von ihren Ursitzen auf deutschem Neuland ausbreiteten,
zunächst mit der dort ansässigen Vorbevölkerung illyrischer und
keltischer Nationalität auszufechten hatten, setzen das Bestehen
einer gewissen staatlichen und militärischen Organisation voraus,
von der bei den in der Heimat verbliebenen, unter keinem Druck
stehenden Volksteilen noch kaum die Rede war. Aber die Ansätze
einer solchen sind in den auf die Kriegszustände folgenden
Friedensperioden immer wieder verkümmert. So ist bis in späte Zeit
hinein von einer Autorität des Staates wenig zu spüren. Feste
Verbände innerhalb der Völkerschaft waren allein die Sippen, die
aber andauernd miteinander in Fehde lagen und die allgemeine
Sicherheit gefährdeten. Die Bedeutung des obersten
Staatsorganes, der Landesgemeinde, in der die Großbauern den Ton
angaben, war praktisch gering. Der König, soweit ein solcher
existierte, war formell Vertreter des ganzen Volkes, faktisch aber
mit nur sehr geringen Befugnissen ausgestattet; in der Hauptsache

vermochte er allein durch vorbildliches Handeln und
überzeugende Rede sich Geltung zu verschaffen. Eine Treuepflicht
gab es nur für die dem königlichen Gefolge Angehörigen, nicht
für die übrigen Volksgenossen; eine engere Verbundenheit
zwischen Volk und Herrscher bestand nicht. Der Schwerpunkt der
Stellung des Königs lag in seinem Amte als Heerführer; als
solcher besaß er, ebenso wie der nur für den Kriegsfall eingesetzte
Herzog bei den königslosen Staaten, eine Befehls- und Strafgewalt.
Diese hat aber sehr häufig an dem entgegengesetzten Willen des
versammelten Heeres ihre Grenze gefunden; an der Klippe eines
kurzsichtigen Egoismus der Masse sind vielfach die führenden
Persönlichkeiten gescheitert. Immerhin konnte diese Kompetenz,
wenn sie sich in einer klugen und kraftvollen Persönlichkeit
verkörperte, die Entstehung eines festgefügten Staatswesens mit oder
ohne monarchische Spitze begünstigen, daß sie aber allein
dafür nicht ausreichte, bedeutete ein Versagen der schöpferischen
Kraft der Nation auf diesem Gebiete; es bedurfte dazu des
weiteren der Anlehnung an römische Verhältnisse, an das
vollkommenste Staatswesen der damaligen Welt. Der erste, der diesen



— 406 —

Weg beschritten hat, war der Markomannenkönig Marbod, der
bei einem längeren Aufenthalte in Rom Einblick in die Grundlagen

der römischen Weltherrschaft gewonnen hatte. Ihm war es

gelungen, in Böhmen eine Monarchie zu begründen, die durch
ihre straffere Leitung sich vorteilhaft von den anderen, nur locker
gefügten germanischen Volksstaaten unterschied. Von seinem
ebenfalls mit den römischen Verhältnissen wohl vertrauten
Zeitgenossen und Gegenspieler Armin wird berichtet, daß er nach

der Königsherrschaft gestrebt habe (Tac. ann. II, 88); stellt man
hierzu die Angabe, daß in der Schlacht zwischen ihm und Marbod
die beiden Heere gegeneinander in nach römischer Weise
geordneten Schlachtreihen gefochten hätten (Tac. ann. II, 45), so

wird man geneigt sein, anzunehmen, daß auch der Cheruskerfürst
es versucht hat, die von ihm geplante Monarchie unter Verwertung
römischer Ideen zu gestalten. Bei diesen Anfängen einer
verheißungsvollen Entwickelung ist es aber zunächst verblieben. Erst
den Franken war es beschieden, durch die glückliche Verschmelzung

germanischen und romanischen Gedankengutes jenes Ziel zu
erreichen. Und erst im fränkischen Reiche fanden die übrigen
deutschen Stämme den Haltpunkt, um zu einer nationalen
Konzentration zu gelangen.

Dagegen haben die auf rein nationaler Grundlage beruhenden

germanischen Staatsgründungen es nicht zu einem dauerhaften,
gesunden Dasein bringen können. Das gilt vor allem von den

Langobarden. Deren Könige haben es nicht vermocht, die
auseinanderstrebenden Elemente ihres Volkes fest zusammenzuhalten
und der Gesamtheit unterzuordnen; sie sind in der Hauptsache
nicht viel mehr als die Oberfeldherren unzuverlässiger Kleinfürsten
gewesen. Und ebenso krankte an chronischer innerer Schwäche

der königslose Staat der kontinentalen Sachsen trotz scheinbarer
äußerer Geschlossenheit; die einzelnen Gaue und Provinzen gingen
meist ihre eigenen Wege, und die kastenartig gegeneinander
abgeschlossenen Stände lagen sich fortdauernd in den Haaren. Die
in viele Staaten zersplitterten Angelsachsen in Britannien haben

es nach langen inneren Kämpfen im 9. Jahrhundert zu einem
einheitlichen Gemeinwesen gebracht, wobei aber die straffe Organisation

der römischen Kirche das Vorbild war. Und die englische



— 407 —

Nation in der Bedeutung und Geschlossenheit, wie sie noch jetzt
wirksam erscheint, verdankt ihre Entstehung erst der Herrschaft
der Normannen; diese aber waren zu Franzosen geworden, also

von römischen Anschauungen beeinflußt.

Bei den Goten hat es schon in früher Zeit nicht an
Bestrebungen gefehlt, zur Aufrichtung eines national - germanischen
Staates zu gelangen. Wir dürfen trotz gegenteiliger Behauptung
nicht daran zweifeln, daß die Politik des Westgotenkönigs Alarich
von solchen Gedanken bestimmt gewesen istx. Von seinem
Nachfolger Athaulf ist eine diesbezügliche Äußerung gut bezeugt: er
hatte im Jahre 414 erklärt, er sei von seiner ursprünglichen Idee,
das römische Reich durch einen gotischen Nationalstaat zu

ersetzen, nunmehr abgekommen; in der Erkenntnis, daß die Goten
in ihrer Zügellosigkeit nicht fähig seien, Gesetzen zu gehorchen,
habe er sich die Aufgabe gesetzt, durch die Kraft seines Volkes
den römischen Namen wieder herzustellen und zu vergrößern, statt
ihn zu vernichten 2. Dieses Programm mit dem Verzicht auf eigene
Gedanken ist richtungweisend geworden für die Reichsgründungen
der Ostgermanen auf römischem Boden, am ausgeprägtesten für
die Herrschaft der Ostgoten in Italien.

Bald nachdem diese unter den drei Brüdern aus dem
Geschlechte der Amaler Walamer, Thiudimer und Widimer in Pan-

nonien sich niedergelassen hatten, ward dem Thiudimer von seiner
Kebse Erelieva ein Sohn, Theoderich, geboren (456?). Dieser
wurde noch im Kindesalter als Geisel für die Aufrechterhaltung
des zwischen Ostrom und den Goten abgeschlossenen
Friedensvertrages nach Konstantinopel entsandt. Ohne Zweifel sind die

Eindrücke, die der junge Königssohn während seines mehrjährigen
Aufenthaltes in der Kaiserstadt gewonnen hat, von großer
Bedeutung für seine spätere Einstellung gegenüber der römischen
Kultur gewesen. Nachdem er im Jahre 471 auf den gotischen
Königsthron gelangt war, führte er sein Volk nach Niedermösien,
wo er bald als Freund, bald als Feind der Oströmer auftrat. Um
den unbequemen Nachbarn los zu werden, schloß der Kaiser Zeno

1 Vgl. L. Schmidt, Geschichte der deutschen Stämme I2 (1934), S. 422.
2 Orosius adv. pag. VII, 43.



— 408 —

im Jahre 488 mit ihm einen Vertrag, demzufolge jener gegen den

Söldnerkönig Odowakar in Italien zu Felde ziehen und an dessen
Stelle und in dessen Gebiet als kaiserlicher Beauftragter, als

patricius, regieren sollte. Das Volkskönigtum Theoderichs war
damit erloschen, denn die Expedition war nicht eine Volkssache,
sondern das Unternehmen des vom Kaiser dazu ernannten
Heermeisters Theoderich als des Führers eines von Freiwilligen
seines Volkes und anderer Germanen, aber auch von Angehörigen
fremder Nationen gestellten byzantinischen Heeres. Erst nach der
Beseitigung Odowakars haben die Feldzugsteilnehmer den Amaler
zum Könige ausgerufen3; insofern die Hauptmasse sich aus
Ostgoten zusammensetzte, konnte allerdings jetzt von einer Erneuerung

des gotischen Königtums gesprochen werden; aber die
rechtlichen Grundlagen desselben waren gegen früher völlig
verändert. Die Theoderich anfänglich zugestandenen Befugnisse sind
im Jahre 497 durch ein neues Abkommen mit dem Kaiser wesentlich

erweitert worden; doch blieb seine staatsrechtliche Stellung
im Grunde die gleiche. Sein Machtbereich war räumlich begrenzt,
beschränkt auf den Umfang der früheren italischen Präfektur1.
(Die Angliederung der zur gallischen Präfektur gehörigen
Provence im Jahre 510 war eine Abweichung, die aber als Maßnahme
zum Schutze Italiens von Byzanz widerspruchslos hingenommen
wurde.) Das von den Goten besetzte Gebiet bildete nach wie
vor kein eigenes Territorium, sondern nur einen Bestandteil des
römischen Reiches 5. Die Goten galten als ausländische Soldaten,
die nach eigenem Rechte lebten und die Aufgabe hatten, den
Reichsteil gegen innere und äußere Feinde zu schützen. Der
römische Staatsorganismus blieb in der hergebrachten Form
bestehen; das Oberhaupt war der in Byzanz regierende Kaiser,
Theoderich nur sein delegierter Stellvertreter, nicht sein Kollege;

3 Anon. Vales. 12, 57: Gothi sibi confirmaverunt Theodericum regem,
d. h. nicht « bestätigen », sondern « einsetzen ».

4 L. Schmidt, a. a. O., S. 360, 373. Es handelte sich um Italien mit den
Inseln, Raetia I, II, Pannonia I, II, Savia, Noricum ripense und medi-
terraneum. Die früher hierzu gehörigen afrikanischen Provinzen waren im
Besitze der Wandalen. Ober Rätien I (Ostschweiz) s. diese Zeitschr. 18,
369 ff.

5 Die Belege bei L. Schmidt I2, 366.



— 409 —

er war im Prinzip nicht berechtigt, Maßnahmen zu treffen, die
das römische Gesamtreich angingen: es blieben daher dem Kaiser
vorbehalten die Gesetzgebung, die Münzprägung, die Verleihung
des römischen Bürgerrechts, die Vertretung nach außen. Was
neuerdings G. Vetter in seiner stark unter neuzeitlichen
Anschauungen stehenden Arbeit: Die Ostgoten und Theoderich
(Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte XV, 1938), S. 115
für eine schon von Odowakar ausgeübte Gesetzgebungshoheit
Theoderichs geltend macht, ist unzutreffend; die kirchliche 1 e x,
die Odowakar im Jahre 502 erließ, war nur die Erneuerung eines
kaiserlichen Gesetzes 6. Münzhoheit setzt die Prägung von
Münzen mit dem eigenen Bild und Namen voraus; es sind uns
aber von kursfähigen gotischen Münzen in Silber und Kupfer (die
autonome Gold prägung galt auch in souveränen Staaten damals
noch als ein anerkanntes Reservat des Kaisers) keine solchen
erhalten. Die zeitlose Formula de moneta bei Cassiodor var. VII,
32, wo von vultus noster und nostra effigies die Rede ist und die
Vetter als Beweis für eine Münzhoheit Theoderichs anführt, muß
hier ganz außer Betracht bleiben. Dasselbe gilt von dem
berühmten Goldmedaillon mit dem Bilde Theoderichs. Denn dieses
gehörte nicht zum kursfähigen Gelde, war eine Denkmünze oder
richtiger wohl ein Schmuckstück, also keine amtliche Arbeit, und
es ist unzulässig, daraus irgendwelche verfassungsrechtliche
Schlüsse zu ziehen. Wenn Theoderich sich damit begnügte, auf
die kaiserlichen Münzen sein Monogramm zu setzen, so gab er
eben damit kund, daß er zwar Anteil an den Souveränitätsrechten
besaß, nicht aber, daß er sich dem Kaiser gleichstellte (ebenso
der patricius Rikimer, Odowakar). Nicht irre machen dürfen einige
Ausnahmen von der Regel: daß Theoderich einen der Konsuln
ernannte, obwohl diese Beamte des Gesamtreiches waren, daß er
das Recht besaß, den Purpur und die sonstigen kaiserlichen
Abzeichen zu tragen, und daß nur seine Standbilder, nicht auch die
des Kaisers, in Italien aufgestellt werden durften. Die vollständige
offizielle Titulatur war Flavius Theodoricus rex, gewöhnlich
abgekürzt Theodoricus rex. Die Bezeichnung Flavius kennzeichnet

G L. Schmidt, a.a.O. I2, 331.



— 410 —

ihn als den Inhaber des höchsten römischen Staatsamtes, des

Patriciats, als den leitenden Heermeister und Minister, wie es

z. B. bei Aetius, Rikimer, später bei den Exarchen von Ravenna
der Fall war. Rex nannte er sich als König seiner germanischen
Soldaten, wie Prokop, Bell. Goth. 1,1, 26 angibt und durch Jor-
danes, Rom. 349 bestätigt wird: Rex gentium 7 et consul Romanus
Theodoricus Italiani petiit regnum gentis sui et Romani

populi principatum continuit. Rex schlechthin hieß er wie
Odowakar, da seine Leute sich nicht bloß aus Goten zusammensetzten.

Es ist nicht berechtigt, dem Titel rex einen weitergehenden
Sinn unterzulegen und ihn auf die Herrschaft über die Römer mit
zu beziehen. Das gotische Königtum war freilich mehr ein titu-
lares; die Gewalt, die Theoderich als Patricius über das Heer
besaß, verlieh ihm schon allein die Macht, auch sein Volk seinem

Willen zu unterwerfen; es hatte aber für ihn insofern nicht
geringen Wert, als es ihm, der in seinem römischen Amte vom Kaiser
abhängig und absetzbar war, eine Rückversicherung darstellte.
Dem Kaiser hat sich Theoderich niemals gleichgestellt8; wie
Prokop, a. a. O., angibt, hat er die kaiserlichen Insignien nicht
angelegt, obwohl sie ihm zuerkannt worden waren, auch hat er
niemals die Bezeichnung Kaiser (imperator, Augustus) und kaiserlich
(sacer, divinus) geführt. Anastasio imperatori schreibt
Theodoricus r e x im Jahre 508, Cassiod. var. 1,1; wenn er auf einer
Inschrift semper Augustus genannt wird, so ist das nur einmalig
und mißbräuchlich geschehen. Und das schon erwähnte
Goldmedaillon, aus dem G. Vetter, a.a.O., S. 59ff. «den Willen
Theoderichs, dem Kaiser gleich zu sein» zu erkennen glaubt, muß, wie
gesagt, außer Spiel bleiben. (Princeps, wie er hier heißt, ist
untechnisch und bezeichnet nur den Ersten im Staate.)

Es ist nur folgerichtig, wenn von der Erhaltung
nationalgermanischer Einrichtungen, Sitten und Gebräuche bei den Goten
nur in sehr beschränktem Maße die Rede sein konnte. Wesentlich
germanischen Charakter haben, wie nicht anders zu erwarten, in
erster Linie das national organisierte und ausgerüstete Heer und

7 gentes soviel wie barbari, Nichtrömer; vgl. L. Schmidt, a.a.O. I2,

360, 4.
8 Vgl. dazu im Einzelnen L. Schmidt, a.a.O., S. 372.



— 411 —

das Gefolgschaftswesen bewahrt. Ihren Ursprung im Gefolge
hatten die königliche Tafelrunde (convivium), sowie die maiores

domus, am Hofe erzogene vornehme Goten, die vom Könige in
verschiedenen Vertrauensstellen verwendet wurden und mit
anderen angesehenen Volksgenossen eine Art Staatsrat bildeten, während

das militärische Gefolge, die Leibwachen, schon mehr nach

byzantinischem Muster gewandelt war9. Das gotische Recht

führte nur ein sehr bescheidenes Dasein fort. In der ersten Zeit
lebten beide Nationen nach ihren angestammten Rechten.
Theoderich war aber nicht gewillt, diese Verschiedenheit bestehen zu

lassen, sondern darauf bedacht, die Rechtsgleichheit herzustellen,
indem er seinen Verordnungen, die sich ganz auf das römische

Recht stützten, den Charakter eines gemeinen Rechtes beilegte.
Gotisch blieb allein als ein dürftiger Rest das Familien-, Ehe- und

Erbrecht, dieses allerdings noch bis in späte Zeit hinein, als das

Reich längst untergegangen war. Ebensowenig hat sich
Theoderich für die Erhaltung und Förderung der gotischen Sprache
und Literatur eingesetzt, diese vielmehr immer geringschätzig
behandelt; wenn er den Goten verbot, sich mit römischer Literatur
und Wissenschaft zu beschäftigen, so geschah das nicht aus

nationalem Empfinden, sondern weil er eine Beeinträchtigung der

Wehrhaftigkeit seines Volkes befürchtete. Sein Ziel war eben

nicht, wie in der neuesten Tendenzliteratur verkündet wird,
«römischen Staat und deutsches Volkstum zu verkoppeln»10, sondern
die römischen Einrichtungen zur maßgebenden Geltung zu bringen
und die germanischen Elemente zu unterdrücken, wenn nicht ganz
zu beseitigen.

Als Zeichen für eine von nationalem Geiste getragene
Regierung wird immer wieder Theoderichs Bündnispolitik
angeführt. Sehr zu Unrecht. Denn wenn der König zur Festigung
seiner zu Anfang noch unsicheren Herrschaft gegenüber Byzanz
mit mehreren anderen germanischen Staaten Verträge abschloß,

so geschah das nicht, weil er sich mit diesen völkisch enger
verbunden fühlte, sondern weil sie die bedeutendsten Militärmächte

9 Vgl. L. Schmidt, a. a. O., S. 378, 380.
10 So z. B. W. Hopp e, Die Führerpersönlichkeit in der deutschen

Geschichte (1934), S. 12.



— 412 —

waren. Von einem solchen Gefühl ist nur in den Beziehungen zu
den nahe verwandten Westgoten etwas zu bemerken. Und wenn
Theoderich später, als seine Macht gesichert erschien, in jenem
Völkerbund eine führende Rolle zu spielen, eine Art Oberhoheit
über die Bundesgenossen auszuüben beanspruchte, so geschah das,
weil er in seiner Eigenschaft als kaiserlicher Stellvertreter und
Verweser des römischen Westens berufen zu sein glaubte, das alte
weströmische Imperium, wenn auch in lockerer Form, wieder
aufleben zu lassen. Von diesem Gesichtspunkte aus suchte er dort
die Verbreitung römischer Ordnungen und Kultur in jeder Weise
zu fördern und ihre Einführung nachdrücklich zu empfehlen. So
sandte er dem Burgunderkönige Gundobad kunstvolle Uhren, an
den Frankenkönig Chlodowech einen Kitharoeden mit dem
Bemerken, daß dieser bestimmt sei, die Rolle eines zweiten Orpheus
zu spielen und durch süße Weisen den Sinn der «Barbaren» zu
bezwingen (Cassiod. var. I, 46; II, 40). Nach der Besetzung der
Provence führte er dort die staatliche Organisation nach dem
Muster des übrigen ostgotischen Gebietes, also in engem
Anschluß an die von ihm bewunderten römischen Ordnungen, durch.
«Was nützt es, die Barbaren (d.h. die Franken) vertrieben zu
haben, wenn die Befreiten nicht nach den Gesetzen (d. h. dem
römischen Recht) leben.» Und: «Leget bürgerliche Sitten an,
entkleidet Euch des Barbarentums: unter unserer gerechten
Herrschaft dürft Ihr nicht mehr nach fremden Sitten leben: nur die
barbarische Herrschaft lebt nach zügelloser Willkür,» so ließ der
König damals nach Gallien schreiben (Cass. var. III, 43). Der
Plan konnte nicht gelingen, weil die im Westen lebendig
werdenden Völker nach Entwickelung ihrer Eigenart drängten.

Die Mischung römischen und germanischen Wesens im Staate
mit Überwiegen des ersteren Elementes spiegelt sich auch in der
Persönlichkeit des Königs wieder. Seine viel bewunderte
unbestechliche Gerechtigkeit und Toleranz kann man wohl als spezifisch

germanische Eigenschaften buchen. Dasselbe gilt von der
vielbesprochenen Treue. Ausführlich geht Vetter, a. a. O., S. 42 ff.
auf das Treueverhältnis zwischen dem Könige einerseits, seinem
Gefolge und den übrigen Volksgenossen andererseits ein. Aber
hier müssen schon einige Abstriche gemacht werden. Vetter



— 413 —

schreibt: «Als Gefolgschaftsführer wußte er auch Treue bei
Feinden zu schätzen. Gerade Liberius, der bis zuletzt bei seinem
König Odowakar ausgeharrt, übertrug Theoderich die Landverteilung

in Italien.» In Wahrheit hatte es Liberius in erster Linie
wohl seiner ausgezeichneten Kenntnis der Verwaltung, die ihn
unentbehrlich machte, zu verdanken, daß er auch in die Dienste des

neuen Herrschers übernommen wurde. Dagegen war es echt

byzantinisch-orientalisch, wenn Theoderich sich von seinen Untertanen

streng abschloß und es nicht leicht war, zu ihm vorgelassen
zu werden n. Ein wichtiges Zeugnis für die Beurteilung seines
Charakters ist sein Verhalten bei dem Tode seines Gegners
Odowakar. Nach der offenbar auf einen gut unterrichteten
Zeitgenossen zurückgehenden, sehr genauen Erzählung des byzantinischen

Chronisten Johannes von Antiochia (Fragm. 214) hatte sich
der Vorgang folgendermaßen abgespielt. Als nach Abschluß des
zwischen den beiden Gegnern vereinbarten Vertrages, demzufolge
diese gemeinsam über Italien herrschen sollten, Odowakar zur
Aussprache mit dem Gotenkönige im Palast zu Ravenna erschien,
kamen zwei Männer auf jenen zu und ergriffen, wie Bittsteller
zu tun pflegten, seine beiden Hände. Auf dieses verabredete
Zeichen hin stürmten aus den Nebenzimmern Bewaffnete herbei,
zögerten aber, den ersten Streich zu tun. Da eilte Theoderich
selbst herbei und stieß dem Feinde das Schwert beim Schlüsselbein

in den Körper. Odowakars letzte Worte waren: Wo ist Gott?,
worauf Theoderich erwiderte: Ich tue dir, was du den Meinigen
getan hast. Beim Anblick der furchtbaren Wunde soll der Gotenkönig

gesagt haben: Nicht einmal Knochen scheint der Schuft im
Leibe gehabt zu haben. Es ist klar, daß das geplante Condominium
nur eine Verlegenheitslösung darstellte und über lang oder kurz
doch zur Wiederaufnahme des Krieges bis zur völligen
Beseitigung des einen Partners geführt hätte. Aber die Art, wie
sich Theoderich seines Gegners entledigte, den er im Zustande
der Wehrlosigkeit, nicht im ehrlichen Kampfe und unter
Verletzung des Gastrechtes niederstieß, läßt einen Makel auf seinen

11 Vgl. Dahn, Könige der Germanen, III (1866), S. 288: Der freie
Zutritt zum König hat aufgehört, er ist nach den strengen Formen
byzantinischer Etikette geordnet, für Jedermann, mag er es noch so eilig haben.



- 414 —

Charakter fallen. Die Goten suchten die Untat damit zu

entschuldigen, daß ihr König nur in berechtigter Notwehr gehandelt
habe, um eine gegen ihn gerichtete Verschwörung zu durchkreuzen.
Das ist sehr wenig wahrscheinlich und nur als ein plumper
Versuch, die Schuld auf die Gegenseite abzuwälzen, zu bewerten. Daß

Odowakar im Gefühl der Unschuld starb, zeigen seine letzten
Worte: Wo ist Gott?, d.h. wo gibt es noch eine Gerechtigkeit?
Nicht umsonst war Theoderich bei den Byzantinern in die Schule

gegangen. Der Versuch Vetters, seinen Helden in diesem Falle
reinzuwaschen, muß als mißglückt bezeichnet werden.

Dietrich von Bern ist bekanntlich eine Lieblingsgestalt der
deutschen Sagendichtung gewesen. Aber nur wegen seines Heldentums

spielt er in dieser eine Rolle, nicht als nationale Figur, als

Streiter für Volk und Vaterland. «Kein Zweig des altgermanischen

Schrifttums bis zur isländischen Saga ist nach seiner
Gesinnung national12. Der Held kämpft hier nur um persönlichen
Ruhm und Ehre, wofür er auch sein Leben zu opfern bereit ist.
Auch der an sich bewundernswerte Widerstand der letzten Goten
unter Teja am Vesuv hatte nur diesen einen Zweck, war mehr
eine sportliche Leistung; «er war kein Ringen für Freiheit und

Vaterland, gehört nicht in die Reihe von Salamis, Sempach und
Dennewitz» 13.

12 Germanische Altertumskunde, herausgegeben von Hermann Schneider

(1938), S. 180.
13 A. Heusler, Germanentum (1934), S. 153.


	Theoderich, römischer Patricius und König der Goten

