Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 19 (1939)

Heft: 4

Artikel: Nachlese zu Constantin

Autor: Stahelin, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-73892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-73892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nachlese zu Constantin.
Von Felix Stihelin.

Im Marz 1937 versuchte ich in meinem Vortrag iiber Constan-
tin den GroBen und das Christentum (Zeitschrift fiir Schweizerische
Geschichte 17, 385 ff.) den gegenwirtigen Stand einer der meist-
umstrittenen Fragen zu beleuchten und vorsichtig selber dazu
Stellung zu nehmen. Inzwischen ist die Debatte nicht zum Still-
stand gekommen. Ungefihr gleichzeitig mit mir und spater noch
mehrfach hat sich eine Reihe von Forschern mit demselben Problem
befaBt. Der kurze Bericht, den ich im folgenden dariiber erstatte,-
wird zeigen, daB wir von einer iibereinstimmenden Auffassung
weiter als nur je entfernt sind. Uber Constantins Personlichkeit
und zumal iiber seine innere Stellung zur Religion werden nach
wie vor die denkbar verschiedensten Urteile gefillt.

William Seston begriindet in mehreren Aufsitzen?! die
Meinung, daB Constantin mindestens bis etwa zum Jahr 321 nicht
Christ gewesen sei, daB er sich bis zu dieser Zeit die Entscheidung
zum Heidentum oder Christentum noch offen gehalten und viel-
leicht erst um 326 sich duBerlich zum Christentum «bekehrt» habe.
Hans Lietzmann? vertritt im Gegenteil die Ansicht, Constan-
tin sei von Anfang an im Herzen ein Christ gewesen; hervor-
gegangen aus einem Hause, in dem christliche Sitte herrschte,
habe er diesen Glauben in sich getragen und ihn nur aus politischen
Riicksichten erst spit auch nach auBen bekannt. Beide stiitzen
sich, im iibrigen die lingst auch von anderen hin und her erérterten

1 Revue d’histoire et de philosophie religieuses 16 (1936) 250 ff.;
Byzantion 12 (1937) 482 ff.; Revue des études anciennes 39 (1937) 214 ff.;
40 (1938) 106 f.

2 Sitzungsber. der Berliner Akademie 1937, 263 ff. (Der Glaube Kon-
stantins des GroBen); ebd. 1938, S. XXXVII ff. (Die Anfinge des Problems
Kirche und Staat).



— 307 —

Griinde abwigend, je auf ein besonderes Argument. Seston ver-
wertet eine 1933 in Brigetio gefundene Inschrifttafel, auf der, wie
es scheint, in einer Datierung aus dem Jahr 311 etwa ein Jahr-
zehnt spiter dem Namen Constantins nachtriglich ein X voran-
gestellt worden ist; er glaubt das Zeichen als den Anfangsbuch-
staben des Namens Christus deuten zu miissen und zieht aus der
Anbringung dieses christlichen Vermerks vor einem Datum von
311 den SchluB, daB Constantin selber noch um 321 seinem Sieg
iilber Maxentius in der Schlacht am Ponte Molle (28. Okt. 312)
keineswegs die Bedeutung des Beginns einer neuen, christlichen
Ara beigelegt haben konne. Lietzmann legt, wie iibrigens schon
vor ihm Seeck 3, Gewicht auf den Namen Anastasia, den eine Halb-
schwester Constantins trug: dieser Name, von der Auferstehung
hergeleitet, komme nur bei Christen vor; er beweise, dafl schon
Constantins Vater dem christlichen Glauben zugetan gewesen sei.
Bedenken gegen die Beweiskraft beider Argumente lassen sich
nicht unterdriicken. Selbst wenn die Deutung jenes X durch Seston
zutreffen sollte, ergibt sich daraus kein zwingender SchluB gegen
die Wichtigkeit des 28. Oktobers 312 fiir Constantins veridnderte
Stellung zum Christentum. Und erklirt sich der Name der Kaisers-
tochter Anastasia nicht hinreichend aus der ohnehin wohlbezeugten,
religiosem Synkretismus zuneigenden Toleranz und Weitherzig-
keit des Constantius Chlorus, der durch diese Benennung einer
seiner Tochter dem Christentum eine freundliche Huldigung dar-
bringen mochte?

Bezeichnen Seston und Lietzmann die duBlersten Gegensitze,
so hilt Jean-Rémy Palanque eine mittlere Linie ein. Nach
einer Vorarbeit4, in der er namentlich gerade die grundlegende
Bedeutung des mit dem Sieg Constantins am Ponte Molle be-
ginnenden Jahres (Nov. 312 bis Okt. 313) durch den Hinweis auf
mindestens fiinf sichere Anzeichen einer neuen, christenfreund-
lichen Religionspolitik Constantins erhirtet, widmet er Constantin
und seiner Stellung zur Religion zwei zusammenfassende Dar-

3 Zeitschr, fiir Kirchengesch. 18 (1898) 343; Pauly-Wissowa, Real-
encycl. IV 1041; Geschichte des Untergangs der antiken Welt I+ (1922) 475
(zu 61, 32).

+ Byzantion 10 (1935) 607 ff.



— 398 —

stellungen 5. Wohltuend beriihrt schon die weise Anspruchslosig-
keit seines Programmes: er erklirt, in dem Gestriipp von kiihnen
und hinfilligen Hypothesen «le chemin modeste des solutions
raisonnables» begehen zu wollen 6. Mit sorgfiltiger, gerecht ab-
wigender Verwertung aller Zeugnisse und in lichtvoll klarer Dar-
stellung fithrt er seinen Vorsatz durch. Namentlich die kurze
Monographie in dem «Hommes d’Etat» stehe ich nicht an, als ein
vorbildliches Meisterwerk von im besten Sinn populdrer und doch
streng wissenschaftlicher Geschichtschreibung zu bezeichnen. In
allen wesentlichen Punkten gelangt Palanque zu annihernd den-
selben Losungen, die sich mir als die wahrscheinlichsten ergeben
haben. In Constantins Erlebnis vom Oktober 312 erblickt er, einen
Ausdruck Batiffols aufnehmend, lediglich ein «commencement de
christianisme», einen Anfang, der nicht frei gewesen ist von «élé-
ments de superstition», der nicht durch politische Motive herbei-
gefithrt war, aber seinerseits sofort auf die Religionspolitik des
Kaisers bestimmend eingewirkt hat. Etappenweise, nicht auf einen
Schlag, ist Constantin ein Christ geworden. Seine Gesetzgebung
war die Frucht dieser «Bekehrung». Vor allem war und blieb er
der groBe Staatsmann; das Interesse des Staates ging ihm iiber
alles. Aufrichtige «Mystik» verband sich in ihm mit maBloser
Machtgier; beides war untrennbar verbunden. Er vertraute seinem
Stern, wuBte sich von gottlichen Kréften getragen, fithlte sich als
das auserwihlte Riistzeug des Christengottes, der seine Feinde
vernichtet hatte. Das hinderte nicht, daB er als Herrscher un-
parteiisch beide Religionen der Autoritit des Staates unterwarf,
daB er auf die «Paritit» niemals verzichtete und beide Religionen
gleichmiBig von Abirrungen und Entstellungen fernzuhalten
suchte. Ausdriicklich verwahrt sich Palanque? gegen das MiB-
verstindnis, daB die apologetische Uberlieferung iiber Constantin
sein Urteil beeinfluBt habe.

5 La paix Constantinienne, L’affaire donatiste und La victoire de
I’Eglise, in der von Augustin Fliche und Victor Martin herausgegebenen
Histoire de I’'Eglise, Bd. III (1936), S. 17—65. — Constantin (Hommes
d’Etat, Bd. I, 1937, S. 335—420).

6 Hist. de I’Eglise III 18.

7 Revue des études anciennes 40 (1938) 183 f.



— 399 —

Den letzten namhaften Beitrag zu den constantinischen Pro-
blemen verdanken wir dem hochverdienten und streitbaren Briisse-
ler Byzantinisten Henri Grégoire. Als Vorarbeit zu der lingst
von ihm in Aussicht gestellten groBen Biographie Constantins
liefert er® eine quellenkritische Untersuchung, die, wenn ihre
Argumente nicht mit triftigen Gegengriinden widerlegt werden
konnen, eine wahre Umwilzung bringen wird. Angedeutet hatte
er seine neue These gelegentlich schon friiher ?; jetzt tritt er den
eingehenden Nachweis an, daB die unter Fusebs Namen iiber-
lieferte sog. Vita Constantini gar nicht von Eusebius verfaBt 19,
sondern ein Falschermachwerk aus der letzten Zeit des 4. Jahr-
hunderts sei, vielleicht hervorgegangen aus der Feder des ariani-
schen Bischofs Euzoios, des Erben nicht nur von Eusebs Bistum
zu Caesarea, sondern auch von dessen Bibliothek, die er auf Perga-
mente umschrieb. Schon H. Schrors hatte 1916 den Finger gelegt
auf die auffallende Tatsache, daB die angebliche Kreuzesvision
Constantins, die wir in der Vita lesen, von sidmtlichen Kirchen-
vatern bis und mit Augustin totgeschwiegen wird. Das erklart
jetzt Grégoire hochst einfach daraus, daB die Vita eben erst gegen
400 entstanden sei. Eusebius selber weif§ nicht nur in der Kirchen-
geschichte, sondern noch in der Festrede zu Constantins dreiBig-
jihrigem Regierungsjubilaum (335) nichts von jener Kreuzes-
vision. Auch sonst enthilt die Vita Entstellungen und Geschichts-
falschungen, die Eusebius gar nicht begangen haben kann; echt
eusebianische Stellen aus der Kirchengeschichte hat der Verfasser
der Vita sogar groblich miBverstanden. Falls dieses Verdammungs-
urteil gegeniiber der Vita sich bewihrt, wird Eusebius entlastet
von dem Verdikt Burckhardts, der in ihm den «widerlichsten aller
Lobredner» und den «ersten durch und durch unredlichen Ge-
schichtschreiber des Altertums» sah. Eine Frage fiir sich ist es, ob

8 Byzantion 13 (1938) 561 ff.

% Revue de "Université de Bruxelles 36 (1930/31) 254 ff.; Byzantion 7
(1932) 647. 661; L’Antiquité classique 1 (1932) 143.

10 Er kniipft an die Beobachtung W. Sestons an (Rev. des ét. anc. 40,
107), daB die Vita in dem Schriftstellerverzeichnis des Hieronymus (de

viris illustribus 81) unter den Werken des Eusebius iiberhaupt nicht auf-
gefithrt ist.



— 400 —

Grégoire mit Recht auch die in die Vita aufgenommenen Edikte
und Briefe Constantins wieder als Filschungen verwirft. Wie dem
sei: man wird an der von Grégoire scharfsinnig und energisch vor-
getragenen Beweisfiihrung in Zukunft nicht vorbeigehen konnen.

Zu meinem Bedauern muB ich hier noch ein Wort in eigener
Sache beifiigen. In einer Anmerkung (Byzantion 13, 561, 1) beehrt
Grégoire meinen eingangs erwihnten Vortrag mit einem foérm-
lichen Wutausbruch. Er stellt diesen mit EinschluB der Anmer-
kungen ganze 33 Seiten umfassenden Aufsatz an den Pranger als
«a lengthy paper» (ebd. 559, 1) und beklagt sich iiber dessen
«longueur». Obwohl er die «lange» Abhandlung «trois fois, texte
et notes» durchgelesen zu haben behauptet, sind ihm doch die Er-
wahnungen Crivelluccis (Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte
17, 392) und Salvatorellis (ebd. 390) entgangen. Vor allem ver-
mift er immer und immer wieder — Grégoire! «M. Stidhelin qui
ne m’a point lu», seufzt er nochmals auf S. 583. Der Gedanke ist
ihm nicht aufgedimmert, da man in einem Vortrag alles, was
nicht streng zum Thema gehort, geflissentlich beiseite, ja sogar
innerhalb des eigentlichen Stoffgebietes gewisse Hypothesen un-
erwihnt gelassen haben konnte, die auBer ihrem Urheber keine
Anhinger gefunden haben. Ein Beispiel: «Il parle de la statue
a la croix sans référence 4 mon article de I’Antiquité classique.»
In diesem Artikel (L’Ant. class. 1, 135 ff., vgl. Byzantion 7, 647)
hatte Grégoire Constantins romische Triumphalstatue (Euseb. hist.
eccl. 9, 9, 10f., vgl. Zeitschrift fiir Schweiz. Geschichte 17, 398)
auf Grund von Rufins Ubersetzung des eusebianischen Textes ge-
deutet als Trdger nicht eines Kreuzes und «<heilbringenden
Zeichens», sondern eines vexillum und singulare signum. Damit
mutet er uns nichts Geringeres zu, als daB wir eine vollendete
Banalitit fiir den eigentlichen AnlaB und Ursprung der ganzen
hoc signo-Tradition halten sollen: der Senat hitte dem Kaiser fiir
seinen Triumphzug eine besondere Ehrenstandarte, ein Vexillum
mit Querstange verliehen, Constantin hitte sich mit diesem
Vexillum darstellen lassen und in der Inschrift sich geriihmt, durch
dieses «Zeichen» eben den Sieg errungen zu haben, der ihm den
Triumph erst ermoglichte; Eusebius aber hitte das militarische
Ehrenzeichen willkiirlich in ein Kreuz umgedeutet und den Text



— 401 -

der Inschrift ins Christliche verfilscht. Ich wiirde zwar nicht Gré-
goire, wohl aber Jean Gagé Rev. des études latines 12 (1934)
398 ff. zitiert haben, der die «sérieuse difficulté logique» hervor-
gehoben und Grégoires Hypothese durch eine stichhaltigere er-
setzt hat, — wenn ich iiberzeugt wire, daB Rufinus wirklich an
dieser Stelle den Text des Eusebius nicht iibersetzt, sondern, wie
Grégoire und Gagé annehmen, an Hand der Inschrift, deren ori-
ginaler lateinischer Wortlaut ihm vorlag, richtiggestellt hat. Sehr
ungehalten ist Grégoire auch dariiber, daB ich (S. 406, 78) Con-
stantins angebliche Apollovision vom Jahr 31011 bespreche «sans
remarquer que je suis le premier a avoir fait usage de ce texte»;
mit Verlaub: der von mir zitierte Theodor Keim hat schon 1861
von diesem Text Gebrauch gemacht, und es ist Grégoire, der dies
nicht bemerkte! Eine einzige Unterlassung hat er mir mit Recht
angekreidet: ich habe (S. 401, 53) in der Tat iibersehen, daBl von
Eusebius die Damnatio memoriae des Crispus schon in der nach
326 veranstalteten letzten Ausgabe seiner Kirchengeschichte voll-
zogen worden ist, die uns nur in syrischer Ubersetziing vorliegt
(vgl. den Apparat bei Ed. Schwartz zu Eus. hist. eccl. 10, 9, groBe
Ausgabe S. 900 ff., kleine Ausg. S. 399). Aus allen andern Vor-
wiirfen spricht nur allzu deutlich die Gereiztheit Grégoires dar-
iiber, daB er sich von mir nicht geniigend respektiert und zitiert
fand. Einen Kenner von Grégoires Temperament kann das weiter
nicht iiberraschen. Unerwartet aber und sinnlos ist die Anschul-
digung: «II cite mon article sur la Conversion de Constantin, mais
illecitea faux [von mir gesperrt], en m’attribuant les idées
du Duruy.» Der Leser urteile selber. Aus Duruy, Histoire des
Romains VII (1885) 47. 68 zitierte ich (S. 389) die Sitze: «Con-
stantin fut avant tout un politique, il vit dans la religion12 un moyen
de gouvernement . ..; nous avons essayé de pénétrer-jusqu’au fond
de I’ame de Constantin, et nous avons trouvé une politique plut6t

11 Paneg. 6 (7) 21, 3ff. ]. Bidez, L’Antiquité classique 1 (1932) 51.
vermutet ansprechend, daB diese Vision lediglich der Phantasie des Fest-
redners ihre Entstehung verdankt haben mdchte. Ahnlich Lietzmann,
Sitzungsber. der Berliner Akad. 1937, 266. ‘

12 So ist S. 389 Z. 4 zu lesen, nicht « politique », wie versehentlich ge-
druckt wurde. S. 399 Z.8 ist « 312» Druckfehler fiir 311.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XIX, Heft 4 5



— 402 —

qu'une religion.» Ich fiigte bei: «In gleichem Sinn duBert sich der
Briisseler Byzantinist Henri Grégoire.» Dem Vorwurf des Unter-
schiebens und falschen Zitierens muB ich die folgenden wortlichen
Zitate aus Grégoire entgegenhalten: «Les empereurs se servent de
la religion comme d’une arme, tantét offensive, tantot défensive,
et leurs changements d’attitude en cette matiere sont toujours en
rapport avec les circonstances politiques. .. C’est la politique, tou-
jours, qui prime la religion» 13, «Constantin a d’emblée tendu
vers le rétablissement de 'unité impériale... Il a poursuivi cette
politique, non pas en ‘pauvre homme qui titonne’, mais en homme
fort, riche de volonté et de tempérament, et qui va droit son chemin
sans craindre de trébucher dans le sang. Bien entendu, comme tous
les vrais politiques, il a évité de briiler les étapes... Aussi long-
temps que son but prochain fut de se consolider dans sa Gaule,
de se 1égitimer aux yeux de la tétrarchie qu’il ménagea, il n’a pas
Iair de ‘chercher’ beaucoup du c6té du christianisme: il est de
la religion de I'immense majorité des ses sujets. Mais, des que
maitre de tout l'occident il n’a plus affaire avec I’Eglise de la
Gaule seule, insignifiante et atone d’apres I’expression de Camille
Jullian, mais avec les chrétiens de I’Espagne beaucoup plus actifs
(Hosius [sic, gemeint ist Ossius]) et surtout avec la turbulente
Eglise d’Afrique, évidemment il a, il doit avoir, une politique chre-
tienne; il tenait A conserver I’Afrique dont les révoltes avaient
tant géné Maxence. .. Enfin, quand il est en conflit avec Licinius.. . .,
et surtout lorsqu’a partir de 319 la guerre d’Orient s’annonce
inéluctable, il mire résolument sur le christianisme pour précipiter
la_désaffection des sujets de son beau-frere» . « Par la conquéte
de I’Afrique, I’état de Constantin est devenu du coup une ‘puis-
sance chrétienne’, comme on dit de la France et de I’Angleterre
que ce sont des ‘puissances musulmanes’» 5. Gegenteilige «ldeen»
hat Grégoire bis jetzt meines Wissens nicht verdffentlicht; viel-
leicht sind sie der kiinftigen groBen Biographie Constantins vorbe-
halten. Habe ich mich nun wirklich des «citer a faux» schuldig ge-

13 La «conversion» de Constantin, Rev. de I'Univ. de Bruxelles 36
(1930/31), S. 264.

14 Byzantion 7 (1932) 651.

15 Ebd. 657.



— 403 —

macht? War ich nicht berechtigt, die Beurteilung Constantins
durch Grégoire unmittelbar neben derjenigen durch Burckhardt
und Duruy einzureihen? Auch J.-R. Palanque 16 stellt Grégoire
in die Nédhe von Burckhardt und Duruy; er duBert sich iiber Gré-
goires Ansicht: «Cette vue repose aussi sur le postulat que ces
princes ne se laissent guider que par Uintérét politique, & Uex-
clusion de toute conviction religieuse.» Ebenso definierte noch
jingst W. Seston 17 den Constantin, wie Grégoire ihn sieht, als
«I’homme d’Etat qui subordonne tout, méme sa foi, aux intéréts
de sa politique». Wire ich schuldig, so kénnte ich mich demnach
mindestens auf erlauchte Mitschuldige berufen 18,

16 Hommes d’Etat, Bd. I 419. Vgl. auch Histoire de ’Eglise III 27 f.

17 Rev. des études anciennes 40 (1938) 106.

18) ‘Erst bei der Korrektur kann ich noch hinweisen auf die Abhdﬂd-
lungen von H. v. Schoenebeck «Beitrige zur Religionspolitik des
Maxentius und Constantin » (Klio, Beiheft 43, 1939) und Andr. Alf61di
« Hoc signo victor eris. Beitrige zur Geschichte der Bekehrung Konstan-
tins des GroBen» (erschienen in den « Pisciculi, Franz Joseph Délger dar-
geboten » = Antike und Christentum, Erginzungsband 1, Miinster 1939,
S. 1ff.), sowie auf das illustrierte Buch von Karl Hénn, Konstantm
der GroBe (Leipzig 1940).




	Nachlese zu Constantin

