
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 19 (1939)

Heft: 4

Artikel: Nachlese zu Constantin

Autor: Stähelin, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-73892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-73892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachlese zu Constantin.

Von Felix Stähelin.

Im März 1937 versuchte ich in meinem Vortrag über Constantin

den Großen und das Christentum (Zeitschrift für Schweizerische
Geschichte 17, 385 ff.) den gegenwärtigen Stand einer der
meistumstrittenen Fragen zu beleuchten und vorsichtig selber dazu

Stellung zu nehmen. Inzwischen ist die Debatte nicht zum
Stillstand gekommen. Ungefähr gleichzeitig mit mir und später noch
mehrfach hat sich eine Reihe von Forschern mit demselben Problem
befaßt. Der kurze Bericht, den ich im folgenden darüber erstatte,
wird zeigen, daß wir von einer übereinstimmenden Auffassung
weiter als nur je entfernt sind. Über Constantins Persönlichkeit
und zumal über seine innere Stellung zur Religion werden nach
wie vor die denkbar verschiedensten Urteile gefällt.

William Seston begründet in mehreren Aufsätzen 1 die

Meinung, daß Constantin mindestens bis etwa zum Jahr 321 nicht
Christ gewesen sei, daß er sich bis zu dieser Zeit die Entscheidung
zum Heidentum oder Christentum noch offen gehalten und
vielleicht erst um 326 sich äußerlich zum Christentum «bekehrt» habe.

Hans Lietzmann2 vertritt im Gegenteil die Ansicht, Constantin

sei von Anfang an im Herzen ein Christ gewesen;
hervorgegangen aus einem Hause, in dem christliche Sitte herrschte,
habe er diesen Glauben in sich getragen und ihn nur aus politischen
Rücksichten erst spät auch nach außen bekannt. Beide stützen
sich, im übrigen die längst auch von anderen hin und her erörterten

1 Revue d'histoire et de philosophie religieuses 16 (1936) 250ff.;
Byzantion 12 (1937) 482 ff.; Revue des etudes anciennes 39 (1937) 214 ff.;
40 (1938) 106 f.

2 Sitzungsber. der Berliner Akademie 1937, 263 ff. (Der Glaube
Konstantins des Großen); ebd. 1938, S. XXXVII ff. (Die Anfänge des Problems
Kirche und Staat).



-— 397 —

Gründe abwägend, je auf ein besonderes Argument. Seston
verwertet eine 1933 in Brigetio gefundene Inschrifttafel, auf der, wie
es scheint, in einer Datierung aus dem Jahr 311 etwa ein
Jahrzehnt später dem Namen Constantins nachträglich ein X
vorangestellt worden ist; er glaubt das Zeichen als den Anfangsbuchstaben

des Namens Christus deuten zu müssen und zieht aus der
Anbringung dieses christlichen Vermerks vor einem Datum von
311 den Schluß, daß Constantin selber noch um 321 seinem Sieg
über Maxentius in der Schlacht am Ponte Molle (28. Okt. 312)
keineswegs die Bedeutung des Beginns einer neuen, christlichen
Ära beigelegt haben könne. Lietzmann legt, wie übrigens schon

vor ihm Seeck 3, Gewicht auf den Namen Anastasia, den eine
Halbschwester Constantins trug: dieser Name, von der Auferstehung
hergeleitet, komme nur bei Christen vor; er beweise, daß schon
Constantins Vater dem christlichen Glauben zugetan gewesen sei.
Bedenken gegen die Beweiskraft beider Argumente lassen sich
nicht unterdrücken. Selbst wenn die Deutung jenes X durch Seston
zutreffen sollte, ergibt sich daraus kein zwingender Schluß gegen
die Wichtigkeit des 28. Oktobers 312 für Constantins veränderte
Stellung zum Christentum. Und erklärt sich der Name der Kaiserstochter

Anastasia nicht hinreichend aus der ohnehin wohlbezeugten,
religiösem Synkretismus zuneigenden Toleranz und Weitherzigkeit

des Constantius Chlorus, der durch diese Benennung einer
seiner Töchter dem Christentum eine freundliche Huldigung
darbringen mochte?

Bezeichnen Seston und Lietzmann die äußersten Gegensätze,
so hält Jean-Remy Palanque eine mittlere Linie ein. Nach
einer Vorarbeit4, in der er namentlich gerade die grundlegende
Bedeutung des mit dem Sieg Constantins am Ponte Molle
beginnenden Jahres (Nov. 312 bis Okt. 313) durch den Hinweis auf
mindestens fünf sichere Anzeichen einer neuen, christenfreundlichen

Religionspolitik Constantins erhärtet, widmet er Constantin
und seiner Stellung zur Religion zwei zusammenfassende Dar-

3 Zeitschr. für Kirchengesch. 18 (1898) 343; Pauly-Wissowa, Real-
encycl. IV 1041; Geschichte des Untergangs der antiken Welt I4 (1922) 475
(zu 61, 32).

4 Byzantion 10 (1935) 607 ff.



— 398 —

Stellungen 5. Wohltuend berührt schon die weise Anspruchslosigkeit
seines Programmes: er erklärt, in dem Gestrüpp von kühnen

und hinfälligen Hypothesen «le chemin modeste des solutions
raisonnables» begehen zu wollen6. Mit sorgfältiger, gerecht
abwägender Verwertung aller Zeugnisse und in lichtvoll klarer
Darstellung führt er seinen Vorsatz durch. Namentlich die kurze

Monographie in dem «Hommes d'Etat» stehe ich nicht an, als ein

vorbildliches Meisterwerk von im besten Sinn populärer und doch

streng wissenschaftlicher Geschichtschreibung zu bezeichnen. In
allen wesentlichen Punkten gelangt Palanque zu annähernd
denselben Lösungen, die sich mir als die wahrscheinlichsten ergeben
haben. In Constantins Erlebnis vom Oktober 312 erblickt er, einen
Ausdruck Batiffols aufnehmend, lediglich ein «commencement de

christianisme», einen Anfang, der nicht frei gewesen ist von
«elements de superstition», der nicht durch politische Motive
herbeigeführt war, aber seinerseits sofort auf die Religionspolitik des

Kaisers bestimmend eingewirkt hat. Etappenweise, nicht auf einen

Schlag, ist Constantin ein Christ geworden. Seine Gesetzgebung
war die Frucht dieser «Bekehrung». Vor allem war und blieb er
der große Staatsmann; das Interesse des Staates ging ihm über
alles. Aufrichtige «Mystik» verband sich in ihm mit maßloser

Machtgier; beides war untrennbar verbunden. Er vertraute seinem

Stern, wußte sich von göttlichen Kräften getragen, fühlte sich als

das auserwählte Rüstzeug des Christengottes, der seine Feinde
vernichtet hatte. Das hinderte nicht, daß er als Herrscher
unparteiisch beide Religionen der Autorität des Staates unterwarf,
daß er auf die «Parität» niemals verzichtete und beide Religionen
gleichmäßig von Abirrungen und Entstellungen fernzuhalten
suchte. Ausdrücklich verwahrt sich Palanque7 gegen das

Mißverständnis, daß die apologetische Überlieferung über Constantin
sein Urteil beeinflußt habe.

6 La paix Constantinienne, L'affaire donatiste und La victoire de

l'Eglise, in der von Augustin Fliehe und Victor Martin herausgegebenen
Histoire de l'Eglise, Bd. III (1936), S. 17—65. — Constantin (Hommes
d'Etat, Bd. I, 1937, S. 335—420).

6 Hist. de l'Eglise III 18.
7 Revue des etudes anciennes 40 (1938) 183 f.



— 399 —

Den letzten namhaften Beitrag zu den constantinischen
Problemen verdanken wir dem hochverdienten und streitbaren Brüsseler

Byzantinisten HenriGregoire. Als Vorarbeit zu der längst
von ihm in Aussicht gestellten großen Biographie Constantins
liefert er8 eine quellenkritische Untersuchung, die, wenn ihre
Argumente nicht mit triftigen Gegengründen widerlegt werden
können, eine wahre Umwälzung bringen wird. Angedeutet hatte
er seine neue These gelegentlich schon früher9; jetzt tritt er den

eingehenden Nachweis an, daß die unter Eusebs Namen
überlieferte sog. Vita Constantini gar nicht von Eusebius verfaßt10,
sondern ein Fälschermachwerk aus der letzten Zeit des 4.

Jahrhunderts sei, vielleicht hervorgegangen aus der Feder des arianischen

Bischofs Euzoios, des Erben nicht nur von Eusebs Bistum
zu Caesarea, sondern auch von dessen Bibliothek, die er auf Pergamente

umschrieb. Schon H. Schrörs hatte 1916 den Finger gelegt
auf die auffallende Tatsache, daß die angebliche Kreuzesvision
Constantins, die wir in der Vita lesen, von sämtlichen Kirchenvätern

bis und mit Augustin totgeschwiegen wird. Das erklärt
jetzt Gregoire höchst einfach daraus, daß die Vita eben erst gegen
400 entstanden sei. Eusebius selber weiß nicht nur in der
Kirchengeschichte, sondern noch in der Festrede zu Constantins
dreißigjährigem Regierungsjubiläum (335) nichts von jener Kreuzesvision.

Auch sonst enthält die Vita Entstellungen und
Geschichtsfälschungen, die Eusebius gar nicht begangen haben kann; echt
eusebianische Stellen aus der Kirchengeschichte hat der Verfasser
der Vita sogar gröblich mißverstanden. Falls dieses Verdammungsurteil

gegenüber der Vita sich bewährt, wird Eusebius entlastet
von dem Verdikt Burckhardts, der in ihm den «widerlichsten aller
Lobredner» und den «ersten durch und durch unredlichen
Geschichtschreiber des Altertums» sah. Eine Frage für sich ist es, ob

8 Byzantion 13 (1938) 561 ff.
9 Revue de l'Universite de Bruxelles 36 (1930/31) 254 ff.; Byzantion 7

(1932) 647. 661; L'Antiquite classique 1 (1932) 143.
10 Er knüpft an die Beobachtung W. Sestons an (Rev. des et. anc. 40,

107), daß die Vita in dem Schriftstellerverzeichnis des Hieronymus (de
viris illustribus 81) unter den Werken des Eusebius überhaupt nicht
aufgeführt ist.



— 400 —

Gregoire mit Recht auch die in die Vita aufgenommenen Edikte
und Briefe Constantins wieder als Fälschungen verwirft. Wie dem
sei: man wird an der von Gregoire scharfsinnig und energisch
vorgetragenen Beweisführung in Zukunft nicht vorbeigehen können.

Zu meinem Bedauern muß ich hier noch ein Wort in eigener
Sache beifügen. In einer Anmerkung (Byzantion 13, 561,1) beehrt
Gregoire meinen eingangs erwähnten Vortrag mit einem
förmlichen Wutausbruch. Er stellt diesen mit Einschluß der Anmerkungen

ganze 33 Seiten umfassenden Aufsatz an den Pranger als

«a lengthy paper» (ebd. 559, 1) und beklagt sich über dessen

«longueur». Obwohl er die «lange» Abhandlung «trois fois, texte
et notes» durchgelesen zu haben behauptet, sind ihm doch die

Erwähnungen Crivelluccis (Zeitschrift für Schweizerische Geschichte
17, 392) und Salvatorellis (ebd. 390) entgangen. Vor allem
vermißt er immer und immer wieder — Gregoire! «M. Stähelin qui
ne m'a point lu», seufzt er nochmals auf S. 583. Der Gedanke ist
ihm nicht aufgedämmert, daß man in einem Vortrag alles, was
nicht streng zum Thema gehört, geflissentlich beiseite, ja sogar
innerhalb des eigentlichen Stoffgebietes gewisse Hypothesen
unerwähnt gelassen haben könnte, die außer ihrem Urheber keine

Anhänger gefunden haben. Ein Beispiel: «II parle de la statue
ä la croix sans reference ä mon article de l'Antiquite classique.»
In diesem Artikel (L'Ant. class. 1, 135 ff., vgl. Byzantion 7, 647)
hatte Gregoire Constantins römische Triumphalstatue (Euseb. hist.
eccl. 9, 9, 10 f., vgl. Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 17, 398)
auf Grund von Rufins Übersetzung des eusebianischen Textes
gedeutet als Träger nicht eines Kreuzes und «heilbringenden
Zeichens», sondern eines vexillum und singulare signum. Damit
mutet er uns nichts Geringeres zu, als daß wir eine vollendete
Banalität für den eigentlichen Anlaß und Ursprung der ganzen
hoc s/gßo-Tradition halten sollen: der Senat hätte dem Kaiser für
seinen Triumphzug eine besondere Ehrenstandarte, ein Vexillum
mit Querstange verliehen, Constantin hätte sich mit diesem
Vexillum darstellen lassen und in der Inschrift sich gerühmt, durch
dieses «Zeichen» eben den Sieg errungen zu haben, der ihm den

Triumph erst ermöglichte; Eusebius aber hätte das militärische
Ehrenzeichen willkürlich in ein Kreuz umgedeutet und den Text



— 401 --

der Inschrift ins Christliche verfälscht. Ich würde zwar nicht
Gregoire, wohl aber Jean Gage Rev. des etudes latines 12 (1934)
398ff. zitiert haben, der die «serieuse difficulte logique»
hervorgehoben und Gregoires Hypothese durch eine stichhaltigere
ersetzt hat, — wenn ich überzeugt wäre, daß Rufinus wirklich an
dieser Stelle den Text des Eusebius nicht übersetzt, sondern, wie
Gregoire und Gage annehmen, an Hand der Inschrift, deren
originaler lateinischer Wortlaut ihm vorlag, richtiggestellt hat. Sehr
ungehalten ist Gregoire auch darüber, daß ich (S. 406, 78)
Constantins angebliche Apollovision vom Jahr 31011 bespreche «sans
remarquer que je suis le premier ä avoir fait usage de ce texte»;
mit Verlaub: der von mir zitierte Theodor Keim hat schon 1861
von diesem Text Gebrauch gemacht, und es ist Gregoire, der dies
nicht bemerkte! Eine einzige Unterlassung hat er mir mit Recht
angekreidet: ich habe (S. 401, 53) in der Tat übersehen, daß von
Eusebius die Damnatio memoriae des Crispus schon in der nach
326 veranstalteten letzten Ausgabe seiner Kirchengeschichte
vollzogen worden ist, die uns nur in syrischer Übersetzung vorliegt
(vgl. den Apparat bei Ed. Schwartz zu Eus. hist. eccl. 10, 9, große
Ausgabe S. 900 ff., kleine Ausg. S. 399). Aus allen andern
Vorwürfen spricht nur allzu deutlich die Gereiztheit Gregoires
darüber, daß er sich von mir nicht genügend respektiert und zitiert
fand. Einen Kenner von Gregoires Temperament kann das weiter
nicht überraschen. Unerwartet aber und sinnlos ist die Anschuldigung:

«II cite mon article sur la Conversion de Constantin, mais
il le cite ä faux [von mir gesperrt], en m'attribuant les idees
du Duruy.» Der Leser urteile selber. Aus Duruy, Histoire des
Romains VII (1885) 47. 68 zitierte ich (S. 389) die Sätze:
«Constantin fut avant tout un politique, il vit dans la religion12 un moyen
de gouvernement ...; nous avons essaye de penetrer jusqu'au fond
de l'äme de Constantin, et nous avons trouve une politique plutot

11 Paneg. 6 (7) 21, 3 ff. J. Bidez, L'Antiquite classique 1 (1932) 5 f.
vermutet ansprechend, daß diese Vision lediglich der Phantasie des
Festredners ihre Entstehung verdankt haben möchte. Ähnlich Lietzmann,
Sitzungsber. der Berliner Akad. 1937, 266.

12 So ist S. 389 Z. 4 zu lesen, nicht « politique », wie versehentlich
gedruckt wurde. S. 399 Z. 8 ist «312» Druckfehler für 311.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XIX, Heft 4 5



— 402 -
qu'une religion.» Ich fügte bei: «In gleichem Sinn äußert sich der
Brüsseler Byzantinist Henri Gregoire.» Dem Vorwurf des

Unterschiebens und falschen Zitierens muß ich die folgenden wörtlichen
Zitate aus Gregoire entgegenhalten: «Les empereurs se servent de

la religion comme d'une arme, tantot offensive, tantot defensive,
et leurs changements d'attitude en cette matiere sont toujours en

rapport avec les circonstances politiques... C'est la politique,
toujours, qui prime la religion»13. «Constantin a d'emblee tendu

vers le retablissement de l'unite imperiale. ..IIa poursuivi cette

politique, non pas en 'pauvre homme qui tätonne', mais en homme

fort, riche de volonte et de temperament, et qui va droit son chemin

sans craindre de trebucher dans le sang. Bien entendu, comme tous

les vrais politiques, il a evite de brüler les etapes... Aussi
longtemps que son but prochain fut de se consolider dans sa Gaule,
de se legitimer aux yeux de la tetrarchie qu'il menagea, il n'a pas

l'air de 'chercher' beaueoup du cote du christianisme: il est de

la religion de l'immense majorite des ses sujets. Mais, des que
maitre de tout l'occident il n'a plus affaire avec l'Eglise de la

Gaule seule, insignifiante et atone d'apres l'expression de Camille

Jullian, mais avec les chretiens de l'Espagne beaueoup plus actifs

(Hosius [sie, gemeint ist Ossius]) et surtout avec la turbulente

Eglise d'Afrique, evidemment il a, il doit avoir, une politique
chretienne; il tenait ä conserver l'Afrique dont les revoltes avaient

tant gene Maxence... Enfin, quand il est en conflit avec Licinius
et surtout lorsqu'ä partir de 319 la guerre d'Orient s'annonce

ineluctable, il mire resolument sur le christianisme pour preeipiter
la desaffection des sujets de son beau-frere»14. «Par la conquete
de l'Afrique, l'etat de Constantin est devenu du coup une 'puissance

chretienne', comme on dit de la France et de l'Angleterre
que ce sont des 'puissances musulmanes'» 15. Gegenteilige «Ideen»

hat Gregoire bis jetzt meines Wissens nicht veröffentlicht;
vielleicht sind sie der künftigen großen Biographie Constantins
vorbehalten. Habe ich mich nun wirklich des «citer äfaux» schuldig ge-

13 La «conversion» de Constantin, Rev. de l'Univ. de Bruxelles 36

(1930/31), S. 264.
14 Byzantion 7 (1932) 651.
is Ebd. 657.



— 403 -
macht? War ich nicht berechtigt, die Beurteilung Constantins
durch Gregoire unmittelbar neben derjenigen durch Burckhardt
und Duruy einzureihen? Auch J.-R. Palanque16 stellt Gregoire
in die Nähe von Burckhardt und Duruy; er äußert sich über
Gregoires Ansicht: «Cette vue repose aussi sur le postulat que ces
princes ne se laissent guider que par l'interet politique, ä l'ex-
clusion de toute conviction religieuse.» Ebenso definierte noch
jüngst W. Seston 17 den Constantin, wie Gregoire ihn sieht, als
«l'homme d'Etat qui subordonne tout, meme sa foi, aux interets
de sa politique». Wäre ich schuldig, so könnte ich mich demnach
mindestens auf erlauchte Mitschuldige berufen18.

1S Hommes d'Etat, Bd. I 419. Vgl. auch Histoire de l'Eglise III 27 f.
17 Rev. des etudes anciennes 40 (1938) 106.
18) Erst bei der Korrektur kann ich noch hinweisen auf die Abhandlungen

von H. v. Schoenebeck « Beiträge zur Religionspolitik des
Maxentius und Constantin » (Klio, Beiheft 43, 1939) und A n d r. A 1 f ö 1 d i
« Hoc signo victor eris. Beiträge zur Geschichte der Bekehrung Konstantins

des Großen » (erschienen in den « Pisciculi, Franz Joseph Dölger
dargeboten » Antike und Christentum, Ergänzungsband I, Münster 1939,
S. 1 ff.), sowie auf das illustrierte Buch von Karl H ö n n, Konstantin
der Große (Leipzig 1940).


	Nachlese zu Constantin

