
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 19 (1939)

Heft: 2

Artikel: Von den Anfängen der bündnerischen Täuferbewegung

Autor: Vasella, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-73883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-73883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den Anfängen der bündnerischen Täuferbewegung.

Von Oskar Vasella.

Die bündnerische Täuferbewegung ist in ihren Ursprüngen
aufs engste mit dem zürcherischen Täufertum verwachsen. Sie
verdankt ihre Bedeutung durchaus dieser Tatsache; denn es ist fraglich,

ob anfänglich irgendein schweizerischer Ort nächst Zürich
überhaupt so Erhebliches zur Verbreitung der Täufergesinnung
beigetragen hat wie Graubünden, vor allem durch die beiden
Persönlichkeiten Andreas Castelberger und Georg Cajacob. Beide sind
sehr bald ausgezeichnet worden durch volkstümliche Namen:
« Andres auf der Stülzen », der Name Cajacob aber wurde fast ganz
durch den Zunamen Blaurock verdrängt. Eine genauere Kenntnis
der Anfänge und der Verbreitung des Täuferwesens in Graubünden
fehlt uns freilich, so gut wie auch die Frühzeit der neugläubigen
Bewegung im Bistum Chur einer vertieften Darstellung bedarf1.
Wenn wir in der vorliegenden Studie versuchen, einige Auffassungen

zu berichtigen, auch einiges Neue beizubringen, so tun wir
es im vollen Bewußtsein der noch gänzlich unzulänglichen Einsicht
in die sehr verzweigten Zusammenhänge der bündnerischen mit
der allgemeinen Täuferbewegung.

1 Zu Castelberger s. Mennonitisches Lexikon. Herausgegeben von Chr.
Hege und Chr. Neff. I. Bd. Frankfurt a. M. 1913—24, p. 71. Der Artikel
Blaurock, ebenda S. 227—234, stützt sich auf den Aufsatz von Jos. R. Beck,
Georg Blaurock und die Anfänge des Anabaptismus in Graubünden und Tirol.
Vorträge und Aufsätze der Comenius-Gesellschaft VII (1899). Aus dem Nachlaß

herausgegeben von J. Loserth. Vgl. auch Fr. Jecklin, Jörg Blaurock vom
Hause Jacob, Jahresbericht der hist.-ant. Gesellschaft Graubündens 1892.
Die Geschichte der Anfänge der Reformation in Graubünden muß viel stärker
in die schweizerische Reformationsgeschichte eingeordnet werden. Völlig
verfehlt ist es, Graubünden vom übrigen Bistum überhaupt zu isolieren.



— 166 —

/. Zur Biographie Georg Cajacobs gen. Blaurock.

Die neugläubige Bewegung nahm in den schweizerischen
Städten von zwei Korporationen ihren Ausgang: von Klöstern oder
Stiften und von den städtischen Räten. Wegbereiter der reformerischen

Ideen waren in mehr als einer Stadt geistliche Kreise, den
notwendigen Rückhalt bot der einmal ins Rollen gebrachten
oppositionellen kirchlichen Bewegung der städtische Rat2. Als zentraler
Herd der bündnerischen Bewegung müßte nach den bisherigen
Darstellungen, vor allem jener des verdienten Forschers Emil Egli,
das Prämonstratenserstift St. Luzi in Chur gelten3. Diesem Stift
gehörte, nach früheren Auffassungen, der bekannte Korrespondent
und Freund Zwinglis und Vadians Jakob Salzmann als Schulmeister
an. Zwei namhafte Täuferführer waren Mitglieder des Konvents:
Georg Blaurock und Wolfgang Ulimann. Schließlich leitete das Stift
kein Geringerer als Abt Theodul Schlegel, der Luthers Auftreten
jubelnd begrüßt und später wie wenige Persönlichkeiten des
Bistums entscheidend in die bündnerischen Religionsstreitigkeiten
eingegriffen hatte. Nun ist jedoch die Rolle des Stiftes zu St. Luzi
fraglos überschätzt worden. Salzmann war hier niemals Lehrer
gewesen, sondern er gehörte als Domschulmeister und
Kapitelsschreiber ganz in den Kreis des bischöflichen Hofes4. Vollends
erweist sich jetzt auch die Meinung, Cajacob sei Prämonstratenser
in Chur gewesen, als unhaltbar. Wolfgang Schorant, genannt
Ulimann, ist freilich, nach dem einwandfreien Zeugnis von Johannes
Kessler, Prämonstratenser zu St. Luzi gewesen, obgleich sein Name

2 Das gilt nicht allein von Zürich. In Freiburg waren die Chorherren
von St. Nikiaus Träger der neugläubigen Ideen. Hier schritt der städtische Rat
freilich ein. Vgl. A. Büchi, P. Girod. Zs. f. Schweiz. Kirchengesch. 1924, Bd. 18,
p. 1 ff. In Schaffhausen nahm das Benediktinerstift Allerheiligen eine ähnliche
Stellung ein. S. Jak. Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft
Schaffhausen. Zürich 1929, p. 63 ff. Es ließen sich noch andere Beispiele
anführen.

3 E. Egli, Schweiz. Reformationsgeschichte. Zürich 1910, p. 140, 325.
4 Vgl. auch Tr. Schiess, Jak. Salzmann. Zwingliana I, 168 f. Dazu

unsern Aufsatz in Zschr. f. Schweiz. Geschichte 1930, Bd. X, p. 479 ff. und
die Nachträge zur Biographie Salzmanns in unserer Arbeit: Untersuchungen
über die Bildungsverhältnisse im Bistum Chur. Jahresberichte der hist.-ant.
Gesellschaft Graubündens 1932, p. 41.



— 167 —

im Wahlakt Theodul Schlegels vom Jahre 1515 nicht aufgeführt
ist6. Diese Tatsache schließt keinen Widerspruch in sich, sondern
sie beweist bloß, daß auch Ulimann, wie viele andere seiner
Gesinnungsgenossen, der jungen Generation angehört hat. Jugend
und Radikalismus zeichnen die meisten Täuferführer aus. Die
Angabe des St. Galler Chronisten über seinen engern Landsmann wird
übrigens durch die Basler Akten vollauf bestätigt. Der « usgeloffne
munch » Ulimann wird am 26. August 1528 unter Strafe des Er-
tränkens aus Basel weggewiesen 6. Fraglich erscheint nur, wann
Ulimann das Stift aufgegeben hat. Sicher ist er erst in St. Gallen
als Täufer gewonnen worden, und zwar von Laurenz Hochrütiner,
einem andern St. Galler, der früh bedeutsam genug hervorgetreten
ist7. Ulimann ist 1525 mit Grebel zu Schaffhausen zusammengekommen

und hat von ihm, wohl nach dem Beispiel von Blaurock, durch
Untertauchen in den Rhein die Taufe empfangen 8. Als Zeitpunkt
des Wegzugs von Chur darf man für Ulimann wohl etwa das Jahr
1523 annehmen9. Im Jahr 1521 stand Abt Schlegel noch auf Seite
der reformerisch Gesinnten. Wann er selbst die entscheidende Wen-

5 Joh. Kessler, Sabbata. Herausgegeben vom Hist. Verein St. Gallen,
bearbeitet von E. Egli. St. Gallen 1902, p. 110, 144, 340; p. 110: «der war
ein monach zu Chur by sant Luci gewesen. » Wahlakt Theodul Schlegels vom
16. April 1515. Bischöfl. Archiv Chur L. 37.

6 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation II (1933),
p. 484: « Wolffgang Ulimann von sannt Gallenn, ist inn Michel Schniders
hus, gat an miner hern werk, ist sannt Gallenn toufft wordenn. » 1527 Mai
13. Das Urteil in Band III (1937), 152: « W. Ulmann von sanct Gallen, ein

usgeloffner munch und ein widertoiffer». Vgl. P. Burckhardt, Die Basler
Täufer, Basel 1898, p. 21.

7 Joh. Kessler, Sabbata 144. Vgl. Abr. Sculteti annal. evangelii. Heidel-
bergae 1618, p. 224: «Wolffgangus Ulmian, nuper monachus Curiensis»,
p. 263: « Läurentius alterum lectorum Sangallensium Wolffgangum privatim
aggressus veneno suo infecit». Die Quellenkenntnis dieses Autors ist sehr
beachtenswert.

8 Zur Taufe Ulimanns s. Kessler 1. c. Abr. Sculteti 1. c. 263. Joh. Heinr.
Ottius, Annales Anabaptistici. Basileae 1672, p. 34. Im übrigen s. auch E. Egli,
Die St. Galler Täufer. Zürich 1887, p. 19 f., 24.

9 Im November 1523 kam Hochrütiner nach St. Gallen. E. Egli,
St. Galler Täufer, p. 18. Demnach kann die Bekehrung Ulimanns durch
Hochrütiner kaum vor 1524 stattgefunden 'haben. Ulimann begann als
Winkelprediger gleichzeitig mit Kessler. Kessler, Sabbata 110, 148.



— 168 —

düng vollzogen hat, kann nicht nachgewiesen werden. Wichtig
bleibt jedoch die Feststellung, daß Schlegel 1521 mit Konrad Grebel
in Briefwechsel gestanden hat, daß also hier viel weitreichendere
und engere Beziehungen vorliegen, als man nach den dürftigen
Nachrichten vermuten möchte10.

Johannes Kessler nennt nun auch als einziger unter den
zeitgenössischen Chronisten den ganz genauen Herkunftsort Cajacobs:
Bonaduz, das damals mit der Gemeinde Rhäzüns noch vereinigt
war. Als Mönch kennt er ihn aber nichtu. Keiner der uns bekannten
Chronisten weiß Näheres um die Herkunft Blaurocks 12. Dieser,
sehr bald einer der berühmtesten Führer der Taufgesinnten, ist den

Zeitgenossen allgemein unter seinem Übernamen Blaurock bekannt
geworden. Als Herkunftsort nannte man die wohlbekannte Stadt
Chur, unweit von ihr liegt ja Bonaduz. Dem romanischen Namen
Cajacob zog man den verdeutschten Familiennamen: vom Hus

10 Vadianische Briefsammlung. St. Galier Mitteilungen Bd. 25, p. 412,
No. 297: «Quod ad epistolam Lutheri attinet, non est, quod vereare. Iam
pridem odoraveram a reverendo Puccio, aliquid pensionis, ut vocant, Vadia-
num, dignissimum magna, sperare et ob hoc submonitus a reverendo abbate
s. Lucii, ut prudentius epistolas tuas tractarem. Is tibi ut cordi suo bene
vult et favet, ut ex epistolaeius ad C. Grebelium scripta
intelligere potes, quamquam nee solus sit inter Rhaetos, qui optima et lo-
quantur et precentur Vadiano, ut olim coram senties, cum te nobis optimus
maximus dederit. » Brief Salzmanns an Vadian vom 16. März 1521.
Beachtenswert ist auch, daß der Schaffhauser Hans von Waldkirch Schwager
Grebels ist. Salzmann widmete Waldkirch die Acta des Gesprächs zu Ilanz.
Neudruck Chur 1904. Im Oktober 1521 stand Schlegel noch im Banne der
neuen Ideen. Vadian. Briefsammlung 1. c. p. 396.

11 Kessler 1. c. p. 150: «Georg von Hus Jacobs zu Bonaduz, den sy
nennend den starken Georgen », wird als Erzwiedertäufer und Lehrer mit
Grebel und Manz genannt. Vgl. p. 141 die andere Stelle.

12 S. die Chronik des Bernhard Wyss. Quellen zur Schweiz.
Reformationsgeschichte I (1901), p. 78. H. Bullingers Reformationsgeschichte I, 238,
297, 381 f., 297: « Jörg vom huß Jacob von Chur, genampt Blaurock ». Basler
Chroniken VI (1902): Die Chronik Konr. Schnitts 1518—33 p. 129. Hier
werden als erste Anfänger Thomas Münzer, zu Zürich Fei. Manz und K.
Grebel, L. Hochrütiner, Blaurock und Frid. Abyberg aufgezählt. Val. Tschudi,
Chronik der Reformationsjahre 1521—33. Herausgegeben von J. Strickler.
Jahrbuch des hist. Vereins des Kt. Glarus 24. H. (1888) nennt Blaurock nicht,
ebenso wenig H. Salat.



— 169 —

Jakob vor. Unter diesen Personalien erscheint Blaurock auch in
den zeitgenössischen zürcherischen Akten13. Zwingli selbst nannte
seinen erbitterten Gegner zutreffend: «Georgius de domo Jacob».
Er spricht sonst nicht viel von ihmu. Die Täuferquellen selbst

geben durchaus den richtigen Sachverhalt wieder. Sie sprechen nie

vom « münch » Blaurock, sondern stets vom «pfaffen». In andern
Fällen unterscheiden sie sehr bewußt Mönch und Pfaff15.

Wie die Behauptung, Blaurock sei Prämonstratenser zu
St. Luzi gewesen, sich zum festgeglaubten und allgemein
verbreiteten Irrtum verdichten konnte, läßt sich genau nicht mehr
nachweisen. Indessen offenbaren spätere Nachrichten sofort das

Widerspruchsvolle. Der verdiente zürcherische Historiker Job. C.

13 Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation Bd. I, No.
646, p. 288—90: «Jörg vom hus Jakob von Chur». Vgl. No. 675, 692.' Vgl.
dazu etwa Val. Anshelm, Berner Chronik Bd. V (1896), p. 238: «Jörg Blaw-
rock, nampt sich vom hus Jacob von Kur ». Die Chronik des Bernhard Wyss
I.e. p. 78: «Jörgen Blawröckli». H. Bullinger I.e. p. 238: «Jörg Blaw-
rock » etc.

14 Zw. WW VI (1936), p. 153. Vgl. ebenda die Anm. 3: «Sed hoc

memoratu dignum est, cum Georgius ille, quem omnes alterum Paulum
vocant, de domo Jacob virgis apud nos caederetur usque ad portam
infernam ». Zwingli wirft hier Blaurock Eidbruch vor.

16 Joh. Heinricus Ottius, Annales Anabaptistici, p. 291; nachdem er

von Hubmeier spricht, fährt er fort: «Huic merito accensendus omnium
turbulentissimus et pertinacissimus Georgius Jacobi dictus alias coerulea toga
Blawrock ex vestitu, olim sacerdos, origine Curiensis a Gre-
belio rebaptizatus, ut ipse confessus ». Geschichtbuch der Hutte-
rischen Brüder. Wien 1923 (Zürich Zentralbibl. CB 2014), p. 34: « einer von
Chur.., nämlich ein Pfaff mit Namen Georg vom Haus Jakob, den man
sonst hat genennt Blabrock». Vgl. dazu p. 40, 42, 54 f. Übereinstimmender
Text bei Jos. Beck, Die Geschichts-Bücher der Wiedertäufer in Österreich-
Ungarn. Fontes rerum Austriacarum 2. Abt. Bd. 43 (1883), 18. Dazu ferner
die wohl darauf beruhenden Darstellungen: Der blutige Schau-Platz oder

Märtyrer Spiegel der Tauffs-Gesinnten. Ephrata 1748 und 1749, 2. Buch,

p. 22—26. Gründliche Historie von denen Begebenheiten, Streitigkeiten und

Trennungen, so unter den Taufgesinnten etc. bis aufs Jahr 1615

vorgegangen (Zentralbibl. Zürich Gal. Tz 792) 87 f. Über den seltenen Druck
des Märtyrerspiegel (wir benutzten das Exemplar der Zentralbibliothek Zürich
Res. 17) s. die vortreffliche Orientierung von Ad. Fluri, Beiträge zur
Geschichte der bernischen Täufer. Blätter für bernische Geschichte VIII (1912),

p. 50 ff.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XIX, Heft 2 4



— 170 —

Füsslin (1741) sieht als erster in Blaurock einen ausgesprungenen
Mönch. Woher er seine Meinung entlehnt hat, ist völlig unerfindlich.

Alle Belege, welche er angibt, lassen den Beweis dieser
Behauptung vermissen 16. Doch schon der bündnerische Geschichtsschreiber

Peter Dom. Rosius ä Porta folgt ihm (1771) in seiner
den Zeitgenossen wohlbekannten Reformationsgeschichte
Graubündens. Der gewissenhafte, aber der Polemik nicht fremde En-
gadiner Prädikant hebt diese Tatsache ohne Zweifel besonders hervor,

weil der Vorwurf, dem Kloster entsprungen zu sein, etwas
Ehrenrühriges erhalten hatte17. Auf ä Porta stützt sich Ambrosius
Eichhorn in seiner Bistumsgeschichte 18. Damit war nun Blaurock
noch keineswegs dem Stift St. Luzi zugewiesen. Bertheau nimmt
zwar an, er sei Regularkleriker gewesen, wagt es aber nicht,
Cajacob bestimmt nach St. Luzi in Chur zu verweisen 19. Es kann
nun gleichgültig sein, auf welche Weise Georg Cajacob zum
Prämonstratenser zu St. Luzi gemacht worden ist. Wir haben dem Irr-

16 Joh. C. Füsslin, Beyträge zur Erläuterung der Kirchenreformationsgeschichten

Bd. I (1741), p. 263, Anm.: «Dieser Blaurock war ein
ausgesprungener Mönch. Er gesellete sich zu den Widertäuffern etc.» Zitiert
werden Zwinglii opp. tom. II fo. 28b, ed. Gualtherus, sodann die « Gründliche
Historie », p. 87, wo jedoch Blaurock keineswegs als Mönch genannt wird.
Joh. Jak. Hottinger, Helvet. Kirchengeschichten III (1707), p. 222 stellt die
Sache richtig dar. Vgl. p. 152, 265.

17 P. Dom. Ros. ä Porta, Historia reformationis I (1771) 82 f.: «Duobus
istis adiunxit se Georgius Jacobi, patria Curiensis, excucullatus monachus,
fervidissimi ingenii, ac linguae impotentis homo, a suis ob eloquentiam alter
Paulus, aut der starke Georg i. e. wegen des starken Glaubens», etc. Er
zitiert Füsslin.

18 Ulr. Campelli Historia raetica ed. PI. Plattner. Quellen zur Schweizer
Geschichte Bd. 8 f. 1887/90 schweigt sich über die Täuferbewegung völlig
aus, was uns sehr beachtenswert scheint; vergleichsweise sei angeführt, daß
er (II, 12) nicht vergißt, den Jetzerhandel zu erwähnen. Ambr. Eichhorn,
Episcopatus Curiensis (1797), p. 147: «Circa idem tempus etiam anabaptistae
per Rhaetiam furere ac subditos a subiectione superioribus praestanda dehor-
tari coeperunt; eorum puippe dogma primarium est, omnes homines prorsus
aequales esse nee unum alteri posse subiici. Praecipuus inter eos extitit
Georgius Iacobi Curiensis Blaurock dictus, qui monasticen, quam antea pro-
fitebatur, perfidus et sacrilegus reliquerat. Ast brevi post pernicies haec
publico iudicio Maiaevillae extincta fuit.»

19 Allgemeine deutsche Biographie Bd. XI (1880), p. 86.



— 171 —

weg der Geschichtsschreibung nicht weiter zu folgen. Wesentlich
ist für uns der Nachweis, daß zwischen den Aussagen der ursprünglichen

Quellen und späterer darstellender Werke unlösbare
Widersprüche bestehen, daß zudem ein positives Zeugnis für die immer
wieder vorgebrachte Meinung, Georg Cajacob hätte dem Stift
St. Luzi angehört, nicht zu erbringen ist. Emil Egli hat durch seine

angesehenen Arbeiten sicher am meisten zur Verbreitung des

Irrtums beigetragen20. Genannt werden muß jedoch auch der von
erfinderischer Phantasie nicht freie und viel verwendete Vortrag
des hervorragenden österreichischen Forschers Jos. Beck21. Halten
wir das Ergebnis fest, daß Blaurock nicht Mönch, nicht Regular-
kleriker, sondern Säkulargeistlicher gewesen ist. Neue, quellenmäßige

Notizen bestätigen dies 22.

Georg Cajacob ist Sohn Luzi Cajacobs, der wohl zu Bonaduz

einfacher Bauer gewesen ist. Das Geschlecht ist hier bereits 1437

nachgewiesen23. Ob der spätere Täuferführer tatsächlich, wie Beck

annahm, die Domschule in Chur besucht hat, läßt sich nicht
nachweisen. Möglich ist es, denkbar wäre aber auch, daß Blaurock als

fahrender Schüler auswärtige Schulen besucht hätte. Sicher ist er

20 E. Egli, Die St. Galler Täufer. Zürich 1887, p. 20. E. Egli, Schweiz.

Reformationsgeschichte, p. 325. In der Monographie: Die Züricher Wiedertäufer.

Zürich 1878 fehlt die Behauptung.
21 Beck, Fontes rerum Austriacarum 2. Abt., Bd. 43 (1883), p. 16, Anm.

Beck, Georg Blaurock, p. 1—2. Nach ihm wäre Blaurock mit dem Ordensgewand

angetan nach Zürich gekommen!
22 Hier folge die Stelle aus dem Rechnungsbuch, 1527—31 (bisch. Archiv

Chur), p. 195: « Luci Ga Jacum von Banadütz zu Rotzuns sol der stifft als

gült unnd bürg sins sons, pfaff Jörgenn Ga Jacum des toüffers bis

uff ussgenden augsten nachgeschribens jars zu zalenn umb liffrung
unnd costungs des selben pfaffenn, der vom herrenn unnd gericht zu Rot-
zunnss gen Chur dem bischoff sins widertöffens halb fenngklich überannt-
würt unnd 18 wochen zu hoff im thurn behalten ist, mit hoffmaister aman
Frena für liffrung, thürn, lesi, keller unnd koch ains wordenn umb VIII
gülden Rheinisch XII er. Actum 2 maii anno 25. Sind gar nach alle gstorbenn,
besorgenn, es sy als verlorenn.» Diese Bemerkung erklärt sich aus der
Tatsache, daß das Guthaben unter den alten Restanzen aufgeführt ist.

23 Christoffel « Camjacob» ist am 31. VII. 1437 urkundlich bezeugt, wohl
als Lehensmann Freiherr Ulrich Bruns von Rhäzüns. Urkunden zur Schweizer
Geschichte aus österreichischen Archiven ed. R. Thommen. Bd. III (1928),

No. 284. Vgl. auch Fr. Jecklin, Jörg Blaurock, p. 7.



— 172 —

im Sommersemester 1513 in Leipzig an der dortigen Hochschule
als « Jeorgius Jacob de Chur» eingeschrieben worden24. Wie lange
er den Universitätsstudien obgelegen hat, wissen wir nicht. Einen
akademischen Grad hat Blaurock kaum erworben. Er dürfte
vielmehr, wie manche seiner Landsleute, während wenigen Jahren das
typische Wanderleben des damaligen Hochschulstudenten gelebt
haben, bis er im Februar 1516 seine erste Anstellung im Bistum
Chur als Pfarrvikar in Trins erlangte 25. Über seine Seelsorgetätigkeit

erfahren wir nichts. Doch gehört der junge Leutpriester zu
jenen Geistlichen, die sich in sittlicher Hinsicht keine nachweisbaren
Blößen gegeben haben. Was Blaurock sich in Trins zuschulden
kommen ließ, ist keines besonderen Tadels würdig, gemessen an
der wilden Zügellosigkeit damaliger Sitten, die in einer Masse von
Streitigkeiten zum Ausdruck kommt26. Die Kollatur der Pfarrei

21 Beck 1. c. behauptet: « genoß den Schulunterricht in Chur und
wurde mit der Zeit Mitglied des damals noch hochangesehenen St.
Luciuskonventes ». Die Inskription in Leipzig wiesen wir in unserer Arbeit:
Untersuchungen (62. Jahresbericht der hist.-ant. Gesellschaft Graubündens), p. 164,
No. 429 nach. Vgl. Jecklins Aussage p. 7 f.

25 Betr. Wanderleben einzelner Geistlicher s. einzelne Beispiele bei
Vasella, Untersuchungen p. 96, Anm. 142, 105. « Dominus Jeorgius N. de
Rotzuns tenetur quasi a festo purificacionis Marie anno etc. XVI unacum
collectis. Dedit unum florenum Renensem in moneta per se XI decembris anno
etc. XVII. Notarius est solutus de parte sua etc. Dedit unum florenum Renensem

in moneta per se in consistorio die XII. februarii anno etc. XVIII, et
solvit nunc inducias totaliter, quia cessit purificationis a vicariatu circa festum
Epiphanie anno proxime notato. Notarius est solutus. » Bisch. Archiv Chur,
Registrum Induciarum p. 160. Am 11. Dezember 1517 ist Cajacob in Chur
Zeuge. I.e. Debitorium Generale 1, 1152. Vasella, Untersuchungen, p. 164,
No. 429, muß XVII statt XVI für das Jahr gelesen werden.

26 « Dom. Jeorgius Faner de civitate Curiensi vicarius in Trins tenetur
1 florenum Renensem pro absolucione cautele super eo, quod cum domino
Jeorgio de Ga Jacum de Rotzuns in contencionem venit, causa defensionis
se ad arma dedit. Recepit eandem per se ipsum prima februarii anno 18.
Tenetur alias XXX sol. den. uti in principio libri Chur invenitur etc.»
1. c. I, 1027. « Dominus Georgius de Ga Jacum de Rotzuns olim vicarius in
Trins tenetur ad minus IUI gülden Renenses pro absolucione super eo,
quod dominum Jeorgium Faner modernum vicarium in Trins frivole, non
legittime occasionatus pugno percussit in faciem ad sanguinis copiosam effu-
sionem ledendo. Recepit eandem per se X. die februarii anno etc. XVIII.
Notarius non habebit partem et id, quod dedit, ad aliud debitum induciarum
Trins recepi, ut illic habetur.» 1. c. I, p. 33.



— 173 —

Trins gehörte den Freiherren von Höwen, wenigstens gemäß der
Trennungsurkunde von Tamins und Trins vom 20. April 1459 27.

Daher ist es auch ausgeschlossen, daß Cajacob diese Seelsorge als
Prämonstratenser ausgeübt hätte. Länger als bis zum Beginn des
Jahres 1518 ist er übrigens nicht hier geblieben; denn sein Nachfolger

Georg Faner von Chur, mit welchem er in blutige Streitigkeiten

geriet, bezahlt seine Induziengebühren schon vom Dreikönigsfest
1518 weg. Dieser rasche Wechsel der Pfarrei darf uns nicht

überraschen; denn die Anstellung selbst war ja befristet. Der Geistliche

besaß keinen Anspruch auf dauernde Anstellung, sondern er
wurde nur von Jahr zu Jahr bestätigt. Die letzte Abrechnung der
bischöflichen Kurie mit Cajacob stammt vom 8. Februar 1519.
Deren Guthaben belief sich damals auf 4 Gulden 5 Schilling. Die
Schuld ließ Cajacob unbeglichen; denn der Übertrag des Guthabens
in das neue Rechnungsbuch ist mit dem ausdrücklichen Vermerk
versehen: «Translatum, non solutum»28. Es ist die letzte Spur,
die wir vom katholischen Geistlichen Cajacob kennen 29. Aus dem
Dunkel der vergangenen Zeiten steigt erst wieder der bald berühmt
gewordene Täuferführer Georg Blaurock empor.

Wohin ist Cajacob 1519 gezogen? Was ist er vor seinem Über-

27 Fehlerhafter Abdruck der Urkunde bei H. Bertogg, Beiträge zur
Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und Hinterrheintal. Chur 1937.
Diss. phil. Zürich, p. 120.

20 « Anno domini etc. XVIIII, die VIII februarii computavi cum domino
Georgio de Ga Jacum de Rotzuns pro singulis debitis induciarum et collec-
tarum de Trins et absolucione iniectionis violentarum manuum in sacer-
dotem ut supra et singulis hactenus datis defalcatis remansit adhuc obli-
gatus in summa quatuor florenorum Renensium et V sol. den. Facit IUI
gl. R. V s. d. Translatum, non solutum. » 1. c. I, 33.

«Anno domini etc. XVIIII die VIII februarii computavi cum domino
Georgio de Ga Jacum de Rotzuns de singulis restantibus debitis induciarum
collectarum de Trins et absolucione iniectionis manuum violentarum in dominum

Georgium Faner presbyterum Curiensem et singulis hactenus datis
habitis defalcatis remansit adhuc ad sigillum obligatus in summa videlicet
IUI gl. V. s. d.» 1. c. Debitor. Univ. seu Generale, p. 229. Über das Jahr der
Anlage dieses Buches läßt sich vorläufig ganz Genaues nicht sagen.

29 Bemerkt sei noch, daß im sogen! Liber horarum von 1521 (das sämtliche

Geistliche, die das neue Brevier von 1521 bezogen, verzeichnet) der
Name Blaurocks sich nicht findet.



— 174 —

tritt zum neuen Glauben gewesen? Jedenfalls ging er nicht nach

dem Stift Roggenburg, dem Mutterkloster St. Luzis, wie Egli
vermutete 30. Dafür fehlen alle Voraussetzungen. Daß Cajacob erst

1519 in St. Luzi eingetreten wäre, darf nach dem Befund der

Quellen, wie wir ihn dargelegt haben, nicht mehr angenommen
werden. Wahrscheinlich ist er überhaupt aus dem Bistum Chur

weggezogen. Wenn im Dialekt Blaurocks sich schwäbische
Elemente wirklich vorfinden, wie Egli hervorhebt, dann dürfte man

am ehesten an einen Aufenthalt des Romanen in Süddeutschland

denken31. Dahin weisen auch die frühen, sehr engen und dauernden

Verbindungen der bündnerischen Täufer mit Süddeutschland

hin; freilich darf man nie vergessen, daß Blaurock Grebel um 3,

Manz aber um 2 Jahre überlebt hat. Diese wenigen Jahre aber

waren erfüllt von einem rastlosen Missionseifer der Täuferapostel,
deren Zentren nach dem Verlust von Zürich offenbar Straßburg
und vor allem Augsburg wurden 32. Beachtenswert bleibt immerhin,
daß am 10. August 1535 « Jeorg, so sich nempt vom hus Jacob

uss Franncken land burtig » zu Schaffhausen Urfehde schwören muß

wegen seiner täuferischen Gesinnung. In ihm dürfen wir vielleicht
einen Verwandten Blaurocks erblicken 33. Wie dem aber auch sei,

im Bistum Chur war Cajacob seit 1519 nicht mehr als Geistlicher
angestellt. Er hat jedenfalls früh geheiratet. Sein Weib wird 1525

39 Die St. Galler Täufer, p. 20.
31 I.e.
32 Das wird noch näher zu zeigen sein.
83 C. A. Bächtold, Die Schaffhauser Wiedertäufer. Beiträge zur

vaterländischen Geschichte, herausgegeben vom hist.-ant. Verein des Kt.
Schaffhausen, H. 7 (1900), p. 112 verweist die Urfehde ins Jahr 1529. Zu Unrecht!
Der Text (Vergichtenbuch 1460—1551, fo. 102b, Staatsarchiv Schaffhausen)
lautet: « Jeörg, so sich nempt vom hus Jacob, uss Franncken land burtig,
hatt den widertöüffischen glouben angenomen unnd den in miner hern gericht
und piet geüptt, zu dem hatt er den aid unnd das urvech umb sin gefeng-
knus lutt miner hern statt Satzung unnd brach nitt wellen schweren unnd
wil ouch von dem widerthöüffeschen glouben nit abstan.» Er wird daher
vom städtischen Gericht verurteilt, an den 4 Stadttoren ausgepeitscht zu
werden, sodann wird er der Stadt verwiesen. Urteil vom 10. August 1535.

Die Abschrift dieser Stelle verdanke ich Prof. Dr. Schib in Schaffhausen.
Daß es ein Sohn Cajacobs ist, darf kaum angenommen werden.



— 175 —-

ausdrücklich, wenn auch ohne Namen, erwähnt34. Sein späterer
Gesinnungs- und Leidensgenosse Job. Brötli, Kaplan in Quarten,
ist 1523 wegen seiner Heirat vom Vogt in Sargans gefangen
genommen worden35. Diese Gefangennahme wird uns durch die
Quellen der bischöflichen Verwaltung bezeugt, über Blaurock aber
schweigen sich dieselben Quellen ganz aus.

Blaurock mag 1519 ein junger Geistlicher von etwa 27 Jahren
gewesen sein. Er ist um das Jahr 1492 geboren; denn das erste
geistliche Amt dürfte er 1516 mit etwa 24 Jahren übernommen
haben. Er war annähernd gleichen Alters wie Johannes Brötli,
der seine Studien nur zwei Jahre später als Blaurock 1515 in Basel
begann. Wolfgang Ulimann ist nach 1515 in St. Luzi eingetreten,
kann also wieder nicht viel jünger als Brötli und Blaurock gewesen
sein 3e. Drei bedeutende Täuferführer, alle 28—30 Jahre alt, als die
religiöse Krise sich auszuwirken begann, standen bald drei Männern
gleichen Alters gegenüber, die um 8—10 Jahre älter waren:
Zwingli, Vadian und Comander37. Der Radikalismus war auch
damals Sache der Jugend.

Wann Blaurock nach Zürich kam, wissen wir nicht, auch nicht
woher38. Indessen ist so viel sicher, daß gegenüber allen späteren

34 Egli, Actensammlung I, No. 675: Verhör vom 25. III. 1525, p. 304.
35 Vgl. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur II (Stans 1914), p. 22.
36 Als Weihealter nehmen wir 24 Jahre an. Vgl. J. B. Sägmüller, Lehrbuch

des kath. Kirchenrechts, 3. Aufl. (1914), p. 211. Man muß für Cajacob
die erste nachweisbare Anstellung mit dem Jahr 1513 der Inskription
zusammenhalten. Viel Sichereres läßt sich aus den bisher bekannten Daten
nicht erschließen. L. Haetzer ist um 1500 geboren, Kapl. in Wädenswil,
Schriftführer an der 2. Disputation. Vgl. Mennonitisches Lexikon II, 225.

37 Über das Alter Comanders (geb. 1484 oder 1485) und seine
Jugendverbindungen mit Vadian s. Tr. Schiess in seiner Einleitung zu Bullingers
Korrespondenz mit den Graubündnern Bd. I, VIII. (Quellen zur Schweizergeschichte

Bd. 23.)
38 Daß Blaurock von Graubünden oder gar von Chur her kam, ist

unbeweisbar. Wir halten es sogar für sehr unwahrscheinlich. Das Geschicht-
Buch der Hutterischen Brüder, herausgegeben von R. Wolkan, Wien 1923,
p. 34 läßt uns im Stich. Die Erzählung soll hier folgen: «Indem begab es
sich, daß einer von Chur zu ihnen kam, nämlich ein pfaff mit Namen Georg
vom Haus Jakob, den man sonst hat genennt Blabrock; denn als sie eines
mais ein gesprach gehabt von glaubenshändlen in einer Versammlung, da



— 176 —

Abwehrversuchen der Reformatoren, auch gegenüber neueren
Tendenzen an der Tatsache der anfänglichen Gemeinschaft zwischen
den Täufern und Zwingli nicht zu rütteln ist. Das Geschicht-Buch
der Hutterischen Brüder, unbestimmt in den Zeitangaben über den

Ursprung des Täufertums, ist durchaus des Vertrauens würdig,
was das Tatsächliche betrifft. Für das anfängliche Zusammenwirken
spricht auch der Lebensgang einzelner späterer Täufer.

Johannes Brötli hatte als einer der ersten Geistlichen des
Bistums Chur den Bruch mit dem alten Glauben vollzogen und diesen
Bruch sofort radikal durch die Heirat kundgetan. Dabei darf seine
Heirat nicht mit sexuellen Verfehlungen in Zusammenhang
gebracht werden. Sie entspricht innerer Überzeugung, ist grundsätzlich

vollzogen. Den Schritt zur Heirat büßte Brötli mit dem Verlust

des Amtes 39. Als ein Flüchtiger und Hoffender kam er nach

Zollikon, wo er, kaum ohne Zutun Zwinglis, eine neue Stätte der
Wirksamkeit fand 10.

Lorenz Hochrütiner, vielleicht die bedeutendste Erscheinung
unter den St. Galler Täufern wurde im November 1523 wegen
seiner radikalen Haltung aus Zürich weggewiesen. Er wandte sich
nach St. Gallen. Zwingli aber ließ es nicht an einer warmen
Empfehlung des Verfehmten an Vadian fehlen 41. Mußte Zwingli
Hochrütiner aus taktischen Rücksichten auf Volk und Rat opfern?

redet dieser Georg vom Haus Jacob auch darzu sein erkanntnis. Da fraget
man, welcher jetzt geredet hätte. Darauf einer sprach: Der im blaben rock
hätte geredt. Also bekam er den Namen darnach, vonwegen, daß er ein
blaben rock getragen hat. Dieser Georg ist auch kommen aus sonderlichem
eifer, denn er gehabt hat, ein schlechter, einfältiger pfaff, darfür ihn jedermann

hielt; aber in glaubenssachen und göttlichem eifer aus Gottes gnad,
die ihm gegeben was, hat er wunderbarlich und mannlich gehandlet im
Werk der Wahrheit. Der ist auch zum Zwingel erstlich kommen und von
glaubenssachen viel mit ihm gehandelt und geredt, aber nichts ausgerichtet.
Da ward ihm gesagt, daß andere Männer da seien, die eifriger sein dann der
Zwingel. Welchen männern er fleissig nachgefragt und ist zu ihnen kommen,
nämlich zum Konrad Grebel und Felix Mantzen und hat mit ihnen geredt und
sich erspracht glaubenssachen halb. » « von Chur» besagt hier einfach die
Heimat Blaurocks.

39 J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur II, 22.
40 Egli, Die Züricher Wiedertäufer, p. 19.
41 Zw. WW VIII, p. 130, Brief an Vadian vom 11. November 1523: « Sunt



— 177 —

Vollends stand Andreas Castelberger, der « hinkend Andres »,

früh im Kreis um Zwingli. Als Buchhändler besorgte er für Zwingli
während Jahren Botendienste nach Basel, nachweisbar zum ersten

Mal 1516 an Glarean, in der Folge an Konrad Brunner, Hieronymus
Froben und Jakob Nepos42. Diese Dienste beschränken den
Verkehr keineswegs auf das Geschäftliche. Castelberger war größeren
Vertrauens würdig. Daher darf Jakob Salzmann, wie er an Zwingli
im August 1522 berichtet, Bünzli in Weesen und Castelberger als

gemeinsame Vertraute über die seltsamen Gerüchte in Kenntnis

setzen, die über Zwingli in Chur in Umlauf stehen43.

Andreas Castelberger, Jakob Salzmann, Gregor Bünzli und

Zwingli, im August 1522 vier gut vertraute Freunde; sie sind es

zu einer Zeit, da die religiöse Krise bereits angebrochen war und

Andreas Castelberger auch schon mit seinen privaten Bibellektionen
hervortrat44. Aus ihrem Kreis schied Castelberger aus, nachdem

der Bruch Zwinglis mit den Täufern offenkundig wurde. Die drei
andern sind engste Freunde geblieben.

Über Blaurocks anfängliches Verhältnis zu Zwingli erfahren

wir leider nichts. Das Geschicht-Buch erzählt lediglich, daß er,
nach Grebel und Manz, zu Zwingli kam und wie diese auf eine

Aktionsgemeinschaft mit dem Haupt der schweizerischen Neuerer
hoffte 45. Man kann daher höchstens vermuten, daß Blaurock, ähnlich

wie Brötli, um 1523 den Bruch mit dem alten Glauben vollzogen
und zugleich, als ein Radikaler, damals geheiratet hatte, daß er
schließlich als Gesinnungsgenosse Zwinglis nach Zürich kam, um

enim, qui evangelium Christi aversantur, ni paulisper ad infirmitatem eorum
descendas. Horum causa existimo paulo constantius, ne dicam durius, cum

Laurentio Hochrütiner actum esse, viro hercle bono, sed, quia ore
hactenus liberiore fuit, ardue nimis punito.» Den weitern
Text der Empfehlung ebenda.

42 Zw. WW VII, 42, 197, 263, 301.
43 I.e. 577.
41 Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation I, No. 252,

No. 623. Hier lies 1523 statt 1525. Vgl. Jecklin, Jörg Blaurock. Sonderdruck

aus den Jahresberichten der hist.-ant. Gesellschaft Graubündens 1892, p. 4.

Egli, Schweizerische Reformationsgeschichte, p. 66, 88, 290.
45 Geschicht-Buch der Hutterischen Brüder, herausgegeben von R.

Wolkan, p. 34.



— 178 —

mit diesem Rücksprache zu pflegen. Enttäuscht wandte er sich dann
von Zwingli ab und schloß sich den beiden Häuptern der Zürcher
Täufer an 46.

Den Bruch mit den Täufern hat Zwingli selbst auf keinen Fall
vor der 2. Zürcher Disputation vollzogen. Er konnte ihn erst auf
sich nehmen, als er sich der ungeschmälerten Unterstützung zum
mindesten der Mehrheit des städtischen Rates sicher wußte.

Das Vorleben und Werden des Täuferführers Blaurock bleibt
also in mehr als einer Hinsicht rätselhaft. Eines läßt sich dagegen
festhalten. Blaurock entstammt nicht der klösterlichen und nicht
der städtischen Welt, er ist Bauernsohn und durch Familie, Jugend
und Beruf aufs engste mit der bäuerlichen Landschaft verwachsen
gewesen. Daher kannte er die Denkweise und die Not und das
Begehren der Bauern. Er konnte aus diesem Grunde auch jene
Kunst entfalten, die für jede Erhebung, welcher Art sie immer sein
mag, wesentliche Voraussetzung bleibt: jene Forderungen
programmäßig geltend zu machen, welche die Masse innerlich am
am meisten erregten. So ist Blaurock zum Führer der Bauernmasse
emporgestiegen. Blaurock ist der Apostel der bäuerlichen
Landschaft geworden. Seine Persönlichkeit ragt, nach einstimmiger
Bewertung der Geschichtschreibung, mehr durch gefühlsmäßige,
prophetische und mystische Art hervor, denn durch rationales
Vermögen47. Er ist anderer Natur, er, der einfältige Pfaffe, als die
beiden durch gelehrte Bildung ausgezeichneten Zürcher
Stadtbürger Grebel und Manz. Diese Verschiedenheit des Wesens der
drei «Anfänger» hat die Tradition der Täufer selbst nicht mehr
vergessen 48.

An Wirkung auf das bäuerliche Volk sind die beiden Zürcher
dem Bündner nie ebenbürtig gewesen, wie umgekehrt Blaurock
nur selten in städtischen Kreisen tätig gewesen ist, den größten
Missionseifer immer auf der Landschaft entfaltet und hier fraglos

46 I.e.
47 Jos. R. Beck, Georg Blaurock, p. 2. Derselbe in Fontes rerum Austria-

carum Bd. 43 (1883), p, 79, Anm. 1. Vgl. auch Gedenkschrift zum 400-
jährigen Jubiläum der Mennoniten. 1525—1925. Ludwigshafen a. Rh. 1925.
W. Köhler, Die Zürcher Täufer, p. 60.

48 Geschichtbuch 1. c.



— 179 —

auch die bedeutendsten Erfolge davongetragen hat. Das gilt trotz

seiner Teilnahme an den Disputationen in Zürich. Mit Grebel,

Manz und Blaurock gewann die Täuferbewegung in der Schweiz

ihre drei sich glücklich ergänzenden Führer. Das hatte auch für

die Zukunft seine Bedeutung. Nach dem Tode Grebels und seines

gerichteten Mitbürgers Manz schied Zürich als städtisches

Führerzentrum aus der schweizerischen Bewegung aus. Die Landschaft

aber blieb nicht verloren, dank Blaurock vor allem. An Stelle Zürichs

trat als neues Zentrum in oberdeutschen Landen Augsburg, woher

eine neue Missionierungswelle auch die Eidgenossenschaft erfaßte,

dank der Zusammenarbeit schweizerischer und süddeutscher Täufer.

//. Notizen über Täufer aus dem Bistum Chur.

Die Kenntnis der Zusammenhänge zwischen den

Täuferbewegungen einzelner Territorien verdanken wir vielfach nur der

Personengeschichte. Bei der sehr dürftigen Überlieferung über

Programm und Lehre der Bewegung in ihren Anfängen, dem sehr

sporadischen Auftreten ihrer Anhänger ist der Nachweis der
Herkunft einzelner Täufer von einiger Wichtigkeit. Freilich hält es

dabei schwer, Heimat und ursprüngliches Domizil genau festzulegen.

Bekannt sind bisher nur wenige Täufer aus dem Bistum Chur,

im wesentlichen bloß die schon erwähnten Führergestalten eines

Blaurock, Castelberger und Brötli. In untergeordneter Stellung

treffen wir unter den ersten verfolgten Täufern in Zürich, zu

Beginn des Jahres 1525, einen Bündner, Valentin Gredig aus
Safien, der offenbar aus bäuerlichen Kreisen stammt. Aus

merkwürdigem Irrtum Emil Eglis ist er als Savoyer angesprochen

worden und als solcher auch in neueren Darstellungen festgehalten

worden49. Doch der Name Gredig ist gut bündnerisch und der

Im Register zur Actensammlung Eglis ist der Name Gredig ausgefallen.

Zum ersten Mal wird Gredig im Februar 1525 erwähnt, anläßlich dei

Gefangennähme der Täufer bei den Augustinern. Actensammlung zur

Geschichte der Zürcher Reformation, No. 636, p. 282. Mit zahlreichen andern

Täufern leistet er solidarische Bürgschaft für 1000 Gulden. 1. c. 637, p. 286.

Doch schon im März 1525 wird er abermals verhört. 1. c. No. 675. Im August
1525 ist er rückfällig und gesteht, an einer Frau die Neutaufe vollzogen zu

haben. 1. c. No. 795. Es ist die letzte Spur Gredigs, die wir kennen.



— 180 —

Herkunftsort zu deutlich überliefert, als daß irgendein Zweifel
möglich wäre 50. Wir dürfen leider nur vermuten, daß er als Täufer
von Graubünden nach Zürich kam und hier im Sinne der neuen
Tauflehre tätig war. Ist diese Vermutung richtig, so haben wir
darin ein Zeugnis für die schon Ende 1524 auf der bündnerischen
Landschaft um sich greifende Täuferbewegung zu erblicken. Diese
Annahme findet ihre Stütze in der unwiderleglichen Tatsache, daß
im Jahre 1525, wie wir in anderem Zusammenhang noch darlegen
müssen, die täuferische Aktion in Graubünden ihre volle Stoßkraft
entfaltet hat. Damals hat sich eine andere Persönlichkeit der
Bewegung angeschlossen, deren Lebensgang größere Beachtung
verdient, weil sie auf weitreichendere Zusammenhänge hindeutet. Es

istGregorMalerausChur, der seinen Namen seinem Beruf
verdankt. Als Maler hatte er mit dem bischöflichen Hof in
Beziehungen gestanden. Er lief, unter Hinterlassung einer Schuld von
5 Gulden an den Hof, als Täufer hinweg51.

Seine Spuren lassen sich nun an wichtiger Stelle verfolgen.
Während zwei Jahren bleibt sein Leben im Dunkeln. Vielleicht
war auch er zeitweise im zürcherischen Gebiet tätig. Jedenfalls
wandte er sich, nachdem die schweizerischen Täufer Grebel und
Manz als Führer verloren hatten, nach dem neuen städtischen
Zentrum Süddeutschlands, nach Augsburg, wo er sich den
süddeutschen Gesinnungsgenossen anschloß. Er trat hier in engere
Verbindung mit Eitelhans Langenmantel aus Augsburg, einem der
bedeutendsten Täufer dieser Stadt, der Malers Besuche in Göggin-
gen bei Augsburg empfing. Maler war nachweisbar auch Verbreiter
des Liedes: «Herr vatter, mein ewiger Gott», das ein Täufer in
Schwaz, Hans Schlaffer, gedichtet hatte 52. Gregor Maler aus Chur

50 Das Aktenstück No. 675 gibt im Original deutlich «Sauyen». Im
März 1525 gesteht Gredig folgendes zu: «will an M. Ulrichs bericht ein gut
benügen haben und sich des föffens nüt mer beladen. Ist frömd, wirt
hinweg schweren.» Dies nach dem Original zitiert. Vgl. Mennonitisches Lexikon

II, p. 169. März 1525 sagt er, er hätte zuvor im Klettgau gedient 1 c
No. 674.

51 Rechnungsbuch 1527-31 (bischöfliches Archiv Chur), p, 194, unter
uralten Restanzen zum Jahr 1525: «Gregorius Maler sol 5 gl. umb färben,
ist ain teuffer wordenn, mit der schuld hinweg geloffenn. Facit V gl. R.»'

52 Fr. Roth, Zur Geschichte der Wiedertäufer in Oberschwaben. Zs. d.



— 181 —

muß nun im Missionsplan, den die große Täufersynode in Augsburg

vom 20. August 1527 unter dem Vorsitz von Hans Denk
entworfen hatte, eine wichtigere Rolle zugedacht gewesen sein. Am
20. September 1527 weiß der Rat von Augsburg an den Rat von
Straßburg zu melden, daß die Täufer Hans Denk und Gregor Maler
mit einigen andern zu den Baslern und Zürchern geschickt hätten 5S.

Die beiden sollen denn auch nach der Stadt Basel gekommen sein 54.

Doch die Mission Malers war nicht auf schweizerisches und
süddeutsches Gebiet beschränkt. Er war ausersehen für die Mission
im Vorarlberg. Seine Tätigkeit wurde hier freilich durch die rasch
und kräftig eingreifende österreichische Regierung sehr bald
unterbunden. Schon im April 1528 wurde Maler in Feldkirch gefangen
genommen. Dem Umstände, deß er beim Verhör den Empfang
der Neutaufe nicht eingestand und diese ihm offenbar auch nicht
nachgewiesen werden konnte, verdankte er die milde Strafe; denn
nach kurzer Zeit begnügte sich die österreichische Regierung, ihn
nach Leistung der Urfehde zu entlassen 55. Es ist die letzte Spur, die
wir von ihm verfolgen können. Wahrscheinlich hat Gregor Maler
seither die Missionierung des Vorarlbergs aufgeben müssen.

hist. Vereins für Schwaben und Neuburg, Bd. 27 (1900), p. 5 f., 22 f. Das
Lied ebenda p. 33—35. p. 22 ist er, nach dem Geständnis Langenmantels:
« Gregorius aus dem Schweitzerland » genannt.

53 Vgl. Art. Augsburg in Mennonitisches Lexikon I, 92 ff. T. W.
Röhrich, Zur Geschichte der Straßburger Wiedertäufer (1527—43). Zs. f. die
histor. Theologie 1860, Bd. 30, p. 32 f. L. Keller, Geschichte der Wiedertäufer.

Münster 1880, p. 33, 38 f.
54 Paul Burckhardt, Die Basler Täufer. Basel 1898, p. 18. In der

Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation Bd. II (1933) sind diese
Täufer freilich nicht als in Basel anwesend erwähnt. Vgl. Register in Bd. III
(1937). Vgl. Art. Basel, Mennonitisches Lexikon I, p. 129 ff.

55 Vgl. Joh. Schoch, Die religiösen Neuerungen im Vorarlberg.
Forschungen und Mitteilungen zur Geschichte Tirols und Vorarlbergs IX (1912),
p. 186 f., 277 f. Der Vollständigkeit halber soll hier der Text zitiert werden
aus dem Buch Wallgäu Bd. I (staatl. Archiv Innsbruck) fo. 261b: «Als ir
unns am datum den 4. aprilis aines Gregorj halben, so etwan ein maier und
der verfuerischen sect der widertauff halben verdacht gewest und doch durch
einen anndern, den die von Veitkirch solher widertauff halben, der Rasun
genannt, fanngkhlichen halten, enntschuldigt worden sein sol, umb bescheid
geschriben habt, ist unnser ernstlicher befelh an euch, soverr derselb Gregorj
unschuldig erfunden, das er solhe widertauff nie angenomen hab, das ir



— 182 —

So rückt diese bisher kaum beachtete Erscheinung plötzlich
in die Reihe der rastlos tätigen Täuferapostel. Durch einzelne
Persönlichkeiten wurde offensichtlich die bündnerische Täuferbewegung

mit der süddeutschen enge verflochten. Wenn in den Jahren
1525 und 1526 Zürich als eigentlicher Mittelpunkt gelten durfte, so
setzten 1527—1528 dank dem neuen Vorstoß von Augsburg her,

ine alsdann mit diser unnderschid, auch einer urfehd, so er über sich geben,
und ir in die sweeren lassen sollet, ains vengkhnus ledig lasset, das er ain
zeitlanng, ungeferlichen ain halb jar lanng das negst in einem fleckhen, den
ir im bestymmen und auszaigen söllent zubeleiben und daraus nit zu weichen,
auch sonnst weitter zu ausreittung solher verfuerischer sect kainen fleys
sparet. Daran thut ir innamen Kü. Mt. unnseres Gn. Herrn unnser ernnstliche

maynung. Datum VII aprilis anno 1528.» Überschrift: Gregorj Maler.
Adresse: An Virich Wochner, unndervogt zu Veitkirch. Am gleichen Tag
erging ein Mandat zur Bekämpfung der Täufer an die Stadt Feldkirch. Daß
Maler die Neutaufe nicht empfangen hatte, wie Schoch 186 f. vermutet, ist
sehr unwahrscheinlich. Nach Wallgäu-Buch I, fo. 66a ist Maler nach dem
Mandat der Regierung an den Hubmeister von Feldkirch vom 7. Mai 1528

aus dem Gefängnis entlassen und zur Urfehde verurteilt «umb deßwillen
daz er der widertauff nit gestenndig gewest.. »

Allgemeines Interesse dürfte die Instruktion der Regierung von
Innsbruck an Vogt Ulrich von Schellenberg über das Vorgehen gegen die Täufer
vom 15. September 1531 (1. c. II, fo. 14a) verdienen. « Es ist auch bißheer
also bey unns gehalten, dz die personen so mit der widertauff befleckht unnd
auf geistlicher oder weltlicher personen unnderweisung, die wir yeder zeit
zu inen geordnet oder für sich selbs von solchem irrsal gestannden unnd
sich geirrt zuhaben bekennt, gegen ainer geshwornnen unnd verbriefften
urfehd, auch wo sy des vermugens gewesen gegen purgschafft ainer summa
gelts, dz sy offennlichen auf der canntzl iren irrsal bekennen, drey sonntag
nacheinander parfueß unnd mit prinnenden kertzen hinder dem hohen ambt
kniend beleibend, ires pfarrers pueß aufnemen und in jars frisst ausser dem
gericht, darinn sy gesessen unnd darnach ir lebenlanng nymer ausser lannds
ziehen solin. Welche aber vorsteer oder relapssi als widergefallen erfunden,
derselben ist kainer des lebens gefrisst worden, ob er gleich widerrueffen
wellen, aber wol derselben seel zu guet albegen geschieht geistlich unnd
weltlich personen zugeordennt unnd unnderweisen lassen von irem irrsal
zusteen unnd welcher also davon gestannden, widerruefft unnd des begert
hat, das sacrament mitgetailt unnd darnach das haupt von ime genomen
unnd den corpl zu dem geweichten erdtrich bestatten lassen.» « Unnd ist
darauf unnser befelh, so nicht annders unnder disen secten verporgen dann
alle ungehorsame unnd wo die nit zu güetter zeit unnd ee sy uberhandt
gewindt abgestelt, das vil pöß emporung unnd alle unnderdruckhung der
erber- und oberkhait erfolgen wurd.»



— 183 —

wo schweizerische und süddeutsche Täufer eifrig zusammenarbeiteten,

neue Versuche zur Gewinnung jener Städte ein, deren
innerkirchliche Lage gegenüber Zürich weniger gefestigt erschien56.
Daher beriet man 1527 ernstlich über ein Konkordat zur Abwehr
der wieder kühner vordringenden Gegner57. Blieben auch die
schweizerischen Städte nun ein schwierigeres Missionsgelände, so
rückte in den Augsburgerplan ein weites Territorium, das offenbar
von Basel bis in das österreichische Vorarlberg reichte. Trotz des

Verlustes der beiden Zürcher Häupter lebte die Bewegung auch
im ostschweizerischen Raum erneut auf. Sie blieb allerdings stärker
auf die Landschaft beschränkt.

Für den engen Zusammenhang zwischen der bündnerischen
und der süddeutschen Bewegung zeugt eine Persönlichkeit, die

weniger bedeutsam hervortritt, soweit man zu sehen vermag. Es

ist der Geistliche Caspar Albrechtshofer aus Schweinbach, den wir
wohl mit Recht mit jenem in Augsburg gefangenen Täufer identifizieren

dürfen, obgleich er hier, den Aussagen gemäß, zwei Tage
geackert hatte58. Was wir über ihn als Täufer wissen, ist ebenso

fragmentarisch wie die wenigen Nachrichten über seine Stellung
vor dem Übertritt. Er war seit 1520 in Weißtannen als einfacher
Seelsorger tätig59. Er kam aus der Fremde und gehörte jenen

56 Man darf nicht übersehen, daß der endgültige Durchbruch der
neugläubigen Bewegung in den Städten Basel, Bern und Schaffhausen erst
1528/29 erfolgte.

57 Egli, Die Zürcher Täufer, p. 65. Vgl. Aktensammlung zur Geschichte
der Berner Reformation (1521—32) I, No. 1280, 1318, 1321, dazu Fridolin
Sichers Chronik. Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte St. Gallens,
Bd. 20, p, 62.

58 Fr. Roth, Zs. des hist. Vereins für Schwaben und Neuburg, Bd. 28

(1901), p. 16, 20. Verhör vom 13. April 1528.
59 Debitorium Generale (früher Fiskalbuch genannt, bisch. Archiv Chur),

p. 298: «Dominus Caspar Albertzhofer de Schweinbach presbyter Merspur-
gensis diocesis parcium Missenensium tenetur suas inducias a festo sancti
Martini anno etc. XX°. Tenetur plus XVI bechimsch pro sua prima admis-
sione. Item tenetur II gl. R. pro absolucione publice fornicacionis seu prolis
procreacionis. Est plebanus conductus a comunitate Wistannen ad duodecim
annorum proxime futurorum spacium. Facit ad presens IUI gl. R. minus
12 er. terminumque solucionis ad festum s. Martini proximum obtinuit etc.
Dedit 1 florenum minus 4 er. Tenetur plus XVIII d. pro generali citacione



— 184 —

fahrenden Geistlichen an, die auf kurze Zeit während ihrer
Wanderschaft der Seelsorge oblagen. Die Gemeinde, froh seiner
Dienste, hielt offenbar darauf, ihn auf längere Zeit gewinnen zu
können und schloß, jedenfalls unter Billigung der bischöflichen
Kurie, mit dem Fremden ein Anstellungsverhältnis auf 12 Jahre.
Albrechtshofer blieb offenbar nicht länger als 3 Jahre, bis in das

Jahr 1523 hinein. Wenn man etwas vermuten darf — und diese
Annahme ist nicht so unbegründet — so dürfen wir ihn zu jenen
Geistlichen im st. gallischen Oberland zählen, die von der
religiösen Opposition erfaßt ihre Stellung und ihren bisherigen
Glauben preisgaben. Ob er in Weißtannen als Täufer gewonnen
worden ist, bleibt allerdings sehr fraglich, aber daß er als radikal
denkender Neuerer weggegangen ist, ist sehr wahrscheinlich. Wie
dem auch sei, sicher ist, daß die Beziehungen der Täuferkreise in
Graubünden und Augsburg sich auch später erhalten haben. Sie
sind uns noch für die Mitte des 16. Jahrhunderts bezeugt, da jener
Tiroler Täufer, der als Schulmeister in Ilanz tätig war, Leopold
Scharnschlager, eine stille Gemeinde um sich gesammelt hatte so.

pro se. Item XVIII d. pro generali citacione domini Johannis Rinckh in Meils.
Recepit per se 12. novembris anno etc. XXI. Dedit III -}- fl. R. per se 20.
novembris anno 21., et solvit totum.

Dominus Caspar Albertzhoffer de Schweinbach presbyter Merspurgen-
sis diocesis parcium Missenensium tenetur II fl. R, ad sigillum pro absolucione
publice fornicacionis seu prolis procreacionis ac concubinatus recidivati.
Recepit per se ipsum die XI novembris anno etc. XXII. Tenetur plus 18 d.

pro generali citacione. Recepit ut supra. Plus tenetur inducias annuales de
anno 22 1 lib. d., solutionis terminum ad festum conversionis s. Pauli proximum

obtinuit. Actum ut supra. Tenetur 1 lib. d. inducias de anno 23 et
consequenter de aliis sequentibus omni anno etc. 1 lib. d. etc. Facit III gl.
R. IUI s. d.» Registrum Induciarum 1. c. p. 221, Überschrift: « Wistannen par-
rochie Meils propria cura ». « Dom. C. Albertzhofer Michsenensis presbyter
aliene diocisis videlicet Merspurgensis alias de Schwennbach curatus
modernus in Wistannen tenetur iterum suas annuales inducias a festo s. Martini

anno etc. XXI, priores solvit. Tenetur alias ut in libro maiori.» Vorname,
Familienname und Herkunftsort stimmen mit den Angaben bei Roth 1. c.

völlig überein. Wir glauben kaum, daß es sich beim Täufer um einen Donpel-
gänger gleichen Namens handelt.

60 ten Doornkaat Koolman. Leopold Scharnschlager und die verborgene
Täufergemeinde in Graubünden. Zwingliana Bd. IV, 329 ff. Brief der
Augsburger Brüder von 1559 an die Brüder in Graubünden, gedr. p. 332 ff.


	Von den Anfängen der bündnerischen Täuferbewegung

