
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 18 (1938)

Heft: 3

Buchbesprechung

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 321 —

sonders bemerkenswertes. Das letzte Jahrhundert sah ja in der Textilindustrie

der Ostschweiz viel mehr Zusammenbruch oder Abbau als Aufbau. Hier
aber ist ein kleines handwerkliches Unternehmen, das von einem deutschen
Färbergesellen errichtet wurde, allmählich zum Großunternehmen mit über
tausend Arbeitern emporgewachsen. Die Schilderung der Bedingungen für
dieses Emporwachsen — die immer weitere Spezialisierung und Veredelung
der Fabrikation — und der Ausnützung dieser Bedingungen bildet wiederum
ein bemerkenswertes Stück schweizerischer Industriegeschichte.

Schließlich sei hier noch darauf verwiesen, daß zu der von mir 1934

in dieser Zeitschrift besprochenen grundlegenden Geschichte des deutschen

Bauernkrieges von Günther Franz noch ein Aktenband erschienen ist.
Darin wird die quellenmäßige Unterlage für die Darstellung gegeben und
zugleich werden beide Bände durch ein Namen- und Sachregister erschlossen.
Wie in der Darstellung, so kommen auch bei den Akten schweizerische Dinge
stark zur Geltung. Der Thurgau 1504, Solothurn 1513/14, Rheinfelden,
Schaffhausen, das Bistum Basel, Solothurn und Bern sind mit besonderen
Aktenstücken, teilweise in stattlicher Zahl vertreten. Der Band bildet so eine
unentbehrliche Ergänzung für die Darstellung.

Aarau. Hektor Ammann.

Besprechungen. — Comptes-rendus.

lahresberichte für Deutsche Geschichte. 12. Jahrgang 1936. Unter re¬

daktioneller Mitarbeit von Paul Sattler und Volkmar Eichstädt
herausgegeben von Albert Brackmann und Fritz Hartuno. Köhler,
Leipzig, 1937. XIV und 693 Seiten.

Mit dem Bericht über die wissenschaftlichen Neuerscheinungen des

Jahres 1936 ist die Aufteilung des Stoffes nach Sachgruppen, die schon
1929 in die Wege geleitet worden war, bis zu einem gewissen Grade
abgeschlossen. Sie soll auch in Zukunft weiter ausgebaut werden und es sollen
sich ihr die Berichte der Mitarbeiter noch mehr anpassen. Bei der erstaunlichen

Schnelligkeit, mit der dieses Werk mit mehr als 60 Mitarbeitern
erscheint, ist es begreiflich, daß einzelne Forschungsberichte auf den nächsten

Jahrgang verschoben werden mußten. (Allgemeine Bibliographie, Kirche im
Mittelalter, historische Bildkunde, Namen- und Rassenkunde, einzelne deutsche
Staaten und Österreich.) Ungemein wertvoll sind wieder die Berichte über
Grenzlande und Auslanddeutschtum. Schweizerische Leser seien besonders
auf den Forschungsbericht über die Nachbargebiete der deutschen

Westgrenze aufmerksam gemacht (verfaßt von H. Sproemberg), der dankenswerte

Aufschlüsse zur Geschichte der burgundischen Niederlande bietet.
Zürich. Anton Largiader.



— 322 —

Ch. Seionobos, « Essai d'une histoire comparee des peuples de l'Europe.»
(Aux gditions Rieder, Paris, 1938.)

Le dernier ouvrage de M. Seignobos est une grande Synthese, ä la
fois par l'etendue du champ envisage et par la multiplicite des domaines

evoques: l'auteur fait l'histoire des institutions, des conceptions religieuses,
des progres scientifiques, et des conditions sociales des peuples occidentaux,
c'est-ä-dire en un mot l'histoire de la civilisation europeenne. Un de ses

grands merites est de depeindre l'etat social de l'ensemble de chaque peuple,
et non pas celui d'une minorite seulement; trop souvent en effet nous avons
tendance ä juger la condition d'une nation d'apres la Situation d'un petit
nombre de privilegies. Mais M. Seignobos va cependant un peu loin et
neglige quelque peu le röle des elites, car c'est par elles, ne l'oublions pas,
que l'humanite est entrainee. D'autre part, en montrant l'influence des
progres techniques sur les conceptions des hommes, l'auteur semble ne pas
voir assez les caracteres constants de notre esprit.

Ce qui est particulierement interessant dans un ouvrage de ce genre,
c'est moins l'expose des faits que le point de vue de l'historien. Pour M.
Seignobos, l'Europe a passe ou acheve de passer d'un etat de contrainte
politique et religieuse (la crainte de l'Enfer parait etre ä son avis la pierre
angulaire du Christianisme!), ä un regime de liberte et de droit. Cette these
nous semble contestable; certes, il est indeniable que les droits de la
personne humaine sont mieux respectes que dans l'antiquite, gräce ä l'action
de la religion. Mais toute periode n'est pas en progres sur la precedente;
ainsi, en montrant le developpement du Systeme economique moderne,
l'auteur est amene ä reconnaitre que la suppression des « entraves» ä la
liberte de commerce et l'extension de la fortune mobiliere ont cree une
oppression pire que les precedentes. Par ailleurs, M. Seignobos termine
son livre en declarant que les progres materiels ont ete si rapides que les
peuples n'ont pas eu Ie temps de s'adapter ä tant de conditions nouvelles.

II semble evident que l'Europe n'echappera ä cet asservissement de
l'homme ä l'argent et ä la machine qu'en restaurant les cadres profession-
nels, qu'en remplacant la liberte qui laisse le fort ecraser le faible par une
hierarchie qui protege ce dernier. II serait donc plus juste de dire que
l'humanite doit passer de Ia contrainte ä une discipline librement consentie
qui a existe ä certaines epoques, qu'elle doit recreer un equilibre perdu.

M. Seignobos parle tres peu de la Suisse — il regrette dans son
introduetion de ne pouvoir aecorder plus de place aux petits peuples —, mais
ce qu'il dit de nos institutions militaires ou politiques montre une juste com-
prehension de nos traditions. Sans faire preuve de chauvinisme, on peut re-
gretter qu'il n'ait pas insiste sur l'importance du mouvement d'emancipation
dont est resulte notre existence et qui est l'une des premieres manifestations
nationales du moyen äge. Cela provient de ce qu'il a tendance ä donner plus
de place au cote materiel de la civilisation qu'ä son cote spirituel.



— 323 —

Malgre le point de vue tres subjeetif de l'auteur, cet ouvrage interessera

ceux qui desirent avoir une vue d'ensemble des conditions sociales des

peuples au cours des siecles, et assurement un livre avec une coneeption tres
discutable est' preferable ä une compilation de faits sans perspective generale;

mais il exige une certaine prudence de la part du lecteur.

Geneve. Pierre Burnand.

Heribert Sturm, Das Archiv der Stadt Eger. Eger 1936. Verlag Gschihay.
120 Seiten und 60 Tafeln. Abteilung für Archiv- und Museumswesen

des Vereins für Geschichte der Deutschen in Böhmen: Schriften

über sudetendeutsches Archivwesen, hg. von Gustav Pirchan und

Kurt Oberdorffer.)
Der Verein für die Geschichte der Deutschen in Böhmen, der im Oktober

1937 sein 75jähriges Bestehen feiern konnte, gibt auch Schriften über Archiv-
und Museumsfragen heraus. Das vorliegende Buch des Stadtarchivars Dr.
Sturm über das Stadtarchiv Eger ist eine der erfreulichsten Archivpublikationen,

die dem Referenten seit langer Zeit in die Hände gekommen ist; sie

verdient als ungewöhnlich reichhaltige Arbeit, geschrieben aus der Liebe

zur Heimat, mit reichem Bilderteil, größte Beachtung. Das Buch gibt
Auskunft über die Geschichte des Stadtarchives, über dessen Bestände, über die

Archivordnung, über die bedeutendsten Historiker und Verwaltungsmänner,
die sich mit den Dokumenten befaßt haben. Besonders beachtenswert erscheinen

mir die Ausführungen über die Zukunftsaufgaben: Funktion des Stadtarchives

als einer Amtsstelle für Archivalienschutz, Ausgestaltung des Archives

zu einem Mittelpunkt landes- und heimatgeschichtlicher Forschung überhaupt.
Auch hier bewahrheitet sich wieder einmal die Feststellung: für die
Nutzbarmachung und Erschließung eines Archives braucht es wohl finanzielle Mittel
und Personal, aber in erster Linie doch einen leitenden Kopf, der sich selbst

Aufgaben stellt und der seine Arbeit leistet nicht in erster Linie im Interesse
seiner eigenen Publikationen, sondern im Gedanken an kommende Generationen

von Geschichtsforschern. — Was die Bestände betrifft, so besitzt

Eger alle Teile eines reichsstädtischen Archives seit dem Interregnum; dazu

gesellen sich geistliche Archive, das Burgarchiv, Zunftarchive, Privatarchive

usw. Klar läßt sich aus der Schrift Sturms die Problematik der Reichsstadt
ersehen: Königsprivilegien, Verpfändung durch das Reichsoberhaupt, Dokumente

zum Judenmord von 1350, Goldene Bullen des 14. Jahrhunderts, Burg
des königlichen Stadtherrn, Beziehungen zu anderen Reichsstädten wie Nürnberg

usw. — Der Bilderteil ist derart reich ausgefallen, daß er als Grundlage
für einen kleinen Kurs über Urkunden- und Archivlehre dienen könnte. —
Gerade weil es sich um das Archiv eines ehemaligen Stadtstaates handelt,
wird das Buch von Sturm den Fachleuten des schweizerischen Archivwesens
viel Neues bieten.

Zürich. Anton Largiader.



— 324 —

Festschrift Friedrich Emil Welti. Dem Historiker und Erforscher der
Rechtsquellen Fr. E. Welti, Dr. jur. et phil. h. c, zum 80. Geburtstage

dargebracht von der Aargauischen Historischen Gesellschaft
und dem Historischen Verein des Kantons Bern, 15. Juni 1937.
Aarau 1937, H. R. Sauerländer & Co. 452 S. Mit einem Bildnis
des Jubilars, mehreren Abbildungen und Tafeln.

Dem verdienten und unermüdlichen Erforscher der schweizerischen
Rechtsquellen ist zur Vollendung seines achzigsten Lebensjahres von einer
Anzahl schweizerischer Historiker und Juristen eine stattliche Festgabe
überreicht worden, über deren Inhalt hier in Kürze referiert wird. Als erster
führt uns Ulrich Stutz, Professor an der Universität Berlin, in den für die
Geschicke der schweizerischen Eidgenossenschaft nicht unwichtigen habs-
burgisch-savoyischen Gegensatz (Rudolf v. Habsburg : Peter von Savoyen)
hinein und zeigt uns an einem Einzelfall, Schwäbisches und burgundisches
Recht im Kampf um die Vormundschaft über Anna von Kiburg, wie das
schwäbische Vormundschaftsrecht über das burgundische den Sieg davontrug.
Stutz unterstreicht dabei, was Emil Dürr in seinen klassischen Ausführungen
über die Politik der alten Eidgenossen so schön herausgearbeitet hatte: Die
welsche Ausdehnung nach Osten war nun gebannt! — Walter Merz, alt
Oberrichter in Aarau, gibt die Rechtsquellen der Gemeinde Freienwil in der
Grafschaft Baden heraus, von 1040—1748. — Richard Fe 11 er, Professor
an der Universität Bern, behandelt die Sittengesetze der bernischen
Reformation. Er zeigt den « hochgestimmten Versuch » der Reformatoren auf, die
Gesittung den christlichen Vorschriften zu unterwerfen, oder anders
ausgedrückt, das menschliche Trachten und Handeln als Zubereitungsarbeit auf
das Reich Gottes aufgefaßt zu wissen, da der Mensch nicht um seinetwillen,
sondern um der Ehre des Höchsten willen da ist. So wurde Zwingli als
Gesetzgeber vorbildlich; die Maßnahmen einer christlichen Obrigkeit erhielten
eine besondere religiöse Weihe, wie jene nun überhaupt die ganze
Verantwortung für das leibliche und seelische Wohl ihrer Untertanen (Erziehung,
Armenfürsorge, Sittenzucht) übernahm. Die in Bern durchgeführte
Reformation war durchaus eine Angelegenheit des Staates; es war «die göttliche
Reformation von Schultheiß, Klein- und Großrat zu Bern ». Ihr kam es daher
zu, die Stellung der Geistlichkeit im Staate zu bestimmen. Bemerkenswert
aber ist, daß der Synodus Kirche und Staat nebeneinander stellte und sie beide
den Satzungen der Bibel unterwarf. Die zahlreichen Sittengesetze befaßten
sich insbesondere mit dem Eheleben, dem Reislauf, dem täglichen Verbrauch,
den Kleidern, Festen, Spiel und Wirtshaus, die Feller eingehend bespricht.
Angefochten wurde dieses Kirchenregiment bekanntlich von den Täufern,
denen es nur als Halbheit vorkam, und sie eine «evangelische
Vollleistung », d. h. die unbedingte Erfüllung des Bibelwortes verlangten.
Abschließend ist es schon so, wie der Verfasser feststellt, daß die Obrigkeit,
indem sie den göttlichen Willen zu erfüllen trachtete, eine Kulturwende
heraufführte. — Arthur Bauhof er, Oberrichter in Uster, verbreitet sich



— 325 —

über das engere Reichsvogteigericht Zürich, indem er von einer Abhandlung
Heinrich Glitschs über das Strafrecht des Zürcher Richtebriefs (13. Jht.)
ausgeht, die behauptet hatte, daß neben dem weiteren (Blut-) Vogteigericht
ein engeres, bestehend aus dem Rate unter dem Vorsitze des Reichsvogtes,
bestanden habe. — Hermann Rennefahrt, Professor an der Universität
Bern, legt eine kleine Wirtschaftsgeschichte des bernischen Dörfchens
Oberlindach vor, die die Züge der Gesamtentwicklung vieler anderer Berner
Bauerngemeinden aufweist. — Hans Bloesch, Stadtbibliothekar in Bern,
teilt einige Bieler Soldatenbriefe als Geschichtsquellen aus dem 15.
Jahrhundert mit, die dem Bieler Stadtarchiv entnommen sind. — Zur Verfassungsgeschichte

des Chorherrenstiftes St. Mauritius in Zofingen äußert sich in
einer gediegenen Abhandlung Georg Boner, der neue Assistent des
aargauischen Staatsarchivs. Er vertritt mit guten Gründen die Auffassung, daß
es sich bei dem Stifte in dem alten Froburger Städtchen um ein freies
weltliches Kollegiatstift und nicht um ein in klösterlicher Gemeinschaft lebendes
reguliertes Chorherrenstift nach der Regel des hl. Augustin gehandelt habe.
Im übrigen kommt er auf die Dotierung der Pfründen, die Entstehung der
Dignitäten und die übrigen Stiftsämter zu sprechen. — Jeanne Niquille,
Archivarin am Staatsarchiv Fribourg, veröffentlicht zwei Berichte des
Freiburger Schultheißen Joseph de Diesbach-Torny zu den politischen Ereignissen
der Jahre 1798 (Einmarsch der Franzosen in Freiburg) und 1830. — Ernst
F 1 ü c k i g e r, Sekundarlehrer in Murten, gibt an Hand eines Rundganges,
eines geschichtlichen Rückblickes und ausgewählter guter Bilder eine
willkommene Baugeschichte der Stadt Murten. — Otto Mittler, Bezirkslehrer
in Baden, steuert durch die abermalige Veröffentlichung des ältesten Totenbuches

von Sion bei Klingnau, das bald nach der Gründung des durch den
Minnesänger Walter von Klingen gestifteten Klösterleins angelegt worden
war und bis in den Beginn des 15. Jahrhunderts fortgeführt wurde, einen

Beitrag zur kulturellen Bedeutung dieser Bücher bei. — Über die Regalien
im ältesten Stadtrecht von Lausanne ergreift Hans S t r a h m, Bibliothekar
an der Stadtbibliothek Bern, das Wort. — Über Zürich und Straßburg im
13. und 14. Jahrhundert handelt in klaren Ausführungen Anton Largiader,
Staatsarchivar in Zürich. Der Verfasser beantwortet eine Reihe von Fragen
des oberrheinischen Raumes, indem er die weniger bekannten, vorreforma-
torischen politischen Verbindungen zwischen den beiden Gemeinwesen an
der Limmat und an der 111 ins Licht seiner Untersuchungen rückt. — Bernhard
Schmid, Bibliothekar an der Stadtbibliothek Bern, deckt die
historischtopographischen Voraussetzungen des ehemaligen Königshofes in Bümplitz
ab. — Emil Meyer, Adjunkt am Staatsarchiv Bern, bespricht und publiziert
die drei ältesten Bieler Stadtrechnungen (1390/91; 1399/1400; 1400/01). —
Karl Schib, Professor an der Kantonsschule Schaffhausen, äußert sich zur
ältesten Geschichte Kaiserstuhls, indem er die Rolle der Regensberger als
Gründer des Städtchens aufzeigt und dessen Lage und wirtschaftliche sowie
kirchliche Bedeutung würdigt. — Die reichhaltige und anregende Festschrift



— 326 —

schließt mit einer bedeutsamen, methodisch wie immer glänzend aufgebauten
Studie von Hektor Ammann, Staatsarchivar in Aarau, über die Bevölkerung

der Westschweiz im ausgehenden Mittelalter. Der Verfasser zieht dabei
neben einigen anderen Quellen insbesondere die Visitationsberichte der
westschweizerischen Bistümer Lausanne und Genf und die bernischen
Feuerstättenzählungen als die Hauptgrundlage für seine Bevölkerungsstatistik
heran. Unter sorgfältiger Berücksichtigung möglicher Fehlerquellen kommt
Ammann zu folgenden Ergebnissen: Der Kanton Genf (nach der heutigen
staatlichen Einteilung) zählte für den Zeitraum von 1411/16 3200
Feuerstätten oder 16 000 Seelen, der Kanton Waadt 55—60 000 Seelen, Neuenburg
6500 Seelen, Freiburg 30 000 Seelen, der Kanton Bern links der Aare 30 000

Seelen und der Kanton Solothurn links der Aare 3500 Seelen. Es ergibt sich

demgemäß für die ganze Westschweiz von Genf bis zur Aare eine
Gesamtbevölkerung für den Anfang des 15. Jahrhunderts von 140 000 bis 145 000

Seelen. Ammanns Berechnungen über die Volksdichte, die Bevölkerungsentwicklung,

die Zahl der Wehrfähigen und das Verhältnis zwischen Stadt und
Land lassen uns die Grenzen der Leistungsfähigkeit der alten Eidgenossenschaft

deutlich erkennen, indem bestimmte Schlüsse auf die Gesamtbevölkerung

unseres Landes gezogen werden können. Für den Beginn des 15.

Jahrhunderts ergäbe sich für den heutigen Umfang der Schweiz eine
Gesamtbevölkerung von 600 000 Seelen, bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts eine
solche von 800 000 Seelen. Heute zählen wir das sechsfache der Bevölkerung
des ausgehenden Mittelalters. Die Untersuchung Ammanns ist durch eine
Reihe wichtiger Tabellen untermauert. — Ein Verzeichnis der historischen
Schriften des Jubilars, das 50 Nummern umfaßt, beschließt den von Hektor
Ammann trefflich redigierten Band.

Basel. Paul Roth.
Joseph Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz. Erster Band: Von den hel¬

vetisch-römischen Anfängen bis zum Ende des romanischen Stils. Mit
236 Bildern und Plänen, 290 Seiten. Frauenfeld, Huber & Co. A.-G.
1936.

Etwas mehr als ein Jahr ist vergangen, seit von dieser auf drei Bände
berechneten Kunstgeschichte der Schweiz der erste — von dem sich auch
eine Ausgabe in französischer Sprache bereits in Vorbereitung befindet —
erschienen ist. Das vom Verlag mit großer Sorgfalt ausgestattete Werk hat
inzwischen Lob und Kritik erfahren. Dabei sind die lobenden Urteile einheitlicher

als die kritischen ausgefallen, weil die Kritiker ihr Augenmerk allzu
sehr auf Spezialfragen und Einzelheiten konzentrierten, in denen ihre eigene
Auffassung von der des Autors etwas abweicht. Aber kaum einer hat
versucht, an das Werk jenen Maßstab anzulegen, den Gantner selber gibt, die

Lösung an der Aufgabe zu messen, die sich der Verfasser gestellt hat.
Gantner selber umschreibt gleich im Vorwort die Absicht seines Werkes

wie folgt: « es will einen möglichst gleichmäßigen Bericht darüber geben,
wie sich die Entwicklung der Kunst innerhalb der heutigen Grenzen unseres



— 327 —

Landes abgespielt hat». Dabei sieht er in der Schweiz vor allem das alte

Paßland, das Durchgangsland im Zentrum Westeuropas, wo es zu den

«immer wiederkehrenden Mischungsprozessen großer europäischer Strömungen

» (S. 13) kommt und die «Straßen der Kunst», die «in und durch

unser Land » gehen (S. 103), mit ihren Ausgangspunkten ebensoviele Quellen

der künstlerischen Anregung bezeichnen.

Und ein zweites: Gantner hat den Stoff auch innerhalb der einzelnen

Abschnitte nicht regional oder chronologisch, sondern typologisch und

nach formalen Kategorien zu gliedern gesucht, ein Verfahren, das

gerade für die romanische Epoche, wo die Datierungen noch vielfach schwanken

und umstritten sind, unbestreitbare Vorteile bietet. Um dabei dem

Leser die Übersicht zu erleichtern, ist der Text rein äußerlich so

gestaltet, daß die wesentlichen Fragen und Zusammenhänge in großer, die

Detailfragen, Exkurse und Literaturangaben dagegen in kleiner Schrift

behandelt werden; Fußnoten kommen nur im Haupttext zur Verwendung.

Und auf diesem « Grundriß » hat Gantner sein Buch aufgebaut. Er

beginnt mit einem kurzen Überblick über «Das helvetisch-römische Erbe»,

um dann in einem knapp 100 Seiten umfassenden ersten Hauptabschnitt

« Die Kunst des ersten Jahrtausends» zu behandeln. Von der heute nur

noch in den Umrissen zu erkennenden vorkarolingischen Sakralarchitektur

führt der Weg über die karolingischen Saalkirchen zum St. Galler Klosterplan

und seinem Umkreis. Ein besonderer Abschnitt ist den frühen Krypten

gewidmet. Nach diesem architektonischen Teil werden sodann Plastik und

Malerei der Epoche dargestellt, wobei die Bedeutung der noch wenig
bekannten Fresken von Naturns besonders hervorgehoben wird. Die karolin-

gische Buchmalerei in St. Gallen und ein Hinweis auf kleinplastische Arbeiten

des Kunsthandwerks beschließen diesen ersten Abschnitt.

Es folgt nun der zweite, rund 180 Seiten starke Hauptteil, « Die

romanische Kunst». Auch hier wieder wird zunächst die Architektur behandelt:

die einfachen dörflichen Kirchen und dann der Stiftskirchenbau, womit der

Faden wieder beim St. Galler Klosterplan aufgenommen wird; es folgen die

ersten großen Klosterkirchen (Romainmotier, Payerne usw.) und schließlich

die drei vollentwickelten Münsterkirchen von Zürich, Chur und Basel. Der

zweite Unterabschnitt « Plastik und Malerei» beginnt mit einem Kapitel über

die Portale und Vorhallen der vorher besprochenen Großkirchen, wird mit

einem Kapitel über Kapitelle und Kapitellplastik fortgesetzt und endet bei

den Überresten monumentaler Ausstattungsplastik und bei den erst in den

letzten Jahrzehnten bekannt gewordenen romanischen Holzplastiken.
Anschließend folgen die Wand- und Deckenmalereien der Zeit — die leider zu

wenig bekannte Decke von Zillis wird besonders ausführlich behandelt —

und die Buchmalerei. Den Abschluß bildet ein Abschnitt über das mehr

kunstgewerbliche Gut der romanischen Epoche.

Diese sehr summarische Inhaltsangabe läßt den Aufriß des Werkes

wenigstens in den großen Zügen erkennen. Gantner zeigt die Geschichte



— 328 —

der romanischen Kunst in der Schweiz gleichsam in zweifacher Perspektive:
einmal von den primitiven und einfacheren Formen aufsteigend bis zu denen
der Reife und Vollendung; sodann wiederum von den großen monumentalen
Werken weiterschreitend zu den mobilen Objekten, die sich wie das Wellen-
gekräusel auf dem bewegten Seespiegel ausnehmen, von der Architektur
zur Plastik und Malerei und bis zum Schmuck und zur Kleinkunst.

Der Historiker, dem es mehr um die Erfassung und Charakterisierung
bestimmter Zeitabschnitte zu tun ist, mag einwenden, daß Gantners
Betrachtungsweise gewisse Nachteile zeige. Sie erschwert die Gesamtsicht über
einzelne Epochen, weil die zeitlich zusammengehörenden Objekte oft aus
verschiedenen Kapiteln zusammengesucht werden müssen. Ebenso mag man
die Gliederung des Stoffes nach Kategorien gelegentlich als nachteilig
empfinden, weil auch hier das Gesamtbild einzelner Bauwerke etwas leidet; so
etwa bei den Munstern, deren Portale und wiederum die Plastik eingehend
an andern und oft ziemlich auseinanderliegenden Stellen behandelt werden.
Aber eine Kunstgeschichte, von der kaum jemand erwartet, daß sie die Denkmäler

etwa nach regionalen Gesichtspunkten aufführe, braucht sich auch
nicht unbedingt an die chronologische Ordnung zu halten, noch kann es ihre
Aufgabe sein, das einzelne Objekt stets geschlossen zur Darstellung zu
bringen. In den « Kunstdenkmälern», in Jennys « Kunstführer» und in
monographischen Werken liegen hier übrigens teilweise Lösungen bereits
vor. Was dagegen bisher fehlte, war eine Geschichte der Form,
war die plastische Herausarbeitung der formalen Entwicklung aufwärts durch
die Jahrhunderte. Und diese Lücke füllt Gantners « Kunstgeschichte» nun
endlich aus, am glücklichsten für das Gebiet der Architektur, und hier wiederum

dort, wo sie (S. 103 bis 167) die frühen romanischen Bauten behandelt.
Diese Seiten, auf denen auch die Zweiteilung in Haupt- und Nebentext am
konsequentesten durchgeführt ist, gehören zu den besten des Buches.

In einer Hinsicht freilich scheint mir der « gleichmäßige Bericht» etwas
beeinträchtigt: in bezug auf den Profanbau. Gantner meint am Schluß (S.
288), daß eine Besprechung des Profanbaues den Rahmen der Arbeit
überschritten hätte, und er glaubt ihn auch deshalb unberücksichtigt lassen zu
können, weil er «in allen seinen Teilen seit Jahren schon ausgezeichnete
zusammenfassende Publikationen erfahren hat und obendrein, als Gattung,
nur in sehr eingeschränktem Maße zur bildenden Kunst gerechnet werden
kann ». Gute zusammenfassende Publikationen gibt es jedoch auch auf andern,
von Gantner behandelten Gebieten. Dagegen ist zuzugeben, daß am Profanbau

«der Anteil der außerkünstlerischen Elemente» groß ist; aber doch
nicht so groß, daß ein « möglichst gleichmäßiger Bericht» über die
Kunstentwicklung die immerhin auch vorhandenen künstlerischen Elemente nun
einfach übersehen könnte, ohne daß die Gleichmäßigkeit darunter litte. Gewiß

sind etwa die Burgen in erster Linie Nutzbauten; aber sie konnten in
dieser Gestalt doch nur in einer Zeit entstehen, die wie die romanische ein
sicheres Gefühl für den Wirkungswert elementarer Formen und geschlossener



— 329 —

Mauerflächen besaß. Und schließlich werden sich ja auch die folgenden
Bände — von denen Bd. II Gotik und Renaissance und Bd. III Barock und
Klassizismus behandeln werden — ganz unmöglich nur auf die Sakralarchitektur

beschränken können.
Indessen wird niemand im Ernst bestreiten wollen, daß die vielen

positiven Seiten des Werkes weit schwerer wiegen, als die paar negativen. Und
vor allem: Gantners « Kunstgeschichte » ist eine Tat. Das geht schon daraus
hervor, daß es vor ihm bisher nur ein einziger gewagt hatte, eine
Gesamtdarstellung der Geschichte der Kunst in der Schweiz zu unternehmen. Und
dieser eine war J. R. Rahn. Seit dem Erscheinen von Rahns «Geschichte
der bildenden Künste in der Schweiz», die übrigens nur bis zum Ende des
Mittelalters reicht, sind aber 60 Jahre vergangen, und in dieser Zeit hat sich
auch die schweizerische Kunstgeschichtsforschung enorm entwickelt. Die Zahl
der bekannten Denkmäler ist — besonders auf dem Gebiet der Wandmalerei
und der Plastik — durch Neuentdeckungen um ein Vielfaches gestiegen, die
Methoden der Forschung und Darstellung haben sich in mancher Beziehung
gewandelt, und dabei ist auch die Zahl der kunstgeschichtlichen Publikationen

derart angewachsen, daß sie selbst auf den einzelnen Gebieten nicht
mehr ohne weiteres überblickt werden kann. Bei dieser Lage der Dinge
bedeutet das Erscheinen eines Werkes, das die Forschungsergebnisse endlich
wieder zusammenzufassen sucht, einen Markstein in der schweizerischen
Kunstgeschichtsschreibung. Man muß deshalb dem Verfasser sowohl wie dem
Verlag für den Mut und Unternehmungsgeist dankbar sein.

St. Gallen. MaxGrütter.

Histoire militaire de la Suisse, IVe cahier. La politique des Confederes au
14? et au 15e siecle. La Confederation, grande puissance politique
au temps des guerres d'Italie, par f E. Dürr. Edition francaise;
traduit par Virgile Moine et Th. Möckli. Berne, 1935, Commissa-
riat central des guerres. 683 p. in 8°.

II ne nous appartient pas de parier de l'oeuvre de Dürr; ce sera fait par
un de nos collegues. Mais, pour l'honneur des etudes historiques dans notre
pays, il convient de dire ici un mot de la traduction francaise de cet ouvrage.

Cette traduction est manquee; il n'est pas permis d'ignorer ä ce point
et le frangais et les elements de la science historique. Nous conseillons aux
lecteurs de consulter plutot le texte allemand; le texte francais est inutili-
sable 1.

Lausanne. CharlesGilliard.
1 Notons, pour etre juste envers chacun, que la traduction du deuxieme

cahier (Fischer et Frey, Campagnes des Confederes) est d'une qualite tout
autre.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XVIII, Heft 3



— 330 —

Das Bürgerhaus in der Schweiz. XXX. Band. Kanton Unterwaiden. Hg.
vom Schweizerischen Ingenieur- und Architektenverein. Zürich 1937.

XC Seiten Text; 104 Tafeln.
In Robert D u r r e r hat die Darstellung des Bürgerhauses im Kanton

Unterwaiden den berufenen und sachkundigen Bearbeiter gefunden. Bei
Durrers Tod lag das Werk beinahe druckfertig vor, sodaß dem Herausgeber
Prof. L. Birchler nur noch die Drucklegung und Ergänzung durch kleinere
Nachträge zufiel. Der vorliegende Band erhält seine besondere Note durch
die Behandlung des Innerschweizer Bauernhauses im allgemeinen. Gegenüber

den bisherigen verdienstlichen, aber zum Teil unhaltbaren Werken über
das Schweizer Bauernhaus hat Durrer aus unbestrittener Kenntnis eines

Teilgebietes heraus sicher das erste Wort über das Innerschweizer Bauernhaus

zu sagen. Beachtenswert sind die Denkmäler des Kantons Unterwaiden auch

deshalb, weil hier Bauernhaus und Bürgerhaus untrennbar miteinander
verbunden sind. Da in den ebenfalls von Durrer bearbeiteten « Kunstdenkmälern
des Kantons Unterwaiden » (1928) der ganze Architekturbestand des Landes
inventarisiert wurde, so konnte für das « Bürgerhaus » eine Einschränkung
auf die besonders wertvollen und typischen Objekte vorgenommen werden.
Aus Pietät gegenüber Durrer wurden im Texte auch jene Beschreibungen
von Häusern belassen, die in den Tafelabbildungen nicht berücksichtigt sind.
Die Abbildungen verteilen sich auf 104 Tafeln und sind ganz vorzüglich
ausgeführt.

Mit dem Band über Unterwaiden ist das Unternehmen « Das Bürgerhaus

in der Schweiz» vollendet. Die Reihe hat im Jahre 1910 mit Uri
begonnen. Schon bei jenem ersten Bande wirkte Robert Durrer mit. Im
Verlaufe der 27 Jahre sind alle Kantone der Schweiz bearbeitet worden und es

darf mit besonderer Genugtuung vermerkt werden, daß die Qualität des

Tafelmaterials, aber auch des einleitenden Textes fortwährend verbessert
worden ist. Die Einleitungen sind zum Teil von wissenschaftlicher Qualität,

da sie kompetenten Fachleuten anvertraut wurden. Anläßlich der
Fünfzigjahrfeier des Eidg. Polytechnikums im Jahre 1905 war von der Sektion
Basel des Schweizerischen Ingenieur- und Architektenvereins der erste
Anstoß zum Werke gegeben worden. Wegleitend war ein Vortrag des
Architekten Dr. C. H. B a e r bei jenem Jubiläum in der Aula des Polytechnikums
zu Zürich über « Das Schweizer Bürgerhaus, seine Bedeutung, Erhaltung
und Aufnahme». 1906 beschloß der Ingenieur- und Architektenverein, das

Bürgerhaus vom Mittelalter bis zum Jahre 1850 in Wort
und Bild zu veröffentlichen. Daran schloß sich 1907 ein reich
illustrierter Aufruf, bearbeitet von C. H. Baer, der für die Aufnahmen zu
werben hatte. Der herausgebenden Gesellschaft darf an dieser Stelle der
Dank für die zielbewußte Durchführung des Werkes ausgesprochen werden,
das auch dem Historiker zu einem unentbehrlichen Hilfsmittel seines Schaffens

geworden ist.

Zürich. Anton Largiader.



— 331 —

Reinhard Frauenfelder, Sagen und Legenden aus dem Kanton Schaffhausen.
Verlag Karl Schoch, Schaffhausen 1933. 159 S.

Es ist durchaus zu begrüßen, daß der Aufschwung der volkskundlichen
Forschung und des entsprechenden Interesses weiter Kreise in den letzten
Jahren auch zur Erschließung unserer folkloristisch weniger reichen
Randgebiete führt. Diese Aufgabe hat für den Kanton Schaffhausen die
vorgenannte Publikation von Dr. R. F r a u e n f e 1 d e r in musterhaft gründlicher
Weise gelöst. Eine umfangreiche Ausbeute konnte der Umsicht des Sammlers
dabei freilich nicht zuteil werden, nicht allein der verhältnismäßig geringen
Ausdehnung des erfaßten Gebietes wegen, sondern auch weil dieses, wie
unser reformiertes Mittelland fast durchweg, an sagenhafter Überlieferung
arm ist oder: geworden ist. So eigenartige Stücke wie die an ein berühmtes
Naturschauspiel gebundenen Rheinfallsagen stehen in der Sammlung ziemlich
vereinzelt da. Im übrigen wiederholen sich hier die auch anderwärts
vorkommenden Motive, wobei jedoch eine hervorstechende Vorliebe für das
Geschichtliche unverkennbar ist, an der natürlich die historische Tradition
der Hauptstadt den größten Anteil hat. Ergiebiger hat sich die Nachforschung
nach geistlichen Sagen gezeigt. Begreiflich, daß das einstige Kloster
Allerheiligen einen verhältnismäßig reichen Kranz von Legenden an sich
gezogen hat, die früh aufgezeichnet wurden. Sie geben dem Sammelwerk
Gewicht.

Konnte der Sammler nicht mit bemerkenswerter Fülle erfreuen, so
doch nach Vollständigkeit streben, und hierin ist das mögliche geschehen.
Was zumal an gedrucktem oder handschriftlichem Material noch aufzubringen
war, ist sorgsam zusammengetragen, auch die Varianten, sowie das
Bruchstückhafte, wie es im Volke immer mit umläuft. Ein besonders dem Wissenschafter

dienlicher zweiter Teil bringt sodann ausführliche Quellenangaben
und Erläuterungen, welche die Texte aus zuverlässiger Kenntnis folkloristisch

und historisch nach allen Seiten beleuchten, auch auf Parallelen und
mutmaßliche Ursprünge hinweisen. Eine Anzahl interessanter Tafeln bietet
willkommene illustrative Belege. Außer einer aufschlußreichen sagenkund-
licheii Einleitung vervollständigen ein Literaturverzeichnis und ein
Ortsregister die verdienstliche, übrigens auch klar gegliederte Sammlung, die
eine beachtenswerte Bereicherung der schweizerischen Sagenliteratur
darstellt.

Aarburg. ArnoldBüchli.
Otto Regenbogen, Bernold von Hochdorf, seine Herkunft und Heimat, sein

Amt und seine Beziehungen zu den Klöstern St. Blasien, Muri und
Schaffhausen (Beiträge zur Geschichte des Investiturstreites I).
Selbstverlag des Verfassers. Friedrichshafen 1935.

Über die Herkunft des Chronisten Bernold (f 1100), gewöhnlich Bernold
von St. Blasien oder von Konstanz genannt, besitzen wir sozusagen keine
sichern Zeugnisse. Man weiß bloß, daß er der Sohn eines verheirateten
Priesters war. Das Dunkel, das über der Heimat und der Abstammung des



— 332 —

Chronisten liegt, sucht nun der Verfasser der vorliegenden Schrift aufzuhellen.

Ausgangspunkt seiner Untersuchungen bildet eine vom 27. XII. 1093 datierte

Schenkungsurkunde für das Kloster Allerheiligen in Schaffhausen, in welcher

unter den Zeugen ein Bernolt de Hohdorf auftritt. In diesem erblickt der

Verfasser den Chronisten Bernold. Die Annahme stützt sich einmal auf die

Tatsache, daß die in jener Urkunde vorkommende Wendung « seeundum leges

Alamannorum subsecuta» ähnlich auch in der Chronik Bernolds wiederkehrt
(« seeundum legem Alemannorum obseeundaretur »), woraus zu schließen sei,

daß der rechtskundige Chronist bei der Formulierung der Urkunde mitgewirkt

habe. Sodann weist Regenbogen darauf hin, daß Bernold über Verhältnisse

und Ereignisse in der Gegend, in der die Burg Hochdorf sich erhob

(nordöstlich vom Kloster Zwiefalten, im Oberamt Ehingen), besonders gut
unterrichtet ist, daß er in seinem Necrologium des ebenfalls in jener Gegend

mächtigen Grafen Poppo von Berg gedenkt, daß seine Chronik das Kloster
Zwiefalten mehrmals erwähnt, die viel näher bei Schaffhausen gelegenen
Abteien Rheinau und Stein a. Rh. aber überhaupt nie. Auch ist der Chronist
als «Bernolt presbyter» im Necrologium Zwifaltense eingetragen (zum 17.

Sept., gleich wie im Necrologium von Hermetschwil). Ebenfalls auf den

Chronisten Bernold bezieht sich nach Auffassung Regenbogens sehr
wahrscheinlich die Notiz im Güterbeschrieb des Klosters Allerheiligen: « Item
Bernoldus tradidit apud Nanthiltwilare III mansos ». Diesen Ort identifiziert
der Verfasser wohl richtig mit Nehmetsweiler (nordwestlich von Ravensburg).
Aus dem Umstand, daß Nehmetsweiler inmitten des Besitzes der Herren von
Pfrungen liegt, zieht er sodann den Schluß, daß diese Besitzung von Seite
seiner Mutter, die eine von Pfrungen gewesen sein müsse, an Bernold
gekommen sei. Ein Gebino von Pfrungen wird im Necrologium Bernolds
erwähnt. Der Verfasser geht dann der Tätigkeit Bernolds als Poenitentiarius
in Schaffhausen nach und versucht, die Zeit seiner Aufenthalte in den Klöstern
St. Blasien und Muri genauer zu bestimmen. Er kommt dabei zum Ergebnis,
daß Bernold schon zu Anfang 1090, nicht erst im Jahre 1091 St. Blasien

verlassen habe, um nach Muri überzusiedeln, und daß er sich aus diesem

Kloster schon im Laufe des Jahres 1091 wieder wegbegeben habe. Mit guten
Gründen verteidigt der Verfasser, abweichend von der bisherigen Ansicht,
die Auffassung, daß Bernold trotz seiner längern Aufenthalte in St. Blasien
und Muri nicht Benediktiner, sondern Weltgeistlicher gewesen ist.

Gegen die Arbeit Regenbogens ist vor allem einzuwenden, daß der
Verfasser in seinen Kombinationen und Konstruktionen vielfach entschieden

zu weit geht. Wo der nüchterne Forscher nur gewisse entfernte Möglichkeiten
sieht, erblickt Regenbogen schon nahezu sichere Tatsachen. Der Wunsch,
die Verhältnisse des Elternhauses, die Jugendzeit und auch den spätem
Lebenslauf Bernolds aufzuhellen, verleitet ihn nicht selten, seiner Fantasie
in durchaus unzulässiger Weise Raum zu geben, so wenn er — um nur einen

von zahlreichen Fällen (z. B. S. 6, 7, 14, 23, 24, 28, 43, 49, 55 f.) zu erwähnen

— vermutet, der Ort Nanthiltwilare habe seinen Namen von der Mutter



— 333 —

Bernolds, die wahrscheinlich Nanthilde geheißen habe, erhalten. Der Wert
der Arbeit Regenbogens liegt u. E. im wesentlichen im Hinweis darauf,
daß anhand der vorliegenden Quellen die Zugehörigkeit Bernolds zum
Mönchsstand nicht bewiesen werden kann und daß der Chronist möglicherweise

identisch ist mit dem Bernolt de Hohdorf von 1093. Aber um mehr
als eine Möglichkeit handelt es sich auch im letztern Falle nicht; es steht
ja keineswegs fest, daß jener Urkundenzeuge überhaupt ein Geistlicher war.

Zofingen. Georg Boner.
Hektor Ammann, Die Anfänge der deutsch-italienischen Wirtschaftsbezie¬

hungen des Mittelalters. Sonderabdruck aus der Festgabe Aloys
Schulte der Rheinischen Vierteljahrsblätter, Hefte 2/3, Seiten 179
bis 194. Bonn 1937.

Die Wissenschaft verdankt die wichtigsten Kenntnisse über die
mittelalterlichen Handelsbeziehungen zwischen Nord und Süd den fundamentalen
Werken von Wilhelm Heyd (1879), Henry Simonsfeld (1887), Aloys Schulte
(1900) und Adolf Schaube (1906). So bot die Vollendung des 80. Lebensjahres
Aloys Schuttes willkommenen Anlaß, das in den letzten dreißig Jahren
gewonnene Neuland zusammenzufassen, eine Arbeit, die um so verdienstlicher
erscheint, als die meisten Hinweise in ausländischen und wenig zugänglichen
Zeitschriften versteckt sind.

Bei den systematischer betriebenen und verfeinerten Grabungsmethoden
gewinnen gerade für das Frühmittelalter die Bodenfunde, namentlich die
Münzfunde eine immer maßgebendere Bedeutung. Für das Hochmittelalter
liefert eine Reihe von Publikationen unveröffentlichter Bestände aus italienischen

Archiven wie die Honorantiae civitatis Papie in den Monumenta
Germaniae Historica, die Statuten von Verona, Padua und Novarra, ganz
besonders aber die Notariatsprotokolle von Genua wertvolle Unterlagen für
die Annahme von Handelsbeziehungen, welche das wenige bisher Bekannte
in bemerkenswerter Weise ergänzen. Aus dem Bereiche unseres eigenen
Landes seien die Existenz einer Zollstätte zu Bellinzona um 1032 und das
Auftauchen von Bewohnern der Städte Zürich, Basel, Freiburg und Lausanne
in Genua im 13. Jahrhundert festgehalten.

Wallisellen. WernerSchnyder.
Hektor Ammann, Deutschland und die Messen der Champagne. Sonderdruck

aus dem Jahrbuch der Arbeitsgemeinschaft der Rheinischen
Geschichtsvereine, 2. Jahrgang, Seiten 61—75. Düsseldorf 1936.

Bildet Italien das eine Ziel des nordalpinen Warenaustausches, so treten
um die Wende des 12. und 13. Jahrhunderts in der Champagne gleich vier
Marktzentren in Erscheinung, welche für die deutsche Wirtschaft zwar
kein unbedingt lebenswichtiges Element, aber doch ein bemerkenswertes
Glied in ihrer vielseitigen Kette bildeten. Gerade die westliche Ausstrahlung
entbehrte bis heute einer allseitig orientierenden Darstellung und so füllt
auch diese volkstümlich gehaltene Monographie eine offensichtliche Lücke



— 334 —

aus. Mit Basel und dem Leinwandproduktionskreis am Bodensee, vielleicht

sogar mit Luzern und Schaffhausen, nimmt auch unser Gebiet am französischen

Messehandel teil.
Wallisellen. Werner Schnyder.

H. Bertooq, Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde
am Vorder- und Hinterrhein. Verlag Bischofsberger & Co., Chur,
1937.

Die Arbeit, die unter dem zurückhaltenden Titel von « Beiträgen »

auftritt, ist in Wirklichkeit eine gründliche Untersuchung über die Entstehung
und das Wesen der Kirchgemeinde im Gebiet des Vorder- und Hinterrheins.
Und zwar geht sie — und darin liegt ihr besonderer Wert — nicht von
allgemeinen historischen Erwägungen aus, sondern ist auf dem Fundament
eines eingehenden Urkundenstudiums aufgebaut, das es sich auch nicht
verdrießen ließ, alle in den lokalen Archiven liegenden Dokumente im Original
aufzusuchen und zu transscribieren. Diese Methode erforderte, damit die
Fülle des Materials nicht über die Ufer schlug, eine regionale Begrenzung,
aber die Ergebnisse werden ihrer prinzipiellen Bedeutung wegen sich auch

für andere Gegenden als fruchtbar erweisen.
Als Zentralproblem hatte sich der Verfasser die Aufgabe gestellt, die

Sprengel der alten großräumigen Pfarreien, der Haupt- oder Talkirchen,
der « ecclesiae plebis » seines Gebietes herauszupräparieren, ihre Vorformen
zu suchen, ihrer Auflösung in Klein-Pfarreien nachzugehen und dabei den

ganzen Weg von den frühchristlichen Anfängen bis zur Entstehung der nach-

reformatorischen autonomen Kirchgemeinde abzuschreiten. Wie kein anderes

Gebiet war gerade das von Bertogg gewählte geeignet, das Wesen, Werden
und Vergehen der «plebes» zu schildern, denn am Vorder- und Hinterrhein

lassen sich im vollen Licht der Urkunden zwei bedeutende Talkirchen
betrachten: St. Vincenz zu Pleif im Lugnez und St. Johann auf Hohen-

rätien, die Hauptkirche des Heinzenberg, der linken Seite der Talschaft
Domleschg.

Als Leitgedanke zieht sich durch die ganze Untersuchung eine starke

Betonung der örtlichen Kräfte. Bertogg sieht diesen « Lokalismus » bereits
in den Kirchenburgen ausgedrückt, die er als Missionspfarren und als

Vorformen der späteren Pleifkirchen betrachtet wissen möchte, was in der Tat
ja gerade bei St. Johann auf Hohenrätien deutlich zu erkennen ist. Daß das

fränkische Eigenkirchenrecht diesen dezentralistischen Tendenzen mächtigen
Auftrieb geben mußte, ist leicht zu verstehen; aber Bertogg erkennt auch

sehr richtig, daß der im 12. Jahrhundert mit voller Wucht einsetzende Gegenstoß

der geistlichen Gewalt wieder von lokalen Gewalten, besonders den

Feudalherren — die natürlich als Haupt-Nutznießer des Eigenkirchenrechts
das größte Interesse an ihm hatten —I zum Teil aufgefangen wurde. Zum
entscheidenden Sieg aber kamen diese Kräfte des « kleinen Raumes» erst

durch die Erstarkung der Gerichtsgemeinden und ihre Entwicklung zur
Autonomie, die denn auch die Zersplitterung der Großpfarreien besiegelte. Wenn



— 335 —

Bertogg an diesem Punkt — wir stehen am Ende des Mittelalters — in der
reformatorischen Lehre nun die entscheidende Durchbruchstelle der lokalen
Freiheitstendenzen sieht, so ließe sich vielleicht auch umgekehrt betonen,
daß die Entwicklung der politischen Gemeindeautonomie der Reformation den
Weg ebnete. In der Tat war ja auch die kirchliche Emanzipation der
kleineren Dorfschaften beim Eintritt der Reformation bereits im vollen Zug.

In einem Anhang bringt der Verfasser dann noch den Abdruck einiger
besonders wichtiger und noch nie im Wortlaut publizierter Urkunden —
Separations- und Stiftungsbriefe — sowie eine Übersicht über die Entwicklung

der einzelnen Pfarreien des fraglichen Gebietes in knapper Zusammenfassung.

Gerade in diesem Teil wird der aufmerksame Leser eine Fülle
neuer Details und wertvoller Einzelaufschlüsse finden und von der Unsumme
geleisteter Archivarbeit erst den richtigen Begriff erhalten. —

Wenn der Referent nun zum Schluß noch einen Punkt berührt, in dem
er dem Verfasser nicht völlig zu folgen vermag, so geschieht dies nur,
weil hier ein Grundproblem der rätischen Kirchenverfassung im Frühmittelalter

zur Diskussion gestellt wird. Bertogg meint nämlich, daß bereits vor
der Einführung des fränkischen Amtsrechtes in Currätien (806) in der Diözese
Chur das Eigenkirchenrecht schon weitere Verbreitung gehabt habe. Er tritt
damit auf die Seite jener Forscher, die — wie etwa A. Dopsch — das Eigen-
kirchenwesen nicht als eine germanische Einrichtung, sondern als « national
indifferent» betrachtet wissen wollen. Wie dem auch im Allgemeinen sei,
für Currätien scheint mir die Urkundenlage kein Abgehen von der durch
Stutz (« Divisio ») vertretenen Auffassung zu erlauben, daß bis zur Germanisierung

der rätischen Verfassung (806) der Bischof hier die uneingeschränkte
Gewalt (« potestas und ordinatio ») über alle kirchlichen Anstalten der
Diözese und ihr Vermögen ausgeübt hat. Nicht als ob nun alle Gotteshäuser —
auch die Landkirchen — Kathedral- oder Bistumsgut gewesen wären.
Vielmehr war die Entwicklung im achten Jahrhundert hier offenbar so weit
gediehen, daß die bedeutenderen Landkirchen eigenes Vermögen hatten, also
Rechtssubjekte waren. Aber eben: Rechts s u b j e k t e und nicht Objekte,
wie es das Eigenkirchenrecht verlangt. Das tritt deutlich im Testament des
Tello (765) zu Tage. Unter der großen Vermögensmasse, die hier an das
Kloster Disentis übereignet wird, ist keine einzige Kirche. Das wäre nach
der eigenkirchenrechtlichen Auffassung höchst seltsam, ja praktisch
ausgeschlossen, da bei derartigen Schenkungen die Übereignungen von Kirchen —
als besonders einträglichen Vermögensstücken — die wichtigste Rolle spielen.
Deutlich erscheinen hier sowohl die Beschenkten, die Disentiser Gotteshäuser,
sowie die unter den Angrenzern auftretenden Kirchen als selbständige Vef-
mögensinhaber, und überdies sehen wir Tello noch deutlich darauf bedacht,
das kirchliche Besitztum sauber von seinem Hausgut zu unterscheiden und
nicht zu übereignen (z. B. «praeter terram ecclesiis », Mohr I, S. 15). Das
war bei der Personal-Union des Bischofs und Präses in Tello, um Irrtümern
vorzubeugen, besonders nötig. Man sieht aber gerade daran, wie genau er



— 336 —

einen Strich zog zwischen dem, was er als Grundbesitzer besaß, und jenem,
das er als Bischof verwaltete.

Bertogg meint nun, die in einem Gebirgsland besonders starken dezen-
tralistischen Kräfte hätten diese vorgermanische, römisch-kirchliche Auffassung

schon früh im Sinne des Eigenkirchenrechts brechen müssen und weist
in diesem Zusammenhang auf die Rolle der Großgrundbesitzer, der « posses-
sores » hin. « Auch sie werden auf ihrem Eigen Kirchen gebaut und dotiert
haben». Gewiß. Das ist sogar deutlich ausgesprochen in der bekannten
Beschwerdeschrift des Bischofs Victor von 821 (« qui sanctas ecclesias ex pro-
priis facultatibus fundaverunt», Mohr I, S. 27). Das sagt aber nur etwas
über die Herkunft des Stiftungsgutes. Der Unterschied zwischen der
germanischen und römischen Auffassung liegt nun aber darin, daß nach
Eigenkirchenrecht das Gotteshaus dem Eigentum am Grundstück des Fundators
folgt, während dies der alten römischen Anschauung unerträglich ist. Hier
wird die eben gegründete und dotierte Kirche, woher ihr Gut auch stamme,
in die Hände des Bischofs gegeben, der sie — in ältester Zeit für das Bistum,
später aber für die betreffende Einzelkirche — entgegennimmt, die bei diesem

Vorgang also als Rechtssubjekt auftritt. Es ist haargenau der gleiche
Vorgang, wie wir ihn noch 1084 erleben, obwohl das Eigenkirchenrecht damals
noch in Blüte stand, wenn die Leute von Lüen im Schanfigg aus ihrem
freien Eigen eine Kirche gründen und sie sogleich nach der Gründung dem
Bischof übergeben. Hier ist noch durchaus die alte römische Auffassung
lebendig, was umso bezeichnender ist, als der fragliche Bischof Schismatiker

war, also im Investiturstreit auf weltlicher (eigenrechtlicher) Seite stand.
Es soll mit keinem Wort die Macht der lokalen Kräfte, des « kleinen

Raumes » in Currätien bestritten werden. Nur wirkten sie sich vor 806 nicht
auf dem Boden des Eigenkirchenrechts aus, sondern im Rahmen der
römischen Auffassung, und zeigten sich einmal in dem Eifer der lokalen
Gründungen, und ferner wohl auch in einem verhältnismäßig frühen Aufsteigen
der Landkirchen zu Rechtssubjekten mit eigenem Vermögen und, praktisch,
eigener Verwaltung unter Oberaufsicht des Bischofs. Den Weg zu solcher

Verselbständigung hat Stutz in seiner Geschichte des kirchlichen Benefizial-
wesens einleuchtend geschildert.

Mit dieser Bemerkung soll das Verdienst dieser wertvollen und an

Anregungen wie an Ergebnissen reichen Arbeit nicht geschmälert werden,
umsoweniger, als sie an den Endergebnissen nichts ändern und nur zur
schärferen juristischen Abgrenzung der Begriffe dienen sollen.

Zürich. ErwinPoeschel.
Jakob Winteler, « Die Schlacht bei Näfels in der bildlichen Darstellung der

Jahrhunderte.» Glarus 1938, Verlag Tschudy & Co. 39 Seiten und
32 Tafeln.

Die zum 500. Gedenkfest der Schlacht bei Näfels 1888 von Gottfried
Heer verfaßte Festschrift ist wissenschaftlich heute noch gültig, weil seither
keine wesentlichen neuen Tatsachen zu diesem Ereignis entdeckt worden



— 337 —

sind. Deshalb bestand jetzt, anläßlich des 550. Jahrestages, kein Anlaß, eine

große historische Arbeit über die Geschehnisse von 1388 zu veröffentlichen.
Der glarnerische Landesarchivar, Dr. Jakob Winteler, hatte aber den guten
Einfall, die Schlacht bei Näfels in einer erstmaligen Veröffentlichung aller
Bilder zu zeigen, zu denen schweizerische und fremde Künstler bis auf unsere
Tage immer wieder unter dem Eindruck der Befreiungstat angeregt worden
sind. Wenn auch darin keine historisch zuverlässigen Quellen erblickt werden
dürfen, und wenn auch der künstlerische Wert dieser Bilder stark verschieden

ist, so erhält man doch durch die Sammlung dieses sonst kaum zugänglichen
Materials interessante Hinweise auf das Gelände, auf die Kampfweise und

Bewaffnung und auf die Wappen der feindlichen Herren. Besonders
interessant sind die Bilder zu den Vorfällen in Weesen (aus den Chroniken von
Tschachtlan, Berner Schilling und Luzerner Schilling), in denen freilich das

Topographische meistens aus der Phantasie stammt. Die Zusammenstellung
erfaßt alles, vom prächtigen Schlachtbanner über die Bilderchroniken des

15.—16. Jahrhunderts und die Radierungen, Kupferstiche und Aquatinten des

17.—18. Jahrhundert bis zu Hodlers Ölbild in Basel.
Als Einleitung gibt Winteler auf wenigen Seiten eine treffliche

Darstellung des Werdens der Eidgenossenschaft und der Überwindung der
österreichischen Herrschaft; die glarnerische Entwicklung bis Näfels (die Schlacht
selbst auf einer knappen Seite beschrieben) ist geschickt und bescheiden
in diese Erzählung der eidgenössischen Dinge eingebettet. Die Darstellung
ist klar gegliedert und in guter einfacher Sprache geschrieben, wie es sich

für ein Volksbuch gehört. (Auf Seite 22 hat sich ein Eigennamen-Druckfehler
eingeschlichen: es muß heißen Enguerrand VII. von Coucy.)

Daß das hübsche kleine Buch im Kanton Glarus überall gelesen werden
wird, mag jeder glauben, der gesehen hat, mit welcher Würde und Ge^
schlossenheit das Glarnervolk heute noch den Tag seiner Freiheitsschlacht
in der jährlichen Näfelserfahrt erlebt. — Die Schrift kann auch jedem
Historiker empfohlen werden. Die Ausstattung ist sehr gut.

St. Gallen. Ernst Kind.
Hermann Rennefahrt, Das Siatutarrecht der Landschaft Frutigen. Samm¬

lung Schweiz. Rechtsquellen, Rechtsquellen des Kts. Bern, II. Teil,
Rechte der Landschaft, Bd. 2. H. R. Sauerländer, Aarau 1937 X und
436 Seiten.

Mit diesem, von Hermann Rennefahrt bearbeiteten und herausgegebenen

Band liegt nunmehr der dritte der bernischen Rechtsquellen vor
(Stadtrecht von Bern, hg. v. F. E. Welti, Ober- und Niedersimmental, hg. v.
L. S. von Tscharner), der sich in Anlage und Methode würdig den beiden

vorausgegangenen an die Seite stellt. Er enthält die Rechtsquellen des alten
Oberamtes Frutigen, d. h. diejenigen der Gerichte Frutigen, Adelboden,
Aeschi, Mülinen-Reichenbach, Kräftigen und der Freiherrschaft Spiez. Es

sind dies über 120 verschiedene Satzungen, Landrechte und
Landrechtsredaktionen. In einer wohldokumentierten, historisch überaus aufschluß-



— 338 —

reichen Einleitung gibt der Herausgeber vorerst einen geschichtlichen Überblick

über Kirchen, Burgen, Städte und Märkte, sodann über die
Freiherrengeschlechter, soweit sie die Landschaft betreffen. Ein ausführliches Personen-,
Sach- und Ortsregister und zugleich Glossar erschließt den reichen Stoff
dieses Quellenbandes und macht ihn zu einem wissenschaftlich ebenso brauchbaren

wie leicht zugänglichen Nachschlagewerk. Immerhin wird auch das
beste Register ein eingehendes Studium der Texte nicht ersetzen können, was
man beispielsweise an dem geschichtlich aufschlußreichen Begriff
«herkommen », für Überlieferung, Gewohnheitsrecht, altes ungeschriebenes Volksrecht,

ersehen mag, für welchen die Stellenverweise nicht vollständig sind
und praktisch kaum vollständig sein können, wenn man alle die verschiedenen

Umschreibungen desselben Sachverhaltes berücksichtigen wollte.
Es ist im Rahmen einer Besprechung nicht möglich, auf alle die

interessanten Probleme einzugehen, welche dieser neuerschlossene Quellenbestand

aufgibt. Aus der Fülle des Stoffes seien bloß einige Einzelfragen
hervorgehoben, die historisch bedeutungsvoll sind und für die der vorliegende
Band gewichtiges Belegmaterial beiträgt. So sei besonders das weitgehende
Selbstbestimmungsrecht und die landschaftliche Autonomie, die von den in
Kleinburgund im allgemeinen herrschenden Verhältnissen, soweit sie nach
den bisherigen Bearbeitungen überblickbar sind, wesentlich abweichen, und
auf die Frage nach dem Ursprung der freien Landleute von Frutigen
hingewiesen.

Bereits im Jahre 1260 sehen wir die Frutiger im Besitze gewisser
korporativer Rechte: neun Leute des Heinrich von Kien, des ersten, uns auch
früher schon im Gefolge der Zähringer begegnenden freiherrlichen
Talgeschlechts, beschwören für sich und die ganze GemeindedesTales
(tota universitas vallis de Frutigen) einen Hilfeleistungs- und Huldvertrag
zu Gunsten Peters von Savoyen. 1263 führt die universitas et communitas
hominum vallis de Frutigen bereits ein eigenes Siegel. 1340 schließen die
Landleute, nachdem sie zwischen 1302 und 1312 durch Erbgang an die Herren
vom Turm zu Gestelen gekommen waren, ohne Zustimmung und Mitwirkung
ihrer Herrschaft einen Friedensvertrag mit den Obersimmentalern. 1367

waren mehr als 200 Landleute von Frutigen, wohl gut die Hälfte der Hausväter,

Ausburger zu Bern (wie übrigens auch die Freiherren von Kien
schon früh in Bern Burgrecht genommen hatten; ein Werner von Kien war
1271 Schultheiß der Stadt). Zwar hatte Bern den Herren vom Turm im Jahre
1345 zugestanden, daß es in Zukunft keine Eigen-, Vogts- und Lehenleute
seiner Herrschaft annehmen wolle, was dann aber 1357 dahin gemildert
wurde, daß durch die Annahme von Burgern aus der Landschaft Frutigen die
Rechte des Herrn vom Turm nicht geschmälert werden sollten.

Die bereits bestehende enge Verknüpfung der Landschaft mit Bern
und die eigenen dauernden Geldverlegenheiten mochten den Anton vom
Turm bewogen haben, alle seine Rechte im Frutigland um 6200 Gulden an
Bern abzutreten, welche Summe von den Frutigern selbst aufgebracht wurde.



— 339 —

Damit kauften sie sich von den bisher ihrer Herrschaft geschuldeten Steuern

los und erlangten eine Selbständigkeit, wie sie nur wenige Gebiete Berns

aufwiesen.

Bern behielt sich zwar die obrigkeitliche Herrschaft im weitesten Sinne

vor: «twing und bann mit gantzer und voller herschaft, mit allen hohen

und nidren gerichten, über lüte und über guter, mit stock, mit galgen, und

mit allen andren Sachen, es sie an manschaften oder lehen», wie es von
alters her gewesen sei, — nichts ausgenommen als allein die Steuern, die

sie ihrer Herrschaft jährlich gaben, — sonderlich aber unter Wahrung der

Teil- und Mannschaftsrechte. Dagegen gewährte es den Frutigern « si ouch

by iren alten friheiten und guten gewonheiten, nach dem alz si von iren
herschaften von alter har komen und gefrijet sint, lassen ze beliben ».

Diese alten Freiheiten und Gewohnheiten waren nun sehr weitgehend.
Über sie geben uns die Niederschriften der Landsatzungen und des

Landrechts, der große Freiheitsbrief von 1445 (Nr. 21) und alle die weiteren
Erkenntnisse und Weistümer bis zur systematischen Redaktion des Landrechts

von 1668 (Nr. 84), erschöpfend Auskunft. Höchst aufschlußreich ist dabei

den fortwährenden Kompetenzkonflikt zwischen obrigkeitlichem Herrschaftsanspruch

der Stadt einerseits und dem Streben nach Selbstherrlichkeit und

Rechtsautonomie der Landschaften andererseits im einzelnen zu verfolgen.

Das Landgericht wurde auf der Fronhofstatt zu Frutigen abgehalten,
welche im Jahre 1391 von den Landleuten dem damaligen Inhaber, dem

Kirchherrn Rudolf von Weißenburg, um 10 <& Stebler abgekauft worden war.
Nach Rennefahrt hätten sich die Frutiger damit auch die Gerichtsrechte, die

als Zubehör zur Fronhofstatt gegolten hätten, und damit die eigene
niedere Gerichtsbarkeit erworben (S. 3015, 31 20). Es kann sich

m. E. doch wohl bloß um die Frongerichtsbarkeit, also um das Gericht über

die unfreien Hofgenossen allein gehandelt haben, da das « offen und gemein
der lantlüten lantgericht» mit dem tatsächlich ausgeübten Twing und Bann,

und dem (wenn auch eingeschränkten) Recht des Blutbanns zu des Landes

althergebrachten Freiheiten und guten Gewohnheiten gehörte (vgl. Nr. 21

tit. 4 und Nr. 113 d u. ff.). Der Rechtsanspruch Berns auf Twing "und Bann

mit ganzer und voller Herrschaft, wie er im Kaufbrief von 1400 (Nr. 11 24)

ausgesprochen worden war, ist nur als der formelle Ausdruck für die « aller-

seiths hohe landes oberkeit» zu bewerten, da die daraus fließenden Gerichtsrechte

tatsächlich fast uneingeschränkt in den Händen des unter Vorsitz
eines Frutiger Landmannes (des Landsvenners oder des Statthalters, nicht
aber des bernischen Kastellans) tagenden Landgerichts gelegen waren. Da

die Landschaft das Recht und die Freiheit hatte, viermal im Jahre Gericht

abzuhalten, «ihre Freiherrn und Obrigkeiten unbegrüßt und unbefragt»,
und sich das Gericht, das aus Landsvenner oder Statthalter, Großweibel und

zwölf Geschworenen bestand, vorher in der Landstube versammelte, bevor

man auf die Hofstatt zog, um daselbst zu Gericht zu sitzen, ist anzunehmen,
daß die Fronhofstatt bloß der Ort gewesen war, wo das Landgericht abge-



— 340 —

halten wurde, das sich im übrigen durchaus gemäß den Formen des echten
freien Gerichts abspielte (vgl. Nr. 29, 113, ferner 16, 30, 84 usw., sowie
auch Ms. hist. Helv. XIV. 37 der Stadtbibliothek Bern ^. Der geringe Preis,
um den die Fronhofstatt erworben wurde, und die Tatsache, daß nicht die
Herren vom Turm, sondern ein Weissenburger (und dazu ein Kleriker)
sie in Besitz hatte, mag ein weiterer Hinweis darauf sein, daß der Erwerb
der Fronhofstatt nicht gleichzusetzen ist mit dem Erwerb des freien
Landgerichts.

Trotzdem das Frutigland als eine ursprünglich grundherrliche
Markgenossenschaft angesprochen werden muß, sehen wir die Frutiger Landleute

teilweise im Besitze einer Freiheit, wie sie sonst nur für reichsfreie
Gebiete Geltung hatte. Es ist mit großer Wahrscheinlichkeit anzunehmen,
daß Einflüsse aus dem Reichsland Hasli und aus den Waldstätten bei der
Entstehung dieser Freiheitsrechte eine entscheidende Rolle gespielt haben.
Sie als Vorbilder einerseits und die Geldverlegenheiten ihrer früheren
Herren andererseits, welche Veranlassung gegeben hätten, daß sich die Landleute

von ihren Lasten loskauften, mögen dazu beigetragen haben, daß die
Frutiger bereits vor ihrem Anschlüsse an Bern so weitgehende Eigenrechte
erlangt hatten; denn für die Annahme, daß wir es in Frutigen mit einer
Gemeinde altfreier Bauern zu tun hätten, fehlen die Voraussetzungen. Eher
muß man bei dem Nebeneinander von Freien und Zinsbaren, wie sie uns
beispielsweise in Aeschi-Mülinen entgegentreten (vgl. Nr. 13, 15, auch 66),
an Freie auf Rodungsland neben Steuerbaren auf Altsiedlungsgebiet denken,
somit an analoge Verhältnisse, wie sie K. Weller (ZRG germ. Abt. LIV
(1934), S. 178 ff.) und jetzt in überzeugender Weise Th. Mayer (ZRG germ.
Abt. LVII (1937), S. 210 ff. u. bes. 281) dargestellt hat. Doch werden sich
diese Fragen erst dann mit Gewißheit beantworten lassen, wenn einmal
auch die Rechtsquellen des Haslitales und des Saanenlandes, sowie besonders
auch der Forstgebiete zwischen Gürbe, Sense und Saane besser zugänglich
gemacht sind. Sicherlich werden auch die ausgedehnten Forestisbezirke der
Waadt und des Greyerzerlandes einige Aufschlüsse geben können. Denn es
ist anzunehmen, daß die Freiheiten unserer Gegend im Forstbann und im
Forestisrecht weitgehende Erklärungsmöglichkeit finden.

Man darf sich freuen, daß das schweizerische Schrifttum mit der Her-

1 fasc. 2, pag. 9 ff., ein aus der Talchronik des Notars und Landeschronisten
Abraham Allenbach von Adelboden (Statthalter von 1678—1714)

ausgezogenes Weistum, das vielleicht ebenfalls in den Rechtsquellen hätte
Aufnahme finden können, wie übrigens auch die Urkunde über ein abgehaltenes
Landgericht zu Frutgien 1580 (Urteil über Totschlag), die in F. Stettiers
«Versuch einer geschichtlichen Entwicklung der Gerichtsverfassung des
deutschen Teils des Kantons Bern», Bern 1842, S. 78 ff. abgedruckt ist.
Ebenso vermißt man den wichtigen Ratsbeschluß von 1437: «daß alle
äußeren Gerichte der Stadt Bern Rechte haben mögen», der gerade für
Frutigen bedeutungsvoll geworden ist, weil er zweifellos die unmittelbare
Ursache zur schriftlichen Festlegung des Landrechts von 1445 (Nr. 21)
abgegeben hat.



— 341 —

ausgäbe der Statutarrechte des Frutiglandes durch Hermann Rennefahrt um
einen wichtigen Urkundenband bereichert ist, der zu den vorbildlichen
Quelleneditionen gehört und durch seinen Stoff zum dauernden unersetzlichen

Bestand der Spezialforschung gezählt werden wird.
Bern. H. Strahm.

B. Amiet und St. Pinösch, Geschichte der Solothurner Familie Tugginer.
Buchdruckerei Gaßmann A.-G., Solothurn. Separatabdruck aus dem
Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, Bd. 10, 1937.

Es ist bedeutsam und erfreulich, daß die Familienforschung, welche in
unserm Lande seit den letzten Jahrzehnten eine stattliche Reihe wertvoller
Publikationen zeitigte und die durch die schweizerische Gesellschaft für
Familienforschung, mit der durch sie 1933 eröffneten Zentralstelle in Bern,
eine kräftige Förderung erfahren hat, nun auch im Kanton Solothurn in
beachtenswerter Weise einsetzt.

Die Geschichte eines Geschlechtes durch Jahrhunderte hindurch ist nicht
bloß eine innere, eine Privatangelegenheit, wenn sie auch für dieses
Geschlecht, sofern es nicht ausgestorben ist, in erster Linie ein selbstbewußtes
und stolzes Zeugnis darstellt. Sie trägt allgemein bei zur Stärkung und
Pflege des Familiensinnes und führt zum Bewußtsein der Volksgemeinschaft.
Die Familiengeschichte leitet hinaus über den engen Rahmen der Sippe,
vermittelt wertvolle Einblicke in die Gemeinschaft, gibt Aufschlüsse über
Volk und Heimat und wird zum Baustein für die Landesgeschichte.

Für den Kanton Solothurn sind solche Familiengeschichten um so
bedeutsamer, als wir keine geschlossene Sammlung von Biographien
hervorragender Solothurner besitzen wie eine Reihe anderer Kantone über ihre
großen Männer. Es besteht nur eine Kollektion von 400 kleinen Biographien
bedeutender solothurnischer Persönlichkeiten von Bischof Dr. Fr. Fiala, die
im Manuskript in der Zentralbibliothek Solothurn aufbewahrt wird und die
schon vielen Forschern schätzbare Dienste geleistet hat. Auch der Verfasser
dieser Besprechung hat sich zum Hausgebrauch eine Sammlung von etwa
200 kleinen Biographien von Oltener Persönlichkeiten angelegt, die ebenfalls
im Manuskript vorliegt. Das Historisch-biographische Lexikon ist, soweit
es den Kanton Solothurn angeht, lückenhaft und naturgemäß nur wegleitend.
Wer über solothurnische Persönlichkeiten Auskunft erhalten will, ist daher
auf Gedenkblätter und Aufsätze in Kalendern angewiesen oder auf die Nachrufe

in der zeitgenössischen Presse, die aber allgemein zumeist einseitig und,
weil der Hast der Stunde entsprungen, ungenau sind und wissenschaftlicher
Kritik nicht Stand halten. Eine systematische Sammlung solothurnischer
Lebensbilder bildet deshalb eine dankbare Aufgabe der kantonalen Geschichtsforschung

und zugleich eine Dankesschuld gegenüber vergangenen
Geschlechtern.

Bei diesem Stand der Dinge ist es um so mehr zu schätzen, daß in
letzter Zeit ein vielversprechender Anfang mit der Erforschung einzelner
Geschlechter gemacht worden ist. Die Geschichte der Familie Tugginer ist



— 342 —

die dritte dieser Art. Sie reiht sich an an die Geschichte der von Roll von
R. Schmidlin (1914) und die der von Sury von Paul Borrer (1933). Alle drei
Monographien behandeln patrizische Geschlechter. Die beiden erstgenannten
sind noch lebendig in der Gegenwart verwurzelt, dasjenige der Tugginer
beruht nur noch auf einem einzigen Zweig, der den Fortbestand der Familie
und des einst berühmten Namens verspricht.

Die Herausgabe des Buches erfolgte auf Anregung und mit
Unterstützung der Familie durch den historischen Verein des Kantons Solothurn.
Die Arbeit gründet sich auf streng wissenschaftliche Forschungen. Die beiden
Verfasser teilten sich in der Weise in die Aufgabe, daß Dr. Pinösch die
genealogischen und statistischen Nachforschungen besorgte, darnach die
genealogischen Tafeln erstellte und die Illustrationen bereit stellte, während
Dr. Amiet die Verarbeitung des Quellenmaterials übernahm und den Text
verfaßte.

Die Familiengeschichte der Tugginer erstreckt sich über vier
Jahrhunderte und zählt 154 Namen auf; sie weist den typischen Verlauf einer
solothurnischen Patrizierfamilie auf: Beginn in fremdem Solddienst, Erwerb
von Reichtum, Ehren und Würden, rascher Aufstieg zur Regimentsfähigkeit,
zeitweise führende Rolle im Rate und im Staatswesen; durch den Zusammenbruch

des alten Regimentes aus dem gewohnten Geleise geworfen, sucht
die Familie Anpassung an die neuen demokratischen Verhältnisse. So
gewährt der Querschnitt durch die Jahrhunderte ein aufschlußreiches Bild
militärischen, politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Geschehens.

Die Familiengeschichte wird eingeleitet mit der Untersuchung über die
Herkunft des Geschlechtes. Es datiert aus der Mitte des Spätmittelalters und
ist nicht solothurnischen Ursprungs. Aus der Gemeinde Tuggen in der March
(Kt. Schwyz) stammend, von der es den Namen trägt, ist es schon im 14.

Jahrhundert dem See entlang bis nach Zürich anzutreffen. Es gehört in
Riesbach-Zürich dem Handwerkerstande an und zählt nicht zu den führenden
Familien. Der erste Solothurner Tugginer ist der Sproß des Zürcher
Stadtknechts Heinrich in Riesbach aus seiner Ehe mit der Schwester des bekannten
Condottiere, Oberst Wilhelm Frölich von Zürich. Mit Leib und Seele Soldat,
vermochten Zwinglis Predigt gegen die fremden Kriegsdienste und das
zürcherische Verbot gegen das Reislaufen die Tatenlust des jungen Frölich
nicht in andere Bahnen zu leiten; er verzichtete auf das Bürgerrecht der
Limmatstadt und wurde 1544 Bürger von Solothurn. In seiner Begleitung
brachte Frölich seinen Neffen Wilhelm Tugginer mit, der so seine militärische

Laufbahn unter dem Schutze des mächtigen Oheims begann und ebenfalls

Solothurn zu seiner neuen Heimat wählte. Doch fehlen sichere Zeugnisse
für die Behauptung einiger Genealogen, daß Oberst Frölich seinen Neffen
adoptiert habe, an Hand der Quellen wird diese Annahme von den Verfassern
abgelehnt. Auf Grund sorgfältiger genealogischer Forschungen wird den
verwandtschaftlichen Beziehungen der Tugginer zu den Frölich, die bis anhin
ziemlich im Dunkel lagen, ein besonderes Kapitel gewidmet, soweit es der



— 343 —

Zusammenhang erfordert, mit dem Ergebnis, daß eine Reihe von Irrtümern
in der bisherigen Geschichtsdarstellung berichtigt werden.

Und nun ist besonders bemerkenswert der Umstand, daß die
Solothurner Tugginer bereits in diesem ersten aus Zürich in die St. Ursenstadt
eingewanderten Vertreter, dem Obersten Wilhelm Tugginer, Ritter, den
Kulminationspunkt von Ehre, Macht und Ruhm erklimmen, eine Größe, die
von keinem der Nachfahren je wieder erreicht wird. Der fesselndste
Abschnitt der Genealogie, der fast die Hälfte der Abhandlung umfaßt, ist denn
auch diesem in französischen Diensten berühmt gewordenen Kriegsmann
gewidmet.

In Zürich 1526 geboren, wird der junge Tugginer vom Oheim Frölich
zur Ausbildung nach Paris geschickt und dann zur Erlernung des Kriegshandwerks

ins Feld mitgenommen. Von 1544 an, da er als Achtzehnjähriger im
Regiment Frölich bei Ceresole kämpft, findet man ihn im Dienste der
französischen Krone fast andauernd auf den europäischen Schlachtfeldern.

Mit 32 Jahren Hauptmann eines Fähnleins, steigt er in rascher Folge
die Stufen der Ehren empor, wird Dolmetsch des Königs, Truchseß, Garde-
venner, Lieutenant der königlichen Leibgarde der Hundert Schweizer,
erhält den Adelsbrief, die Ritterwürde, das Kommando des Garderegiments,
das französische Bürgerrecht. Als Vertrauter des Königs und seiner großen
Feldherren hat er ein bedeutendes Zeitalter französischer Geschichte
miterlebt und zeitweise mitbestimmt.

Fünf Königen hat Tugginer gedient. Unter Franz I. verdient er seine
ersten Sporen, unter Heinrich IL zieht er nach Piemont und ficht auf dem
nordfranzösischen Kriegsschauplatz. In den blutigen Hugenottenkriegen hält
er treu zum katholischen Königtum unter Franz IL, Karl IX. und Heinrich
III. Er zeichnet sich aus bei Ceresole, St. Quentin, Dreux, hat Teil am ruhmvollen

Rückzug von Meaux, an den Treffen von St. Denis, Chäteauneuf,
Moncontour, an der Belagerung von Brouage.

Nach dem Tode Frölichs tritt dessen Schützling in seine Fußstapfen; wie
vorher im Regiment Frölich dient er nun im Regiment Ludwig Pfyffers.
Von dessen Ausscheiden aus dem Dienste an ist Tugginer ein Jahrzehnt
lang der hervorragendste und einflußreichste Schweizerführer in französischen

Diensten.
Unter der Gnadensonne seines Oheims Frölich tritt Tugginer in

Beziehung zu seiner neuen Heimat Solothurn. 1549 erscheint er zum ersten
Male in den Akten der Stadt, 1559 wird ihm das Bürgerrecht geschenkt,
nun geht der militärischen Laufbahn ein rapider politischer Aufstieg parallel.
Der kaum erst in die Bürgerschaft Aufgenommene wird Großrat, Jungrat,
Mitglied des Kleinen Rates. Militärischer Ruhm und die mit dem Solddienst
verbundenen Erfolge führen ihn beispiellos rasch zum patrizischen Stande,
zur Rats- und Regimentsfähigkeit.

Als er nach 35 Kriegsjahren sein Kommando als Oberst niederlegt und
sich vom Hofe zurückzieht, stellt er seine Kenntnisse und Welterfahrung in



— 344 —

den Dienst der neuen solothurnischen Heimat. Er wird vom Rate mit wichtigen

Missionen insbesonders auf dem Gebiete der Außenpolitik betraut,
seine wertvollen Beziehungen zum französischen Hofe bringen es mit sich,
daß er wechselseitig die Angelegenheiten Solothurns und der Eidgenossenschaft

am Hofe, diejenigen der Krone Frankreichs im Schöße des solothurnischen

Rates und an der Tagsatzung als Gesandter vertritt. Als Gardeoberst
und Tagsatzungsabgeordneter ist Tugginer eine der hervorragendsten
eidgenössischen Gestalten, mit vielen Häuptern der katholischen Schweiz, vorab
mit Ludwig Pfyffer von Luzern, aufs engste vertraut. Als aber die Mehrheit
der katholischen Orte unter Pfyffers Führung sich von Heinrich III.
abwendet und dessen katholische Gegner, die Liguisten und die spanische
Politik unterstützt, bleibt Tugginer unentwegt der Sache des Königtums
treu. Unter seinem Einfluß geht Solothurn eigene Wege und Tugginer gerät
dadurch in Gegensatz zu seinem ehemaligen Freunde und Kriegsgefährten
Pfyffer.

In Solothurn verbindet den Söldneroberst eine enge Freundschaft mit
dem Humanisten Stadtschreiber Hans Jakob vom Staal. Sie offenbart sich
in verschiedenen Zeugnissen und Zeichen. Staal schreibt ein lateinisches
Lebensbild Tugginers und setzt dem Freunde ein Denkmal in seinen Ephe-
meriden und in seinem Liber amicorum. Angeregt von Staal, nimmt der
Waffengewaltige auch an dessen literarischen Interessen und Bestrebungen
teil und wird ein Förderer der Schule.

Während seine in Zürich zurückgebliebenen Verwandten reformiert
wurden, blieb der Solothurner Bürger gewordene Wilhelm Tugginer beim
katholischen Glauben und erscheint als ein Vorkämpfer der Gegenreformation
in der St. Ursenstadt. Er bezeugte seine Anhänglichkeit an die katholische
Kirche durch Stiftungen und Vermächtnisse. Seine bedeutendste Stiftung ist
diejenige des Chorauleninstitutes, das in der solothurnischen Kirchengeschichte

einen ehrenvollen Ruf erlangt und namhaften Musikern in ihrer
Jugend Anregung und seelischen Auftrieb geboten hat.

Seinem Range als Ratsherr und Ritter gemäß erwarb Tugginer in
Solothurn einen ansehnlichen Grundbesitz. Sein Haus innerhalb der Ringmauern
neben dem St. Stephans-Kirchlein ist bis auf den heutigen Tag im Besitze
der Familie verblieben. Vor den Toren baute er sein Sommerhaus zu einem
stattlichen Schlosse, dem heutigen Cartierhof aus.

Wilhelm Tugginer war dreimal verheiratet. Alle drei Ehen waren kinderlos.

Er starb am 24. Mai 1591 in seinem Sommerhause. In seinem Testamente
setzte er seine Neffen Christoph und Wilhelm Tugginer, die Söhne seines
Bruders Marx in Zürich, zu Haupterben ein, unter der Bedingung, daß sie
katholisch blieben und ihren Wohnsitz in Solothurn nähmen. Christoph kam
schon zu Lebzeiten des Oheims nach Solothurn und wurde Bürger. In erster
Linie zum Nachfolger des Obersten bestimmt, fiel er in der Schlacht bei Die.

So brachte Wilhelm Tugginer seinen gleichnamigen 18jährigen Neffen
vom französischen Hofe nach Solothurn heim, nahm ihn an Sohnes Statt



— 345 —

an und setzte ihn zum Haupterben ein. Ihm fiel der größte Teil des
umfangreichen Grundbesitzes zu und auf der moralischen und materiellen Grundlage

des Oheims konnte der Neffe weiter bauen. Auch er wandte sich dem
Solddienste zu, der seinen ganzen Lebensinhalt ausmachte. Gardefähndrich
der Hundert Schweizer und Hauptmann eines Fähnleins im Feldheere wurde
er mitsamt seinen Nachkommen von Heinrich IV. in den Adelsstand erhoben.
Zwei Jahrzehnte lang ist der jüngere Wilhelm Tugginer im Dienste der
Könige Heinrich III. und Heinrich IV. fast unaufhörlich im Felde und holt
sich Lorbeeren bei Arques und Ivry, sowie am Pariser Barrikadentag. Er
starb im Felde vor Amiens im Alter von 39 Jahren; sein frühes Ende
versagt ihm den Aufstieg zu der überragenden Stellung seines Oheims und
verhindert auch die politische Laufbahn in der Vaterstadt.

Damit hat die Heldenzeit der Tugginer ihren Abschluß gefunden, kein
Nachkomme ist mehr zu größerem Einfluß in französischen Diensten gelangt.
Dem staunenswerten Aufstieg folgt ein Rückfall im 17. Jahrhundert, wo die
Familie sowohl in den Pfarrbüchern wie in den öffentlichen Akten nur geringe
Spuren ihres Erdendaseins hinterlassen hat. Um so schroffer tritt der Gegensatz

in Erscheinung. Daß die Familie nicht aus ihrer patrizischen Stellung
verdrängt wird, verdankt sie dem Adelsdiplom Heinrichs IV. und ihrer
Wohlhabenheit. Im übrigen verläuft das Leben der Tugginer in den für diese
Zeit für die gnädigen Herren und Obern der Ambassadorenstadt gewohnten
Bahnen, die gekennzeichnet sind durch die drei Grundpfeiler Solddienst, Ratsherr

und Kirche.
Im 18. Jahrhundert tritt das Geschlecht der Tugginer aus der Stille

eines verschlafenen Daseins erneut in das Licht der weitern Öffentlichkeit.
Seit dem ersten Drittel des Jahrhunderts zählt es wieder zu den
einflußreichsten der Stadt. Überall in den Behörden, im Großen und Kleinen Rate,
in den Ämtern zu Stadt und Land sitzen Tugginer. Traditionsgemäß ist ihr
Name an fremde Dienste, Regierungstätigkeit und geistlichen Stand gebunden.
Nie verlautet von einem Tugginer als einem Gelehrten oder Künstler und
auch von einer Tätigkeit in Gewerbe, Handel und Verkehr wird nichts
berichtet.

Einen besondern Klang bekommt das Geschlecht durch den Umstand,
daß zwei seiner Glieder zur Schultheißenwürde emporstiegen. Dem ersten
von ihnen, Joseph Benedikt Tugginer (1681—1743) verhilft das Glück zu
einer raschen Laufbahn. Innerhalb neun Monaten durchläuft er, ein seltener
Fall in der solothurnischen Ämtergeschichte, wegen Todesfalles der frühern
Inhaber, die drei höchsten Würden des Staates, des Sekelmeisters und Venners
zum Schultheißen. Seine Amtstätigkeit als oberster Magistrat fällt in eine
für die Eidgenossenschaft friedliche Zeit, sodaß außerordentliche Ereignisse
von ihr nicht gemeldet werden.

Mit seinen Nachkommen spaltet sich die Familie in zwei Linien. Die
ältere wird eingeleitet durch seinen Sohn Ludwig Benedikt Tugginer (1726—
1793), dem zweiten Schultheißen, der in die Fußstapfen des Vaters tritt.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XVIII, Heft 3 7



— 346 —

Entgegen der auf Frankreich eingeschwornen Familientradition stand er in
jungen Jahren in spanischem Solddienst, wandte sich dann dem Staatsdienste

zu und gelangte mit 52 Jahren zur Schultheissenwürde. Öfters war er
Gesandter auf gemeineidgenössischen und katholischen Tagsatzungen oder in
diplomatischen Missionen nach Frankreich. Der Ausbruch der französischen
Revolution stellte ihn vor neue, ungewohnte und schwierige Probleme, den
Zusammenbruch seines Staatswesens erlebte er nicht mehr.

Durch die Helvetik aus der privilegierten Stellung als Patrizier geworfen,
erholte sich die Familie in der Restauration, während welcher die Tugginer
Zahlenmäßig weit mehr Stellen im Staate besetzten als in frühern
Jahrhunderten. Aber die Regeneration setzte dem Regiment der Patrizier
unwiderruflich ein Ende und es mußten neue Lebensgrundlagen gefunden
werden. So treffen wir nun im 19. Jahrhundert die Tugginer als Kaufleute
und Akademiker, neben- und nacheinander als Offiziere in fremden Diensten,
Juristen, Fabrikanten, Verwalter, Musiker, Architekten, Farmer, und wiederum

treten mehrere Familienglieder von Bedeutung auf den Plan. Auf dem

neuen demokratischen Boden aber kämpfen sie, zum Teil als Führer, weiter
für die weltanschaulichen Grundsätze, zu denen die Väter gestanden, als

konservative Politiker und mit unerschütterlicher Anhänglichkeit an die
Kirche.

Noch einmal steigt ein Tugginer auch zu ansehnlicher Höhe empor,
Oberst Eduard Tugginer, der in englischem Solde in Spanien kämpft und

zu Hause zum Obersten im eidgenössischen Generalstab avanciert. Durch
Heirat und Berufsarbeit vereinigt er einen so stattlichen Besitz in seiner

Hand, wie ihn kein Vorfahre je besessen hat, die Schlösser Königshof und

Wartenfels, der Hof Burg werden sein Eigen. Dann bricht das Verhängnis
herein, Mißwirtschaft und Verschwendung des Nachkommen führen
unaufhaltsam zum finanziellen Ruin.

Wie selten eines spiegelt das Geschlecht der Tugginer in fast ergreifender

Weise des Lebens Auf- und Niedergang. Kindersterblichkeit und
durchschnittlich niederes Lebensalter früherer Generationen dezimieren die

Familie, und fast wie ein Wunder erscheint die Tatsache, daß sie viermal dem
Aussterben nahe war und jedes Mal durch einen Stammhalter das
Weiterbestehen gesichert wurde.

Ein Lebensbild von Generationen rollt wie im Film an unserm geistigen
Auge vorüber. Ein reiches Quellenmaterial ist nach streng wissenschaftlichen

Grundsätzen geordnet und verarbeitet. So bedeutet dieses Buch, dem

zahlreiche Bildnisse und Illustrationen beigegeben sind, eine schöne
Bereicherung der Familienforschung, für die wir Herausgebern und Verfassern
dankbar sein dürfen. Vivat sequens, nämlich die Familiengeschichte derer
vom Staal.

Ölten. H. Dietschi.



— 347 —

Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519
bis Anfang 1534. Herausgegeben von Paul Roth im Auftrage der
historischen und antiquarischen Gesellschaft von Basel. Verlag der
histor. u. antiquar. Gesellschaft, Universitätsbibliothek Basel, 1937.
Bd. III. (680 S.)

Nach gemeinsamen Vorarbeiten mit dem im Jahre 1934 auf tragische
Weise ums Leben gekommenen Begründer des vorliegenden Werkes, Prof.
Dr. E. Dürr, ist es dem nunmehr alleinigen Herausgeber der Basler
Reformationsakten, dem Basler Staatsarchivar Dr. P. Roth, vergönnt gewesen,
in relativ kurzer Zeit den III. Band im Druck vorzulegen. Die mit großer
Umsicht ausgewählten und mit aller Sorgfalt wiedergegebenen Akten, die sich
über den Zeitraum vom 1. Januar 1528 bis zum 27. Juni 1529 verteilen,
lassen die für die weitere geistige wie politische Entwicklung Basels
grundlegend wichtigen Jahre in außerordentlich konkreter Farbigkeit zum Leben
erstehen. Die Berner Disputation bildet den Ausgangspunkt, der Kappeier
Landfrieden den Abschluß des behandelten Abschnittes Basler Geschichte.
Hier fällt neues Licht auf die Stellung Basels zu den Eidgenossen und deren
konfessionellen Spaltungen, auf Basels Anstrengungen um eine festere
Verbindung mit Straßburg und Konstanz und die Gegenmaßnahmen des
Regiments zu Ensisheim, auf das Hineingezogenwerden der Stadt in eine deutliche

Stellungnahme innerhalb der mehr und mehr einem Kriege zustrebenden

Zuspitzung der Verhältnisse bis zum Augenblick, da Kriegserklärung
und Kriegsvorbereitungen nicht mehr zu umgehen sind, um auszuklingen in
ein frohes Hören und Weitergeben der Kappeier Friedensbotschaft.

Ebenso lebendig treten dem Leser die inneren Vorgänge entgegen. Die
Verhandlungen zwischen Bischoff Philipp, dem Kapitel und der Stadt, der
Kampf um die Handveste, das schrittweise Vordringen der neuen Lehre, in
Mitteilungen an die Eidgenossen und an Straßburg wie Konstanz immer aufs
Neue beleuchtet, der Kampf um die Säkularisierung der Klöster — vor allem
sei auf interessantes Material zur Geschichte der Augustiner wie der
Kartäuser hingewiesen —, der Bildersturm, sehr plastisch hervortretend in den
Verhören der eingekerkerten Missetäter, schrittweise weiterführende Mandate

des Rates, bis dann mit der offenen Empörung des Volkes die
Entscheidung erzwungen, am 1. April 1529 die Reformationsordnung erlassen
wird und am 11./12. Mai 1529 die erste evangelische Synode zusammentritt,
deren Protokoll in extenso zum Abdruck gelangt. All diese Linien, durch
reichhaltiges Material veranschaulicht, treten immer wieder aus der Menge
des Gebotenen heraus und geben Richtlinien für die Einordnung weiteren
Aktenmaterials, — es sei hier nur noch die Frage der Wiedertäufer erwähnt,
deren Behandlung an zahlreichen Einzelbeispielen deutlich wird.

Endlich sei darauf hingewiesen, daß diesem III. Band ein sorgfältig
durchgearbeitetes Register auch für die beiden vorhergehenden Bände
beigefügt worden ist, das die Benutzung der Quellensammlung erheblich
erleichtern wird.



— 348 —

Es sei dem Herausgeber für diese große und für die Erforschung der
Basler Geschichte äußerst wertvolle Arbeit der herzlichste Dank ausgesprochen.

Mit großem Interesse blicken wir einer ersten Darstellung und Verarbeitung

des vorliegenden Stoffes entgegen, die wir in absehbarer Zeit aus der
Hand Paul Roths erwarten dürfen.

Neu-Allschwil. J. Schweizer.
Karl Brandi, Kaiser Karl V. Werden und Schicksal einer Persönlichkeit

und eines Weltreiches. F. Bruckmann Verlag, München, 1937.
568 S. in 8°.

Dans l'introduction de son ouvrage sur Charles Quint, H. Baumgartner
declarait que les sources manuscrites de l'histoire de ce prince etaient si
abondantes qu'il ne croyait pas qu'un historien put jamais en ackever l'etude;
lui-meme succomba avant d'avoir termine sa täche.

M. K. Brandi a reussi lä oü son predecesseur avait echoue; il vient de
nous donner une histoire de Charles Quint qui est complete. II a droit ä la
reconnaissance et ä l'admiration de tous. A leur reconnaissance, parce qu'il
a mis ä la porte de chacun le resultat de ses longues et patientes recherches;
ä leur admiration, car son Charles Quint est un tres beau livre.

Ce n'est pas un ouvrage d'erudition, au sens etroit de ce terme: pas
de notes au bas des pages, pas de discussions sur les dates, pas de critique
de documents. Tout ce travail, indispensable, l'auteur l'a fait pour son
compte; il en epargne l'ennui au lecteur en ne lui en donnant que le benefice.

L'auteur n'a pas songe ä faire l'histoire des evenements qui remplissent
un regne de 50 ans, ni des actes d'un souverain qui fut, sur la scene du
monde un des principaux acteurs pendant un demi-siecle, c/aurait ete un
effort surhumain. Dans cet ensemble de faits, une chose l'interesse: l'homme,
Charles Quint lui-meme; qu'a-t-il senti? qu'a-t-il pense? qu'a-t-il voulu?
comment s'est forme son esprit? comment s'est developpe son caractere au contact

des autres hommes, au milieu des difficultes, en face des succes et des
revers?

C'est une etude psychologique que nous donne le savant professeur de

Goettingue, penetrante et clairvoyante. II la poursuit au travers de toute la
vie du monarque, sans parti pris, mais avec Sympathie. Celle-ci, en effet, est
seule capable de nous faire comprendre autrui. M. Brandi ne fait pas de
Charles Quint un heros; il nous montre en lui un homme, avec ses faiblesses
et ses tristesses, avec ses qualites et son ideal. II le suit depuis son enfance
morose jusqu'au decouragement de son äge mur — car on n'ose parier de
vieillesse pour un prince qui abdiqua ä 55 ans et mourut ä 58 —, au
travers d'une vie pleine d'echecs, qu'il supporta avec dignite, et de victoires
qu'il accueillit comme une gräce divine, depuis sa jeunesse, oü son intelli-
gence n'apparait guere, jusqu'ä sa maturite enrichie par l'experience et lourde
de preoccupations lointaines.

La reproduction, excellente, de quelques beaux portraits illustre cette
analyse, depuis celui de l'adolescent malingre ä celui de l'homme de 48 ans



— 349 —

qui parait un vieillard accable d'ans et de soucis. Ce que le peintre a fait
avec son pinceau, l'historien l'a fait avec sa plume. L'oeuvre du second est
digne de celle du premier.

Lausanne. CharlesGilliard.
Wilhelm Bauer und Robert Lacroix, Die Korrespondenz Ferdinands I.

2. Band, 1. Hälfte: Familienkorrespondenz 1527 und 1528. XVI und
361 S. Wien, Adolf Holzhausens NFG 1937. (Veröffentlichungen
der Kommission für Neuere Geschichte Österreichs, Bd. 30.)

Der 1. Band der Familienkorrespondenz Ferdinand I. war 1912 erschienen.

Weltkrieg und finanzielle Schwierigkeiten erklären die lange Zeitspanne,
die zwischen dem Erscheinen des 1. und der vorliegenden 1. Hälfte des
2. Bandes liegt.

Am 24. Februar 1527 empfing Ferdinand in Prag die Krone von Böhmen.
Anna, seine Gemahlin, war die Schwester des 1526 in der Schlacht von
Mohacz umgekommenen Ludwig IL, des Königs von Böhmen und Ungarn.
Darauf gelang es Ferdinand, den von den ungarischen Ständen bereits zu
ihrem König gewählten Woiwoden Zapolya von Siebenbürgen zu besiegen
und mit Hülfe seiner Schwester Maria, der Witwe Ludwigs IL, seine Wahl
zum Ungarkönig nachträglich durchzusetzen und Zapolya zu verdrängen.
Maria wurde Statthalterin in Ungarn. Damals ist der österreichisch-ungarische

Staat geschaffen worden und damit für Europa ein mächtiger Wall
gegen das türkische Großreich, das zu dieser Zeit unter Suleiman «dem
Prächtigen» seine höchste Macht und Blüte erreicht hat. Im Besitze der
böhmischen und ungarischen Krone mußte Habsburg von nun an gegen
zwei Seiten Front machen; denn es hatte ja auch Frankreich zu bekämpfen,
das sich aus der Umklammerung durch Österreich-Spanien zu befreien suchte.
So konnte sich die deutsche Reformation behaupten.

Der vorliegende Briefwechsel umfaßt also zwei recht schicksalsschwere
Jahre. Damit ist auch der Umfang des vorliegenden Bandes gerechtfertigt.
Die Benützung ist sehr handlich; jedem Aktenstück geht eine kurze Inhaltsangabe

voraus. Es sind überwiegend Briefe zwischen Ferdinand und Maria.
Den Inhalt bilden meistens ungarisch-böhmische Angelegenheiten. Im
Vordergrund steht der Kampf mit Zapolya, der natürlich von den Türken unterstützt

wird. Die Sicherung Ungarns ist das A und das O in diesen Briefen
zwischen Bruder und Schwester. Dabei erweist sich Maria als kluge
Beraterin und Helferin Ferdinands. Es ist ein kompliziertes politisches Gewebe;
denn die beiden müssen auf ihren Bruder, Kaiser Karl V., stete Rücksicht
nehmen, der den französisch-italienisch-niederländischen Problemen die Priorität

gibt. Er sucht Ferdinand möglichst von einem Kriege gegen Suleiman
und andere Feinde abzuhalten, um sich seine eigenen Kreise nicht stören
zu lassen. Er sollte lieber, riet er dem Bruder, mit Zapolya einen Vertrag
schließen (No 48). Die Zahl der Briefe zwischen Ferdinand und seinem
kaiserlichen Bruder ist sehr klein und ganz von den Fragen der großen
Politik beherrscht. Den Wunsch der beiden Brüder an Maria, den blutjungen



— 350 —

König Jakob von Schottland aus politischen Gründen zu heiraten, lehnt die
verwitwete Ungarnkönigin ab, wobei auch etwas Licht auf das Seelenleben
dieser Frau fällt (No. 204). Auch die Lutherfrage spielt in den Briefwechsel
der Geschwister hinein. Dabei erweist sich die Schwerster als der mildere
Teil (No. 44, 45, 49). Karl seinerseits lehnt gegenüber Ferdinand die
Einberufung eines deutschen Nationalkonzils aus Furcht vor den Lutheranern
ab (No. 259). Große Geldmittel waren nötig, um sich Ungarn zu erhalten,
und Ferdinands Geldmangel war oft sehr groß. Meist müssen dann die
Fugger und Welser einspringen. (Vergl. No. 14, 131, 133, 203.) Die
weitgespannte, komplizierte und sehr schwierige Politik der beiden Brüder —
selbst der russische Großfürst Wasilij gehörte in diese Kombinationen —
erklären vollauf die Zurückhaltung in den Schweizer Angelegenheiten. Der
Schreibende ist überzeugt, daß die « Christliche Vereinigung» der V Orte
dazu dienen sollte, den schweizerischen Katholiken vor dem aggressiven
Zürich Sicherheit zu geben und damit, wenn immer möglich, die Ruhe in
der Eidgenossenschaft aufrecht zu erhalten, nicht aber um auf Kosten der
Reformierten verlorenes Gebiet in der Schweiz wieder zurück zu gewinnen.
In der gesamthabsburgischen Politik erscheinen die Schweizerfragen durchaus

als drittrangig. Leider sind die unser Land betreffenden Briefe nur
sporadisch vertreten. (Vergl. No. 131, 1898, 24716.)

Noch eine zweite Frau tritt in diesem Briefwechsel in wichtiger politischer

Stellung auf, eine Tante Karls und Ferdinands, Margarete, General-
statthalterin der Niederlande von 1507—1530. Endlich sei auf die interessanten

Zusammenstellungen der Herausgeber über Dauer und Art der
Beförderung der Briefe hingewiesen. Ein für die Winterszeit ungewöhnlich
rasch beförderter kaiserlicher Brief brauchte von Bologna bis Budweis 7

Tage. Die Dauer der Beförderung war ganz ungleich. Sie hing vom Wetter,
aber auch von der Art der Beförderung ab. Der Hofpostmeister Anton von
Taxis unterschied zwischen Boten zu Fuß, reitenden Boten und Eilboten,
« die Tag und Nacht postieren ».

Aarau. Th. Müller-Wolfer.

Albisser Hermann, Die Ursulinen zu Luzern. Geschichte, Leben und Werk
des ersten Konvents. 1659—1798. Stans, Paul von Matt & Cie.
1937. (Genfer Dissertation.)

Die Innersdiweiz besitzt über ihr Schulwesen nicht allzuviele
Veröffentlichungen; zumal aus neuerer Zeit fehlen solche. Darum ist es entschieden
als ein Verdienst zu buchen, daß Hermann Albisser sich der Arbeit unterzog,

das weibliche Erziehungswesen von Luzern zu erforschen. Da mit dieser
Aufgabe die Ursulinen betraut waren, wurde Albissers Arbeit zugleich auch
zur Geschichte dieser Ordensniederlassung in Luzern. Die Ursulinen, 1535

durch die hl. Angela Merici (1474—1540) in Brescia gegründet, besaßen in der
Schweiz Niederlassungen in Pruntrut (1619), Freiburg (1634), Luzern (1659)
und Brig (1661). Wir werden kurz mit dem Entstehen und der Ausbreitung



— 351 —

dieser besonders in Italien und Frankreich sehr stark verbreiteten Genossenschaft

bekannt gemacht. Um ihre Einführung in Luzern bemühte sich seit
1654 Bischof Jost Knab von Lausanne (1593—1658), der, ehedem Propst von
Beromünster und Luzern, in Luzern residierte. Er sollte freilich die
Einführung der Ursulinen in Luzern nicht mehr erleben. Erst am 20. Dezember
1659 hielten die ersten sechs Schwestern, von Freiburg herkommend, ihren
Einzug in die Stadt, über deren religiöses und geistiges Leben wir eingehender

informiert werden. Nachdem die Schwestern in rascher Folge ihren
Aufenthaltsort gewechselt hatten, begannen sie 1676 auf der Musegg mit dem
Bau eines eigenen Klosters, das 1681 vollendet war.

Albisser macht uns zunächst mit dem klösterlichen Leben der Ursulinen
bekannt, berücksichtigt dabei aber auch die wirtschaftlichen Verhältnisse des

Klosters und dessen Beziehungen zur Außenwelt. Ganz richtig sieht er im
religiösen Leben die Grundlagen für die Schultätigkeit der Schwestern. Diese
wird nun nicht bloß in die Schulbewegung der Zeit eingebettet, sondern
auch allseitig beleuchtet. Neben der eigentlichen öffentlichen Töchterschule
besaß man ein Internat für vornehme Töchter, das aber nie sonderlich besucht
war. Viel regern Besuch fand die sogenannte Sonntagsschule, in der Bürgersund

Bauersfrauen und -tochter sowie Dienstmägde allsonntäglich religiöse
Unterweisungen erhielten. Daneben entfalteten die Ursulinen noch eine rege
private Tätigkeit. Für die Novizinnen ward eine Art Lehrerinnenseminar
gehalten. Daß die Ursulinen sich den Anforderungen der Zeit nicht
verschlossen, sieht man aus der Reform von 1781. Der Einbruch der Franzosen
und die Aufrichtung der Helvetik brachten Kloster und Schulinstitut das
Ende; die Schwestern zogen im September 1799 weg, nachdem ihr Kloster
schon im August zum Versammlungsort des Großen Rates bestimmt worden
war. Stadtpfarrer Thaddäus Müller trug sich zwar mit dem Plan einer Reform
des Schulwesens, wofür er die ausgetretenen Schwestern verwenden wollte.
Doch kam es nicht dazu; nur einzelne führten ihre bisherige Tätigkeit im
Dienste der Stadt weiter. Kirche und Kloster machten die wechselvollsten
Schicksale durch, bis es 1843 erneut zur Berufung der Ursulinen kam.
Abschließend berichtet Albisser über hervorragende Persönlichkeiten des
Konvents und gibt Verzeichnisse der Superiorinnen, der Profeß- (128) und
Laienschwestern (20), sowie der Kapläne und Klosterpfleger. Eine größere Zahl
Bilder (24) hilft mit das Bild abzurunden und zu vervollständigen.

Einsiedeln. P. Rudolf Henggeler.
Philippe Meylan, Jean Barbeyrac (1674—1744) et les debuts de l'enseigne¬

ment du droit dans l'ancienne academie de Lausanne. Contribution
ä l'histoire du droit naturel. Pour le quatrieme centenaire de la
fondation de l'Universite. Lausanne, F. Rouge, 1937, 1 vol. gr.
in-8°, 260 p. et orne de planches.

S'il est rare qu'un historien ecrive des ouvrages de droit ou meme une
histoire du droit, il est plus frequent de voir des juristes composer des
livres d'histoire avec une aisance et une precision que bien des historiens



— 352 —

devraient leur envier. L'etude de M. Phil. Meylan en est une illustration
qui honore ä la fois la science historique et l'auteur. Barbeyrac dont la
destinee personnelle se trouve ici retracee pour la premiere fois ä l'aide
de documents originaux, a ete etudie surtout en fonction de son enseignement
lausannois qui ne represente, il ne faut pas l'oublier, que six annees de la
vie du juriste (1711 ä 1717). Surprenante histoire que celle de ce passage
du traducteur frangais de Grotius et de Pufendorf dans une academie oü
l'enseignement juridique ne reussit ä prendre pied definitivement que dans
le premier tiers du 19e siecle. Une coi'ncidence bien curieuse voulait que
Lausanne fit precisement appel ä un homme qu'elle avait «congedie» en
1693 alors que, refugie et jeune orphelin, il etait tombe ä la charge de la
ville. L'histoire est faite de ces conjonctures.

Dans le premier chapitre de son livre, M. Meylan montre bien que rien,
dans le passe de l'academie, ne pouvait laisser prevoir une teile evolution dont
Ie caractere exceptionnel est confirme par la decadence meme oü tomba
l'enseignement juridique apres le depart de Barbeyrac. La creation de la
Haute Ecole avait repondu, selon les termes de l'auteur, « aux besoins stricts
de la politique religieuse» du gouvernement bernois: doter le pays de Vaud
de pasteurs capables de repandre la lumiere de l'Evangile dans toutes les
classes de la population. Dans le programme de l'enseignement, tout devait
concourir ä la formation theologique des etudiants. Aussi les disciplines purement

profanes, telles que le droit et les sciences naturelles, n'y trouverent-
elles point de place, du moins dans la periode primitive. L'idee de creer
un enseignement juridique dans l'une des academies du canton ne prit corps,
au sein du gouvernement bernois, que dans le dernier tiers du 17e siecle.
L'unique tentative faite ä l'academie de Berne, en 1679, bien qu'accueillie avec
Sympathie par le .public eclaire, demeura sans lendemain. Les circonstances
voulurent que l'idee fut reprise et realisee ä l'academie de Lausanne et non
point dans la capitale oü se recrutait pourtant la haute magistrature. C'est
que Lausanne avait sur Berne l'avantage d'offrir aux refugies huguenots une
academie de langue francaise sur terre ä la fois protestante et suisse, chez
les defenseurs declares de leur cause. Aussi la Haute Ecole lausannoise
beneficia-t-elle de l'enseignement de nombreux refugies qui vinrent en elargir
l'horizon intellectuel. Le droit y fut introduit par leurs soins. Au milieu du
16« siecle, Francois Hotmann aurait donne des legons de droit ä Lausanne,
et il est etabli que l'academie eut un professeur de droit, frangais egalement,

pendant les dernieres annees du siecle. Cet enseignement fut
continue, avec quelques intervalles par deux autres professeurs durant le premier
tiers du 17e siecle, puis l'usage s'en perdit au profit exclusif de la theologie.
Le caractere occasionnel de cet enseignement en explique la discontinuite.
C'est Pincontestable merite du bailli de Lausanne, J.-J. Sinner, d'avoir, en 1708,
une annee apres son entree en fonction, propose la creation de la premiere
chaire officielle de droit. L'etat lamentable de la Justice au pays de Vaud
fut le principal motif qui l'inspira. L'ignorance, en matiere de droit, de la



— 353 —

plupart des officiers de justice et des magistrats superieurs avait frappe
tous les contemporains clairvoyants. Selon les chiffres fournis par M. Meylan.
les Vaudois de l'epoque ne paraissent guere avoir eu de goüt pour les

etudes juridiques, si on les compare aux Neuchätelois dont les avocats jouis-
saient alors d'une renommee plus que locale. La proposition du bailli Sinner
fut donc accueillie avec empressement par l'academie aussi bien que par le

Conseil de la Ville. Si le voeu des magistrats vaudois de faire servir la

nouvelle chaire ä l'explication des lois et coutumes du pays ne fut pas
davantage exauce que le desir des Bernois de voir instaurer l'etude du droit
romain, la raison doit en etre cherchee en dehors des frontieres du pays.
L'impossibilite oü l'on etait de trouver un juriste vaudois excluait la reali-
ration, du moins immediate, du voeu exprime par le Conseil de Lausanne.
II fallut recourir aux offices d'un professeur etranger. Or celui que l'on
choisit avait ete forme en Allemagne, ä Francfort sur l'Oder et ä Berlin, ä

l'ecole du droit naturel et du droit des gens, formules par Grotius et elargis

par Pufendorf. Cette nouvelle discipline, congue par des Protestants, sous
le signe du liberalisme naissant, sans attaches avec l'Empire oü triomphait
le droit romain, etait alors accueillie avec faveur par les cites reformees de

la Suisse. Liee aux problemes essentiels de la politique des Etats et reposant
entierement sur la connaissance morale de l'homme, la science du droit
naturel presupposait l'etude de l'histoire generale dont, en effet, Barbeyrac
enseigna les fondements dans ses cours. Le jeune professeur de langues
anciennes au College francais de Berlin avait 36 ans lorsqu'il fut nomme
ä Lausanne. Connu dans le monde savant par sa traduction frangaise du

Droit de la nature et des Gens de Pufendorf, Barbeyrac allait, durant son

sejour ä Lausanne, asseoir definitivement sa renommee par la preparation
de son Grotius frangais, par quelques discours de rectorat qui eurent l'im-
portance de manifestes, par son influence personnelle et par une abondante

correspondance avec les meilleurs esprits de Suisse et de l'etranger. Ce

n'est pas que le milieu dans lequel il se trouvait, ait ete particulierement
favorable ä l'eclosion d'une pensee aussi vigoureuse; loin de lä. Evitant la
societe de ses collegues pour ne pas etre entraine dans des discussions

theologiques avec des hommes qu'il n'eut pas manque de choquer par son

independance, il n'entretint des relations suivies qu'avec le philosophe J.-P.
de Crousaz, le seul Vaudois alors capable de le suivre sans arriere pensee.
La deception de Barbeyrac fut complete du cöte des eleves. Presque point
de jeunes gens ä ses cours prives; les quelques etrangers venus pour suivre
son enseignement furent obliges de s'en retourner faute de pouvoir etre

loges chez lui, la ville n'ayant jamais mis ä sa disposition la maison promise,
de sorte qu'il demeura ä l'etroit durant les six annees de son professorat.
L'isolement ne fut pas ce dont il souffrit le plus; le manque de livres fut
pour lui bien plus cruel encore. « C'est le plus miserable pais au monde pour
les livres », ecrivait-il de Lausanne et cette plainte revient souvent dans sa

correspondance. Aussi etait-il oblige d'avoir recours ä ses amis genevois



— 354 —

pour pouvoir entreprendre les vastes lectures qui sont ä Ia base de ses
travaux d'erudition.

Malgre une certaine vogue dont ses cours paraissent avoir joui entre
1713 et 1715, Barbeyrac eprouvait si peu de satisfaction ä Lausanne, qu'il
accepta sans remords l'appel de l'universite de Groningue en 1717. «Je
suis dans un pays oü il n'y a rien ä faire, ecrivait-il ä son ami Turrettini,
et oü la Faineantise et l'Ignorance prennent de jour en jour de plus fortes
racines. La pension que j'ai ne suffit pas pour vivre seulement; point de
legons particulieres, ou fort rarement ou mal paiees. Que faire ici?...»
(p. 116). Si Barbeyrac doit si peu ä Lausanne, il convient de se demander ce

que l'academie doit ä l'enseignement du celebre professeur. M. Meylan nous
l'apprend et cette partie de son livre est la plus interessante et la plus
nouvelle. L'influence de Barbeyrac n'est devenue sensible qu'apres son depart
et n'a porte ses fruits qu'ä la longue. Comme il n'y a rien de plus com-
plexe que ces questions d'influence, il est tres difficile de faire la part
exacte de ce qui revient au traducteur du Discours sur la liberte de conscience
de G. Noodt, car d'autres hommes ont exerce, meme ä distance, une action
indeniable sur l'orientation des esprits dans les milieux intellectuels vaudois,
tels J.-A. Turrettini de Geneve, Bourguet de Neuchätel et Scheuchzer de
Zürich pour ne citer que les plus rapproches. En tenant compte de tous ces
courants, il n'en demeure pas moins certain que le röle joue par Barbeyrac
est capital, en raison meme de la presence du professeur ä Lausanne. L'esprit
nouveau, dont il fut le champion tranquille et ferme, consistait avant tout
en une tolerance raisonnable en matiere de religion et en un sens critique
fonde sur les sciences exactes dont l'histoire fait partie, puisqu'elle embrasse
toutes les experiences de l'humanite. La pensee de Barbeyrac merite une
attention particuliere parce qu'elle a contribue ä fagonner la mentalite des
generations futures, celles d'un Loys de Bochat, d'un Ruchat, d'un Tissot
et d'un doyen Muret, bien plus qu'elle n'a suscite Ie goüt des etudes juri-
diques dans le pays de Vaud. Les successeurs de Barbeyrac ä la chaire de
droit naturel se heurterent aux memes difficultes, ä la meme indifference
et au meme esprit de routine qui avaient decourage son premier titulaire.
Pour sauver cet enseignement, il fallut avoir recours aux memes procedes
employes du temps de Barbeyrac et interesser le professeur de droit ä la
formation des ministres en exigeant des futurs pasteurs des connaissances
de droit naturel. Cette science fut en pleine regression ä Lausanne au 18e

siecle, alors qu'ä Berne eile progressait au contraire, suscitant meme un
etablissement special, le « Politisches Institut» fonde en 1787. II faut chercher
Ia cause de cette evolution opposee dans le regime politique du pays. La
capitale du canton possedait un public assure dans la jeunesse destinee aux
fonctions civiles et militaires, fonctions auxquelles les sujets vaudois ne
pouvaient aspirer. Par consequent, les etudes de droit avaient d'autant moins de
raison d'etre ä l'academie de Lausanne que celle-ci ne decernait pas de
diplomes equivalents ä ceux des facultes juridiques des universites etran-



— 355 —

geres, ni meme ä ceux de l'academie de Geneve. Enfin, aucun des successeurs
de Barbeyrac n'eut la valeur ni la renommee de celui-ci, de sorte que cette
decadence n'a rien de surprenant.

Dans le dernier chapitre de son livre, intitule «Notre premiere tradition

du droit naturel», l'auteur, apres avoir rappele les grandes etapes de

l'histoire du droit naturel et les principales transformations qu'il a subies
de Barbeyrac ä la Revolution, demontre habilement l'importance que la
doctrine revetit dans l'opinion publique du pays de Vaud au 18e siecle. La

partie cultivee de la population en avait subi fortement l'empreinte. Ainsi, par
exemple, le Manifeste du major Davel, compose dans un esprit nettement

juridique, non seulement concorde avec la theorie de Barbeyrac sur la legi-
timite de la resistance ä l'oppression (p. 212), mais il emprunte meme des

expressions au vocabulaire de Grotius (« alors nous suivrons le droit de la

Guerre»). Ce qui n'empecha pas les juges de desavouer l'entreprise en

vertu d'autres principes de ce droit qui condamnaient le tyrannicide et la

rebellion d'un particulier.
En bref, l'ouvrage de M. Meylan eclaire d'une fagon nouvelle certains

aspects importants de l'histoire du pays de Vaud; il nous morttre surtout
qu'ä cote du röle capital joue par les pasteurs dans la formation de l'äme
vaudoise, l'apport des juristes ne saurait etre neglige. Quant ä la biographie
meme de Barbeyrac, aussi detaillee soit-elle (ce qui est le cas pour la periode
lausannoise), eile appelle les reserves qu'inspirent en somme toutes les bio-

graphies. Jusqu'ä quel point l'importance accordee au personnage est-elle

conforme ä la realite historique dont ce decoupage arbitraire d'elements

uniques altere fatalement l'image veritable, surtout si la principale source
utilise par le biographe est une correspondance privee? Tel est un des
problemes que pose, en partie, ce livre. II 'appelle aussi, ä mon sens, une remarque
d'ordre historiographique. N'y a-t-il pas avantage, lorsqu'il s'agit d'une
correspondance aussi importante pour l'histoire des idees, d'en donner, sinon

une edition complete, du moins un choix de lettres, ces miroirs les plus
fideles d'une epoque et d'un personnage? Qu'on me permette de signaler,

pour finir, quelques erreurs et ommissions. P. 48, note 1, second alinea, il
faut sans doute lire 1710 et non 1610. Werstensieben, ä la p. 94, est une
faute de lecture pour Wartensleben. II est dommage que dans le chapitre
consacre ä la formation de Barbeyrac, l'auteur n'ait pas etudie la periode
berlinoise de sa vie (1697—1711) d'une fagon aussi approfondie que la periode
lausannoise. L'expose des relations du juriste avec Leibniz, par exemple,
eüt gagne en exactitude si l'auteur avait eu connaissance de certains
documents conserves ä Berlin, comme la lettre de Leibniz ä Barbeyrac de 1704,

publiee par R. E. Raspe, Oeuvres philosophiques latines et francoises (de
Leibniz), Amsterdam et Leipzig, 1765, p. XIII et edit. allemande par J. H. F.

Ulrich, Halle, 1778, p. 25—26. Cette piece eclaire la premiere phase des
relations entre ces deux hommes, relations, ä ce qu'il semble, des plus cordiales
avant que des points de doctrine fussent venus les opposer. Cette lettre



— 356 —

montre que c'est probablement ä Leibniz que Barbeyrac doit la revelation
de Locke, si importante pour sa pensee; peut-etre est-ce aussi sous l'im-
pulsion du philosophe allemand qu'il apprit l'anglais.

Lausanne. S. Stelling-Michaud.

Gustav Hess, Zürcherische Wohltätigkeit im 17. und 18. Jahrhundert. 19. S.,
4 Tafeln (136. Neujahrsblatt, hg. v. der Hülfsgesellschaft in Zürich
auf das Jahr 1936).

Bei Feuersbrunst, Wassernot, Unwetter und Viehseuchen appellierte
man an die wohltätige Gebefreudigkeit der Bürgerschaft. Es sind ganz
beträchtliche Summen für die notleidenden Mitmenschen geopfert worden. Beim
Brand von Frauenfeld 1771 flössen allein in den Zürcher Stadtkirchen gegen
12 000 Gulden zusammen. Man war keineswegs engherzig. Daß Zürich für
das brandgeschädigte reformierte Genf 1670 eine ansehnliche Summe
zusammenbrachte, ist begreiflich, aber auch das katholische Beromünster
erhielt beim Brand von 1764 vom Zürcher Rat eine Spende von 500 Gulden,
und ins Ausland gingen ebenfalls milde Gaben, so nach Frankreich über
8500 Gulden. Dem 1778 durch schweres Unwetter heimgesuchten Küsnacht
eilte tatkräftige Hilfe zu und unter militärisch straffer Leitung Salomon
Landolts arbeiteten während drei Monaten die Helfer.

Die Schrift gibt lediglich einige der zu Ende des 18. Jahrhunderts
gemachten Aufzeichnungen über Ursache und Verwendung der Kollekten wieder
und fügt erläuternde Bemerkungen hinzu.

Zürich. PaulKläui.

Paul Roth und Wilhelm Grütter, Festschrift zum 150fährigen Bestehen
der Allgemeinen Lesegesellschaft in Basel. 1787—1937. Basel,
Helbing & Lichtenhahn, 1937. 8°, 92 S., 16 Taf.

Ende 1937 feierte die Allgemeine Lesegesellschaft Basel die 150. Wiederkehr

ihres Gründungstages. Ihre bedeutende Stellung im Kulturleben der
Stadt rechtfertigte es, daß sie bei diesem Anlaß den Mitgliedern und einer
weitern Öffentlichkeit den Blick erschloß auf Anfang und Entwicklung. Dieser
Aufgabe diente eine reizvoll geschriebene und bebilderte Festschrift, in
deren ersten Hälfte der Staatsarchivar Basels, Dr. Paul Roth, mit kundiger
Hand die Geschichte der Gesellschaft aufzeichnete, während der rührige
Bibliothekar des Instituts, Wilhelm Grütter, in einem zweiten Teil die Schicksale

des ehrwürdigen Baues auf der aussichtsreichen Münsterterrasse, der
seit 1830 Lesesäle und Bücherräume beherbergt, bis ins Mittelalter zurück
verfolgte.

Die Allgemeine Lesegesellschaft ist eine Schöpfung der Aufklärungsepoche,

ein verhältnismäßig spät angeschmiedetes Glied in der funkelnden
Kette jener Sozietäten, die unter dem Eindruck eudämonistischer Theorien
auf den verschiedensten Gebieten dem überlieferten Zwang die Parole der
freien Forschung und Bildung entgegensetzten. Daß der vielseitigste und



— 357 —

anregendste Kopf der schweizerischen Aufklärung, der Basler Ratsschreiber
Isaak Iselin, schon im Jahre 1760 den Gedanken einer Lesegesellschaft erwog
und in raschem Entschluß verwirklichte, nimmt weiter nicht Wunder. Sein

„Stammet" flog allerdings nach zwei Jahren auf. Aber Nachwehen Iselin-
schen Geistes sind doch am Werke gewesen, als 1787 — fünf Jahre nach
seinem Tod — Wernhard de Lachenal, Dr. med. und Professor der
Anatomie und Botanik, Johann Wernhard Huber, Apotheker, später Politiker
ochsischer Prägung, und Schultheiß Johann Heinrich Wieland — der Gesandte
der Schweiz am Wiener Kongreß — zusammen mit einem kleinen Freundeskreis

die Jubilarin unter der Bezeichnung „Allgemeine Lesegesellschaft" aus
der Taufe hoben. Beförderung der Geselligkeit, wechselseitige Mitteilung
gemeinnütziger Ideen, Rückerinnerung an die besten Werke der altern
Literatur, Bekanntschaft mit der neuern verschiedener Nationen, « schnelle Kenntnis

» der Geschichte der Neuzeit — dies waren die echt aufklärerischen Früchte,
die man aus dem Boden der Gesellschaft ziehen wollte. Altem Basler Brauch
entsprechend versah die Kommission die Geschäfte in freiwilliger Tätigkeit.
Sie huldigt auch heute noch diesem Grundsatz. Erst im Jahre 1801, als der
Umfang von Bücherei und Ausleihe eine ständig ordnende Kraft benötigte,
schritt der Vorstand zur Anstellung eines bezahlten Bibliothekars, behielt
jedoch das Recht der Auswahl und Anschaffung von Büchern und Zeitschriften
und die mit allen Einzelheiten sich beschäftigende Oberaufsicht über die
Verwaltung uneingeschränkt bei. Im Laufe der Jahre rückte die wachsende Bibliothek

mehr und mehr in den Mittelpunkt des Gesellschaftslebens. Wenn sich
auch das Hauptkontingent der Leser, wie es im Sinne des Instituts liegt, den

jüngsten Erwerbungen und den laufenden Zeitschriften und Zeitungen zuwendet,

so schätzt der Feinschmecker und namentlich der Gelehrte die gediegene
Fülie der altern Bestände, die in fast lückenloser Folge die literarischen
Strömungen seit Beginn des 19. Jh. widerspiegeln und Werke, darunter Erstausgaben,

aufweisen, die ungemein selten geworden sind. Einen besonders reich-
besetzten Tisch hat der Historiker in der Vaterländischen Bibliothek vor sich.
Sie verdankt ihre Entstehung dem Sammeleifer des bekannten Läufelfinger
Pfarrers und Publizisten Markus Lutz. Im Jahre 1826 ging sie käuflich in
den Besitz der Allgemeinen Lesegesellschaft über, die sie seither als Depositum

an die Basler Universitätsbibliothek abgegeben hat. Dort bildet sie

zusammen mit der ähnlich gerichteten Falkeisenschen Bücherei eine
unerschöpfliche Fundgrube für den schweizerischen, aber auch für den Basler
Geschichtsforscher. Die Gesamtbibliothek der Gesellschaft zählt heute 80 000
Bände, der jährliche Zuwachs etwa 800. Eine Reihe ausgezeichnet
bearbeiteter, gedruckter Autorenkataloge und ein Sachverzeichnis auf Zetteln
vermitteln den Zugang.

Der Behausung der Allgemeinen Lesegesellschaft, die mit ihren mächtigen

roten Stützpfeilern und dem hohen gotischen Giebel malerisch das
Münster mit der Stadtsilhouette der linksufrigen Rheinhalde verbindet, widmet

Wilhelm Grütter eine ausführliche baugeschichtliche Untersuchung, die



— 358 —

manch Neues zu Tage förderte. Bis vor wenigen Jahren umspannte das

Eigentum der Lesegesellschaft zwei Gebäude: in nächster Nachbarschaft des

Münsters das ehemalige Bauhaus unserer 1. Frauen, auch Stiftshaus oder
Domherrenhaus genannt, und unmittelbar anschließend das Schreiberhaus,
bischöfliches Konsistorium oder Offizialshaus. Die Urkunden beider
Liegenschaften reichen bis in die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts hinauf. Im
Bauhaus waren Münsterbauverwaltung und Domschule untergebracht. Die
Domherren versammelten sich mitunter in der stuba anterior, einem mit
prachtvollem gothischen Gewölbe verzierten Saal gegen den Rhein, der heute
noch erhalten ist. Kurz vor der Reformation empfing das Haus jene markante
Gestalt, in der es, abgesehen von einer in den Jahren 1831/32 durchgeführten
Aufstockung, sich heute noch zeigt. Die Lesegesellschaft erwarb es zusammen

mit dem anstoßenden Schreiberhaus, das sie kürzlich veräußerte, im
Jahre 1830, nachdem es vorher als Fruchtschütte und Warenmagazin benützt
worden war.

So beantwortet die Festschrift der Allgemeinen Lesegesellschaft in
hübscher Darstellung alle Fragen, die nach Wesen und Vergangenheit
gestellt werden könnten. Mit lebhafter Eindringlichkeit belegt sie vor allem
das einleitende Wort des derzeitigen Präsidenten Rudolf Christ-de Neufville,
daß in diesen 150 Jahren die Lesegesellschaft zu einem aus dem Kulturleben
Basels nicht mehr wegzudenkenden Institut, zu einer Quelle geistigen
Genusses und intellektueller Anregung geworden ist.

Basel. KarlSchwarber.

Werner Lüthi, Die Gesetzgebung der Helvetischen Republik über die

Strafrechtspflege. 1937. Verlag Hans Huber, Bern. 154 S., groß 8°.
Preis Fr. 6.—

In erfreulicher Weise werden seit einigen Jahren die Rechtsgedanken
der Helvetik durchforscht. Die «Geschichte des neuern schweizerischen
Staatsrechts», von Ed. His, wies die Grundlagen auf (I. Bd. 1920); sie

regte Hans Stähelin an, «Die Civilgesetzgebung der Helvetik» zu
beschreiben (1931). Werner Lüthi veröffentlichte im gleichen Jahr seine
Schrift über « Das Kriminalgerichtswesen der Helvetischen Republik im Jahre
1798»; die dort begonnene Darstellung setzt er in der nun vorliegenden
Arbeit fort bis zur zweiten helvetischen Verfassung (Mai/Juli 1802). Gerade
im jetzigen Zeitpunkt, da sich Widerstände gegen die Verwirklichung der
vor 40 Jahren grundsätzlich beschlossenen Strafrechtseinheit zeigen, ist es

ersprießlich, durch den Verfasser daran erinnert zu werden, daß nicht nur
die erste stürmische Zeit nach dem Umsturz, sondern auch noch die zweite
helvetische Verfassung « das peinliche Gesetzbuch, sowie die peinliche
Prozeßordnung für die ganze Republik gleichförmig» wissen wollte; man
beabsichtigte damals allgemein, weiterzugehen, als das endlich 1937 von den
Räten angenommene schweizerische Strafgesetzbuch, welches nur das m a-

t e r i e 11 e Strafrecht, nicht auch das Verfahrensrecht vereinheitlicht. Sogar



— 359 —

der föderalistische Verfassungsentwurf von 1802 hatte die Strafrechtseinheit
vorgesehen, wie schon Carl Hilty in seinen 1878 publizierten Vorlesungen
über die Helvetik (bei Lüthi zit.) nachdrücklich feststellte: «So weit
entfernt von der Rechtseinheit, wie sich heute noch die eidgenössische
Verfassung befindet, ist nicht einmal der ganz reaktionäre Reding'sche Entwurf
vom 27. Februar 1802 gewesen. Auch er hielt noch die E i n h e i t i m S t r a f-
recht — aufrecht». Dieses einmütige Streben nach einem für die ganze
Schweiz gleichen Strafrecht war auch gar nicht verwunderlich, war doch bis
1798 das Kriminalstrafrecht in allen eidgenössischen Orten in gleichem Geist
und nach den gleichen Grundüberzeugungen angewendet worden, sodaß man
füglich von einem allgemeinen schweizerischen Verbrechensstrafrecht hatte
sprechen dürfen (vgl. meinen Aufsatz in der Schweiz. Juristenzeitung, vom
15. Februar 1938).

Auch in anderer Beziehung hat die Untersuchung Lüthis hohen
Gegenwartswert: Die Geschichte der Strafrechtspflege der Helvetik erhärtete die
Wahrheit des Ausspruchs, den damals Usteri tat: «Wo keine persönliche
Freiheit ist, da ist die politische Freiheit Unding und lerrer Wortschall»; —
heute ist der Umfang der persönlichen und politischen Freiheit des Einzelnen
gegenüber dem Staat im Ausland und gelegentlich auch in der Schweiz
wieder heftig umstritten.

In seiner früheren Schrift hatte Lüthi die Lage der helvetischen Republik
Ende 1798 geschildert und hervorgehoben, wie die Formeln der amtlichen
Erlasse «über Glückseligkeit des Volkes, Segen und Vorteil des
Vaterlandes, den Eindruck der täglichen Leiden und Beschwerden noch verbitterten

», wie nur die Angst vor den fränkischen Machthabern und der Schrecken
über die Kriegsereignisse, namentlich über die rücksichtslose Niederwerfung
Nidwaldens, die Ruhe notdürftig aufrecht hielten. Hier schließt die neue
Schrift Lüthis an: Um gegenrevolutionäre Umtriebe abzuwehren, ließ sich
das Direktorium außerordentliche Vollmachten erteilen; im Namen der «
Freiheit» wurden nun die schönen Grundsätze der Freiheit und Gleichheit, das
verfassungsmäßige Verbot der willkürlichen Verhaftung, der Grundsatz der
Gewaltentrennung, in willkürlichster Weise mit Füßen getreten. Von den
« außerordentlichen Maßnahmen im Kriegsjahr 1799 » handelt Lüthi in einem
ersten Titel. Entgegen warnenden Stimmen wurden Kriegs gerichte
eingesetzt, welche die Todesstrafe für gegenrevolutionäre Handlungen usw.
aussprechen sollten (Gesetze vom 30. und 31. März 1799). Lüthi versteht
es meisterlich, die nun folgende Tätigkeit dieser verfassungswidrigen und
verderblichen Ausnahmegerichte lebendig vor Augen zu stellen. Nachdem
das helvetische peinliche Gesetzbuch (4. Mai) angenommen war, verzichtete
das Direktorium mit Botschaft vom 5. Juli 1799 auf die Erneuerung der
außerordentlichen Vollmachten; der Rechtsgedanke hatte gesiegt.

Der zweite Titel betrifft « die ordentliche Gesetzgebung ». Dieser zweite
ist für den Juristen der wichtigste Teil (S. 41—127). Es wird anschaulich,
wie damals um Mündlichkeit und Öffentlichkeit, um das Geschworenen-



— 360 —

gerichtsverfahren, um das Folterverbot und das Beweisverfahren gerungen
wurde, ganz besonders in dem eingehend behandelten Gutachten Kuhns über
die Grundideen einer neuen Kriminalprozeßform. Ein Gesetz über die

bürgerliche Strafrechtspflege kam wegen der politischen Ereignisse
nicht zu Stande. Wohl aber weist Lüthi nach, daß die helvetischen Gesetze
über die militärische Strafrechtspflege die Richtung des spätem
eidgenössischen Strafrechtsrechts beeinflußten.

Der dritte Titel « Begnadigung und Amnestie » zeigt uns die
Auseinandersetzung zwischen der Menschlichkeit, welche den Straferlaß fordert und
der Forderung strenger Gerechtigkeit.

Der vierte Titel beschreibt « Die Verfassungsarbeiten im Bereiche des

Gerichtswesen », d. h. das Streben der Männer jener Zeit, die Menschenrechte

gegeii die Willkür der Behörden zu sichern (Grundsatz « keine Strafe ohne
Gesetz»; Rücksicht auf Person und Hausrecht des Angeschuldigten während
der Strafuntersuchung. Einführung von Geschworenengerichten. Instanzenzug).

Der Verfasser hat es verstanden, seinen Ausführungen in allen Teilen
dadurch Blut und Leben zu verleihen, daß er die zeitgenössischen Stimmen
weitgehend direkt zu Wort kommen läßt. Für die Rechtsgeschichte und die
Rechtsentwicklung bis auf unsere Tage hat seine Untersuchung Bedeutung,
weil, wie Lüthi richtig feststellt, das Gedankengut der Helvetik in die Grundsätze

des liberalen Rechtsstaates Eingang gefunden hat.

Bern. Hermann Rennefahrt.

Werner Näf, Deutschland und die Schweiz in ihren kulturellen und politi¬
schen Beziehungen während der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Berner Untersuchungen zur Allgemeinen Geschichte, herausgegeben
von W. Näf. Heft 9. Bern 1936. Verlag Herbert Lang & Cie. 219 S.

8», brochiert 7.50.
Seit Jahren widmet sich der Leiter des Historischen Seminars der

Universität Bern, Prof. W. Näf, dem Flüchtlingsproblem in der Schweiz.
Er hat eine Sammlung von seltenen Schriften und Manuskripten vornehmlich
deutscher Flüchtlinge aus der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts angelegt und
veranlaßt seine Studenten zu Forschungen darüber. Der vorliegende Band
veröffentlicht vier solcher Studentenarbeiten, denen noch eine des Leiters
zum guten Schluß beigegeben ist. Es sind wertvolle Bausteine zur Geschichte
des Flüchtlingswesens, und es ist nur zu hoffen, daß uns Prof. Näf in absehbarer

Zeit eine Geschichte des Flüchtlingswesens im 19. Jahrhundert schenken
werde. Denn es ist ein wertvolles und aktuelles Kapitel der neueren
Schweizergeschichte, das sich da entrollen wird.

Schon der vorliegende Band gibt uns Bausteine von ungewöhnlichem
Interesse. Er hat seine Bedeutung nicht nur als wissenschaftliche Publikation,

sondern darüber hinaus für einen weiteren Kreis von Lesern, die das
Problem des Flüchtlingswesens, im besondern des geistigen Austausches



— 361 —

zwischen Deutschland und der Schweiz einmal erfaßt haben. Die erste Arbeit,
von H. Sommer, gibt zunächst als Einleitung einen Einblick in die
Reisen von politisch interessierten Deutschen jener
Zeit in der Schweiz. Die Fremdenbucheinträge, die der Verfasser
anführt, sind zwar nicht gerade von überwältigender Geistesgröße, von
dauerndem Wert aber sind die Berichte über Reisen einzelner Deutscher
aus verschiedenen Lagern und mit verschiedenen Absichten. Die Freiheitsmänner

Karl Völker und Arnold Rüge, der Maler Ludwig Richter,
der Maler-Dichter M a 11 h i s s o n 1, der Freiherr von Stein, Oörres,
Vater und Sohn, um nur einige bekannte Namen zu nennen, treten uns hier
näher in ihren Ansichten über unser Land; sie lauten im allgemeinen günstig,
wobei hier natürlich das Gewicht auf politische und kulturelle Zustände,
nicht auf landschaftliche Schönheiten gelegt wird.

Am meisten neues Material fördert entschieden die zweite Arbeit zutage,
in der Max Lüthi über die Schweiz im Urteil deutscher
Flüchtlinge um 1848 berichtet (S. 52—128). Die einleitenden
biographischen Angaben über die schriftstellernden Flüchtlinge sind zwar
m. E. etwas zu kurz gehalten und bedürften vielfach der Ergänzung2. Um
so lieber und mit wahrer Befriedigung vertieft man sich in die zusammenfassende

Besprechung und Verwertung ihrer Aussagen, die Lüthi aus den
zahlreichen Flüchtlingsschriften und Briefen nach verschiedenen Gesichtspunkten

zusammengestellt hat: Da wird einmal der Schweizer, seine Wesensart
und deren Auswirkung auf das gesellschaftliche und kulturelle Leben in

der Schweiz unter die Lupe genommen. Vor allem hervorgehoben wird die
nüchterne und praktische Art unseres Wesens, und zwar im lobenden

wie im tadelnden Sinn. Man begreift, daß die hochgespannten Erwartungen

dieser politischen und philosophisch-abstrakt eingestellten Idealisten
oft etwas enttäuscht wurden beim Anblick unserer ruhigen, im allgemeinen
historisch orientierten und in ihren Zuständen festsitzenden Schweizer von
damals. Sie würden es heute vielleicht noch mehr sein; denn um 1830 herum
war immerhin eine starke geistige Erregung im schweizerischen Bürgertum
zu spüren. Interessant ist es, festzustellen, wie einige Flüchtlinge nur das

1 Zu Mathisson möge eine kleine Ergänzung gegeben sein: Seine früheren
Schweizerreisen, über deren geistige und künstlerische Ausbeute nach

Sommer wenig bekannt ist, sind ausführlich dargestellt von ihm in seinen
Erinnerungen (I—V), Gesammelte Werke Matthissons, Bd. 3—7,
Wien 1817, Verlag Franz Härter. Wenn M. auch etwas eitel seine Beziehungen

zu unzähligen geistigen Größen ausbreitet, so würden doch diese
Schilderungen es m. E. verdienen, zur Kenntnis des geistigen Lebens der Schweiz
herangezogen zu werden. Es ist erstaunlich, wie viel M. in unserem Lande
gereist ist und gleichsam geschwelgt hat im Verkehr mit seinen berühmten
Freunden daselbst. < Gr.

2 Flüchtlinge wie Karl Matthy, Arnold Rüge z. B. sind nicht einmal
genannt; das Todesjahr verschiedener Flüchtlinge wie Johannes Scherr,
Julius Fröbel, Ludwig und Heinrich Simons wäre leicht zu erfahren gewesen
und gehört wie ihre spätere Tätigkeit an diese Stelle.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XVIII, Heft 3 8



— 362 —

Gute sehen oder sehen wollen, nämlich die Tatsache der Demokratie und
eines gewissen traditionellen Freiheitssinnes, während andere, wie Karl Vogt
und Johannes S c h e r r, um nur diese zwei zu nennen, mit der Kritik weniger
zurückhalten. Es würde zu weit führen, diese Urteile, namentlich über die

politischen Einrichtungen und ihre Auswirkungen auf das wirtschaftliche,

soziale, kulturelle Leben der Schweiz, im einzelnen zu erwähnen und
zu würdigen, sodann die Stellung der Flüchtlinge zur Schweizerischen
Geschichte, ihre Ansichten über Bedeutung und Zukunft der Schweiz. Man lese

selbst, und man wird reichen Gewinn davon tragen, nicht nur für die
Orientierung über die damalige Schweiz, sondern auch für heute. Denn so sehr
hat sich unser Land und unser Charakter in 100 Jahren nicht geändert, daß
wir nicht manches Lob, manchen Tadel dieser doch im allgemeinen sehr
intelligenten und für die Schweiz aufrichtig interessierten Flüchtlinge heute
noch auf uns beziehen dürften oder sollten. Es sind wirkliche Bausteine
nicht nur zur Flüchtlingsgeschichte, sondern zur Beurteilung unseres

Wesens durch die Deutschen überhaupt. Ein umfangreiches
Verzeichnis gibt zum Schluß einen Überblick über die reiche benutzte Literatur,
ungedruckte und gedruckte Quellen, zum Teil selten gewordene Schriften,
sodann über Darstellungen dieser Zeit.

Die dritte Arbeit, von Max Moser, beschäftigt sich speziell mit dem

sympathischen 48er Ludwig Simon aus Trier. Sie gibt eine biographische

Einleitung (bei der wir aber auch wieder Angaben über das spätere
Leben vermissen) und dann eine Darstellung seines Fortschrittsgedankens.

Simon ist eigentlich Idealanarchist, aber nicht in radikalem
Sinne; d. h. er sieht den demokratisch-liberalen Staat, wie er ihn in der
Schweiz, wenigstens im Aufriß, vorfindet, als notwendige Vorstufe des idealen
Zustandes an, der ihm vorschwebt. Man gewinnt diesen Menschen geradezu
lieb mit seinem « Ideal im Hintergrund», das ihn doch nicht blind macht
für die Notwendigkeit des Tages.

Die vierte Arbeit stammt von Hans von Greyerz und hat zum
Gegenstand einen Parlamentarier der republikanischen Linken aus der
Paulskirche, Franz Raveaux, der einige Zeit Gesandter des (gedachten)
neuen Deutschen Reiches bei der neugebackenen Eidgenossenschaft von 1848

war. Von den schweizerischen Machthabern und der öffentlichen liberalen
Meinung freudig aufgenommen (während der Berner Patrizier-Historiker
Tillier von ihm zu sagen wußte, er habe sich vom Commis voyageur für
Schuhe emporgeschwindelt!), konnte er sich doch nicht lange halten, da in
Deutschland die Nationalversammlung ihr Ansehen völlig einbüßte und die
Führung des Reiches zuerst an ein reaktionäres Ministerium und dann an die
Einzelstaaten zurückfiel. Raveaux wurde später als «Reichsregent» zum
eigentlichen Haupt der revolutionären Linken und betrat nach dem Scheitern
des 2. badischen Aufstandes die Schweiz noch einmal, diesmal als Flüchtling
in Aarau und Thierachern bei Thun, wo er auf dem Gut eines freiheitlich
Gesinnten rastete. Der drohenden Ausweisung als « Rebell» durch die vor-



— 363 —

sichtig gewordenen Schweizer Behörden kam er zuvor durch freiwillige
Abreise nach Frankreich und starb schon 1851 in Brüssel. Der Verfasser fesselt
uns durch seine Darstellung, aber er setzt bereits eine völlige Vertrautheit mit
den einzelnen Phasen der Geschichte von 1848 voraus. Er selber hat aber
tüchtig in den Quellen geforscht und bringt in den Anmerkungen zahlreiche
Belege seiner Arbeit aus den stenographischen Berichten der Nationalversammlung,

dem Bundesarchiv, der Berner Zeitung, des Grenzboten usw., so
daß man von einer mühsamen Forschung reden darf, die viel Neues zutage
gefördert hat. Auch ist Raveaux bei uns in der Schweiz lange nicht so bekannt
geworden wie andere deutsche Flüchtlinge. —

Die letzte Arbeit, Abrechnung mit der deutschen
Revolution von 1848/49, stammt von Prof. Näf, dem Initiator und Schutzpatron

der ganzen Forschung, die in dem Buche vereint ist. Sie behandelt
ein kürzlich aufgefundenes umfangreiches Manuskript von Karl Vogt,
einem der radikalsten 48er, der schon in der Arbeit von Lüthi als scharfer und
scharfsichtiger Kritiker der Schweiz häufig zitiert wird. Dieses Manuskript,
das von den Besitzern der Sammlung im Berner historischen Seminar
anvertraut wurde, ist ein Rückblick auf die ganze 48er Geschichte von diesem
ziemlich zynischen, aber bedeutenden Mann, der nicht nur die
Nationalversammlung bis zu ihrer letzten Phase mitgemacht hat, sondern fast mit
allen Revolutionären, speziell mit den Flüchtlingen in Bern, in persönlicher
Berührung gewesen und erst 1895 als Naturforscher in Genf gestorben ist.
Begreiflich, daß eine Abrechnung aus solcher Feder das höchste Interesse
beim Forscher wie beim Leser findet. Der Ton Vogts ist freilich vielfach
verletzend, und dies mag ein Grund sein, warum Näf verhältnismäßig wenig
zitiert, sondern mehr referiert. Er will offenbar unsere Ohren oder Augen
nicht gar zu sehr beleidigen; aber er weckt die Lust nach mehr. —

Diese wenigen Andeutungen über das Buch mögen zur Genüge zeigen,
welch reichen Schatz an geschichtlichem Stoff im besten Sinn es dem Leser
bietet.

Frauenfeld. Th. Greyerz.

Hildegard Astholz (Frau Pfarrer Urner), Das Problem «Geschichte», un¬
tersucht bei Johann Gustav Droysen. Verlag Dr. Emil Ebering,
Berlin 1933 (Historische Studien, Heft 231), 217 S.

Die Verfasserin der vorliegenden Schrift ist durch ihre Verheiratung eine
schweizerische Pfarrfrau geworden. Das gab den Anlaß zur Besprechung
ihrer Dissertation in dieser Zeitschrift. Ihre Untersuchungen sind überdies
aber von so grundlegendem Wert für die Geschichtsforschung überhaupt,
daß wir Schweizer Historiker, die wir allzuleicht, gefangen in der Freude an
unserer engern vaterländischen Geschichte ohne tiefere Besinnung, oft in
nüchtern positivistischer Weise, sammeln und erzählen und Gefahr laufen,
das Antiquarische zu überschätzen, es besonders nötig haben, uns einmal
mit einer derartigen Arbeit zu befassen.



— 364 —

Die Einleitung gibt einen knappen Überblick über das Leben und die
geistige Welt Droysens, erörtert den Begriff Geschichte und stellt als
Aufgabe dieser Untersuchung fest, das Problem « Geschichte » an Hand Droysens
zu erklären. Ein I. Teil behandelt «das Wesen der Geschichte». Droysen
sucht die Frage zu beantworten: « Wie wird aus Geschäften Geschichte »

Er erkennt, daß im geschichtlichen Werden Neues hinzukommt, daß es
kontinuierlich fort-schreitet, in einer Richtung, auf einen Zweck hin. Dies
geschieht in der historischen Zeit, die als echtes Nacheinander von der
physikalischen Zeit zu unterscheiden ist. Geschichte gibt es nur vom Menschen
aus. Sie ist die « sittliche Welt». « Sittlich » ist weit verstanden im Sinne von
Welt der Tat und des geistigen Lebens, aber auch als ethische Welt. Sie
ist undenkbar ohne Freiheit. Für Droysen ist die Verwirklichung der Freiheit
der Inhalt der Weltgeschichte. Die Verfasserin zeigt, wie bei Droysen immer
wieder die Einsicht durchschimmert, daß wir durch die Geschichte, durch
Geschick und Schicksal, aufgerufen werden zu verantwortlichem Tun. Dadurch
erkennen wir die Ungesichertheit unseres Lebens. Das ist der wirkliche Ernst
unseres geschichtlichen Daseins. Bei Droysen wird diese Einsicht meistens
in idealistischem Sinne umgebogen. Die Geschichte ist die Welt, in der wir
frei handeln können oder auch nicht, eine Welt, über die der Mensch nach
seinem freien Willen verfügen kann. In Droysen ringt gleichsam der echte

Historiker, der sich der Geschichte unterwirft, der weiß, daß die Geschichte
größer ist als wir, mit dem idealistischen Denker, der Gefahr läuft, den
Menschen zum Herrn der Geschichte zu machen.

Der IL Teil erörtert «den Zugang zur Geschichte». Die Forschung
hat mit der Quellenkritik zu beginnen. Das Wesen und die wahre Aufgabe der
Historie muß aber nicht so sehr in der Kritik als vielmehr im Verstehen
liegen. « Forschend Verstehen» verlangt Droysen vom Historiker. Das
macht Droysen gerne gegenüber den kritischen Arbeiten von Waitz, Pertz
u. a. geltend. Wie ist Verstehen möglich? Indem Menschliches zu Menschlichem

spricht. Droysen bekämpft eindringlich die Auffassung, daß die
Geschichtsschreibung mit dem künstlerischen Schaffen verwandt sei. Er scheint
darum zu wissen, daß der Historiker seinen Gegenstand nicht zur
Verfügung hat, wie der Künstler, der seinen Stoff frei formen kann. Dem
Historiker begegnet das geschichtliche Geschehen. Die Geschichte redet zu
uns. Die Geschichte tritt uns als Anspruch gegenüber. Droysen polemisiert
gegen Ranke, der «sein Selbst auslöschen» zu müssen glaubt, und ruft
aus: « Pectus facit historicum!» Der Historiker muß befähigt sein zum Mit-
Leiden. «Nicht Gleichgültigkeit ist Objektivität; in die sprechenden
Tatsachen kann die stärkste Parteilichkeit gelegt werden. Wenn mit
Unparteilichkeit freilich nur gemeint ist, daß man nicht mit Gunst oder Ungunst
lügen soll, so ist das zwar selbstverständlich, aber keine Regel für den

Historiker...» «Nur ein Protestant kann eine ordentliche Geschichte der
Reformation schreiben ». Der Historiker muß im Verstehen den Sprung zum
geschichtlichen Andern wagen, er muß seinen Gegenstand in seiner Wahrheit



— 365 —

zu erfassen suchen. In der Anerkennung dieser Wahrheit liegt aber möglicherweise

für den Historiker seine eigene In-Frage-Stellung. Dieser zweite Teil
ist mir persönlich der wertvollste der ganzen Schrift. Die Verfasserin arbeitet
mit Droysen, ja vielfach über ihn hinaus, in eindrucksvollster Weise den Kern
historischen Schaffens heraus. Der Historiker darf nicht Zuschauer sein. Es

gehört zum Ernst seiner wissenschaftlichen Pflicht, sich und damit seine

Gegenwart durch die Geschichte in Frage stellen zu lassen; denn nur so ist
umgekehrt wirkliches Verstehen des Geschichtlichen möglich. Diese Einsicht
führt notwendig zum III. Teil, der Frage nach « dem Sinn der Geschichte ».

Droysen bekennt sich zum christlichen Glauben. Er fordert eine « Theologie

der Geschichte». Nun zeigt aber die Verfasserin, daß Droysens
Geschichtsverständnis das idealistische ist und nicht dem reformatorisch-protestantischen

Glauben entspricht. Das ist richtig. Doch möchte ich auch hier
die Frage nicht unterdrücken, die allerdings in eine theologische Zeitschrift
gehörte: Darf man als Kriterium über den christlichen Charakter der Aussagen
Droysens über die Geschichte den Glauben Luthers einsetzen? Müßte man
nicht bei dieser Fragestellung streng auf das neutestamentliche Christentum

zurückgehen. Mir scheint, die Verfasserin erfülle in diesem Teil ihrer
Untersuchung nicht mehr die Forderung, die sie vorhin aufgestellt hatte,
nämlich sich von der Geschichte, in diesem Falle also von Droysen, anreden
zu lassen, ihren Gegenstand in seiner Wahrheit zu erfassen. Dadurch müßte
sie sich in Frage stellen lassen, ob wirklich der Glaube Luthers in jeder
Hinsicht als der christliche in Anspruch genommen werden dürfe. Es ist uns
doch heute etwa klar, daß Luthers simul iustus et peccator als wesensmäßige
Bezeichnung des gläubigen Christen nicht dem Sinn der paulinischen Lehre
entspricht. Wenn für Droysen die Offenbarung die Erkenntnis bedeutet, daß
sich der Mensch ethisch zu verhalten habe, dann liegt doch darin gewiß ein

Anliegen, das man stärker als es die Verfasserin tut, als ein christliches
bezeichnen dürfte. Von hier aus gesehen würde dann der Idealismus Droysens

nicht als radikaler Gegensatz gegen den christlichen Glauben erscheinen,
wenn auch gewiß gegensätzliche Momente nicht zu bestreiten sind. Er würde
dies umsoweniger, als wir Droysens Aussagen über die göttliche Vorsehung
in der Geschichte als Aussagen, die aus dem christlichen Glauben heraus

gemacht werden, werten würden.
Dieses Fragezeichen soll in keiner Weise meinen Dank für die reiche

Anregung, die mir dieses Buch geschenkt hat, schmälern.

Zollikon. L. v. Mur alt.

Anton Philipp von Segesser, Politik der Schweiz, Ideen und Grundlagen.
Herausgegeben von Oscar Alig. Luzern, Vita Nova Verlag, 1937.

Das historische Urteil Anton Philipp von Segessers (1817—1888) hat
wie dasjenige Jakob Burckhardts im Wandel der seitherigen Jahrzehnte nur
wenig an Gültigkeit verloren. Sein aus geschichtlichem Denken gewonnenes
politisches Urteil hat sich im Ablauf der Entwicklung in einem Maße bewährt,



— 366 —

das seinen Gedankengängen große Aktualität sichert. Das rechtfertigt Aligs
Unternehmen, der Gegenwart eine sehr gedrängte Auswahl aus Segessers
«Sammlung kleiner Schriften» (1877/79) vorzulegen, welche seine
zeitgeschichtlichen und politischen Aufsätze, Nationalratsreden u. a. m. aus den
Jahren 1859—1875 umfaßt. Eine Besprechung in diesem Rahmen wird füglich
den kritischen Kommentar gegenüber der Wiedergabe wesentlicher Gedanken

zurückdrängen.

Das Mittelstück bilden drei Aufsätze «Das europäische
Gleichgewicht», «Der neuzeitliche Krieg» und «Deutschland
und Frankreich». Sie stammen aus den Betrachtungen des konservativen

Staatsmannes über « Das Ende des Kaiserreiches» (1870). Er teilte
die französische Ansicht, daß die Hohenzollern in Spanien mit der Zeit eine
Gefahr für Frankreich hätte werden können. Er beklagte, wie wenig die
zivilisatorische Idee, wonach «der Krieg nicht von Volk zu Volk, sondern
von Staat zu Staat geführt werde» (S. 59), zum Durchbruch gelangt war.
« Das psychologisch Interessante bei diesem Kampf ist aber, wie sich kühle
Berechnungen der Politik mit diesem heroischen Enthusiasmus verbunden
haben » (S. 62). An der Aufgabe der deutschen Einigung war der Verstand
gescheitert; ein instinktives Aufflammen des Nationalgefühls mußte sie
vollenden, sagt Segesser in starker Verkennung der Achtundvierziger Revolution.

Außerdem blieb ihm das erwachte Nationalgefühl offenbar fremd.
«Was man mit dem Namen nationale Begeisterung, patriotische
Aufopferung usf. bezeichnet, beruht doch zum guten Teil auf unklaren
Vorstellungen, unwiderstehlichen inneren Antrieben, denen auf die Dauer selbst
kalte, berechnende Naturen sich nicht entziehen können» (S. 62). Einer
solchen Stimmung muß selbst beim vollkommensten Erfolg früher oder
später die Ernüchterung folgen, «weil sie sich in unklarer Vorstellung
exorbitante Ziele gesteckt hat» (S. 63). In der kleindeutschen Einigung eine
naturnotwendige Entwicklung zu sehen, deren Behinderung den europäischen
Frieden gefährden müßte, lag Segesser offenbar ganz fern; in diesen
Aufsätzen findet sich kein Wort in diesem Sinne. Vielmehr sah er in der
Entstehung des deutschen Reiches eine Gefährdung des europäischen
Gleichgewichts, welches zu seinem Mißfallen deutsche Publizisten als ein veraltetes
Vorurteil behandelten. In scharfem Gegensatz zu ihnen maß er dem
Gleichgewichtssystem für die Völker Europas die gleiche Bedeutung zu wie der
geordneten Freiheit für die Individuen; es war für ihn der in der Macht
der Institutionen liegende Schutz gegen die Vergewaltigung des Einzelnen
durch den stärkeren Nachbar, die Bedingung der eigentümlichen Zivilisation
unseres Weltteils, die auf der selbständigen Entwicklung und dem
gleichberechtigten Zusammenwirken der Zivilisation aller Kulturvölker besteht»
(S. 53/54). « Das Prinzip der Gewalt, auf welchem diese neue Formation
(Deutschland) sich in Mitte Europas erhoben hat, kann nicht anders als
fortwährend seiner Natur nach sich entwickeln» (S. 65/66). Segesser sah
einen Vorstoß Deutschlands nach dem Mittelmeer kommen, wozu ihm die



— 367 —

Beteiligung an der geplanten Gotthardbahn eine gute Ausgangsposition
schaffe; die Einmischung Deutschlands in die orientalische Frage bezeichnete

Segesser als unvermeidlich. Im großen Zusammenhange war ihm der
deutsche Sieg über Frankreich gleichbedeutend mit jenem Wendepunkt im
Altertum, wo «die Anmut und die Mannigfaltigkeit der griechischen Kultur
in der typischen Gestaltung alles Lebens unterging, welche die rohere
methodischere Bildung des römischen Geistes über die unterworfene Welt
verbreitete» (S. 70).

Segessers Bedenken gegen das Werk Bismarcks mußten sich noch
deutlicher in seinen Betrachtungen über das Verhältnis zwischen Kirche und
Staat zeigen. Solche sind in den Abschnitten «DerabsoluteStaatund
die Freiheit der Kirche» und «Der Rechtsstaat und die
ZukunftEuropas» niedergelegt. Der Luzerner Vorkämpfer des
schweizerischen Konservatismus ging vom Kulturkampf aus, der für ihn dadurch
entstanden war, « daß der Kampf der Geister in das Gebiet der materiellen
Machtmittel gezogen worden » sei (S. 71). Ihm schien es, als sei der moderne
Staat wieder eine absolute, sich selbst genügende Organisation wie zur Zeit
der Cäsaren; der Begriff der Gewalt sei gleich wie damals, nur das Subjekt
der Gewalt sei ein anderes geworden. Daher stelle sich die Kirche nur in
Einklang mit modernen Ideen, wenn sie wie einst gegenüber dem römischen
Kaisertum mit seinem absolutistischen Staatsbegriff das Prinzip der Freiheit
«nicht für sich, sondern auch für alle, die nicht zu ihr gehören», vertrete.
Segesser wandte sich mit Entschiedenheit gegen den Kulturstaat, weil er
mit Notwendigkeit zum Absolutismus in seiner schroffsten Form, zur Knechtung

des Geistes führe. Sein Ideal war der reine Rechtsstaat; denn «daß mit
der unbedingten Herrschaft der Staatsgewalt über die Geister neben der
religiösen Freiheit auch die Grundlage der individuellen und bürgerlichen
Freiheit verloren ginge, liegt wohl auf der Hand » (S. 73).

«Die Frage der Staatsform in Europa und Amerika»
stellte sich Segesser in Form der Alternative «Republik oder Monarchie»
durch den Sturz Napoleons III. « Die Monarchie in dieser oder jener Form,
überhaupt die Autorität nach dem Begriff der Monarchie » betrachtete er als
das genuine Lebenselement der Völker Europas, die Republik als dasjenige
der Amerikaner; in der Alten Welt hänge die ganze politische Tradition an
den Institutionen des weströmischen Reiches, in der Neuen Welt fehle jene
tausendjährige Tradition. Hoch schätzte der menschlich abgeklärte Katholik
Segesser ein, daß «der Bildung des anglo-amerikanischen Volkstums
religiöse Momente zugrunde lagen, die strengen puritanischen Anschauungen
von der Gleichheit aller Menschen und der Rigorismus der Gesetzlichkeit,
zurückweist» (S. 35). Denn der menschliche Geist in seiner natürlichen Anlage
strebt nicht nach der Freiheit für sich und der Gleichheit mit allen Andern,
sondern nach der Freiheit für sich und der Herrschaft über die Andern » (S.
32). Daher kann die Demokratie «nur das Produkt eines höheren Grades
der Zivilisation» sein; die Zivilisation besteht nicht in der Summe der Ge-



— 368 —

lehrsamkeit, welche ein Land hervorbringt, sondern in der allgemeinen
Wirkung, welche die geistige Produktion auf das Bewußtsein und auf das äußere

Verhalten aller Lebenskreise eines Volkes äußert» (S. 69).

Die Übernahme des nordamerikanischen Ausgleichs zwischen

«Zentralismus und Föderalismus» in der Struktur des Zweikammersystems,

wie sie 1848 geschehen war, führte in den Vorberatungen für die
Bundesrevision der siebziger Jahre zu einer eigenartigen Situation. Mit andern

befürchtete Segesser, bei einem Übergang des Bundesstaates von der
repräsentativen zur reinen Demokratie könne die von den volkreichen Kantonen

gestellte Volksmehrheit die kleinen Kantone vergewaltigen und jenes
Gleichgewicht stören, wenn nicht dem Gesetzesreferendum des Volkes dasjenige
der Stände zur Seite gestellt werde. Segesser anerkannte die Existenz eines

souveränen Schweizervolkes und einer Nationalsouveränität wohl in
völkerrechtlichem, nicht aber in konstitutionellem Sinne; nne schweizerische Volksseele

vermochte er in seiner Zeit nicht zu bemerken. In scharfer Unterscheidung

betonte er, er liebe die Demokratie, viel mehr aber die schweizerische

Freiheit, ohne die es keine Schweiz gebe. Die Freiheit aller werde uns
erhalten durch die föderative Verfassung, diese durch die Gleichberechtigung
der Faktoren der Bundesgewalt (S. 76/77).

So zeigte sich in allem Reden und Tun Anton Philipp von Segesser « als

Demokrat, als Föderalist, als Katholik », wie er in seinem «Politischen
Selbstbildnis» sagt. In den eidgenössischen Verhältnissen wollte er

nur soweit als Demokrat handeln, als es sich mit seiner föderalistischen

Gesinnung vertrug. Mit diesem Selbstbildnis schließt Alig den Kreis der

politischen und historischen Betrachtungen Segessers, die er mit einem fein
durchdachten Porträt der geistigen Persönlichkeit des

Luzerner Staatsmannes begonnen hatte.
Die heutige Stunde, welche das Werk von 1848 auf die entscheidende

Probe stellt, hätte eine erweiterte und allseitigere Auswahl gerechtfertigt.
Denn der feinste Kopf der schweizerischen Konservativen aus der ersten

Zeit des Bundesstaates wird uns das sein können, was ihm sein Leben

versagte, ein geistiger Führer für das Schweizervolk, ein Hüter wertvoller
geschichtlicher Tradition, so sehr manches von seinen Ansichten durch die

Entwicklung überholt zu sein scheint.

Zürich. Otto Weiss.


	

