
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 17 (1937)

Heft: 4

Artikel: Constantin der Grosse und das Christentum

Autor: Stähelin, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-73281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-73281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Constantin der Große und das Christentum'.

Von Felix Stähelin.

I.

Im Jahre 158S ließ Papst Sixtus V. auf dem Platz vor der La-
teranskirche den größten aller ägyptischen Obelisken aufrichten mit
der Inschrift: Constantinus percrucem victor a sancto Silvestro hie

bttptizatits crucis gloriam propagavit (« Hier ist Constantin, durch
das Kreuz siegreich, vom heiligen Silvester getauft worden und
hat den Ruhm des Kreuzes ausgehreitet»). Die Größe von Con-
stantins geschichtlicher Tat, diesem «Angelpunkt der Welt- und

Kirchengeschichte»1, hat damit ihren monumentalsten Ausdruck
gefunden.

Schon bald nach 1 520 hatten Raffaels Schüler nach Entwürfen

des verstorbenen Meisters in der Sala di Costantino des

Vatikans die einzelnen Akte in den berühmten Fresken verewigt: den

Sieg Constantins über den Heiden Maxentius in dem stürmischen

Kampfgetümmel beim Ponte Molle unter dem Schutze himmlischer
Mitstreiter, die Taufe des Kaisers durch den Papst Silvester im
Battistero des Laterans und die Schenkung der Stadt Rom an

Silvester, versinnbildlicht dadurch daß Constantin dem heiligen Papst
eine goldene Statuette der Göttin Roma überreicht. Damit war
die kirchlich offizielle Auffassung der Hergänge feierlich und in
eindrucksamer Form festgehalten. Constantin lebte fori nicht inir
als der erste Christ auf dem Kaiserthron, sondern als der bewußte
Förderer der weltlichen Macht des Papsttums, wie denn sein
vermeintliches Standbild vor dem Lateran und seit 1538 auf dem

Capitol in Ehren gehalten wurde als das eines himmlischen
Schutzpatrons der ewigen Stadt und ihres päpstlichen Herrn: jene eherne

* Ein Vortrag, gehalten im März 1937.
1 J. Burckhardt, Cicerone1 924 Gesamtausgabe IV 299.

Zeitschrift für Schweizerische Oesclilchte, XVII, Heft 4 1



- 3S6 —

Reiterstatue, die in Wirklichkeit den früheren, heidnischen Kaiser
Marc Aurel darstellt und nur darum dem Schmelzofen, diesem
Schicksal der allermeisten (iroßbronzen, entgangen ist, weil man
in ihr fälschlicherweise ein Bild (Konstantins zu besitzen glaubte.

Die Kirche ließ es unbeachtet, daß der Legende schon im
15. Jahrhundert die Axt der Kritik an die Wurzel gelegt worden
war. Nachdem noch Walther von der Vogelweide- und Dantes
die constantinische Schenkung als geschichtliche Tatsache
hingenommen und leidenschaftlich beklagt hatten, war deren Echtheil
1433 von Nicolaiis Cusanus, 144(1 von Laurentius Valla, 144Q von
dem englischen Bischof Reginakl Peacock ' mit guten Gründen
bestritten worden, ohne daß der eine von dem andern wußte. Das
älteste sicher datierbare Zeugnis für die Schenkung bildet ein Brief
des Papstes Hadrian 1., geschrieben im Mai 778 an Karl den

Großen, worin behauptet wird, Constantin habe zur Zeit Silvesters

der römischen Kirche die Gewalt über das Abendland zu
schenken geruht '*. Wahrscheinlich war erst kurz vorher, am ehesten
unter Papst Stephan II. (752 757) '¦ oder unter seinem Bruder und

Nachfolger Paul I. (757 -700) T, die berühmte Urkundenfälschung
des sog. Constitutum Constantini entstanden zum Nachweise, daß

(Konstantin dem Papst die Stadt Rom und Italien geschenkt, ja

- Ed. Lachmann, S. 25, II ff.: Känc Constantin tler gup so vil...
3 Inferno 19, 115 ff.:

Ahi, Coslaitliii, di quanto mal fu niatrc
non la lua ronver.sion, ma quella dote
che da te prese il primo rieco patref

Vgl. auch Paradiso 20, 55 ff.
1 Vgl. Ed. Fueter, Gesell, der neueren Historiographie 112.
I Jaffe, Biblioth. rer. Germ. IV (Monumenta Carolina), epist. 61,

p. 199: «potestatem in bis Hesperiae partibus largiri dignaliis».
II So Joh. Hall e r, Das Papsttum, Idee und Wirklichkeit, I- (Stuttgart

1930) 406 ff.
; So Paul Scheffer-Boichorst üesanini. Schriften I 1 ff.

Vgl. auch W. I.evison, Miscellanea Ehrle II 159 f.; Zeitschr. f. Reehts-

gesch., kanonist. Abt. 60 (47, 1927) 446. Gust. Krüger Das Papsttum'
(Tübingen 1907) 17. 29 1". Erwähnt sei, daß Herrn. Grauert (Hist. Jahrb.
der Görres-Gesellsch. 3, 3 ff. 4, 45 ff. 525 ff. 674 ff.) und Max Buch-
n e r (ebd. 53, 137 ff.) die gefälschte Urkunde sogar erst im 9. Jahrhundert
(und zwar im Frankenreich) entstanden sein lassen.



_ 387 —

die weltliche Herrschaft im ganzen Abendland übertragen habe.
Offenbar sollte dadurch nicht nur der bestehende Kirchenstaat
legitimiert, sondern auch die historisch echte Schenkung des
Frankenkönigs Pippin «übertrumpft» und als noch lange nicht
hinreichend hingestellt werden.

Ebenfalls schon im 15. Jahrhundert haben Enea Silvio und
wiederum Nicolaus von dies an der römischen Tauflegende
zu rütteln begonnen, indem sie ihr gegenüber die gut beglaubigte
Nachricht zu Ehren zogen, wonach sich Constantin erst ganz kurz
vor seinem Tode 337 in der kaiserlichen Villa zu Achyrona bei
Nikomedien durch den arianischen Bischof Eusebius von Nikome-
dien hat taufen lassen. Die Übertragung des Taufaktes auf
Silvester von Rom ist, wie man jetzt weiß, ums Jahr 450 vollzogen
worden, und sie verdankte ihren Ursprung dem Wunsche, den
arianischen Taufpriester, den man als Ärgernis empfand, durch
einen rechtgläubigen zu ersetzen8).

II.
Constantins Werk steht heute in seinen großen Zügen

unverrückbar fest. Er hat das geteilte Reich in seiner Hand kraftvoll
wieder geeinigt, und unter ihm, von ihm begünstigt ist das
Christentum zwar nicht zur Staatsreligion, aber doch zur herrschenden
Religion geworden. Die Weltgeschichte hat damals den entscheidenden

Schritt iu der Richtung nach dem Mittelalter hin getan.
Über Constantins Persönlichkeit dagegen und ihre innersten

Antriebe ist es, auch nach Beseitigung der legendenhaften
Züge gröbster Art, fast unmöglich, zu unanfechtbarer Gewißheit
zu gelangen. Bereits bei den Zeitgenossen bewegt sich seine
Beurteilung in den äußersten Gegensätzen. Die heidnischen Autoren
behandeln ihn teils kühl (z. B. Aurelius Victor und die sog. Epi-
lome), teils entschieden feindselig (z. B. der Kaiser Julian der
Abtrünnige, die Geschichtsschreiber Eunapius und, ihm folgend, Zosi-
mus). Andrerseits haben die Christen schon zu seinen Lebzeiten
und noch mehr nach seinem Tode eine dichte Wolke von Weih-

» Burckhardt Die Zeit Const. des Gr.1 476 Gesamtausg. II
351. I) öl ger Rom. Quartalschrift Suppl. 19, 377 ff. Erich Caspar
Gesch. des Papsttums I (Tübingen 1930) 128 ff.



— 388 —

rauch um ihn ausgebreitet, allen voran schon sein Zeitgenosse
Bischof Eusebius von Cäsarea. Aber auch die von Constantin selbst
herrührenden oder doch unter seinem Namen ausgehenden
Äußerungen sind zum großen Teil in einem gewollt hieratischen Stil
gehalten, so daß die Frage gestellt werden muß, wie weit der
Kern seiner Persönlichkeit sich durch den Nebel hindurch noch
erkennen läßt.

So zeigen denn auch die neueren und neuesten Darstellungen
Constantins die denkbar größte Verschiedenheit. Auf der einen
Seite behauptet sich noch immer ein mehr oder weniger ausgeprägter

Hang, der erbaulichen Stilisierung sich gläubig hinzugeben.
So vertreten Leopold v. Ranke in seiner « Weltgeschichte »J,
dann wieder der französische Numismatiker Jules M a u r i c e 10

und zuletzt noch der englische Historiker Nor in a n H. B a y ncs"
die Auffassung, daß Constantin seit seiner Kreuzesvision im Jahre
312 ein entschiedener, aufrichtig frommer Christ gewesen sei. Auf
der entgegengesetzten Seite stehen mit ätzender, von Frivolität
nicht freier Kritik Voltaire '-' und die übrigen Aufklärer, stellt
aber auch, von ganz andern Motiven geleitet, Jacob Burck-
h a r tl t, der an das Christentum den Maßstab höchster Ansprüche
anzulegen pflegte, mit dem hochgeschraubten Ideal dann Constantins

wirkliche Taten verglich und zu dem Schlüsse kam: dieser
«eiskalte., machtgierige Politiker und «mörderische Egoist»
könne von dem « Wesen > der christlichen Religion « innerlich nicht
berührt», müsse « ganz wesentlich unreligiös » gewesen sein und
eine «profane Seele» gehabt haben; auch der «letzte Schimmer

von Erbaulichkeit ». der auf Constantin noch hafte, müsse daher
schwinden. Nur aus politischer Berechnung habe er die christliche

Kirche begünstigt, weil er in ihr als der « einzigen organisierten

Kraft im Reiche) eine «künftige Stütze des Imperiums geahnt»

!l Bd. III 1, 498 ff. 525 ff. IV 2, 249 ff. (Leipzig 1883).
i" Constantin le Grand, Paris 1924.
11 «Constanüne the Grealh und tlie Christian eintritt», Proceedings of

the British Aeademy 15 (1929) 341 ff.
18 Essai sur les moeurs Kap. 10 (Oeuvres coinpletes XI, Par. 187S,

235 ff.); Dictionnaire philosoplaque s. v. Constantin (Oeuvr. eonipl. XVIII
24 1 ff.) und s. v. Vision de Constantin (ebd. XX 582 ff.).



— 389 —

habe ':i. Ähnlich wie bei Burckhardt ist die Beurteilung Constantins

bei Victor Duruy im letzten Bande seiner Histoire des
Romainsu: «Constantin fut avant tout un politique, il vit dans
la politique un moyen de gouvernement»; «nous avons essayc de
penetrer jusqu'au fond de l'äme de Constantin, et nous avons
trouve une politique plutöt qu'une religion». In gleichem Sinn
äußert sich der Brüsseler Byzantinist Henri Gregoire".
Verwandt ist auch der Standpunkt von Eduard Schwartz",
obwohl er sich z. B. in der Wertung Eusebs von Burckhardt weit
entfernt " und neuerdings geneigt ist, das Motiv der politischen
Berechnung bei Constantin zurücktreten zu lassen hinter demjenigen
eines «wirklichen, irrationellen Glaubens) '-. Auch ihm ist doch
Constantin ein vorurteilsfreier, genialer Despot, für den nicht in
erster Linie religiöse oder abergläubische Antriebe, sondern
Machtfragen ins Gewicht fallen, der in der Kirche den Machtfaktor,

die stärkste Organisation innerhalb des Reiches schätzt,
sie für seine Zwecke ausnützt und sich schließlich selber an ihre
Spitze stellt. Zeitlich zwischen Burckhardt und Schwartz stehend
hatte Otto Seeck (in seiner «Geschichte des Untergangs der
antiken Welt» und mehrfach sonst11') eine abweichende Meinung
begründet: es sei ein Irrtum, zu glauben daß Constantin die
Religion habe als Mittel der Politik ausnützen wollen; für « auf
geklärten Despotismus) sei in der (ieistesrichtung seiner Zeit iiber-

13 Zitiert sind Stellen aus der «Zeit Constantins des Groben»1 (1S53)
375. 389 f. -102. 2(18S0) 367. 449 (Gesamtausgabe II 276. 286 f. 293.
296. 304).

11 VII (Paris 1885) 47. 68.
16 La «conversion » de Constantin, Revue de I'Universite de Bruxelles

36 (1930/31) 231 ff.
" Nachr. Ges. cl. Wiss. Göttingen, phil.-bist. Kl. 1904, 532 ff. 190S,

369; Kaiser Constantin und die christliche Kirche (Leipzig und Berlin 1913,
2. Aufl. 1936); Meister der Politik P (1922) 171 ff.; \2 (1923) 275 ff.

'' Pauly-Wissowa, R.-E. VI (1919) 1426 f.
lh Mau vergleiche Kais. Const.- 60 mit »66, -88 mit » 95, - 115 mit

1 155; neu -66. 160.
« Zuerst in der Deutschen Rundschau 67 (1891) 73 ff. und in der

Deutschen Zeitschr. f. Geschichtswissenschaft 7 (1892) 41 ff. 189 ff., dann
in der «Gesch. des Untergangs der antiken Welt» (Berlin, seit 1895),
zuletzt im Rheinischen Museum für Philologie 62 (1907) 5l3f.



— 390 —

haupt kein Raum; sie sei durchaus beherrscht vom Aberglauben
— einem Begriff, in den Seeck sozusagen jede damalige Art von
Religion mit einschließt —; «man weise mir», so sagt er, < einen

einzigen Menschen des 4. Jahrhunderts nach, der nicht abergläubisch

gewesen wäre > -°. Durch den rohen « Aberglauben des
Landsknechts », der ihn beseelte, sei Constantin zum Christentum
verführt und dann eben von dem siegreichen Christentum an die Spitze
des Reiches und zur Alleinherrschaft emporgetragen worden, die
von dem liebenswert ehrlichen und unpraktischen Idealisten gar
nicht erstrebt, sondern ihm nur aufgedrungen worden sei.

Hatte Burckhardt die Überleitung des Reiches in die neue
christliche Religion als den «ewigen Ruhmestitel Constantins»
bewertet-1, weil er in ihr eine entscheidende Tat für die «

Kontinuität > der Weltkultur erkannte, so bezeichnet umgekehrt F e r-
d i n a n d Lot -- die Begünstigung der christlichen Minorität
geradezu als einen politischen Fehler Constantins; hätte den Kaiser
wirklich sein politisches Interesse geleitet, so hätte er sich zum

Vorkämpfer des Heidentums machen und das Christentum
verfolgen müssen. Auch Ernst Stein -» bemängelt die « Gloriole »,

die den Begründer des christlichen Staates so lange umgab: sie
sei « zu teuer damit erkauft, daß die endlosen kirchlichen Wirren
durch Constantin zu staatlichen wurden ».

Man ist versucht, zu sagen: soviel Köpfe, soviel Standpunkte.
War Constantin «wesentlich unreligiös»? war er grob
abergläubisch oder gar ein aufrichtig gäubiger Christ? Selbst zu
diesen drei Nuancen hat sich noch eine vierte gestellt. Luigi
S a 1 v a t o r e 11 i *¦' und jüngst wieder Andre P i g a n i o 1 -¦"¦ ver-

20 Deutsche Zeitschr. f. (icsehiehtswiss. a. O. 91, 1 Gesell, des

Untergangs I1 438.
21 Const.-' 449 Gesamtausgabe II 293.
22 La fin du monde antiquc (Paris 1927), 34 f.
2:1 Gesch. des spätröm. Reiches I (Wien 1928) 200 f. Ähnlich schon

F. Lot a. O. 47.
21 Seit 1914 iu Aufsätzen (Riv. storiea italiana 1927; Rieerehe

religiöse 1928); 1928 in einer Monographie Costantino il Grande (Profili
nr. 103).

** L'empereur Constantin (Paris 1932). Vgl. die wichtige Besprechung
durch Norman II. Baynes in der Byzantin. Zeitschr. 34 (1934) 18 ff.



— 391 —

fochten die Ansicht, Constantin sei für seine Person auch nach 312
noch Anhänger einer geläuterten synkretistischen Religiosität
gewesen, wie sie in gewissen philosophischen Kreisen wirklich
vertiefen wurde, in der Heiden- und Christentum gleichermaßen
aufgehen sollten-'; nach Piganiol wäre sogar überall da, wo
Constantin den Ausdruck i katholisch » braucht, nicht von der Religion
der christlichen Kirche die Rede, sondern von einem theoretisch alle
Welt umspannenden Glauben an eine einzige Gottheit, an ein höchstes

göttliches Wesen. Wenn so weder über den Wert und die
Motive von Constantins geschichtlicher Tat im Ganzen noch über
seine eigentliche Stellung zur Religion irgendwie Übereinstimmung
herrscht, so ist daran nicht am wenigsten die Beschaffenheit
unserer Quellen schuld. Eusebius hat den Kaiser zweimal zum Gegenstand

erzählender Darstellung gemacht, zuerst kürzer in seiner
Kirchengeschichte den noch lebenden, viel ausführlicher dann deu

verstorbenen in der Schrift über das gottgemäße Leben des

seligen Kaisers Constantin einem idealisierenden Panegyrikus
salbungsvollster Art, in dem Burckhardt-'7 das Bild Constantins
als « durch und durch verfälscht > empfand: hier habe dieser «

widerlichste aller Lobredner» den Kaiser zum «andächtigen Frömmler»

gestempelt und trage so die Verantwortung dafür, daß um
Constantin der peinliche Anschein «abscheulicher Heuchelei»
entstanden sei. Die tendenziöse Mache der D a r s t e 11 u n g, die
Euseb in dieser Schrift von seinem Helden entwirft, ist heute

weithin anerkannt28. Dagegen trennten sich, bis vor kurzem wc-

»« Auch Wilhelm Weber in «Probleme der Spätantike» (Stuttgart
1930) 91 f. spricht von einer «Vereinheitlichung der religiösen Welt» und

meint, Constantin habe eine Verschmelzung des Sonnengottes mit Christus
vollzogen. Einleuchtend erschloß dagegen U s e u c r Rhein. Mus. 60, 179 f.
aus den Typen und Aufschriften von Constantins Münzen einen Wandel:
« statt des Gottes der sichtbaren Sonne schenkte Constantin nun seine

Verehrung dem Gotie, der die Sonne geschaffen».
-'' Const.1 346 f. Gesamtausg. II 253 f.
28 Ich zitiere zwei katholische Theologen: Andreas Bigclmair

in der Einleitung zu « Des Eusebius von Cäsarea ausgewählte Schriften
aus dem Griechischen übersetzt» (Bibl. der Kirchenväter, Kempten und
München), Bd. I (1913), S. XLII1, gibt zu, dall Euseb «manches verschwiegen,
manches in anderem Lichte dargestellt, manches umgebogen» habe. Der



— 392 —

nigstens, die Meinungen sehr stark inbezug auf die von Euseb

mitgeteilten kaiserlichen Edikte und Briefe. A m e d e o C r i-

v e 11 u c c i '"•' verwarf sie als unbedingte Fälschungen von der
Hand Eusebs und erntete damit die verklausulierte Zustimmung
Seecks80, auch den brieflichen Beifall Jacob Burckhardts".
Später ist Seeck ¦"-' zu der Annahme ebenso unbedingter Echtheit

zurückgekehrt, und zumal nach den überzeugenden Ausführungen

I v a r Heikel s33 wird in der Tat nicht mehr viel dagegen
einzuwenden sein. Dann aber liegt das, was Burckhardt «

Heuchelei» nannte, nicht in erster Linie bei dem Schriftsteller,
sondern bei dem Helden, und man wird eine Lösung des Rätsels in
dessen Persönlichkeit selber suchen müssen. Noch allgemeiner
verbreitet ist das Mißtrauen gegenüber einer gleichfalls von Eusebius,

in griechischer Übersetzung einer lateinischen Vorlage,
überlieferten « Rede des Kaisers Constantin an die Versammlung der

Heiligen Sind in ihr wirklich Constantins Gedanken enthalten?
Und, wenn Ja, sind diese Gedanken von ihm selber oder nur nach

seinen Weisungen von einem christlichen Rhetor geformt, etwa

von Lactantius'"? Nicht viele Forscher sind so weit gegangen wie
Eduard Sch w a r t z, der dieses « von Gelehrsamkeit strotzende »:ir>

Machwerk in seinem vollen Wortlaut, mit allen Anklängen an Piaton

und allen Zitaten aus Vergils vierter Ekloge, auf Constantin

Übersetzer selbst, Pater Johannes Maria Pf attisch, schreibt
(S. VIII): «Wir könnten uns leicht versucht fühlen, ihn hin und wieder

sogar der Geschichtsfälschung zu zeihen ».
'"¦' Delta fette slorica di Eusebio nella Vita di Costantino (Livorno 1SS8).
¦¦" Zeitschr. f. Kirchengesch. 17 (1896) 10, 3. 53.
•' Konzept eines Briefes vom Februar 1889 (Jacob Burckhardt-Arclliv

Nr. 52), mit den Sätzen: «Son eontentissimo di trovarmi quasi sull'istessa
strada Sono grato a Vfostra] S[ignoria| di taute rettifieazioni importanti,
ma quello che non posso capire e che il Ranke vuole salvare iu generale
Ponorc di Eusebio ».

¦>2 Zeitschr. f. Kirchengesch. 18 (1897) 321 ff.
ss Eusebius Werke Bd. I (Die grieeh. christl. Schriftsteller Bd. VII,

Leipzig 1902), S. LXVI ff.
si Vgl. Victor Schnitze Zeitschr. f. Kirchengesch. II (1894)

542 ff. Harnaek Gesch. der altchristl. Lit. II 2 (Leipzig 1904) 117.

Piganiol l.'empereur Constantin 137 f.
:>¦'' Heikel a.O.. S. XC.



._ 393 _
als den persönlichen Verfasser zurückführen möchte-". Andrerseits

entfernten sich auch nicht viele so weit in entgegengesetzter
Richtung wie I v a r H e i k e 1, der die Hoffnung ausspricht, diese

schlechte Flickarbeit werde künftig nicht mehr als Quelle für
die Geschichte Constantins und seines Zeitalters benutzt
werden117. Die Meisten bewegen sich auf einer mittleren Linie, wie
etwa Paul Wendland, nach dessen Ansicht11'- wir hier eine
auf Constantins Befehl verfaßte Propagandaschrift zur Gewinnung
der Heiden vor uns haben.

Und wiederum erhebt sich ein ähnliches Problem angesichts
der Urkunden, die sich finden bei den Kirchengeschichtsschreibern

Sokrates, Theodoretus und üelasius, vor allem
auch in den Schriften des streitbaren alexandrinischen Kirchenhauptes

Athanasius und iu dem Aktendossier, das der nord-
afrikanische Bischof Optatus von Mileve seiner Kampfschrift
gegen die Donatisten angefügt hat; immerhin kann hinsichtlich
der beiden zuletzt genannten Schriftsteller jetzt das Mißtrauen
als überwunden gelten.

Alles in allem erscheint die Lage als trostlos für den Historiker,

der zu einem gerechten Urleil gelangen möchte. Über den

Charakter, die leitenden Gedanken und die innersten Gefühle
Constantins bieten uns die Quellen keine unangefochtene und zweifellos

gesicherte Grundlage zur Beurteilung. Es lag mir daran, die

ganze Schwierigkeit dieses Problems hervorzuheben. Ich maße mir
nicht an, eine neue oder gar abschließende Lösung gefunden zu

haben und vorlegen zu können. Nur auf einige iu der Regel nicht
genügend beachtete Tatsachen möchte ich im Folgenden hinweisen,
um dann, zur Hauptfrage zurückkehrend, diejenigen Schlüsse zu

ziehen, die mir als die am ehesten richtigen erscheinen.

III.
Gewißheit besitzen wir lediglich in Bezug auf den äußeren

Rahmen, in dem sich Constanlins Leben und Wirken abspielt.

311 Pauly-Wissowa R.-E. VI 1427; Deutsehe Lit.-Zeitung 1908, 3097 ff.
3" Ausgabe des Eusebius, Bd. I, S. CII; Texte und Untersuchungen

111 6, 4 (1911) 47 ff.
:,s Berliner philol. Wochenschrift 1902, 229 ff.



— 394 —

Davon sei zunächst die Rede. Der letzte große Herrscher Diode

t i a n hatte dem Reich nach einer jahrzehntelangen Periode
der Schwäche und Zerrissenheit zur Ruhe, Ordnung und Kraft zu-
rückverholfen, vor allem durch das von ihm eingeführte System
geteilter und räumlich getrennter Regierung. Er bestellte zuerst
in der Person des Maximianiis einen Mitkaiser für die westliche

Hälfte des Reichs; dann ließ er im Jahre 293 an die Stelle
der Zweiteilung die Viertelung treten, indem jeder der beiden
Oberkaiser sich, dem Augustus, noch einen Gehilfen mit dem
Titel Caesar beigesellte: Maximian den Constantins (Chlorus)
für die Rheinfront und den nördlichen Teil des Westreichs, Dio-
cletian selber den Ga ler ins für die Donaufront, d.h. den
europäischen Teil des Ostreichs. Alle zehn Jahre sollte, so scheint es,
ein Personenwechsel eintreten: die Augusti sollten abdanken,
die Caesares in ihre Stelle einrücken, neue Unterkaiser wieder
ihiien beigegeben werden. Das ganze künstliche Gebilde wurde
noch verkettet durch Adoptionen und Ehebündnisse; eigentlich
dynastische Erblichkeil sollte ausgeschlossen sein, die Auswahl der
künftigen Thronanwärter nur unter den jeweils Besten getroffen
werden. Das äußerlich so wiederhergestellte Reich bemühte Diocle-
tian sich auch im Innern zu sichern durch nachdrückliche Förderung
aller staatlichen Kulte der nationalen Religion; er war überzeugt,
daß nur die fromme Verehrung der allen Götter dem Reiche die
Gewähr dauernden Bestandes bringe. Dabei stieß er nun aber
auf die entschlossen ablehnende Haltung der starken christlichen
Minorität. Diese genoß seit Jahrzehnten faktische Duldung und
hatte während dieser Schonzeit an Wohlstand und Einfluß erheblich

gewonnen. Den Christen erlaubte ihre Weltanschauung nicht,
auf die von Diocletian als solche erkannten Staatsnotwendigkeiten
Rücksicht zu nehmen. Mit Besorgnis sah der Kaiser in diesem
Verhalten eine ernstliche Gefahr und Bedrohung des Reiches. Von
seinem Caesar, dem extrem christenfeindlichen Galerius, gedrängt
oder mindestens in seinem Vorhaben bestärkt, entschloß er sich,
zum Besten des Staates die Christen zwangsweise wieder zu den

alten Gesetzen zurückzuführen. So verhängte er im Jahre 303 die
große allgemeine Chrislenverfolgung. Aber auch dieser letzte
Versuch, den Organismus der Kirche zu vernichten, ist gescheitert.



— 395 —

Das Christentum ging aus der Krise innerlich neu gekräftigt hervor.

Ebensowenig Erfolg wie die Christenverfolgung hatte der
Versuch, durch das so «fein ausgeklügelte» System der
Thronfolgeordnung*11 die kommenden Geschlechter zu binden. Wohl verlief

der erste Kaiserschub im Jahre 305 noch programmgemäß:
Diocletian und Maximian legten die Herrschaft nieder, Constan-
tius (Chlorus) und Galerius rückten zu Oberkaisern auf, und neue
Unterkaiser wurden erkoren: für den Osten M a X i m i n u s D a i a

(oder Daca, « der Dacier»), für den Westen S e v e r u s. Doch bald

genug machte das dynastische Blut seine Rechte geltend: die

natürlichen Erben erhoben ihre Ansprüche: Constantin,
der übergangene Sohn des westlichen Augustus, entwich aus Ni-
komedien, wo er am Hofe des Diocletian, dann des Galerius als
Geisel untergebracht war, nach Britannien zu seinem Vater
Constantins und wurde im Jahre 30b nach dessen Tode in York von
den Soldaten zum Augustus ausgerufen; ähnlich erhoben in der
Stadl Rom die Prätorianer Maxentius, den Sohn des abgedankten

Oberkaisers Maximian, und gleich darauf kehrte auch dieser
Maximian selber nach Rom und, an der Seite seines Sohnes,
in die Herrschaft zurück, so daß nun eine Zeitlang sechs Kaiser
neben und zum Teil gegeneinander standen: drei legitime, dem
diocletianischen System gemäße, drei andere (darunter Constantin)

als Usurpatoren, (iegen die beiden faktischen Beherrscher
Italiens, Maximian und Maxentius, zog der legitime Kaiser Severus,
wurde geschlagen, mußte sich ergeben und fand bald darauf den

Tod; auch Galerius, der den Versuch wiederholte, mußte unver-
richteter Dinge vor Rom den Rückzug antreten und Italien wieder
verlassen. Statt des Severus ernannte er den Licinius zum
Augustus für den Westen. Mittlerweile entzweiten sich Vater und
Sohn Maximian und Maxentius. Der «ältere Augustus», Maximian,
mußte sich nach Gallien flüchten, geriet hier seinem Schwiegersohn
Constantin ins Gehege und wurde schließlich in Marseille
gefangengenommen (310). Constantin schenkte ihm das Leben; kurz darauf
fand man Maximians erhenkten Leichnam. Die offizielle Version

:i1' Seeck Gesell, des Unterg. Ix 40. Schwärt z Kaiser Const.1
14 212.



_ 396 —

lautete auf Selbstmord, aber die öffentliche Meinung schrieb ganz
allgemein Constantin die geheime Schuld au dem Tod des alten
Mannes zu l0.

Während Constantin von seiner Residenzstadt Trier aus durch
glänzende Waffentaten die Rheingrenze gegen die vordringenden
Franken und Alamannen sicherte, spielte sich im Osten des Reiches
ein unerwarteter Vorgang von größter Wichtigkeit ab. Der
grimmigste Christenhasser Galerius erließ, an schwerer Krankheit
leidend, in Serdica (dem heutigen Sofia) am 30. April 311, wenige
Tage vor seinem Tode, (zugleich im Namen der Mitkaiser
Constantin, Licinius und wohl auch Maximinus Daia) ein Edikt, dessen
«mürrischen^ und «grollenden Ton» Burckhardt " hervorgehoben
hat. Noch einmal hielt der Kaiser darin den Christen drohend alle
alten Beschwerden und Vorwürfe entgegen; ihrer verblendeten
Starrköpfigkeit gegenüber seien die Zwangsmaßregeln durchaus
berechtigt gewesen, aber — nun kommt die überraschende Wendung

— angesichts der Wirkungslosigkeit jenes Zwanges wolle
er nun indulgcntia walten lassen, ein Auge zudrücken: sie dürfen
wieder Christen sein und ihre Versammlungsräume wiederherstel-
stellen, vorausgesetzt immerhin, daß sie nicht gegen die disciplina,
die öffentliche Ordnung, verstoßen. Sie sollen zu ihrem (iottc
beten «für unser und des Staates und ihr eigenes Heil». Mit
andern Worten: die Verfolgung der Christen wird eingestellt, und
es wird, zum erstenmal wieder seit dem Erlaß des Kaisers Gal-
lienus vor einem halben Jahrhundert, die Toleranz oder mindestens
die Indulgenz verkündet. Dieses Edikt, der« Widerruf» (palinodia)
des Galerius, bezeichnet den Beginn der großen Wende in der
Geschichte der spätantiken Religion und bildet die Grundlage alles
dessen, was in den folgenden Jahren zugunsten der Christen
verfügt worden ist.

Die politische Lage gestaltete sich zunächst so, daß die vier
jetzt vorhandenen Augusti sich je zu zweien gegen die beiden
andern enger zusammenschlössen: einerseits Constantin mit
Licinius (dem der europäische Herrschaftsbezirk des Galerius als Erb-

10 Vgl. E. Stein Gesch. des spätrem. Reiches I 132. E n 111 i n Paulv-
Krolls R.-E. XIV 2514f.

" Const.2 317 Gesamtausgabe II 261.



— 397 —

teil zugefallen war), andrerseits Maxentius mit Maximinus Daia.
Der Norden stand geballt gegen den Süden; der Unterschied ist
nur der, daß die beiden östlichen Gegner Licinius und Daia sich
nicht von der Stelle rührten, während im Westen Constantin nach

umsichtiger Vorbereitung und sorgfältiger Rückendeckung am
Rheine den Angriff auf Maxentius eröffnete, um durch die Eroberung

Italiens und der alten Reichshauptstadt dem Ziel der
Universalmonarchie näher zu kommen '-. Rasch entschlossen überschritt
er, wahrscheinlich im Frühjahr 312, die Alpen. In stürmischem
Andringen gewann er Oberitalien; Jacob Burckhardt hat den treffenden

Vergleich gezogen mit dem italienischen Feldzug des jungen
Bonaparte im Jahre 179()'>. Segusio (das jetzige Susa am Fuß des
Mont Cenis und Mont Genevre) ward erstürmt, vor Turin wurden
die feindlichen Panzerreiter vernichtend geschlagen; darauf
öffneten Turin, Mailand und andere Städte der Poebene die Tore;
nach hartem Ringen mußte auch das stark befestigte Verona
kapitulieren. Nachdem schließlich das letzte Hindernis Modena
überwunden war, stand «der Weg nach Rom offen»11. Auf eine
Belagerung, hinter der festen Aurelianischen Mauer, hätte es

Maxentius ruhig ankommen lassen dürfen. Merkwürdigerweise tat
er das nicht, sondern rückte an der Spitze seines Heeres dem
Angreifer entgegen und nahm Stellung im offenen Gelände, noch
dazu mit dem Tiber im Rücken. Constantin erfocht am 28. Okt. 312
einen überwältigenden Sieg. Zwar die beste Truppe des
Maxentius, seine Prälorianergarde, wehrte sich für ihn bis zum letzten

Blutstropfen, aber der Rest des Heeres wurde in die Flucht
geschlagen und staute sich beim Rückzug über den Strom. Die
beiden Brücken, der Ponte Molle und eine daneben errichtete
Schiffbrücke, genügten nicht zur Aufnahme der sich drängenden
Massen. Tausende fanden den Tod in den reißenden Fluten, unter
ihnen auch Maxentius selber. Seinen Sieg schrieb Constantin dem
« heilbringenden Zeichen » zu, mit dem er die Schilde seiner Krieger

's Vgl. Schwartz Kaiser Const.1 60. 71 (-'63. 65). Groag R.-E.
XIV 2472.

111 Const.1 358 f. Gesamtausg. II 263.
11 Groag a. O. 2475. Ebenda 2477 der Nachweis, dall die Schlacht

nicht bei Saxa Rubra, sondern bei der Milvisehen Brücke stattfand.



_ 398 —

hatte schmücken lassen. In Rom, wohl auf dem Forum, wurde ihm,
wie Eusebius in der Kirchengeschichte V] berichtet, eine Statue
errichtet mit dem Kreuz «unter» der Hand; am Sockel las man die
Inschrift: «Durch dieses heilbringende Zeichen, den wahren
Beweis der Tapferkeit, habe ich eure Stadt von dem Joche des Tyrannen

errettet und befreit, ja den Senatus populusque Roinanus durch
die Befreiung seinem alten Glänze wiedergegeben^. Nach dem
frühen Berichte des Lactantius "; hatte Constantin in der Nacht
vor der Schlacht durch einen Traum die Weisung empfangen, das

himmlische Zeichen>^ auf den Schilden anzubringen; Lactanz
beschreibt es " als ein « schräges X mit umgebogener Spitze»: es ist
das bekannte Symbol des sog. Labarums, das man deuten konnte
als das Kreuz, ebenso gut aber auch als das Monogramm Christi,
gebildet aus den griechischen Anfangsbuchstaben Chi und Rho.

Der Sieg am Ponte Molle machte Constantin zum unbestrittenen

Kaiser des ganzen Westens. Bald darauf, im Januar oder
Februar 313, traf er in Mailand mit Licinius, dem befreundeten
Beherrscher der Balkanhalbinsel, zusammen, befestigte das bereits
bestehende Bündnis, indem er ihm seine Schwester Constantia
vermählte, und erließ gemeinsam mit Licinius eine Verfügung
zugunsten der Christen. Das ist das vielberufene sog. „Toleranzedikt

von Mailand», dessen Existenz von S e e c k und andern
rundweg bestritten wurde, dessen wirkliche Bedeutung jedoch
kürzlich von E r n s t S t e i n ls in überzeugender Weise klargestellt
worden ist: Maxentius hatte in seinem Reichsten bereits von sich

aus die Christenverfolgung sistiert; aber zugleich mit seinen übrigen

Amtshandlungen war auch diese nach seinem Sturz (gemäß
der sog. «rescissio actorum») ohne weiteres dahingefallen. Sollte
nun das Toleranz- (Indulgenz-)edikt des Galerius auch im Westen
Gültigkeit erlangen, so bedurfte es hiefür zwar nicht eines neuen
Ediktes im technischen Sinne, wohl aber eines Gesetzes, einer
« Konstitution». Das eben ist der Sinn der Mailänder Beschlüsse:

>'' 9, 9, 10 f.
111 de mortibus persecutorum 44, 5.
17 «transversa X littera, sutnmo capito circumflexo ».
« Byzantin. Zeitschr. 32 (1932) 117 f.; Catholic Historical Review

21 (1935) 131.



_ 399 —

durch sie wurde jenes Toleranzedikt auf Italien und Afrika ausgedehnt

und zugleich in christenfreundlichem Sinn interpretiert.
Gehässige Einschränkungen, mit denen Galerius die Indulgenz noch
belastel hatte, wurden beseitigt, den Christengemeinden ihre
beschlagnahmten Besitztümer restlos zurückgegeben.

Während Constantin den Christen seine Gunst deutlich zu
erkennen gab, hatte umgekehrt im Osten der Kaiser Maximinus Daia,
Neffe und Gesinnungsverwandter des Galerius, gegen Ende 312
die Christenverfolgung nochmals aufgenommen. Aber auch hier
ist ein überraschender Umschwung eingetreten: wohl durch die
Mailänder Beschlüsse veranlaßt traf Daia doch wieder Verfügungen,

die sich mit der Toleranzkonstitution des Constantin und des
Licinius weithin deckten ''. Daia war damals bereits im
Kriegszustand mit Licinius und hatte eine Schlacht verloren; auf dem
Rückzug aus Kleinasien nach Syrien begriffen, erlag er im Herbst
313 einer Krankheit, und das Reich besaß nun nur noch zwei
Augusti: Constantin im Westen, Licinius im Osten. Auch diese beiden
unter sich verschwägerten bisherigen Sieger gerieten bald darauf
miteinander in Kampf, doch wurde nach zwei für Licinius
nachteiligen Schlachten die endgültige Auseinandersetzung durch einen
Friedensschluß im Jahre 314 vertagt; Constantins Herrschaftsbereich

wurde auch noch auf den größeren Teil der Balkanhalbinsel

ausgedehnt. Es war ein unsicherer und fauler Friede.
Constantins mit der Zeit immer entschiedener christenfreundliche
Politik wirkte zweckmäßig als Propaganda im Reiche des Licinius
und gewann je länger desto mehr dessen schon sehr zahlreiche
christliche Untertanen für die eigene Sache40, während der Beherrscher

des Ostens im Widerspruch zu den einst auch von ihm
getroffenen Mailänder Verfügungen anfing, die Christen durch kleinliche

Plackereien zu reizen, namentlich ihre kirchliche Organisation

auf alle Weise lahmzulegen, dafür aber ostentativ die Heiden
zu begünstigen ein richtiger Circulus vitiosus, der binnen kurzem

zu neuem Kriege führen mußte. Der Ausbruch erfolgte im

111 Vgl. Rieh. L a i| u e u r Eusebius als Historiker seiner Zeit (Berlin
und Leipzig 1929) 174. 179.

"'" Vgl. Erich Caspar (ieseh. des Papsttums 1 107.



— 400 —

Sommer 324 (nicht 323) •il, und in raschen Schlägen erfocht
Constantin den Sieg: am 3. Juli bei Adrianopel, am 18. September
entscheidend am Bosporus bei Chrysopolis gegenüber von Byzanz.
Licinius war verloren und mußte sich ergeben. Seine Gattin
("(instantia' erwirkte bei ihrem Bruder Constantin die eidliche
Zusicherung, daß Licins Leben geschont werden solle. Als
Zwangswohnsitz wurde ihm Thessalonich zugewiesen, und hier ist er
dann trotz dem geschworenen Eid im Jahre 325 mit Einwilligung
Constantins getötet worden, angeblich weil er mit den Barbaren
jenseits der Donau hochverräterische Verbindungen angeknüpft
hatte.

Durch die Überwältigung des Licinius war Constantin am
letzten Ziel seiner territorialpolitischen Wünsche angelangt: er
besaß unbestritten die Alleinherrschaft über das gesamte Reich.
Und nun folgten kurz nacheinander ein paar ganz große und augenfällige

Äußerungen der von ihm errungenen Allmacht: 324'-' die

Grundsteinlegung und 330 die Einweihung der neuen Reichs-

hauptstadt an der Stelle des alten Byzanz im bisherigen Gebiet
des Licinius, der prächtigen « neuen Roma», die Constantins Namen
unsterblich machen sollte, 325 die Einberufung der ökumenischen
Bischofsversammlung nach Nicäa, in der Constantin, der noch Un-
getaufte, den Vorsitz führte und durch seine tatkräftige Leitung
die Einigkeit der Kirche herstellte.

Doch fehlt dem glänzenden Bilde, das gerade diese Jahre
bieten, nicht die unheimliche Kehrseite. Einen der dunkelsten
Punkte bildet die Tragödie, die sich in Constantins eigener
Familie abgespielt hat. An den kriegerischen Erfolgen gegenüber
Licinius hafte als Flottenführer Constantins ältester Sohn und

Mitregent Crispus hervorragenden Anteil genommen. Ruhmreich
hatte er auch mehr als einmal die Rheingrenze gegen die Franken
geschützt, während sein Vater die Abwehr der Goten an der Donau
leitete. Nun, dieser verdiente Kaisersohn wurde im Jahre 326, wie

^ Vgl. E. Stein Zeitschr. f. neutest. Wiss. 30 (1931) 177 ff. P i-

ganiol L'empereur Const. 144. 231; Rev. d'hist. et de philos. religieuses
12 (1932) 360 ff. Jetzt auch anerkannt von Sch wa rtz Deutsche Lit.-Zeit.
1935, 716 f.; Kaiser Const.2 83.

12 M a u r i e e Constantin le Grand 202. E. Stein Gesch. des spät-
röni. Reiches I 194. P i g a n i o 1 L'empereur Const. 162.



— 401 —

es hieß auf Antreiben seiner Stiefmutter Fausta, in Pola vergiftet,
und bald darauf traf Fausta ein ähnliches Los: sie wurde in
überheiztem Bade erstickt. Vielleicht war man einer sündigen Leidenschaft

der Kaiserin für Crispus auf die Spur gekommen; es scheint,
daß das Potiphar- und Phädramotiv hier nicht nur auf literarischer
Übertragung beruht, sondern im Leben dieser hochgestellten
Persönlichkeiten tatsächlich wirksam gewesen ist. Das Andenken des

unglücklichen Prinzen wurde offiziell vernichtet, indem man auf
den Inschriften seinen Namen tilgte und nie wieder herstellte58.

In der Regierung seines Reiches ist Constantin auf vielen
Gebieten bahnbrechend gewesen; als « Neuerer und Störer der alten
(iesetze und der von je her eingebürgerten Sitte» ¦' hat ihn sein
Neffe Julian der Abtrünnige bezeichnet, nicht nur im Hinblick
auf die Wendung zum Christentum. In der Gesetzgebung und
Verwaltung führte Constantin Reformen aller Art durch, nicht selten
mit höchst temperamentvoll begründeten persönlichen Eingriffen.
Die Rechtspflege wurde vermenschlicht und versittlicht; theoretisch

legte Constantin für Recht und Gerechtigkeit einen wahren
Fanatismus an den Tag". Andrerseits hat er eine ungeheure
Verschwendung entfaltet in der Leidenschaft des Bauens und in der
Pracht der Hofhaltung; der ganze Prunk des Orients wurde in
den römischen Kaiserornat herübergenommen*6. Auch die
Neuordnung des Münzwesens erforderte gewaltige Mittel; zur Stützung
der erschütterten Reichsfinanzen mußte die Steuerschraube aufs

sa Vgl. Seeck R.-E. IV 1723 f. VI 2085 f. Auch Eusebius hat die
Damnatio memoriae mitgemacht: iu der vor 326 vollendeten Kirchengesch

ich te (10, 9, 4. Off.) preist er die Mitwirkung des «von Gott und den
Mensehen geliebten», «seinem Vater in allen Stücken ähnlichen Crispus
an dem Sieg über Licinius; in der nach 337 geschriebenen Vita Constantini
(2, 19 f.) wiederholt er den Bericht weitgehend mit denselben Worten,
unterdrückt aber dabei jede Erwähnung des Crispus. Schon T i I I e in o n t
Hist. des empereurs IV 1 (Bruxelles 1709) 357 f. (Art. 62) hat hier klar
gesehen und gut geurteilt.

,l Innovator turbalorque prlscarum legtint et moris antiqtiltus reeepti»
Amin. Marc. 21, 10, 8.

M Gut darüber Piganiol L'empereur Constantin 106ff. 121 ff.
lSSf. 221 f.

»: Vgl. Alföldi Mitt. cl. Deutschen Arch. Inst., Rom. Abt. 50 (1935),
19 f. 58 f. 67. 149.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XVII, Hell 4 2



— 402 —

stärkste angezogen, mußten auch die Schätze der alten Tempel
teilweise mit Beschlag belegt werden"'.

Noch plante Constantin einen kriegerischen Angriff auf die
Großmacht des Ostens, das Perserreich der Sassaniden. Doch
mitten in den Vorbereitungen wurde er krank, ließ sich angesichts
des drohenden Todes taufen und starb am Pfingstsonntag, dem
22. Mai, des Jahres 337. Ein Lebenslauf von beispielloser
Folgerichtigkeit hat damit sein Ende gefunden. Groß als Feldherr, groß
als Staatsmann war Constantin von Stufe zu Stufe geschritten bis
zur Erreichung des höchsten Ziels. Ist es denkbar, daß bei diesem
Aufstieg wie Seeck glaubte planmäßiges Vorgehen und
politische Berechnung überhaupt nicht mitgespielt hat? Reine
Glückskinder kommen wohl im Märchen vor, in der Weltgeschichte
nicht.

IV.

In Constantins Leben und Wirken ist nun vor allem die
Tatsache nicht immer gebührend gewertet worden, daß sein Feldzug

nach Italien, der siegreiche Kampf gegen Maxentius, alles
andere eher gewesen ist als ein Kreuzzug für die wahre Religion.
Maxentius war keineswegs ein Christenverfolger; das haben

Eduard Sc h wart z ¦", E d m u n d (i r o a g :i und andere
unwiderleglich bewiesen. Schon vor dem Toleranzedikt des Galerius

hatte, wie erwähnt, Maxentius von sich aus die Verfolgung
eingestellt; nach jenem Edikt verfügte er dann bereits auch, weit
über das von Galerius Gewährte hinausgehend, die Rückerstattung
der konfiszierten Kirchengüter. Die Christen in Rom durften unter
ihm in dem Schicksalsjahre 312 zum erstenmal wieder ungestört
Ostern feiern, überhaupt sowohl in Italien wie in Afrika in voller
Freiheit und Ruhe ihr Gemeindeleben führen. Wenn die ihm feindliche

Überlieferung, wenn Constantin selber in den Inschriften
seiner Statue in Rom und seines Triumphbogens llü ihn als einen

«Tyrannen» und den eigenen Sieg über ihn als die Befreiung

« Vgl. Piganiol a. O. 183. 186.
•'* Kaiser Const.' 66 -'60.
w R.-E. XIV 2462ff.
"" CIL VI 1134 Dessau Inscr. Lat. sei. 694.



— 403 —

Roms von einer Tyrannenherrschaft bezeichnet, so zielt das nicht
auf einen Verfolger der Christen, sondern auf den gewalttätigen
Herrscher, der mit Hilfe seiner Soldaten das Volk und zumal den

vermöglichen Stand der Senatoren durch harten Steuerdruck und
Erpressung aller Art heimgesucht hatte. Gerade die Senatorenklasse,

der stadtrömische Adel, der den Bedrücker Maxentius am
erbittertsten haßte, hat noch Jahrzehnte später, als im Reiche
längst die christliche Kirche den Sieg errungen hatte, eine wahre
Hochburg heidnischer Reaktion gebildet; es sei nur erinnert an
Gestalten wie den vornehmen Gardepräfekten und Historiker Nico-
inachus Flavianus oder dessen Vetter Symmachus, den meistbewunderten

Redner seiner Zeit, den Widerpart des großen Bischofs
Ambrosius von Mailand.

Und doch hat Constantin seinen Sieg über Maxentius der
Wirkung jenes «heilbringenden Zeichens» zugeschrieben, mit dem
die Schilde seiner Krieger geschmückt waren. Wie haben wir das
zu verstehen? Der Kaiser selbst hat später seinem nachmaligen
Laudator Eusebius eine berühmt gewordene Geschichte erzählt:
ihm sei vor Beginn des Krieges, also noch in Gallien, bei hell-
lichtem Tage, nach der Mittagsstunde, eine Erscheinung zuteil
geworden: am Himmel habe er über der Sonne mit eigenen Augen
das Siegeszeichen des Kreuzes leuchten sehen und daneben die
Inschrift gelesen Tai'mp viy.n («Durch dieses siege!»); Staunen
habe ihn und das ganze Heer ergriffen, und während er noch immer
über die Bedeutung nachsann, sei ihm in der folgenden Nacht
Christus selber erschienen mit dem am Himmel geschauten Zeichen
und habe ihm aufgetragen, dieses Zeichen in den Kämpfen gegen
die Feinde zur Abwehr zu gebrauchen. Eusebius gibt die Erzählung

wieder81 in seiner Lobschrift <auf das Leben des seligen Kaisers

Constantin » und fügt bei, der Kaiser habe ihm deren Wahrheit
mit einem Eide bekräftigt K. Bure k h a r d t hat hier das harte

111 Vita Const. 1, 28 f.
,s Diesen Eid, auf den sieh Euseb so deutlich wie nur möglich beruft,

übergehen Seh waitz (Kais. Const.J 68 -60 f.) und Baynes (Pro-
eeed. Brit. Ac. 15, 347) mit Stillschweigen, wie denn Schwartz (ebd. J91

-83) auch über Constantins eidliehe Zusicherung, das Leben des Licinius zu
-schonen, kein Wort verliert.



— 404 —

Urteil gefällt, die Geschichte wisse mit einem Eid Constantins
des Großen nicht viel anzufangen, weil er unter anderm seinen
Schwager trotz eidlicher Versicherung habe ermorden lassen; übrigens

sei auch Euseb nicht zu gut dazu, zwei Dritteile der Erzählung

selber erfunden zu haben I1:1. In der Tat muß uns gerade der
Eid Constantins verdächtig vorkommen, denn für eine Erscheinung,
die das ganze Heer in Staunen setzte, hätten doch selbst nach zwei
Dutzend Jahren noch Zeugen beigebracht werden können. Davon
abgesehen reimt sich diese Erzählung iii keiner Weise mit dem,
was vielleicht schon viel früher (wahrscheinlich nach 31b, sicher
vor 324), zu Lebzeiten Constantins, der christliche Rhetor Lac-
tantius berichtet hatte von dem Traum des Kaisers am Vorabend '•'

vor der Schlacht am Ponte Molle; ja man darf behaupten, daß
dieser ältere Bericht gar nicht hätte entstehen können, wenn wirklich,

wie Eusebius glaubhaft machen will, das ganze Heer bereits
in Gallien eine Erscheinung wahrgenommen und infolgedessen die
neue, mit dem Kreuz geschmückte Standarte in den Feldzug nach
Italien getragen hätte. Schließlich wird die spätere Erzählung im
höchsten Grade entwertet dadurch, daß Eusebius selber, gleichfalls

bei Lebzeiten Constantins, in seiner Kirchengeschichte, und
zwar in einem wahrscheinlich erst nach 324, doch vor 326 geschriebenen

Abschnitt, wo er den Feldzug gegen Maxentius behandelt,
kein einziges Wort von jener Erscheinung des Kreuzes am Himmel
verlauten läßt, offenbar weil er von ihr einfach nichts weiß' •. Also
die Vision des Kreuzes mit den Worten Tofinp rt'y.u ist so schlecht
bezeugt als nur möglich; sie ist rein quellenkritisch erledigt, und
wir haben keinen Grund, mit Norman Baynesr,c unsere Zuflucht

"» Const.1 395 Gesamtausg. II 290.
111 Daß das Traumerlebnis buchstäblich erst am Vorabend der Schlacht

stattgefunden habe, könnte auf einer vereinfachenden, die Ereignisse
zusammendrängenden Darstellung beruhen, die dem fern von Italien weilenden

Schriftsteller zu Ohren kam. Aber selbst in der Nacht vor dem Kampfe
würden zur Not ein paar Kübel Mennig genügt haben, um Tausenden von
Kriegern die Anbringung des Zeichens auf ihren Schilden zu ermöglichen.

m Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiss. 7 (1892) 233, 1

Gesch. des Untergangs P 454 =-- I- 491. Sehwartz Kaiser Const.1

68; -'61. L a q u e u r Euseb. als Historiker 220. G r e g o i r e Rev. de I'Uni-
vers. de Bruxelles 36 (1930/31) 254. Piganiol L'empereur Const. 71 f.

«• Proe. Brit. Aead. 15 (1929) 347.



— 405 —

zu der Auskunft zu nehmen, ein jeder müsse sich hier nach seiner
eigenen Weltanschauung entweder zum Glauben oder zum Unglauben

entscheiden. Daß das Symbol des Labarums ursprünglich
überhaupt ein heidnisches gewesen wäre, hervorgegangen aus
einem ähnlichen Zeichen entweder des öffentlichen Sakralrechts
(Vota Publica o. dgl.)'17 oder der Magie des Sonnenkultes**, hat
man wohl zu beweisen gesucht, doch nicht sicher bewiesen. Wir
müssen es als ein von Anfang an christliches Symbol zu fassen
suchen • Warum hat Constantin es mit plötzlichem Entschluß als
Zier seiner Schilde gewählt? Doch wohl nicht, wie Groag'0
meint, in der Absicht, die zahlreichen Christen in Rom von
Maxentius abspenstig zu inachen — diese hatten gar keinen Anlaß,
mit dem tyrannischen Regiment des Maxentius noch in stärkerem
Maße unzufrieden zu sein als die heidnischen Stadtrömer, befanden

sich möglicherweise sogar in einem besonders scharfen
Gegensatz gegen den betont heidnischen, von Maxentius mißhandelten
Senat. Vielmehr scheint mir, daß wir an diesem Punkt schwerlich
über die zwingenden Erwägungen von T h e 0 dor K e i m n und
Otto Seeck7- hinauskommen, wonach hier das von Lactantius
erzählte Traumerlebnis in der Tat eine bedeutsame Rolle gespielt
haben muß. Schon von Haus aus stand ja Constantin dem Christentum

nicht fremd oder gar feindlich gegenüber. Bereits sein Vater
hatte, obwohl Heide, die von Diocletian verhängte Christenverfolgung

in seinem Reichsteil Gallien und Britannien so schonend
als nur möglich durchgeführt. Er selber hatte als junger Mensch

117 So Gregoire Rev. de l'Univ. de Bruxelles 36 (1930/31) 257 f.
158 So Fr. K a m p e r s Vom Werdegang der abendländ. Kaisermystik

(Leipzig u. Berlin 1924) 144 ff.
'''" Piganiols Einfall (L'emp. Const. 74 f. vgl. 90. 220), Constantin

habe im Zeichen des Sonnengottes zu siegen geglaubt und sich die christliche

Bedeutung des Symbols erst nachträglich einreden lassen (« Constantin
le crut. II etait chretien sans le savoir»), wird mit Recht abgelehnt von

Dans v. Ca lil peil hausen, Deutsche Literatur-Zeitung 1933, 1211.
70 R.-E. XIV 2478.
71 Der Obertritt Constantins des Grollen zum Christentum. Akadeni.

Vortrag, gehalten am 12. Dez. 1861 im Grolirathssaale in Zürich (Zürich,
Orell, Fiilili u. Comp.. 1862) 26ff.

7- Deutsche Zeitschr. f. Oeschichtswissenscll. 7 (1892) 92 f. 233 ff.:
Gesch. des Untergangs P 122 ff. =¦= I« 126 ff.



— 406 —

in Nikomedien die wunderbare Standhaftigkeit verfolgter Christen
beobachten können ™, wird sich auch über das schlimme Ende des

Verfolgers Galerius seine Gedanken gemacht haben. Bei seinem
Auszug aus Gallien hatte er die heidnischen Opferbeschauer
befragt und von ihnen nur Unglücksweissagungen erhalten71. Abdul

seiner Umgebung befanden sich auch Christen, darunter der
Bischof Ossius ** von Corduba, der ihn nachweislich auf seinem
Zuge nach Italien begleitet hat7*1 und später ein Mann seines
besonderen Vertrauens geblieben ist. Diese Christen dürften ihn
darauf hingewiesen haben, daß es sich wohl lohnen könnte, einen
Versuch mit der Macht ihres Gottes zu wagen. An der Existenz
der Heidengötter pflegte man auch auf christlicher Seite damals
nicht zu zweifeln; man hielt sie für feindselige, böse Dämonen;
die Frage war nur, wer dem andern überlegen sei, wer seinen
Anhängern eher Sieg und Heil gewähren könne, ob der e i n e

Christengott oder die vielen Götter der Heiden 77. Solche
Überlegungen mag auch Constantin angestellt haben und dabei von
Ossius immer entschiedener in eine bestimmte Richtung getrieben
worden sein. « Was aber den wachenden Geist erfüllt, das geht
auch in die Träume über» (Seeck). Möglicherweise war Constantin

überhaupt von Natur visionär veranlagt. Schon vor 312, in
seiner rein heidnischen Periode, hatte man ihn als Empfänger
göttlicher Visionen preisen dürfen 7\ Jetzt, unmittelbar vor dem

7:1 Vgl. S c h w a r t z Kaiser Const.'-' 66.
71 Daß Constantin «contra Itaruspicum moni/a» ins Feld gezogen sei,

bezeugt schon der heidnische Festredner im J. 313, Panegyr. 12 (9), 2, 4.
"'¦• Ossius, nicht « Hosius» ist die richtige Namensform; vgl. Cuth-

bert Hamilton Turner, Ecclesiae occidentalis Moniunenta iuris antiquis-
sima I 532 (Oxford 1930). E. Stein Byz. Zeitschr. 32 (1932) 122, 1.

7,1 Schon iu dem bald nach dem Siege, spätestens im April 313
abgefahren Schreiben Constantins an den Bischof Caecilianus von Karthago Eus.
hist. eccl. 10, 6, 2 wird Ossius in der Umgebung des Kaisers erwähnt.
Vgl. Seeck Gesch. des Untergangs V 455 I> 495 f.

77 Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr. f. Oeschichtswiss. 7, 92 f. ¦¦ Gesell,
des Untergangs P 54 f. Über die christliche Auffassung der heidnischen
Götter als Dämonen vgl. auch H a r n a c k Mission und Ausbreitung des
Christentums I- (Leipzig 1906) 118 ff. 242 ff.

7" So erzählt ein heidnischer Festredner im J.310 von einer Apollo-
vision. die Constantin in Gallien auf der Rückkehr von seinem Feldzug gegen



— 407 —

Kampfe mit Maxentius, scheint er tatsächlich unter dem lebhaften
Eindruck eines Traumgesichts gestanden zu haben, in dem er eine
jedes Schwanken ausschließende Offenbarung zu erkennen glaubte
und aus dem er die Zuversicht schöpfte, daß die Zauberkraft des

christlichen Symbols alle Unglücksprophezeiungen der Opfer-
schauer Lügen strafend ihm den Sieg verschaffen werde. Darin
drückt sich ja wohl eher ein handfester Aberglaube aus als eine
tief innerlich religiöse Überzeugung; bestenfalls ist es eine
Religiosität echt antiker Art, die von Ethik nicht berührt war. Nicht
nur Seeck, auch Burckhardt79 und besonders nachdrücklich
(iastoii BoissierMl haben Constantin eine Neigung zum
Aberglauben zugeschrieben.

Nachdem dann in der Schlacht der Christengott seine
Überlegenheit über die Götter der Heiden glänzend bewiesen hatte,
begann Constantin seinen Glauben an die erprobte Wunderkraft
des «Zeichens: zu bekennen. Ein Zeugnis dafür bildet seine
Inschrift unter der Statue mit dem Kreuz in Rom -\ ein zweites
der mil dem Monogramm Christi geschmückte Helm, den
Constantin nach dem Ausweis seiner Münzbildnisse sicher seit 317

(wie Alföldi-- glaubt, sogar schon seit dem Herbst 312) ge-

Maximian soll zuteil geworden sein, Paneg. 0(7), 21, 3 ff.: tibi de-

flexi.sse.s ad lempliini toto orbe piilcherriinum, immo ad praesetitctn, ut vi-
disti. deum. Vidi.sti enim, credo, Constantine, Apollineni liiiim comilanle
Victoria Coronas tibi Iaureus of/eretilem El immo, quid dico Credo?
Vidi.sti teqite in il/itis specie rccognovi.s/i.» liber diese heidnische Vision
vgl. K e i m a. O. 32. 89 wn\ neuerdings W. S e s to n Melanges Franz
Cumont (Anniraire de l'lnst. de philo), et d'hist. orientales 1, Bruxelles

1936) 373 ff., dessen Polemik gegen Piganiol und Gregoire ich restlos

zustimme, während seine eigenen Vermutungen meines Erachtens schon

daran scheitern, dall er Constantins römische Inschrift Eus. hist. eccl. 9,

9, 11 völlig außer Betracht lälit. Die nur durch Eus. vita Const. 1, 17,

3. 2, 12, 2 bezeugten Ih-w/iimai und 9««« »yeic, die Constantin später oft
empfangen haben soll, mögen auf sieh beruhen bleiben.

¦¦' Const.' 393. 102. 166 Gesamtausg. II 289. 297. 313.
s0 La fin du paganisme I 36. 12.

"' Euseb. bist. eccl. 9, 9, 10 f., von Seh waitz (Kais. Const.2 61),
der von dem Helm mit dem Monogramm keine Notiz nimmt, als Täuschung
des Schriftstellers durch übertreibende Behauptungen christlicher Gewährsmänner

aus Rom verdächtigt.
** Journ. of Roman Studies 22 (1932) Off.; Acta arehaeologiea 5



— 408 —

tragen hat. Man würde sich trotzdem irren, wenn man anzunehmen
geneigt wäre, daß nun in der Öffentlichkeit irgend etwas von
einer plötzlichen «Bekehrung, des Kaisers bekannt geworden
wäre. Zwar daß der gallische Panegyriker in seiner 313 gehaltenen
Rede zur Verherrlichung des Sieges über Maxentius"; davon
schweigtM, will nicht viel besagen. Bedeutsam dagegen ist ein
christliches Zeugnis aus dieser Zeit. Noch im April 313, fast ein

Vierteljahr sogar nach der Mailänder Konstitution, begründen die
donatistischen Bischöfe eine Eingabe an Constantin kurz und
schlicht mit den Worten: «weil du von gerechtem Stamme bist und
weil dein Vater unter den andern Kaisern keine Verfolgung
ausgeübt hat "•'. Kein Wort von einer Hinwendung zum Christentum

oder vom «Sieg des Kreuzes»! Wohl aber mag im Innern
Constantins mehr und mehr der Gedanke Raum gewonnen haben,
daß er unter dem besondern Schutze des Christengottes stehe;
und von da ist es nicht mehr weit bis zu dem Glauben, daß
eidessen auserwähltes Rüstzeug, der begnadete «Diener Gottes»,
der « Mann Gottes»"'1 sei, ja daß der Sieg dieses Gottes ihm auch

(1934) 99 f.; Mitteilungen des Arehäolog. Instituts, Römische Abteilung
50 (1935) 67.

s:1 Paneg. 12 (9).
"' Höchstens verschleiernde Andeutungen eines Wissens um jenes

Traumerlebnis könnte man heraushören aus Sätzen wie 2,5 «hubes pro-
fec/o aliquot! cum illa matte divina, Constantine, secreltim, quae delegala
nostri diis minoribus cum iini se tibi dignatur oslendere» («du hast einen
besonderen Verkehr mit jenem göttlichen Geiste, der, geringeren Göttern
die Fürsorge für uns überlassend, sich dir allein zu offenbaren geruht»
Schwartz Kais. Const.1 67 -61), 4,1 «die, qutieso, quid in consilio
nisi divinum namen habuisti?i. («welcher Rat leitete dich außer dem Wink
der Gottheit?») oder 4,4 «Te divina praecepta, illum sttperstitiosu ma/e/i-
cia (seqtiebanlur) » («dir gaben göttliche Weisungen, dem Maxentius
abergläubische Zauberkünste das Geleit»).

"•'• « quoniam de genere iusto es, cuius pater inter ceteros imperalores
persecutionem non exereuit » Optat. Milev. 1, 22.

"'; So nennt er sich z. B. dreimal im J. 335 in seinem groben Brief an
Arius und die Arianer (bei Gelasius Cyzicenus Ttm xutu n/r fr Nixw'if nrn>-
<W .-timyjlh-um- nri-ruypa 3, 19, 18. 38. 42 ed. L o e s c Ii c k e - H e i n e m a n n
Die grieeh. christl. Schriftsteller Bd. 28, Leipzig 1918: iiror Hm* iii-OamnnS);
vgl. Schwartz Kais. Const.1 161 -156 f. Piganiol L'emp. Const.
188 f.



— 409 —

in seinem zielbewußten Streben nach der Universalmonarchie zum
Erfolge verhelfen werde "7. Sein Machthunger hatte eine ideale
Stütze, ein stützendes Ideal gefunden. Seine Religionspolitik
ging fortan darauf aus, die Bischöfe und durch sie die Christen
Überhaupi an sich zu ketten"". Schon seit dem April 313 machte
er die Kirche zum Gegenstand seiner besondern Fürsorge"1', lu
Rom und anderwärts hat er dann prächtige neue Kirchen bauen
lassen ,l0. Den Stand der Kleriker befreite er von lästigen Pflichten
gegen den Staat. Aber diese Fürsorge beschränkte sich nicht auf
Schenkungen und Privilegien; mehr als das, die Bischöfe erhielten
schließlich sogar sehr weitgehende richterliche Befugnisse: in
jedem Zivilprozeß durfte an sie appelliert werden, ihr Urteil aber
galt als inappellabel. So wurde die Kirche in den Organismus des
Staates eingefügt, wurde selber zum staatlichen Organ und konnte
so «neben Heer und Beamtentum eine weitere starke Klammer
der Reichseinheit werden»91. Ungezählte Schwankende sind durch
Constantins Maßnahmen der Kirche zugeführt worden, und die
Christen haben sich aus einer Minorität in eine immer stärker
ausgeprägte Mehrheit gewandelt. Constantin durfte erwarten, daß

die von kaiserlicher Gunst besonnte Kirche ihm helfen werde,
ihre « Macht über die Seelen» auch für den Staat nutzbar zu

machen '¦'-.

Sicherlich war es sein Wunsch, daß das Heidentum mit der
Zeit verschwinde. Aber noch am 15. Mai 319 konnte er verfügen,
daß die Heiden die öffentlichen Altäre und Tempel besuchen und

ihre Feste in gewohnter Weise feiern dürften"'. Und auch später
hat er es ausdrücklich abgelehnt, den Prozeß ihrer Bekehrung mit

"7 Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr. f. Gesclliclltswiss. 7, 91 Gesch.

des Untergangs P 54.

""Vgl. Karl Müller Histor. Zeitschr. 140 (1929) 271.
"u Vgl. Schwartz Kaiser Const.- 62. 64. 71.
¦"> Liber Pontifiealis 1, 172; vgl. Caspar Papsttum I 124 ff. P i-

g a n i o 1 L'emp. Const. 112 ff.
" K. Müll e r a. O.
»- Vgl. Max V o g e I s t e i n, Kaiseiidee Romidee (Breslau 1930) 86.
:,:: Cod. Theodos. 9, 10, 2: adilc arus pttbticas atque delubra et con-

siietudinis veslrae cetebrate sollemnia.



— 410 —

Gewalt zu beschleunigen1". Wohl unterdrückte er das

Orakelwesen*6, den privaten Opferkult '¦"'¦, den Opferdienst staatlicher
Beamter und einzelne grob unsittliche Tempelkulte, aber das

Heidentum als solches auszurotten hat er nicht einmal versucht,
im Gegenteil bis zuletzt ihm noch immer «etwas Gunst» bewiesen

'¦>'. Eine zweite Tatsache nämlich, die gegenwärtig wieder in

Vergessenheit zu geraten droht, obwohl schon Burckhardt sie

beobachtet hatte, bilden die « heidnischen Sympathien », die
Constantin bis fast ans Ende seines Lebens aufrechterhalten hat. Als
einer der ersten '¦>* hat Burckhardt den Finger gelegt auf eine
Inschrift01', die uns unzweideutig beweist, daß Constantin noch in
dem Zeitraum 333/337, also innert seiner vier letzten Lebensjahre,
einen rein heidnischen Tempelbau gefördert hat: er gab den

Bürgern des umbrischen Landstädtchens Hispellum (j. Spello) die

Erlaubnis, der kaiserlichen Dynastie (der «gens Flavia») einen

prächtigen Tempel zu errichten, mit der einzigen Bedingung, daß

dieser nicht « durch den Trug irgend eines ansteckenden Aberglaubens

befleckt werde»10" — «worunter sich jeder denken konnte,

was er wollte», fügt Burckhardt1"1 hinzu, und dieses Urteil trifft
noch heute den Nagel auf den Kopf. D u r ti y I0- verstellt unter

«superstitio » hier das Christentum; umgekehrt erkennen darin

111 Vgl. Constantins Erlali Eus. vit. C. 2, 56. 60, der schon darum keine

Fälschung Eusebs sein kann, weil er im Widerspruch steht zu der Behauptung

desselben Eusebius (ebd. 2, 45. 4,25), dali Constantin den «Götzendienst»

verboten habe. Vgl. G. Boissier, Fin du paganisme I 17, Anm.

Seeck Zeitschr. f. Kirchengesch. 18, 341.

M Vgl. immerhin Joh. Geffeken Der Ausgang des griech.-röm.
Heidentums (Heidelberg 1920) 96. 280, 50 f.

oo Vgl. P i g a u i o 1 L'enip. Const. 126.

1,7 Burckhardt Const.2 449 Gesamtausg. II 293.

88 Vorangegangen, aber ihm unbekannt geblieben war M o m m s e n

Epigraph. Analekten Nr. 9 (Berichte der Sachs. Ges. d. Wiss. 1850, 199 ff.
Ges. Schriften VIII 24 ff.).

¦''¦' CIL XI 5265 Dessau Inscr. Lat. sei. 705.
100 ue cuitisquam contagiose superslilionis fraiidibns polluaiiir.
11,1 Const.1 403 Gesamtausg. II 297.
lü- Hist. des Romains VII 64.



— 411 —

Seeck103, V. Sch u 11 ze "", J o h. ü ef f ck en11", Ernst Stein""1
und B a y n e s107 gerade die heidnische Form des bisherigen Kaiserkultus,

also die heidnischen Kult- und Opferhandlungen
überhaupt; Piganiol10" glaubt, daß jene Bedingung zu den
Maßnahmen gehöre, durch die Constantin das Heidentum zu einem
philosophischen Monotheismus läutern wollte; es habe sich für
ihn darum gehandelt, die herkömmlichen heidnischen Riten streng
zu säubern von allen magischen oder skandalösen Zutaten.
Wahrscheinlich sind alle diese Deutungen verfehlt, weil zu bestimmt;
es liegt lediglich eine jener bewußten Zweideutigkeiten vor, durch
die Constantin den religiösen Zustand «in der Schwebe zu
halten» suchte109.

Anzeichen « letzter heidnischer Sympathien » des Kaisers sind
auch zu erblicken in den merkwürdigen magischen Zeremonien,
die er bei der Gründung und wieder bei der Einweihung 'seiner
neuen Hauptstadt Konstantinopel vollziehen ließ, insbesondere in
der Errichtung zweier Bildnisstatuen, der einen auf riesenhoher
Porphyrsäule, der anderen, vergoldeten, die alljährlich an der
Geburtstagsfeier der Stadt auf einem Wagen durch den Hippodrom
gefahren wurde: beidemal ließ Constantin da sich selber
darstellen und zwar als Sonnengott im Strahlenkranz; unter dem
Koloß war am Sockel der Säule zu lesen: «Constantin, dem gleich
dem Helios leuchtenden» — eine deutliche Kundgebung, daß er
auch damals noch nicht gänzlich gebrochen hatte mit dem Kult
des Sonnengottes u", den unter den früheren Kaisern namentlich

11111 Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiss. 7 (1S92) 91, 3 Gesell,
des Untergangs 11 439.

10< Zeitschr. f. Kirchengesch. 7, 364 f.
105 Der Ausgang des gricch.-röni. Heidentums 94.
100 Gesch. des spätröm. Reiches I 149.
lo- Proceed. Brit. Acad. 15, 385.
10« L'emp. Const. 182, 1; Revue des etudes latines 14 (1936) 231.
»o» Burckhardt (Const.1 423, 2376 Gesamtausg. II 312)

bezeichnet mit diesem Ausdruck das Verhalten Constantins gegenüber den
kirchlichen Parteien; Job. Geffcken (Der Ausgang des griech.-röni.
Heidentums 94) überträgt ihn mit Recht auf seine Stellung zu Ohristen-
uud Heidentum.

no vgl. Preger Hermes 36 (1001), 457 ff.; dazu Geffcken a. O.
279. 27.



— 412 —

Constantins engere Landsleute, die Illyrier, seit Claudius (iothi-
cus >« als ihren besondern Schutzgott verehrt hatten. Bis 324 ließ
er auch Münzen prägen mit Bild und Namen des Sol Invictus, ja
eine inschriftliche Weihung im pisidischen Termessos ist gewidmet

«Constantin, dem alles schauenden Helios»11-. Sonnenkult
und Kaiserverehrung gehen hier Hand in Haud ; mit entschiedenem
Christentum sind sie beide schlechterdings nicht vereinbar. Sicher
ist es kein Zufall, daß gerade unter diesem Kaiser unser Sonntag
und unser Weihnachtsfest ihre heute noch gültige Regelung
erfahren haben. Im Jahr 321 ist der erste Tag der Woche, Tag des

Sonnengottes nach heidnischer, Tag des Herrn nach christlicher
Ausdrucksweise, zu einem staatlichen Ruhe- und Feiertag erhoben
worden118. Und ins Jahr 335 fällt, so scheint es111, mindestens
in Rom die Verlegung des Gedächtnisses der Geburt Christi vom
ö. Januar auf den 25. Dezember, den alten Natalis Solis lnvicti,
den Geburtstag des unbesicglichen Sonnengottes. Mag all das

vielleicht auch als eine « Brücke» gedacht gewesen sein, die Vielen
den Übertritt von der alten zu der neuen Religion erleichtern
sollte116, jedenfalls macht sich in den Formen auch hier eine
bewußte Zweideutigkeit, ein «in der Schwebe halten» geltendU8.
Das gleiche ist zu sagen von der berühmten Formel, die bald
nach 312 an Constantins Triumphbogen in Rom angebracht
wurde117: «instincfu divinitatis, mentis magniiudine», «durch die
Inspiration der Gottheit und die Größe seines Sinnes» habe er
mit den Waffen der Gerechtigkeit den Staat von dem Tyrannen
befreit. Auch in Constantins Erlassen und Urkunden, ebenso

111 Vgl. Maurice, Comptes-rendus de I'Acad. des Inscr. 1909,168.
n* Vgl. Baynes Proceed. a. O. 434.
«" Cod. Theodos. 2, 8, 1 (3. Juli 321).
m Vgl. U sen er Rhein. Mus. 60 (1905) 490. Arnold Meyer

Das Weihnachtsfest (Tübingen 1913) 30. Piganiol L'emp. Const. 201.
116 Vgl. Karl Müller Histor. Zeitschr. 140 (1929) 263. Baynes

a. O. 440.
1,{ Vgl. M o in m sen Ges. Schriften Vill 23: « Sehr interessant ist das

Bestreben der Staatsregierung, außerhalb des konfessionellen Gebiets für
die Feste des Staats einen neutralen Boden zu gewinnen, auf dem die Bürger
aller Kulte sich bewegen könnten ».

117 CIL VI 1134 Dessau Inscr. Lat. sei. 694.



— 413 —

wieder in den an ihn gerichteten Festreden der heidnischen « Pa-

negyriker» stoßen wir immer wieder auf solche neutrale,
schillernde Allgemeinbegriffe wie «höchste Gottheit», «göttlicher
Geist», «göttliches Numen», «göttliche Inspiration >, «himmlischer

Wink», «höhere Gewalt», «alles Göttliche, das im Himmel
thront»118.

Daß Constantin fast bis zuletzt ä u ß e r 1 i c h nicht zur Kirche
gehörte, steht fest. Er ist bis unmittelbar vor seinem Tode weder
getaufter Christ noch Katechumene gewesen, hat sich wohl nicht
einmal, wie Schwartz meint, der niedersten Stufe der
sogenannten « Hörer » angeschlossen n'->, die nur in den Vorhöfen der
Kirchen stehend einem Teil der Gottesdienste beiwohnen durften.
Gelegentlich hat er sich selber bezeichnet als « Bischof derer, die
außerhalb der Kirche stehen»1-0. Wie er sich aber in seinem
Innern zu den Glaubensfragen stellte, wird kaum jemals mit
Gewißheit zu ergründen sein. Man tut ihm schwerlich Unrecht,
wenn man ihn mindestens für innerlich unsicher hält. Nach außen

trat ein Schwanken und Tasten zutage; Piganiol1-1 wollte daraus

auf ein ehrlich bemühtes Suchen nach der Wahrheit schließen

(«un pttuvie homme qui tdtonnait'»); richtiger ist es doch wohl,
hier die kluge Zurückhaltung des Staatsmannes zu erkennen, der
auch auf religions- und kirchenpolitischem Gebiet vor allem der

118 summa divinilas, mens divina, divinum numen, divina inonitus in-
s/iuctti, niitit caelesti, superna potentia, qiücqtüd est divinitatis in seile
caclesti vgl. Heikel Eus. I, S. LXXXII1. B a y n e s 405. P i g a u i o 1 83.

1,0 Diese Deutung von Eus. vita Const. 1, 32 vertrat Schwartz Nachr.
d. üött. Ges. d. Wiss., phil.-hist. Kl. 1904, 545; R.-E. VI 1422; Kais.
Const.1 68 f. Angezweifelt haben sie Gustav Krüger Lit. Centralbl.
1913, 266 und Baynes a. O. 431. Neuerdings erklärt Schwartz (Kais.
Const.-' 63) wie Baynes, daß der Kaiser nicht vor den Türen der Kirchen
stand, sondern sich die Bibel in seinem Palaste vorlesen ließ; trotzdem hält
er an seiner Auffassung von Constantins kirchenrechtlicher Stellung als
axQQu>UKvoc fest.

130 tön- i-y.rii; hrioxonnt Eus. vita Const. 4, 24, nach dem Zusammenhang
richtig erklärt von Heikel Eus. 1 S. LXIV. Babut Rev. erit. öS (1909 II)
362 ff. Baynes a. O. 363. 429. Piganiol L'emp. Const. 223.

•« L'emp. Const. 226.



- 414 —

Herrscher bleiben und beide Parteien gleichmäßig in Respekt
halten wollte1M.

In auffallendem Gegensatz zu der Gelassenheit, mit der
Constantin den Aussterbeprozeß des Heidentums sich selbst und der
Zukunft überließ, stellt der energische Eifer, mit dem er die christliche

Kirche, auf die er seine Hoffnungen gesetzt, seinem Willen zu
unterwerfen und in bestimmte Bahnen zu lenken suchte. Die Glau-
bensstreitigkeiten innerhalb der Kirche waren ihm augenscheinlich

äußerst unwillkommen. Zwar muß man bei ihm ein wirkliches
Verständnis für theologische Probleme nicht suchen wollen1-11. In
das Wesen der christlichen Dogmatik ist er nicht eingedrungen,
so ausgiebig er auch, nach Eusebs Versicherung1-1, in seinen
späteren Jahren vor dem Hofe, ja vor großer geladener Zuhörerschaft,
höchstselbst als Prediger aufzutreten liebte. Auch seine sehr
erbaulich klingenden schriftlichen Kundgebungen an die Kirche darf
man nicht als Zeugnisse für seinen persönlichen Glauben bewerten

m. Sie stellen ihn lediglich in das Licht, in dem er von seinen
christlichen Untertanen gesehen werden wollte12'1, können übrigens

in weitgehendem Maße durch christliche Federn geformt
sein 1S7. Schon iu der überlieferten Auswahl dieser Schriftstücke

122 Vgl. I) u r u y Hist. des Romains VII 62. Schwartz Kais. Const.'
95 f. -88. Haus v. C a in p e nhause n Deutsche Lit.-Zt. 1933, 1211.

123 Vgl. H e i k e 1, Euseb. I S. LXXXIII ff. Max Vo ge 1 stei n Kaiseridee-

-Romidee 65. 69.
121 Vita Const. 4, 29. 32. 55.
'-•'' Wörtlich läßt sich auf Constantin übertragen, was Job. Hall e r

(Das Papsttum 1- 143) von Papst Leo I. bemerkt: «Amtliche Schriftstücke
und geistliehe Gelegenheitsreden sind kein Spiegel, in dem man das geistige
Antlitz eines Menschen sehen könnte. In diesem Fall kommt hinzu, daß die
Frage sieh aufdrängt, wie viel von dem, was unter seinem Namen geht, aus
Leos eigener Feder geflossen ist».

12c Vgl. Schwartz Kais. Const.2 159.
127 Richtig hervorgehoben von Piganiol L'emp. Const. 104. Von

diesem Gesichtspunkt aus sind auch der Brief Constantins an Aiiullinus
den Prokonsul von Afrika vom April 313 (Eus. hist. eccl. 10,7) und sein
Schreiben an die in Arles versammelten Bischöfe vom J. 314 (Optatus Milev.,
append. V, Corpus Script, eccles. Latin. 26 p. 208) ZU beurteilen, auf die
Baynes (a. O. 348 f. 351; Byzantin. Zeitschr. 34, 119) und neuerdings auch
Schwartz (Kais. Const.2 62 f.) besonderes Gewicht legen.



— 415 —

bei den christlichen Schriftstellern liegt mindestens eine starke
Einseitigkeit1-". Andere, an Heiden gerichtete und vermutlich von
heidnischen Kanzleiräten redigierte Dokumente1211 sind für uns zum
großen Teil verloren gegangen1110. Der Wert der Inschrift von
Hispellum beruht nicht zuletzt darauf, daß wir hier einen ganz
ähnlichen Ton salbungsvoller Gespreiztheit vernehmen, nur ohne
jeden christlichen Beiklang. Es ist derselbe bombastisch hieratische
Stil, der bei den heidnischen Festrednern wiederkehrt; er entspricht
dem Geschmack der Zeit und dem sonstigen Pomp, wie er z. B. im
Kaiserornat und in allen Formen des Hofzeremoniells entfaltet
wurde. Auch den verzückt gen Himmel gerichteten Blick zeigen
nicht erst die Münzbildnisse Constantins, der dadurch als religio-
sissimus princeps gekennzeichnet werden soll, sondern schon
manche frühere Darstellungen heidnischer Kaiser seit dem 2.
Jahrhundert 131.

Worauf es Constantin in seiner Kirchenpolitik ankam, das

war die Stärkung seiner persönlichen Macht und — was damit
eins und dasselbe ist — der Macht des Reiches. Schon das Kreuz
hat er ja nicht übernommen als eine Gewähr der Erlösung von
Schuld und Sünde, sondern als den zauberkräftigen Talisman,
dessen Macht er erfahren hatte und auch weiterhin zu erfahren
hoffte. Wenn er später die gegnerischen Kirchenhäupter Alexander

und Arius in einem Brief11-' beschwört, ihren unvernünftigen
Streit über « spitzfindige und « geringfügige Fragen, die man

von vornherein nicht hätte aufwerfen sollen, beizulegen und ihm
den Schlaf der Nächte wiederzugeben, so wird es klar, daß ihm
die dogmatischen Probleme an sich gleichgültig sind, daß ihm
aber sehr viel gelegen ist an der Einheit der Kirche; ihre
Geschlossenheit gehört für ihn zu den Staatsnotwcndigkeiten, ohne
deren Erfüllung ihm geradezu die Einheit und innere Kraft des

Reiches gefährdet erscheint. Erreicht hat er dieses Ziel nur vor-

12" Vgl. Hans v. Campenhausen Deutsche Lit.-Zt. 1933, 1212.
'» Vgl. Maurice Comptes-rendus de l'Ac. des Inscr. 1909, 174 f.
130 Vgl. Duruy a. O. 61 f. 64.
1:11 Vgl. Alföldi fünfundzwanzig Jahre Römisch-germanische

Kommission (Berlin u. Leipzig 1930) 41 ff.
1112 Eus. vita Const. 2, 04 72.



- 416 —

übergehend im großen Reichskonzil von Nicäa (325): da hat er
die kirchliche Einheit wirklich erzwungen und alle Bischöfe auf
eine gemeinsame Bekenntnisformel verpflichtet, das bekannte
«vieldeutige»1'13 niioornin; Tth .TUToi « wesenseins mit dem Vater >

(eonsubstiinliidis patri). Aber vorher und nachher ist ihm nichts
als Mißerfolg zuteil geworden. Im Streit mit der fanatisch rigo-
ristischen Sekte der Donatisten in Afrika (313 — 321) überließ
eiden Entscheid zunächst zwei Bischofsversamnilungen; als die
Donatisten sich nicht fügten, legte er sich persönlich ins Mittel, ließ
die Parteiführer nach Italien kommen, verhandelte mit ihnen fruchtlos

hin und her, griff dann mit scharfen Strafmaßnahmen ein,
reizte dadurch die Donatisten zum äußersten Widerstand, —¦ und
das Ende war, daß er den Rückzug antrat und der Sache ihren
Lauf ließ: alles in merkwürdig raschem Wechsel von Verfügungen
und Widerrufen! Ähnlich entwickelte sich nach Nicäa jenes
Theologengezänk, das im Konzil so glücklich beigelegt schien. Der
geistliche Parteihader lebte neuerdings auf, nahm immer
widerlichere Formen an und artete schließlich aus in einen brutalen
Kampf um die Macht; Constantin aber faßte nach längerem Zaudern

und abermaligen jähen Stimmungsumschlägen den Entschluß,
das Steuer mit einem Ruck herumzuwerfen, den unnachgiebigen
und herrschsüchtigen Patriarchen Athanasius von Alexandrien
abzusetzen und ihn in die Verbannung zu schicken, während der in
Nicäa exkommunizierte Anus und seine Freunde wieder zu Gnaden

angenommen wurden, darunter jener Bischof Eusebius von Niko-
medien, von dem Constantin in extremis die Taufe empfing.

Und — als sollte auch nach seinem Tode die Neutralität des

Schwebezustandes fortdauern — der Entschlafene ist der höchsten
Ehrungen teilhaftig geworden, die sowohl das Heidentum wie die
christliche Kirche zu vergeben hatten: als «divus» ist er in den

Olymp eingegangen zu all den früheren Kaisern, die durch
Senatsbeschluß waren der Apotheose würdig befunden worden; die

griechisch-orthodoxe Kirche aber hat ihn unter die Heiligen
erhoben, ja ihm den Titel des « apostelgleichen » beigelegt und im
Kalender ihm den 21. Mai als Festtag zugewiesen.

1311 Schwartz Kaiser Const.1 140 -131.



— 417 —

Das eigentliche Problem «liegt in der Diskrepanz zwischen
Constantins faktischen Handlungen und seinen kirchenfreundlichen

Äußerungen»13,1 so hat nicht nur Burckhardt135 empfunden.

Vielleicht sollte gerade die Gegenwart nicht mehr so fassungslos

wie frühere Geschlechter dem Rätsel eines Mannes gegenüberstehen,

der, religiös unsicher wenn nicht gleichgültig, aber von
eisernem Willen und unbändigem Machtstreben erfüllt, auch auf
einem Weg, den Gewalttat und Leichen zeichnen, in sich das
Bewußtsein hegt und immer wieder sich darauf beruft, daß er eine
besondere Sendung zu erfüllen habe, daß er Vollstrecker des
göttlichen Willens, daß er ein Werkzeug in Gottes Hand sei, unter
deren wunderbarem Schutz und sichtbarem Segen er habe Großes
vollbringen dürfen.

131 Hans v. C a in pen h ausen Deutsche Lit.-Zi. 1933, 1212.
186 Schon in seinem Vorlesungshcft vom 30. März. 1849 notierte Burckhardt

stichwortartig: « Das Christentum mm Staatsreligion (Constantins
Persönlichkeit im Mißverhältnis dazu)». Vgl. Gesamtausg. II, S. IX.

Korrektur-Zusatz.

Nachträglich sei hingewiesen auf tlie Abhandlung vou .VI. Geizer
« Der Urheber der Christen Verfolgung von 303 (in: i. Vom Wesen und
Wandel der Kirche. Zum 70. Geburtstag von Eberhard Vischer Basel 1935,
S. 35 ff.). Hätte ich mich dieser Ausführungen nicht zu spät erinnert, so
würde ich mich über den Grad der Cliristenfeiiiilliehkeit des Galerius und
seiner Mitwirkung an der diocletianischen Christenverfolgung zurückhaltender
geäußert haben. Zu sonstigen Andeningen bietet mir Geizers Aufsatz keinen
Anlaß.

Zeitschrift für Schweizerische Ocschichte, XVII, Heft 4


	Constantin der Grosse und das Christentum

