Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 17 (1937)

Heft: 4

Artikel: Constantin der Grosse und das Christentum
Autor: Stahelin, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-73281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-73281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Constantin der GroBe und das Christentum’.
Von Felix Stéhelin.

.

Im Jahre 1588 lieB Papst Sixtus V. auf dem Platz vor der La-
teranskirche den groBten aller dgyptischen Obelisken aufrichten mit
der Inschrift: Constantinus per crucem victor a sancto Silvestro hic
baptizatus crucis gloriam propagavit (« Hier ist Constantin, durch
das Kreuz siegreich, vom heiligen Silvester getauft worden und
hat den Ruhm des Kreuzes ausgebreitet»). Die Grée von Con-
stantins geschichtlicher Tat, diesem « Angelpunkt der Welt- und
Kirchengeschichte» !, hat damit ihren imonumentalsten Ausdruck
gefunden.

Schon bald nach 1520 hatten Raffaels Schiiler nach Entwiir-
fen des verstorbenen Meisters in der Sala di Costantino des Va-
tikans die einzelnen Akte in den berithmten Fresken verewigt: den
Sieg Constantins iiber den Heiden Maxentius in dem stiirmischen
Kampfgetiimmel beim Ponte Molle unter dem Schutze himmlischer
Mitstreiter, die Taufe des Kaisers durch den Papst Silvester im
Battistero des Laterans und die Schenkung der Stadt Rom an Sil-
vester, versinnbildlicht dadurch dall Constantin dem heiligen Papst
eine goldene Statuette der Gottin Roma {iberreicht. Damit war
die kirchlich offizielle Auffassung der Herginge feierlich und in
cindrucksamer Form festgehalten. Counstantin lebte fort nicht nur
als der erste Christ auf dem Kaiserthron, sondern als der bewuBte
Forderer der weltlichen Macht des Papsttums, wie denn sein ver-
meintliches Standbild vor dem Lateran und seit 1538 auf dem
Capitol in Ehren gehalten wurde als das ecines himmlischen Schutz-
patrons der ewigen Stadt und ihres pipstlichen Herrn: jene cherne

* Ein Vortrag, gehalten im Mirz 1037.
1 J. Burckhardt, Cicerone! 924 -= Gesamtausgabe 1V 200,

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XVII, Heft 4 1



380 —

Reiterstatue, die in Wirklichkeit den fritheren, heidnischen Kaiser
Marc Aurel darstellt und nur darum dem Schmelzofen, diesem
Schicksal der allermeisten GroBbronzen, entgangen ist, weil man
in ihr filschlicherweise ein Bild Constantins zu besitzen glaubte.

Die Kirche liefl es unbeachtet, daB der Legende schon im
15. Jahrhundert die Axt der Kritik an die Wurzel gelegt worden
war. Nachdem noch Walther von der Vogelweide * und Dante *
dic constantinische Schenkung als geschichtliche Tatsache hinge-
nommen und leidenschaftlich beklagt hatten, war deren Echtheit
1433 von Nicolaus Cusanus, 1440 von Laurentius Valla, 1449 von
dem englischen Bischof Reginald Peacock ' mit guten Griinden
bestritten worden, ohne dall der cine von dem andern wuBte. Das
ialteste sicher datierbare Zeugnis fiir die Schenkung bildet cin Brief
des Papstes Hadrian 1., geschrieben im Mai 778 an Karl den
GroBen, worin behauptet wird, Constantin habe zur Zeit Silve-
sters der romischen Kirche die Gewalt iiber das Abendland zu
schenken geruht ». Wahrscheinlich war erst kurz vorher, am ehesten
unter Papst Stephan 1. (752--757) ¢ oder unter seinem Bruder und
Nachfolger Paul 1. (757--709) 7, die berithmte Urkundenfilschung
des sog. Constitutum Constantini entstanden zum Nachweise, dab
Constantin dem Papst die Stadt Rom und IHalien geschenkt, ja

= Ed. Lachmann, S.25, 111t.: Kinc Constantin der gap so vil ...
4 Inferno 190, 115f1f.:
Ahi, Costantin, di quanto mal fu matre
non la tua conversion, ma quella dote
che da te prese il primo ricco patre!
Vgl. auch Paradiso 20, 55 ff.
* Vgl. Ed. Fueter, Gesch. der neueren Historiographie 112.
“ Jaff¢, Biblioth. rer. Germ. IV (Monumenta Carolina), epist. 61,
p. 199: « polestatem in his Hesperiae partibus largiri dignatus ».
“So Joh. Haller, Das Papsttum, Idee und Wirklichkeit, 1¥ (Stutt-
gart 1930) 4006 ff.
PSo Paul Scheffer-Boichorst Gesamm. Schriften 1 1 ff.
Vgl. auch W. Levison, Miscellanca Ehrle 11 159 f.; Zeitschr. f. Rechts-
gesch., kanonist. Abt. 60 (47, 1927) 446. Gust. Kriiger Das Papsttum'
(Tiibingen 1907) 17. 29 f. Erwiihnt sei, dall Herm. Grauert (Hist. Jahrb.
der Gorres-Gesellsch. 3, 3 ff. 4, 45ff. 525ff. 674 ff.) und Max Buch-
ner (ebd. 53, 137 ff.) die gefiilschte Urkunde sogar erst im 9. Jahrhundert
(und zwar im Frankenreich) entstanden sein lassen.



387

die weltliche Herrschaft im ganzen Abendland iibertragen habe.
Offenbar sollte dadurch nicht nur der bestehende Kirchenstaat
legitimiert, sondern auch die historisch echte Schenkung des
Frankenkoénigs Pippin « iibertrumpft» und als noch lange nicht
hinreichend hingestellt werden.

Ebenfalls schon im 15. Jahrhundert haben Enea Silvio und
wicderum Nicolaus von Cues an der rémischen Tauflegende
zu riitteln begonnen, indem sie ihr gegeniiber die gut beglaubigte
Nachricht zu Ehren zogen, wonach sich Constantin erst ganz kurz
vor seinem Tode 337 in der kaiserlichen Villa zu Achyrona bei
Nikomedien durch den arianischen Bischof Eusebius von Nikome-
dien hat taufen lassen. Die Ubertragung des Taufaktes auf Sil-
vester von Rom ist, wie man jetzt wei}, ums Jahr 450 vollzogen
worden, und sie verdankte ihren Ursprung dem Wunsche, den
arianischen Taufpriester, den man als Argernis empfand, durch
cinen rechtgliubigen zu ersetzen #).

11.

Constantins W erk steht heute in seinen groBen Ziigen un-
verriickbar fest. Er hat das geteilte Reich in seiner Hand kraftvoll
wieder geeinigt, und unter ihm, von ihm begiinstigt ist das Chri-
stentum zwar nicht zur Staatsreligion, aber doch zur herrschenden
Religion geworden. Die Weltgeschichte hat damals den entschei-
denden Schritt in der Richtung nach dem Mittelalter hin getan.
Uber Constantins Persénlichkeit dagegen und ihre inner-
sten Antricbe ist es, auch nach Beseitigung der legendenhaften
Ziige grobster Art, fast unmoglich, zu unanfechtbarer GewiBheit
zu gelangen. Bereits bei den Zeitgenossen bewegt sich seine Be-
urteilung in den duBersten Gegensiitzen. Die heidnischen Autoren
behandeln ihn teils kiihl (z. B. Aurelius Victor und die sog. Epi-
tome), teils entschieden feindselig (z. B. der Kaiser Julian der Ab-
trinnige, dic Geschichtsschreiber Eunapius und, ihm folgend, Zosi-
mus). Andrerseits haben die Christen schon zu seinen Lebzeiten
und noch mehr nach seinem Tode eine dichte Wolke von Weih-

“Burckhardt Die Zeit Const. des Gr.! 476 - Gesamtausg. 11
351, Dolger Rom. Quartalschrift Suppl. 19, 377 ff. Erich Caspar
Gesch. des Papsttums | (Tiibingen 1930) 128 ff.



388

rauch um ihn ausgebreitet, allen voran schon sein Zcitgenosse
Bischof Eusebius von Ciisarea. Aber auch die von Constantin selbst
herrithrenden oder doch unter seinem Namen ausgehenden Aufle-
rungen sind zum groBlen Teil in einem gewollt hieratischen Stil
gehalten, so daB die Frage gestellt werden mul}, wie weit der
Kern seiner Personlichkeit sich durch den Nebel hindurch noch
crkennen TaBt.

So zeigen denn auch die neueren und neuesten Darstellungen
Constantins die denkbar groBte Verschiedenheit. Auf der einen
Seite behauptet sich noch immer ein mehr oder weniger ausgeprag-
ter Hang, der erbaulichen Stilisierung sich gliubig hinzugeben.
So vertreten Leopold v. Ranke in seiner « Weltgeschichte » ?,
dann wieder der franzosische Numismatiker Jules Maurice!'®
und zuletzt noch der englische Historiker Norman H. Baynes"
die Auffassung, dall Constantin seit seiner Kreuzesvision im Jahre
312 cin entschiedener, aufrichtig frommer Christ gewesen sei. Auf
der entgegengesetzten Seite stchen mit atzender, von Frivolitit
nicht freier Kritik Voltaire™ und die iibrigen Aufklirer, steht
aber auch, von ganz andern Motiven geleitet, Jacob Burck-
hardt, der an das Christentum den Malistab hochster Anspriiche
anzulegen pflegte, mit dem hochgeschraubten Ideal dann Constan-
tins wirkliche Taten verglich und zu dem Schlusse kam: dieser
« ciskalte », machtgierige Politiker und «morderische Egoist »
konne von dem « Wesen » der christlichen Religion « innerlich nicht
beriihrt », miisse « ganz wesentlich unreligios» gewesen sein und
cine « profane Seele» gehabt haben; auch der «letzte Schimmer
von Erbaulichkeit », der auf Constantin noch hafte, miisse daher
schwinden. Nur aus politischer Berechnung habe er die christ-
liche Kirche begiinstigt, weil er in ihr als der « einzigen organisier-
ten Kraft im Reiche» cine « kiinftige Stiitze des Imperiums geahnt »

* Bd. 111 1, 498 ff. 525 ff. IV 2, 249 ff. (Leipzig 1883).

1 Constantin’ le Grand, Paris 1024,

W« Constantine the Greath and the Christian Chuarch », Proceedings of
the British Academy 15 (1920) 341 ff.

12 Essai sur les moeurs Kap. 10 (Ocuvres completes X1, Par. 1878,
235 ff.); Dictionnaire philosophique s. v. Constantin (Ocuvr. compl. XVIII
244 ff.) und s. v. Vision de Constantin (ebd. XX 582 ff.).



— 380 —

habe **, Ahnlich wie bei Burckhardt ist diec Beurteilung Constan-
tins bei Victor Duruy im letzten Bande seiner Histoire des
Romains ' : « Constantin fut avant tout un politique, il vit dans
la politique un moyen de gouvernement »; « nous avons essayé de
pénétrer jusqu’au fond de I’Ame de Constantin, et nous avons
trouvé une politique plutét qu’une religion». In gleichem Sinn
duBert sich der Briisseler Byzantinist Henri Grégoire. Ver-
wandt ist auch der Standpunkt von Eduard Schwartz' ob-
wohl er sich z. B. in der Wertung Eusebs von Burckhardt weit ent-
fernt'" und neuerdings geneigt ist, das Motiv der politischen Be-
rechnung bei Constantin zuriicktreten zu lassen hinter demjenigen
cines «wirklichen, irrationellen Glaubens . Auch ihm ist doch
Constantin ein vorurteilsfreier, genialer Despot, fiir den nicht in
erster Linie religiose oder abergliubische Antriebe, sondern
Machtfragen ins Gewicht fallen, der in der Kirche den Macht-
faktor, dic stirkste Organisation innerhalb des Reiches schiitzt,
sie fiir seine Zwecke ausniitzt und sich schlieBlich selber an ihre
Spitze stellt. Zeitlich zwischen Burckhardt und Schwartz stehend
hatte Otto Seeck (in seiner « Geschichte des Untergangs der
antiken Welt» und mehrfach sonst ) cine abweichende Meinung
begriindet: es sei ein Irrtum, zu glauben daBl Constantin die Re-
ligion habe als Mittel der Politik ausniitzen wollen; fiir «aufge-
klirten Despotismus» sei in der Geistesrichtung seiner Zeit iiber-

1 Zitiert sind Stellen aus der « Zeit Constantins des Grofien » (1853)
375. 3801, 402. 2 (1880) 367. 449 (Gesamtausgabe II 276. 286f. 293.
200. 304).

14 VII (Paris 1885) 47. 68.

15 La «conversion» de Constantin, Revue de PUniversité de Bruxelles
30 (1930/31) 231 ff.

16 Nachr. Ges. d. Wiss. Gottingen, phil.-hist. KI. 1904, 532 ff. 1908,
309; Kaiser Constantin und die christliche Kirche (Leipzig und Berlin 1913,
2. Aufl. 1930); Mcister der Politik I' (1922) 171 ff.; 12 (1923) 275 ff.

17 Pauly-Wissowa, R.-E. VI (1919) 1426 f.

15 Man vergleiche Kais. Const.2 60 mit 166, ® 88 mit ! 95, * 145 mit
1155; neu * 60. 160.

10 Zuerst in der Deutschen Rundschau 67 (1891) 73 ff. und in der
Deutschen Zeitschr. f. Geschichtswissenschaft 7 (1892) 41 ff. 189 ff., dann
in der « Gesch. des Untergangs der antiken Welt» (Berlin, seit 1893), zu-
letzt im Rheinischen Musceum fiir Philologie 62 (1907) 513 f.



e 300 —

haupt kein Raum; si¢ sei durchaus beherrscht vom Aberglauben
— einem Begriff, in den Seeck sozusagen jede damalige Art von
Religion mit einschlieBt —; « man weise mir», so sagt er, « einen
cinzigen Menschen des 4. Jahrhunderts nach, der nicht abergliu-
bisch gewesen wire» 2. Durch den rohen « Aberglauben des Lands-
knechts », der ihn beseelte, sei Constantin zum Christentum ver-
fithrt und dann eben von dem siegreichen Christentum an die Spitze
des Reiches und zur Alleinherrschaft emporgetragen worden, die
von dem liebenswert ehrlichen und unpraktischen Idealisten gar
nicht erstrebt, sondern ihm nur aufgedrungen worden sei.

Hatte Burckhardt die Uberleitung des Reiches in die neuc
christliche Religion als den « ewigen Ruhmestitel Constantins » be-
wertet 1, weil er in ihr eine entscheidende Tat fiir die « Kon-
tinuitit » der Weltkultur erkannte, so bezeichnet umgekehrt Fer-
dinand Lot® die Begilinstigung der christlichen Minoritit ge-
radezu als einen politischen Fehler Constantins; hiitte den Kaiser
wirklich sein politisches Interesse geleitet, so hitte er sich zum
Vorkimpfer des Heidentums machen und das Christentum ver-
folgen miissen. Auch Ernst Stein® bemingelt die « Gloriole »,
die den Begriinder des christlichen Staates so lange umgab: sie
sei « zu teuer damit erkauft, daB die endlosen kirchlichen Wirren
durch Constantin zu staatlichen wurden ».

Man ist versucht, zu sagen: soviel Kopfe, soviel Standpunkte.
War Constantin «wesentlich unreligios»? war er grob aber-
gliubisch oder gar cin aufrichtig giubiger Christ? Selbst zu
diesen drei Nuancen hat sich noch eine vierte gestellt. Luigi
Salvatorelli? und jingst wieder Andr¢ Piganiol® ver-

20 Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiss. a. O. 91, 1 = Gesch. des Un-
tergangs ' 438.

21 Const.® 449 - - Gesamtausgabe 11 203.

*2 La fin du monde antique (Paris 1927), 34 1.

% Gesch. des spitrom. Reiches | (Wien 1928) 200f. Ahnlich schon
F. Lot a. O. 47.

*t Seit 1914 in Aufsatzen (Riv. storica italiana 1927; Ricerche reli-
giose 1028); 10928 in einer Monographie Costantino il Grande (Profili
nr. 103).

# L'empereur Constantin (Paris 1932). Vgl. die wichtige Besprechung
durch Norman H. Baynes in der Byzantin, Zeitschr. 34 (1934) 48 ff.



— 301 —

fochten die Ansicht, Constantin sei fiir seine Person auch nach 312
noch Anhiinger einer geliuterten synkretistischen Religiositit ge-
wesen, wie sie in gewissen philosophischen Kreisen wirklich ver-
treten wurde, in der Heiden- und Christentum gleichermaBlen auf-
gehen sollten *¢; nach Piganiol wire sogar iberall da, wo Con-
stantin den Ausdruck « katholisch » braucht, nicht von der Religion
der christlichen Kirche die Rede, sondern von einem theoretisch alle
Welt umspannenden Glauben an eine einzige Gottheit, an ein hoch-
stes gottliches Wesen. Wenn so weder iiber den Wert und die
Motive von Constantins geschichtlicher Tat im Gianzen noch iiber
seine eigentliche Stellung zur Religion irgendwie Ubereinstimmung
herrscht, so ist daran nicht am wenigsten die Beschaffenheit un-
serer Quellen schuld. Eusebius hat den Kaiser zweimal zum Gegen-
stand erzihlender Darstellung gemacht, zuerst kiirzer in seiner
Kirchengeschichte den noch lebenden, viel ausfiihrlicher dann den
verstorbenen in der Schrift «iiber das gottgemiBie Leben des
seligen Kaisers Constantin», einem idealisierenden Panegyrikus
salbungsvollster Art, in dem Burckhardt* das Bild Constantins
als « durch und durch verfilscht» empfand: hier habe dieser « wi-
derlichste aller Lobredner » den Kaiser zum « andichtigen Fromm-
ler» gestempelt und trage so die Verantwortung dafiir, daB um
Constantin der peinliche Anschein « abscheulicher Heuchelei» ent-
standen sei. Die tendenziose Mache der Darstellung, dic
Euseb in dieser Schrift von seinem Helden entwirft, ist heute
weithin anerkannt . Dagegen trennten sich, bis vor kurzem we-

2 Auch Wilhelm Weber in « Probleme der Spitantike » (Stuttgart
1030) 91 f. spricht von einer « Vereinheitlichung der religiosen Welt» und
meint, Constantin habe cine Verschmelzung des Sonnengottes mit Christus
vollzogen. Einleuchtend erschloB dagegen Usener Rhein. Mus. 60, 1791,
aus den Typen und Aufschriften von Constantins Miinzen cinen Wandel:
« statt des Gottes der sichtbaren Sonne schenkte Constantin nun scine Ver-
chrung dem Gotte, der die Sonne geschaffen ».

*7 Const.! 340f. - Gesamtausg. Il 253 1.

2 Ich zitierc zwei katholische Theologen: Andrceas Bigelmair
in der Einleitung zu « Des Eusebius von Ciisarea ausgewiihlte Schriften
aus dem Griechischen {ibersetzt » (Bibl. der Kirchenviter, Kempten und Miin-
chen), Bd. T (1913), S. XLIII, gibt zu, daB Euseb « manches verschwiegen,
manches in anderem Lichte dargestellt, manches umgebogen» habe. Der



— 392 L

nigstens, die Meinungen sehr stark inbezug auf die von Euseb mit-
geteilten kaiserlichen Edikte und Briefe. Amedeco Cri-
vellucci® verwarf sie als unbedingte Filschungen von der
Hand Eusebs und erntete damit die verklausulierte Zustimmung
Seecks®, auch den brieflichen Beifall Jacob Burckhardts,
Spiter ist Seeck?® zu der Annahme ebenso unbedingter Echt-
heit zuriickgekehrt, und zumal nach den iiberzeugenden Ausfiithrun-
gen Ivar Heikels® wird in der Tat nicht mehr viel dagegen
cinzuwenden sein. Dann aber liegl das, was Burckhardt « Heu-
chelei» nannte, nicht in erster Linie bei dem Schriftsteller, son-
dern bei dem Helden, und man wird eine Losung des Riitsels in
dessen Personlichkeit selber suchen miissen. Noch allgemeiner ver-
breitet ist das MiBtrauen gegeniiber einer gleichfalls von Euse-
bius, in griechischer Ubersetzung einer lateinischen Vorlage, iiber-
lieferten « Rede des Kaisers Constantin an die Versammlung der
Heiligen ». Sind in ihr wirklich Constantins Gedanken enthalten?
Und, wenn Ja, sind diese Gedanken von ihm selber oder nur nach
seinen Weisungen von einem christlichen Rhetor geformt, etwa
von Lactantius®'? Nicht viele Forscher sind so weit gegangen wie
Eduard Schwartz der dieses « von Gelehrsamkeit strotzende » %
Machwerk in seinem vollen Wortlaut, mit allen Anklingen an Pla-
ton und allen Zitaten aus Vergils vierter Ekloge, auf Constantin

Ubersetzer selbst, Pater Johannes Maria Pfittisch, schreibt
(S. VIII): « Wir konnten uns leicht versucht fithlen, ihn hin und wieder
sogar der Geschichtsfilschung zu zeihen ».

2 Della fede storica di Eusebio nella Vita di Costantino (Livorno 1888).

50 Zeitschr. f. Kirchengesch. 17 (1896) 10, 3. 53.

i1 Konzept eines Briefes vom Februar 1889 (Jacob Burckhardt-Archiv
Nr. 52), mit den Sitzen: « Son contentissimo di trovarmi quasi sull’istessa
strada ... Sono grato a V[ostra| S[lignoria] di tante rettificazioni importanti,
ma quello che non posso capire ¢ che il Ranke vuole salvare in gencrale
Ponore di Eusebio ».

sz Zeitschr. f. Kirchengesch. 18 (1897) 321 {f.

33 Eusebius Werke Bd. 1 (Die griech. christl. Schriftsteller Bd. VII,
Leipzig 1902), S. LXVI ff.

i Vgl, Victor Schultze Zeitschr. f. Kirchengesch. 14 (1894)
542 ff. Harnack Gesch. der altchristl. Lit. Il 2 (Leipzig 1904) 117.
Piganiol L'empereur Constantin 137f.

W Fleikel a.O. S. XC.



303

als den personlichen Verfasser zuriickfithren mochte®s, Andrer-
seits entfernten sich auch nicht viele so weit in entgegengesetzter
Richtung wie Ivar Heikel, der die Hoffnung ausspricht, diese
« schlechte Flickarbeit» werde kiinftig nicht mehr als Quelle fiir
dic Geschichte Constantins und seines Zeitalters beniitzt wer-
den®. Die Meisten bewegen sich auf einer mittleren Linie, wice
etwa Paul Wendland, nach dessen Ansicht® wir hier eine
auf Constantins Befehl verfaite Propagandaschrift zur Gewinnung
der Heiden vor uns haben.

Und wiederum erhebt sich ein dhnliches Problem angesichts
der Urkunden, die sich finden bei den Kirchengeschichtsschrei-
bern Sokrates, Theodoretus und Gelasius, vor allem
auch in den Schriften des streitbaren alexandrinischen Kirchen-
hauptes Athanasius und in dem Aktendossier, das der nord-
afrikanische Bischof Optatus von Mileve seiner Kampfschrift
gegen die Donatisten angefiigt hat; immerhin kann hinsichtlich
der beiden zuletzt genannten Schriftsteller jetzt das MiBitrauen
als iiberwunden gelten. ‘

Alles in allem erscheint die Lage als trostlos fiir den Histori-
ker, der zu einem gerechten Urteil gelangen mochte. Uber den
Charakter, die leitenden Gedanken und die innersten Gefiihle Con- -
stantins bieten uns die Quellen keine unangefochtene und zweifel-
los gesicherte Grundlage zur Beurteilung. Es lag mir daran, dice
ganze Schwierigkeit dieses Problems hervorzuheben. Ich maBe mir
nicht ‘an, cine neue oder gar abschlieBende Losung -gefunden zu
haben und vorlegen zu kénnen. Nur auf einige in der Regel nicht
geniigend beachtete Tatsachen mochte ich im Folgenden hinweisen,
um dann, zur Hauptfrage zuriickkehrend, diejenigen Schliisse zu
zichen, die mir als die am ehesten richtigen erscheinen.

I1.
GewiBBheit besitzen wir lediglich in Bezug auf den duBeren
Rahmen, in dem sich Constantins Leben und Wirken abspielt.

86 Pauly-Wissowa R.-E. VI 1427; Deutsche Lit.-Zeitung 1908, 3097 {f.

57 Ausgabe des Eusebius, Bd. 1, S.CIl; Texte und Untersuchungen
[ o6, 4 (1911) 47 ff. .

38 Berliner philol. Wochenschrift 1902, 229 ff.



— 394 —

Davon sei zunichst die Rede. Der letzte groBe ‘Herrscher Dio-
cletian hatte dem Reich nach einer jahrzehntelangen Periode
der Schwiiche und Zerrissenheit zur Ruhe, Ordnung und Kraft zu-
riickverholfen, vor allem durch das von ihm cingefithrte System
geteilter und riaumlich getrennter Regierung. Er bestellte zuerst
in der Person des Maximianus cinen Mitkaiser fiir die west-
liche Hilfte des Reichs; dann lie er im Jahre 203 an die Stelle
der Zweiteilung die Viertelung treten, indem jeder der beiden
Oberkaiser sich, dem Augustus, noch cinen Gehilfen mit dem
Titel Caesar beigesellte: Maximian den Constantius (Chlorus)
fiir die Rheinfront und den nordlichen Teil des Westreichs, Dio-
cletian selber den Galerius fiir die Donaufront, d. h. den euro-
piischen Teil des Ostreichs. Alle zehn Jahre sollte, 'so scheint es,
ein Personenwechsel eintreten: die Augusti sollten abdanken,
die Caesares in ihre Stelle einriicken, neue Unterkaiser wieder
ihnen beigegeben werden. Das ganze kiinstliche Gebilde wurde
noch verkettet durch Adoptionen und Ehebiindnisse; eigentlich
dynastische Erblichkeit sollte ausgeschlossen sein, die Auswahl der
kiinftigen Thronanwirter nur unter den jeweils Besten getroffen
werden. Das duBerlich so wiederhergestellte Reich bemiihte Diocle-
tian sich auch im Innern zu sichern durch nachdriickliche Forderung
aller staatlichen Kulte der nationalen Religion; er war iiberzeugt,
daB nur die fromme Verehrung der alten Gotter dem Reiche die
Gewihr dauernden Bestandes bringe. Dabei stieB er nun aber
auf die entschlossen ablehnende Haltung der starken christlichen
Minoritit. Diese genoB3 seit Jahrzehnten faktische Duldung und
hatte wiihrend dieser Schonzeit an Wohlstand und EinfluB3 -erheb-
lich gewonnen. Den Christen erlaubte ihire Weltanschauung nicht,
auf die von Diocletian als solche erkannten Staatsnotwendigkeiten
Riicksicht zu nehmen. Mit Besorgnis sah der Kaiser in diesem
Verhalten eine ernstliche Gefahr und Bedrohung des Reiches. Von
seinem Caesar, dem extrem christenfeindlichen Galerius, gedringt
oder mindestens in seinem Vorhaben bestirkt, entschloB er 'sich,
zum Besten des Staates die Christen zwangsweise wieder zu den
alten Giesetzen zuriickzufiithren. So verhidngte er im Jahre 303 die
grofie allgemeine Christenverfolgung. Aber auch dieser letzte Ver-
stch, den Organismus der Kirche zu vernichten, ist 'gescheitert.



— 395 —

Das Christentum ging aus der Krise innerlich neu gekriftigt her-
vor. Ebensowenig Erfolg wie die Christenverfolgung hatte der
Versuch, durch das so «fein ausgekliigelte» System der Thron-
folgeordnung * die kommenden Geschlechter zu binden. Wohl ver-
lief der erste Kaiserschub im Jahre 305 noch programmgemil:
Diocletian und Maximian legten die Herrschaft nieder, Constan-
tius (Chlorus) und Galerius riickten zu Oberkaisern auf, und neue
Unterkaiser wurden erkoren: fiir den Osten Maximinus Daia
(oder Daca, « der Dacier »), fiir den Westen Severus. Doch bald
genug machte das dynastische Blut seine Rechte geltend: dic
natiirlichen Erben erhoben ihre Anspriiche: Constantin,
der uibergangene Sohn des westlichen Augustus, entwich aus Ni-
komedien, wo er am Hofe des Diocletian, dann des Galerius als
(ieisel untergebracht war, nach Britannien zu seinem Vater Con-
stantius und wurde im Jahre 3006 nach dessen Tode in York von
den Soldaten zum Augustus ausgerufen; dhnlich erhoben in der
Stadt Rom die Pritorianer Maxentius, den Sohn des abgedank-
ten Oberkaisers Maximian, und gleich darauf kehrte auch dieser
Maximian selber nach Rom und, an der Seite seines Sohnes,
in die Herrschaft zuriick, so daB nun eine Zeitlang sechs Kaiser
neben und zum Teil gegeneinander standen: drei legitime, dem
diocletianischen System gemiiBle, drei andere (darunter Constan-
tin) als Usurpatoren. Gegen die beiden faktischen Beherrscher
Italiens, Maximian und Maxentius, zog der legitime Kaiser Severus,
wurde geschlagen, muBte sich ergeben und fand bald darauf den
Tod; auch Galerius, der den Versuch wiederholte, muBlte unver-
richteter Dinge vor Rom den Riickzug antreten und Italien wieder
verlassen. Statt des Severus ernannte er den Licinius zum Au-
gustus fiir den Westen. Mittlerweile entzweiten sich Vater und
Sohn Maximian und Maxentius. Der « dltere Augustus », Maximian,
mubBte sich nach Gallien fliichten, geriet hier seinem Schwiegersohn
Constantin ins Gehege und wurde schlieBlich in Marseille gefangen-
genommen (310). Constantin schenkte ihm das Leben; kurz darauf
fand man Maximians erhenkten Leichnam. Die offizielle Version

% Seeck Gesch. des Unterg. 1* 40. Schwartz Kaiser Const.!
14.==1212,



— 396 —

lautete auf Selbstmord, aber die 6ffentliche Meinung schrieb ganz
allgemein Constantin die geheime Schuld an dem Tod des alten
Mannes zu ',

Wiihrend Constantin von seiner Residenzstadt Trier aus durch
glinzende Waffentaten die Rheingrenze gegen die vordringenden
Franken und Alamannen sicherte, spielte sich im Osten des Reiches
ein unerwarteter Vorgang von groBter Wichtigkeit ab. Der grim-
migste Christenhasser Galerius erlieB, an schwerer Krankheit lei-
dend, in Serdica (dem heutigen Sofia) am 30. April 311, wenige
Tage vor seinem Tode, (zugleich im Namen der Mitkaiser Con-
stantin, Licinius und wohl auch Maximinus Daia) ein Edikt, dessen
«miirrischen » und « grollenden Ton » Burckhardt * hervorgehoben
hat. Noch einmal hielt der Kaiser darin den Christen drohend alle
alten Beschwerden und Vorwiirfe entgegen; ihrer verblendeten
Starrkopfigkeit gegeniiber seien die ZwangsmaBregeln durchaus
berechtigt gewesen, aber — nun kommt die iiberraschende Wen-
dung — angesichts der Wirkungslosigkeit jenes Zwanges wolle
er nun /ndulgentia walten lassen, ein Auge zudriicken: sie diirfen
wieder Christen sein und ihre Versammlungsriume wiederherstel-
stellen, vorausgesetzt immerhin, daB sie nicht gegen die disciplina,
die offentliche Ordnung, verstoBen. Sie sollen zu ihrem Gotte
beten «fiir unser und des Staates und ihr cigenes Heil ». Mit
andern Worten: die Verfolgung der Christen wird cingestellt, und
es wird, zum erstenmal wieder seit dem ErlaB des Kaisers Gal-
lienus vor einem halben Jahrhundert, die Toleranz oder mindestens
die Indulgenz verkiindet. Dieses Edikt, der « Widerruf» (palinodia)
des Galerius, bezeichnet den Beginn der groBen Wende in der
Geschichte der spitantiken Religion und bildet die Grundlage alles
dessen, was in den folgenden Jahren zugunsten der Christen ver-
fiigt worden ist.

Die politische Lage gestaltete sich zunichst so, daB die vier
jetzt vorhandenen Augusti sich je zu zweien gegen die beiden
andern enger zusammenschlossen: einerseits Constantin mit Li-
cinius (dem der europiische Herrschaftsbezirk des Galerius als Erb-

10 Vgl. E. Stein Gesch. des spitrom. Reiches | 132, En B 1in Pauly-
Krolls R.-E. XIV 2514 1.
" Const.” 317 = Gesamtausgabe I 261.



teil zugefallen war), andrerseits Maxentius mit Maximinus Daia.
Der Norden stand geballt gegen den Siiden; der Unterschied ist
nur der, daB die beiden 6stlichen Gegner Licinius und Daia sich
nicht von der Stelle rithrten, wihrend im Westen Constantin nach
umsichtiger Vorbereitung und sorgfiltiger Riickendeckung am
Rheine den Angriff auf Maxentius eroffnete, um durch die Erobe-
rung Italiens und der alten Reichshauptstadt dem Ziel der Univer-
salmonarchie niither zu kommen . Rasch entschlossen iiberschritt
er, wahrscheinlich im Frithjahr 312, die Alpen. In stiirmischem An-
dringen gewann er Oberitalien; Jacob Burckhardt hat den treffen-
den Vergleich gezogen mit dem italienischen Feldzug des jungen
Bonaparte im Jahre 1796 4, Segusio (das jetzige Susa am Ful} des
Mont Cenis und Mont Genevre) ward erstiitrmt, vor Turin wurden
die feindlichen Panzerreiter vernichtend geschlagen; darauf o6ff-
neten Turin, Mailand und andere Stadte. der Pocebene die Tore;
nach hartem Ringen muBte auch das stark befestigte Verona kapi-
tulicren. Nachdem schlieBlich das letzte Hindernis Modena iiber-
wunden war, stand «der Weg nach Rom offen» . Auf cine Be-
lagerung, hinter der festen Aurelianischen Mauer, hiitte es Ma-
xentius ruhig ankommen lassen diirfen. Merkwiirdigerweise tat
er das nicht, sondern riickte an der Spitze seines Heeres dem An-
greifer entgegen und nahm Stellung im offenen Gelinde, noch
dazu mit dem Tiber im Riicken. Constantin erfocht am 28. Okt. 312
cinen iiberwiiltigenden Sieg. Zwar die beste Truppe des Ma-
xentius, seine Pritorianergarde, wehrte sich fiir ihn bis zum letz-
ten Blutstropfen, aber der Rest des Heeres wurde in die Flucht
geschlagen und staute sich beim Riickzug iiber den Strom. Die
heiden Briicken, der Ponte Molle und eine daneben errichtete
Schiffbriicke, gentigten nicht zur Aufnahme der sich dringenden
Massen. Tausende fanden den Tod in den reiBBenden Fluten, unter
ihnen auch Maxentius selber. Seinen Sieg schrieb Constantin dem
« heilbringenden Zeichen » zu, mit dem er die Schilde seiner Krieger

2 Vgl Schwartz Kaiser Const.! 60. 71 (*63. 05). Groag R.-E.
XIV 2472,

15 Const.! 3581f. == Gesamtausg. 11 263.

W Groag a. 0. 2475, Ebenda 2477 der Nachweis, dall die Schlacht
nicht bei Saxa Rubra, sondern bei der Milvischen Briicke stattfand.



hatte schiniicken lassen. In Rom, wohl auf dem Forum, wurde ihm,
wic Eusebius in der Kirchengeschichte *¢ berichtet, eine Statue er-
richtet mit dem Kreuz « unter» der Hand; am Sockel las man die
Inschrift: « Durch dieses heilbringende Zeichen, den wahren Be-
weis der Tapferkeit, habe ich eure Stadt von dem Joche des Tyran-
nen errettet und befreit, ja den Senatus populusque Romnanus durch
dic Befreiung seinem alten Glanze wiedergegeben». Nach dem
frithen Berichte des Lactantius® hatte Constantin in der Nacht
vor der Schlacht durch einen Traum die Weisung empfangen, das
«himmlische Zeichen» auf den Schilden anzubringen; Lactanz be-
schreibt es 7 als ein « schriges X mit umgebogener Spitze »: es ist
das bekannte Symbol des sog. Labarums, das man deuten konnte
als das Kreuz, ebenso gut aber auch als das Monogramm Christi,
gebildet aus den griechischen Anfangsbuchstaben Chi und Rho.

Der Sieg am Ponte Molle machte Constantin zum unbestritte-
nen Kaiser des ganzen Westens. Bald darauf, im Januar oder
Februar 313, traf er in Mailand mit Licinius, dem befreundeten
Beherrscher der Balkanhalbinsel, zusammen, befestigte das bereits
bestehende Biindnis, indem er ihm seine Schwester Constantia ver-
mihlte, und erlieB gemeinsam mit Licinius eine Verfiigung zu-
gunsten der Christen. Das ist das vielberufene sog. ,,Toleranz-
edikt von Mailand», dessen Existenz von Secck und andern
rundweg bestritten wurde, dessen wirkliche Bedeutung jedoch
kitrzlich von Ernst Stein ™ in iiberzeugender Weise klargestellt
worden ist: Maxentius hatte in seinem Reichsteil bereits von sich
aus die Christenverfolgung sistiert; aber zugleich mit seinen iibri-
gen Amtshandlungen war auch diese nach seinem Sturz (gemif
der sog. «rescissio actorum ») ohne weiteres dahingefallen. Sollte
nun das Toleranz- (Indulgenz-)edikt des Galerius auch im Westen
Giiltigkeit erlangen, so bedurfte es hiefitr zwar nicht eines neuen
Ediktes im technischen Sinne, wohl aber eines Gesetzes, einer
« Konstitution ». Das eben ist der Sinn der Mailinder Beschliisse:

199, 9, 10f.

46 de mortibus persecutorum 44, 5.

1T «transversa X littera, summo capite circumflexo ».

48 Byzantin. Zeitschr. 32 (1032) 117f.; Catholic Historical Review
21 (1935) 131.



300 ..

durch sie wurde jenes Toleranzedikt auf Italien und Afrika ausge-
dehnt und zugleich in christenfreundlichem Sinn interpretiert. Ge-
hiissige Einschriinkungen, mit denen Galerius die Indulgenz noch
belastet hatte, wurden beseitigt, den Christengemeinden ihre be-
schlagnahmten Besitztiimer restlos zuriickgegeben.

Wiihrend Constantin den Christen seine Gunst deutlich zu er-
kennen gab, hatte umgekehrt im Osten der Kaiser Maximinus Daia,
Neffe und Gesinnungsverwandter des Galerius, gegen Ende 312
die Christenverfolgung nochmals aufgenommen. Aber auch hier
ist ein iiberraschender Umschwung eingetreten: wohl durch die
Mailinder Beschliisse veranlaBt traf Daia doch wieder Verfiigun-
gen, dice sich mit der Toleranzkonstitution des Constantin und des
Licinius weithin deckten . Daia war damals bereits im Kriegs-
zustand mit Licinius und hatte eine Schlacht verloren; auf dem
Riickzug aus Kleinasien nach Syrien begriffen, erlag er im Herbst
313 einer Krankheit, und das Reich besall nun nur noch zwei Au-
gusti: Constantin im Westen, Licinius im Osten. Auch diese beiden
unter sich verschwiigerten bisherigen Sieger gerieten bald darauf
miteinander in Kampf, doch wurde nach zwei fiir Licinius nach-
teiligen Schlachten die endgiiltige Auscinandersetzung durch einen
FriedensschluB im Jahre 314 vertagt; Constantins Herrschafts-
bereich wurde auch noch auf den gréBeren Teil der Balkanhalb-
insel ausgedehnt. Es war ein unsicherer und fauler Friede. Con-
stantins mit der Zeit immer entschiedener christenfreundliche Po-
litik wirkte zweckmiBig als Propaganda im Reiche des Licinius
und gewann je Hinger desto mehr dessen schon sehr zahlreiche
christliche Untertanen fiir dic eigene Sache *, wihrend der Beherr-
scher des Ostens im Widerspruch zu den einst auch von ihm ge-
troffenen Mailinder Verfiigungen anfing, die Christen durch klein-
liche Plackereien zu reizen, namentlich ihre kirchliche Organisa-
tion auf alle Weise lahmzulegen, dafiir aber ostentativ die Heiden
zu begiinstigen — ein richtiger Circulus vitiosus, der binnen kur-
zem zu neuem Kriege fithren muBte. Der Ausbruch erfolgte im

M Vgl. Rich. Lagqucur Eusebius als Historiker seiner Zeit (Berlin
und Leipzig 1920) 174, 179,
W Vgl Erich Caspar Gesch, des Papsttums 1 107.



— 400 —

Sommer 324 (nicht 323) », und in raschen Schligen erfocht Con-
stantin den Sieg: am 3. Juli bei Adrianopel, am 18. September
entscheidend am Bosporus bei Chrysopolis gegeniiber von Byzanz.
Licinius war verloren und mubBte sich ergeben. Seine Gattin Con-
stantia” erwirkte bei ihrem Bruder Constantin die eidliche Zu-
sicherung, daB Licins Leben geschont werden solle. Als Zwangs-
wohnsitz wurde ihm Thessalonich zugewiesen, und hier ist er
dann trotz dem geschworenen Eid im Jahre 325 mit Einwilligung
Constantins getdtet worden, angeblich weil er mit den Barbaren
jenseits der Donau hochverriterische Verbindungen angekniipft
hatte.

Durch die Uberwiltigung des Licinius war Constantin am
letzten Ziel seiner territorialpolitischen Wiinsche angelangt: er
besall unbestritten die Alleinherrschaft {iber das gesamte Reich.
Und nun folgten kurz nacheinander ein paar ganz groBle und augen-
fillige AuBerungen der von ihm errungenen Allmacht: 3245 dic
Grundsteinlegung und 330 die Einweihung der neuen Reichs-
hauptstadt an der Stelle des alten Byzanz im bisherigen Gebict
des Licinius, der prichtigen « neuen Roma », die Constantins Namen
unsterblich machen sollte, 325 die Einberufung der 6kumenischen
Bischofsversammlung nach Niciia, in der Constantin, der noch Un-
getaufte, den Vorsitz fithrte und durch seine tatkriftige Leitung
die Einigkeit der Kirche herstellte.

Doch fehlt dem glinzenden Bilde, das gerade diese Jahre
bieten, nicht die unheimliche Kehrseite. Einen der dunkelsten
Punkte bildet die Tragodie, die sich in Constantins eigener Fa-
milic abgespielt hat. An den kriegerischen Erfolgen gegeniiber
Licinius hatte als Flottenfithrer Constantins iltester Sohn und
Mitregent Crispus hervorragenden Anteil genommen. Ruhmreich
hatte er auch mehr als cinmal die Rheingrenze gegen die Franken
geschiitzt, wihrend sein Vater die Abwehr der Goten an der Donau
leitete. Nun, dieser verdiente Kaisersohn wurde im Jahre 3206, wie

o Vgl, E. Stein Zeitschr. f. ncutest. Wiss, 30 (1931) 177 ff. Pi-
ganiol L'empereur Const. 144. 234; Rev. d’hist. ¢t de philos. religieuses
12 (1932) 360 ff. Jetzt auch anerkannt von Schwartz Deuatsche Lit.-Zeit.
1035, 710 f.; Kaiser Const.? 83.

52 Maurice Constantin le Grand 202, E. Stein Gesch. des spiit-
rom. Reiches 1 194, Piganiol L’empereur Const. 162.



— 401 —

es hieB auf Antreiben seiner Stiefmutter Fausta, in Pola vergiftet,
und bald darauf traf Fausta ein dhnliches Los: sie wurde in iiber-
heiztem Bade erstickt. Vielleicht war man einer siindigen Leiden-
schaft der Kaiserin fiir Crispus auf die Spur gekommen; es scheint,
daBl das Potiphar- und Phiadramotiv hier nicht nur auf literarischer
Ubertragung beruht, sondern im Leben dieser hochgestellten Per-
sonlichkeiten tatsiachlich wirksam gewesen ist. Das Andenken des
ungliicklichen Prinzen wurde offiziell vernichtet, indem man auf
den Inschriften seinen Namen tilgte und nie wieder herstellte .

In der Regierung seines Reiches ist Constantin auf vielen Ge-
bieten bahnbrechend gewesen; als « Neuerer und Stoérer der alten
Gesetze und der von je her eingebiirgerten Sitte» ' hat ihn sein
Neffe Julian der Abtriinnige bezeichnet, nicht nur im Hinblick
auf die Wendung zum Christentum. In der Gesetzgebung und Ver-
waltung fiithrte Constantin Reformen aller Art durch, nicht selten
mit hochst temperamentvoll begriindeten personlichen Eingriffen.
Die Rechtspflege wurde vermenschlicht und versittlicht; theore-
tisch legte Constantin fiir Recht und Gerechtigkeit einen wahren
Fanatismus an den Tag®. Andrerseits hat er eine ungeheure Ver-
schwendung entfaltet in der Leidenschaft des Bauens und in der
Pracht der Hofhaltung; der ganze Prunk des Orients wurde in
den romischen Kaiserornat heriibergenommen . Auch die Nen-
ordnung des Miinzwesens erforderte gewaltige Mittel ; zur Stiitzung
der erschiitterten Reichsfinanzen muBte die Steuerschraube aufs

“ Vgl Seeck R-E. IV 1723 1. VI 2085f. Auch Euscbius hat dic
Damnatio memoriae mitgemacht: in der vor 326 vollendeten Kirchenge-
schichte (10, 9, 4. 0 f{.) preist er diec Mitwirkung des « von Gott und den
Menschen geliebten », « secinem Vater in allen Stiicken dhnlichen » Crispus
an dem Sieg tiber Licinius; in der nach 337 geschriebenen Vita Constantini
(2, 191.) wiederholt er den Bericht weitgehend mit denselben Worten, un-
terdriickt aber dabei jede Erwidhnung des Crispus. Schon Tillemont
Hist. des empereurs IV 1 (Bruxcelles 1709) 357 f. (Art. 02) hat hier klar
gesehen und gut geurteilt,

vnovator turbatorque priscarum legum et moris antiquitus recepti »
Amm. Mare. 21, 10, 8.

5 Gut dartiber Piganiol L'empereur Constantin 100 ff. 121 ff.
188 1. 221 1.

" Vgl Al1Tfoldi Mitt. d. Deatschen Arch. Inst., Rom. Abt. 50 (1933),
101. 58f. 67. 149.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XVII, Heft 4 2



— 402 —

stirkste angezogen, muBten auch die Schitze der alten Tempel
teilweise mit Beschlag belegt werden o7,

Noch plante Constantin einen kriegerischen Angriff auf die
GroBmacht des Ostens, das Perserreich der Sassaniden. Doch
mitten in den Vorbereitungen wurde er krank, lieB sich angesichts
des drohenden Todes taufen und starb am Pfingstsonntag, dem
22. Mai, des Jahres 337. Ein Lebenslauf von beispielloser Folge-
richtigkeit hat damit sein Ende gefunden. Grof als Feldherr, groB
als Staatsmann war Constantin von Stufe zu Stufe geschritten bis
zur Erreichung des hochsten Ziels. Ist es denkbar, daB bei diesem
Aufstieg - wie Seeck glaubte - planmiBiges Vorgehen und
politische Berechnung iiberhaupt nicht mitgespielt hat? Reine
Gliickskinder kommen wohl im Mirchen vor, in der Weltgeschichte
nicht.

IV.

In Constantins Leben und Wirken ist nun vor allem die Tat-
sache nicht immer gebiihrend gewertet worden, daBl sein Feld-
zug nach Italien, der siegreiche Kampf gegen Maxentius, alles an-
derc cher gewesen ist als ein Kreuzzug fiir die wahre Religion.
Maxentius  war keineswegs ein Christenverfolger; das haben
Eduard Schwartz® Edmund Groag™ und andere un-
widerleglich bewiesen. Schon vor dem Toleranzedikt des Ciale-
rius hatte, wie erwiihnt, Maxentius von sich aus die Verfolgung
eingestellt; nach jenem Edikt verfiigte er dann bereits auch, weit
itber das von Galerius Gewihrte hinausgehend, die Riickerstattung
der konfiszierten Kirchengiiter. Die Christen in Rom durften unter
ihm in dem Schicksalsjahre 312 zum erstenmal wieder ungestort
Ostern feiern, tiiberhaupt sowohl in Italien wie in Afrika in voller
Freiheit und Ruhe ihr Gemeindeleben fithren. Wenn die ihm feind-
liche Uberlieferung, wenn Constantin selber in den Inschriften
sciner Statue in Rom und seines Triumphbogens % ihn als einen
« Tyrannen» und den eigenen Sieg iiber ihn als die Befreiung

" Vgl. Piganiol a. O. 183. 186.

Kaiser Const.1 66 = 260.

m R.-E. XIV 24062 ff.

G0 CIL. VI 1134 == Dessau Inscr. Lat. sel. 094.

=
x



— 403 —

Roms von einer Tyrannenherrschaft bezeichnet, so zielt das nicht
auf einen Verfolger der Christen, sondern auf den gewalttitigen
Herrscher, der mit Hilfe seiner Soldaten das Volk und zumal den
vermoglichen Stand der Senatoren durch harten Steuerdruck und
Erpressung aller Art heimgesucht hatte. Gerade die Senatoren-
klasse, der stadtromische Adel, der den Bedriicker Maxentius am
erbittertsten hafBite, hat noch Jahrzehnte spiiter, als im Reiche
lingst die christliche Kirche den Sieg errungen hatte, eine wahre
Hochburg heidnischer Reaktion gebildet; es sei nur erinnert an
(iestalten wie den vornehmen Gardeprifekten und Historiker Nico-
machus Flavianus oder dessen Vetter Symmachus, den meistbewun-
derten Redner seiner Zeit, den Widerpart des groBen Bischofs
Ambrosius von Mailand.

Und doch hat Constantin seinen Sieg iiber Maxentius der
Wirkung jenes « heilbringenden Zeichens » zugeschrieben, mit dem
die Schilde seiner Krieger geschmiickt waren. Wie haben wir das
zu verstehen? Der Kaiser selbst hat spiter seinem nachmaligen
Laudator Eusebius eine berithmt gewordene Geschichte erzihlt:
ihm sei vor Beginn des Krieges, also noch in Gallien, bei hell-
lichtem Tage, nach der Mittagsstunde, eine Erscheinung zuteil ge-
worden: am Himmel habe er iiber der Sonne mit eigenen Augen
das Siegeszeichen des Kreuzes leuchten sehen und daneben die
Inschrift gelesen Toire vixa (« Durch dieses siege!»); Staunen
habe ihn und das ganze Heer ergriffen, und wiihrend er noch immer
itber die Bedeutung nachsann, sei ihm in der folgenden Nacht
Christus selber erschienen mit dem am Himmel geschauten Zeichen
und habe ihm aufgetragen, dieses Zeichen in den Kimpfen gegen
die Feinde zur Abwehr zu gebrauchen. Eusebius gibt die Erzih-
lung wieder ' in seiner Lobschrift <auf das Leben des seligen Kai-
sers Constantin » und fiigt bei, der Kaiser habe ihm deren Wahrheit
mit cinem Eide bekriftigts:, Burckhardt hat hier das harte

61 Vita Const. 1, 28 1,

62 Diesen Eid, auf den sich Euseb so deutlich wie nur méglich beruft,
iibergehen Schwartz (Kais. Const.? 68 — *60f.) und Baynes (Pro-
ceed. Brit. Ac. 15, 347) mit Stillschweigen, wie denn Schwartz (ebd. 191 - -
*83) auch iiber Constantins eidliche Zusicherung, das Leben des Licinius zu
schonen. kein Wort verliert.



— 404 —

Urteil gefillt, die Geschichte wisse mit einem FEid Constantins
des GroBen nicht viel anzufangen, weil er unter anderm seinen
Schwager trotz eidlicher Versicherung habe ermorden lassen; iibri-
gens sei auch Euseb nicht zu gut dazu, zwei Dritteile der Erzih-
lung selber erfunden zu haben *. In der Tat muBl uns gerade der
Eid Constantins verdichtig vorkommen, denn fiir eine Erscheinung,
die das ganze Heer in Staunen setzte, hitten doch selbst nach zwei
Dutzend Jahren noch Zeugen beigebracht werden kénnen. Davon
abgesehen reimt sich diese Erzihlung in keiner Weise mit dem,
was vielleicht schon viel frither (wahrscheinlich nach 316, sicher
vor 324), zu Lebzeiten Constantins, der christliche Rhetor Lac-
tantius berichtet hatte von dem Traum des Kaisers am Vorabend *
vor der Schlacht am Ponte Molle; ja man darf behaupten, dal}
dieser iltere Bericht gar nicht hitte entstehen konnen, wenn wirk-
lich, wie Eusebius glaubhaft machen will, das ganze Heer bereits
in Gallien eine Erscheinung wahrgenommen und infolgedessen die
neue, mit dem Kreuz geschmiickte Standarte in den Feldzug nach
Italien getragen hitte. SchlieBlich wird die spiatere Erzihlung im
hochsten Grade entwertet dadurch, daB Eusebius selber, gleich-
falls bei Lebzeiten Constantins, in seiner Kirchengeschichte, und
zwar in einem wahrscheinlich erst nach 324, doch vor 326 geschric-
benen Abschnitt, wo er den Feldzug gegen Maxentius behandelt,
kein einziges Wort von jener Erscheinung des Kreuzes am Himmel
verlauten liBt, offenbar weil er von ihr einfach nichts weil} 5. Also
die Vision des Kreuzes mit den Worten 7Todrw rixa ist so schlecht
bezeugt als nur moglich; sie ist rein quellenkritisch erledigt, und
wir haben keinen Grund, mit Norman B a ynes® unsere Zuflucht
| % Const.! 395 = Gesamtausg. 11 290.

¢ Dall das Traumerlebnis buchstiiblich erst am Vorabend der Schlacht
stattgefunden habe, kénnte auf einer vereinfachenden, die Ereignisse zu-
sammendringenden Darstellung beruhen, die dem fern von Italien weilen-
den Schriftsteller zu Ohren kam. Aber selbst in der Nacht vor dem Kampfe
wiirden zur Not ein paar Kiibel Mennig geniigt haben, um Tausenden von
Kriegern die Anbringung des Zeichens auf ihren Schilden zu ermoglichen.

6 Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr, f. Geschichtswiss. 7 (1892) 233, 1
== Qesch. des Untergangs I' 454 = 1* 491, Schwartz Kaiser Const.!
68; 601. Laqueur Euseb. als Historiker 220. Grégoire Rev. de ’Uni-
vers. de Bruxelles 36 (1930/31) 254. Piganiol L’empereur Const. 71 1.

6 Proc. Brit. Acad. 15 (1929) 347.



— 405 —

zu der Auskunft zu nehmen, ein jeder miisse sich hier nach seiner
cigenen Weltanschauung entweder zum Glauben oder zum Unglau-
ben entscheiden. DaB das Symbol des Labarums urspriinglich
itberhaupt ein heidnisches gewesen wire, hervorgegangen aus
cinem ihnlichen Zeichen entweder des 6ffentlichen Sakralrechts
(Vota Publica o. dgl.) © oder der Magie des Sonnenkultes s, hat
man wohl zu beweisen gesucht, doch nicht sicher bewiesen. Wir
miissen es als ein von Anfang an christliches Symbol zu fassen
suchen . Warum hat Constantin es mit plotzlichem EntschluB als
Zier seiner Schilde gewihlt? Doch wohl nicht, wie Groag?
meint, in der Absicht, die zahlreichen Christen in Rom von Ma-
xentius abspenstig zu machen — diese hatten gar keinen Anlal,
mit dem tyrannischen Regiment des Maxentius noch in stirkerem
MaBe unzufrieden zu sein als die heidnischen Stadtrémer, befan-
den sich moglicherweise sogar in einem besonders scharfen Ge-
gensatz gegen den betont heidnischen, von Maxentius miBhandelten
Senat. Vielmehr scheint mir, dall wir an diesem Punkt schwerlich
iber dic zwingenden Erwigungen von Theodor Keim™ und
Otto Secck™ hinauskommen, wonach hier das von Lactantius
erzahlte Traumerlebnis in der Tat eine bedeutsame Rolle gespielt
haben muf3. Schon von Haus aus stand ja Constantin dem Christen-
tum nicht fremd oder gar feindlich gegeniiber. Bereits sein Vater
hatte, obwohl Heide, die von Diocletian verhingte Christenver
folgung in seinem Reichsteil Gallien und Britannien so schonend
als nur moglich durchgefiihrt. Er selber hatte als junger Mensch

69 So Grégoire Rev. de I'Univ. de Bruxelles 36 (1930/31) 257 f.

6 So Fr. Kampers Vom Werdegang der abendlind. Kaisermystik
(Leipzig u. Berlin 1024) 144 ff.

9 Piganiols Einfall (L’emp. Const. 74f. vgl. 90. 220), Constan-
tin habe im Zeichen des Sonnengottes zu siegen geglaubt und sich die christ-
liche Bedeutung des Symbols erst nachtriiglich einreden lassen (« Constan-
tin le crut. Il ¢tait chrétien sans le savoir »), wird mit Recht abgelehnt von
Hans v.Campenhausen, Deutsche Literatur-Zeitung 1933, 1211,

0 R.-E. XIV 2478,

“ Der Ubertritt Constantins des GroBen zum Christentum. Akadem.
Vortrag, gehalten am 12, Dez. 1861 im GroBrathssaale in Ziirich (Ziirich,
Orell, FuBBli u. Comp., 1862) 20 ff.

™ Deutsche Zeitschr, f. Geschichtswissensch. 7 (1892) 02f. 233 ff.;
Gesch. des Untergangs 1" 122 ff, ——= 2 1206 ff.



— 406 —

in Nikomedien die wunderbare Standhaftigkeit verfolgter Christen
beobachten kénnen ¥, wird sich auch tiber das schlimme Ende des
Verfolgers Galerius seine Gedanken gemacht haben. Bei seinem
Auszug aus Gallien hatte er die heidnischen Opferbeschauner be-
fragt und von ihnen nur Ungliicksweissagungen erhalten . Aber
in seiner Umgebung befanden sich auch Christen, darunter der
Bischof Ossius % von Corduba, der ihn nachweislich auf seinem
Zuge nach Italien begleitet hat ** und spiter ein Mann seines be-
sonderen Vertrauens geblieben ist. Diese Christen diirften ihn
darauf hingewiesen haben, daB es sich wohl lohnen koénnte, einen
Versuch mit der Macht ihres Gottes zu wagen. An der Existenz
der Heidengotter pflegte man auch auf christlicher Seite damals
nicht zu zweifeln; man hielt sie fiir feindselige, bose Dimonen;
die Frage war nur, wer dem andern iiberlegen sei, wer seinen
Anhiingern cher Sieg und Heil gewihren kénne, ob der eine
Christengott oder die vielen Gotter der Heiden 7. Solche Uber-
legungen mag auch Constantin angestellt haben und dabei von
Ossius immer entschiedener in eine bestimmte Richtung getrieben
worden sein. « Was aber den wachenden Geist erfiillt, das geht
auch in die Triume iiber» (Seeck). Moglicherweise war Constan-
tin tiberhaupt von Natur visionir veranlagt. Schon vor 312 in
seiner rein heidnischen Periode, hatte man ihn als Empfinger gott-
licher Visionen preisen diirfen ™. Jetzt, unmittelbar vor dem

“W Vgl. Schwartz Kaiser Const.® 00.

“ Daly Constantin « contra haruspicum monita » ins Feld gezogen sei,
bezeugt schon der heidnische Festredner im J. 313, Panegyr. 12 (9), 2, 4.

# Ossius, nicht « Hosius » ist die richtige Namensform; vgl. Cuth-
bert Hamilton Turner, Ecclesiae occidentalis Monumenta iuris antiquis-
sima | 532 (Oxford 1930). E. Stein Byz Zeitschr. 32 (1932) 122, 1.

7 Schon in dem bald nach dem Sicge, spiitestens im April 313 abge-
faliten Schreiben Constantins an den Bischof Caecilianus von Karthago Eus.
hist. eccl. 10, 06, 2 wird Ossius in der Umgebung des Kaisers erwithnt.
Vgl. Seeck Gesch. des Untergangs I' 455 -~ 11 405 f.

" Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiss. 7,92 f. -—= Gesch.
des Untergangs 1' 54 f. Uber die christliche Auffassung der heidnischen
Gotter als Diamonen vgl. auch Harnack Mission und Ausbreitung des
Christentums [* (Leipzig 1906) 118 ff. 242 ff.

™ So erzihlt ein heidnischer Festredner im . 310 von ciner Apollo-
vision, dic Constantin in Gallien auf der Riickkehr von seinem Feldzug gegen



407 —

I[Campfe mit Maxentius, scheint er tatsachlich unter dem lebhaften
Eindruck eines Traumgesichts gestanden zu haben, in dem er eine
jedes Schwanken ausschlieBende Offenbarung zu erkennen glaubte
und aus dem er die Zuversicht schopfte, daB die Zauberkraft des
christlichen Symbols alle Ungliicksprophezeiungen der Opfer-
schauer Liigen strafend ihm den Sieg verschaffen werde. Darin
driickt sich ja wohl eher ein handfester Aberglaube aus als eine
tief innerlich religiose Uberzeugung; bestenfalls ist ¢s eine Re-
ligiositiat echt antiker Art, die von Ethik nicht berithrt war. Nicht
nur Seeck, auch Burckhardt® und besonders nachdriicklich
Gaston Boissier® haben Constantin eine Neigung zum Aber-
glauben zugeschrieben.

Nachdem dann in der Schlacht der Christengott seine Uber-
legenheit iiber die Gotter 'der Heiden glinzend bewiesen hatte,
begann Constantin seinen Glauben an die erprobte Wunderkraft
des « Zeichens» zu bekennen. Ein Zeugnis dafiir bildet seine in-
schrift unter der Statue mit dem Kreuz in Rom *, cin zweites
der mit dem Monogramm Christi geschmiickte Helm, den Con-
stantin nach dem Ausweis sciner Miinzbildnisse sicher seit 317
(wie Alfoldi* glaubt, sogar schon seit dem Herbst 312) ge-
Maximian soll zuteil geworden sein, Paneg. 0 (7), 21, 3ff.: «. .. . wbi de-
Jlexisses ad templum toto orbe pulcherrimum, immo ad praesentem, ut vi-
disti. deum. Vidisti enim, credo, Constantine, Apollinem tuum comitante
Victoria coronas tibi laureas offerentem ... Ef immo, quid dico Credo?
Vidisti ieque in illius specic recognovisti.» Uber diese heidnische Vision
vgl. Keim a. O. 32, 80 und neuerdings W. Seston Mélanges Franz
Cumont (Annuaire de lnst. de philol. ¢t d’hist. orientales 4, Bruxelles
1030) 373 ff., dessen Polemik gegen Piganiol und Grégoire ich restlos
zustimme, wihrend seine eigenen Vermutungen meines Erachtens schon
daran scheitern, dall er Constantins romische Inschrift Eus. hist. eccl. 9,
0, 11 villig auBer Betracht LiBt. Die nur durch Eus. vita Const. 1, 17,
3.2, 12, 2 bezeugten  deogarsir und deiwe dpe, die Constantin spiter oft
empfangen haben soll, mégen auf sich beruhen bleiben.

“ Const.) 393, 402, 100 —- Gesamtausg. 11 280. 207. 343,

%0 La fin du paganisme 1 30. 42,

s Euseb. hist. cccl. 9, 9, 10f., von Schwartz (Kais. Const? 01),
der von dem Helm mit dem Monogramm keine Notiz nimmt, als Tiuschung
des Schriftstellers durch iibertreibende Behauptungen christlicher Gewihrs-
méinner aus Rom verdiichtigt.

2 Journ. of Roman Studies 22 (1932) 9ff.; Acta archacologica 5



— 408 —

tragen hat. Man wiirde sich trotzdem irren, wenn man anzunehmen
geneigt wire, daB nun in der Offentlichkeit irgend etwas von
einer pldtzlichen « Bekehrung» des Kaisers bekannt geworden
wire. Zwar daBl der gallische Panegyriker in seiner 313 gehaltenen
Rede zur Verherrlichung des Sieges iiber Maxentius* davon
schweigt *, will nicht viel besagen. Bedeutsam dagegen ist cin
christliches Zeugnis aus dieser Zeit. Noch im April 313, fast cin
Vierteljahr sogar nach der Mailinder Konstitution, begriinden die
donatistischen Bischofe eine Eingabe an Constantin kurz und
schlicht mit den Worten: « weil du von gerechtem Stamme bist und
weil dein Vater unter den andern Kaisern keine Verfolgung aus-
geiibt hat»®. Kein Wort von einer Hinwendung zum Christen-
tum oder vom « Sieg des Kreuzes»! Wohl aber mag im Innern
Constantins mehr und mehr der Gedanke Raum gewonnen haben,
daB er unter dem besondern Schutze des Christengottes stehe;
und von da ist es nicht mehr weit bis zu dem Glauben, dalB} er
dessen auserwiithltes Riistzeug, der begnadete « Diener Gottes»,
der « Mann Gottes» > sei, ja daB der Sieg dieses Gottes ihm auch

(1934) 99 f.; Mitteilungen des Archiiolog. Instituts, Romische Abteilung
50 (1935) 07.

8 Paneg. 12 (9).

st Haochstens  verschlciernde Andeutungen cines Wissens um  jenes
Traumerlebnis konnte man heraushoren aus Sitzen wie 2,5 « habes pro-
fecto aliquod cam illa mente divina, Constantine, secretum, quac delegata
nostri diis minoribus cura uni se (ibi dignatur ostendere » (« du hast einen
besonderen Verkehr mit jenem goéttlichen Geiste, der, geringeren Gottern
die Fiirsorge fiir uns iiberlassend, sich dir allein zu offenbaren geruht»
Schwartz Kais. Const.! 07 = 201), 4,1 «dic, quaeso, quid in consilio
nisi divinum numen habuisti? » (« welcher Rat leitete dich auBer dem Wink
der Gottheit? ») oder 4,4 « Te divina praccepta, illum superstitiosa malefi-
cia (scquebantur)» (« dir gaben gottliche Weisungen, dem Maxentius aber-
gliubische Zauberkiinste das Gelceit »).

8y« quoniam de genere iusto es, cuius pater inter ceferos imperatores
persecutionem non exercuil » Optat. Milev. 1, 22,

8¢ So nennt er sich z. B. dreimal im ). 335 in scinem groben Brief an
Arius und die Arianer (bei Gelasius Cyzicenus 7@ zard vipr #r Nixaiy ofro-
dor apaydéveon alviappe 3, 10, 18, 38, 42 ed. Loeschcke-Heinemann
Die griech. christl. Schriftsteller Bd. 28, Leipzig 1918: 6 roi Groi dridomans);
vgl. Schwartz Kais. Const.! 10 150 f. Pigauniol L'emp. Const,
188 1.



— 409 —

in seinem zielbewuBten Streben nach der Universalmonarchie zum
Erfolge verhelfen werde®. Sein Machthunger hatte eine ideale
Stiitze, ein stiitzendes Ideal gefunden. Seine Religionspolitik
ging fortan darauf aus, die Bischofe und durch sie die Christen
itberhaupt an sich zu ketten*. Schon seit dem April 313 machte
er die Kirche zum Gegenstand seiner besondern Fiirsorge . In
Rom und anderwirts hat er dann prichtige neue Kirchen bauen
lassen 0, Den Stand der Kleriker befreite er von listigen Pflichten
gegen den Staat. Aber diese Fiirsorge beschrankte sich nicht auf
Schenkungen und Privilegien; mehr als das, die Bischofe erhielten
schlieBlich sogar sehr weitgehende richterliche Befugnisse: in
jedem ZivilprozeB3 durfte an sie appelliert werden, ihr Urteil aber
galt als inappellabel. So wurde die Kirche in den Organismus des
Staates cingefiigt, wurde selber zum staatlichen Organ und konnte
so «neben Heer und Beamtentum eine weitere starke Klammer
der Reichseinheit werden »*1. Ungezihlte Schwankende sind durch
Constantins MaBnahmen der Kirche zugefiihrt worden, und die
Christen haben sich aus einer Minoritiit in eine immer stirker aus-
geprigte Mehrheit gewandelt. Constantin durfte erwarten, daB
die von kaiserlicher Gunst besonnte Kirche ihm helfen werde,
ihre « Macht iiber die Seelen» auch fiir den Staat nutzbar zu
machen 2,

Sicherlich war es sein Wunsch, dall das Heidentum mit der
Zeit verschwinde. Aber noch am 15. Mai 319 konnte er verfiigen,
daB die Heiden die 6ffentlichen Altire und Tempel besuchen und
ihre Feste in gewohnter Weise feiern diirften*s. Und auch spater
hat er es ausdriicklich abgelehnt, den ProzeB ihrer Bekehrung mit

8T Vgl. Seeck Deutsche Zeitschr, f. Geschichtswiss. 7, 91 == Gesch.
des Untergangs 11 54,

s Vgl. Karl Miller Histor. Zeitschr. 140 (1920) 271.

v Vgl. Schwartz Kaiser Const.? 02. 04. 7L

“0 Liber Pontificalis 1, 172; vgl. Caspar Papsttum I 124ff. Pi-
ganiol L'emp. Const. 112 {f.

M K, Miiller a.O.

92 Vgl. Max Vogelstein, Kaiseridee- Romidee (Breslau 1930) 80.

wi Cod. Theodos. 9, 10, 2: adite aras publicas atque delubra et con-
suctudinis vestrae celebrate sollemnia.



— 410 -

Gewalt zu beschleunigen®. Wohl unterdriickte er das Orakel-
wesen % den privaten Opferkult?s; den Opferdienst staatlicher
Beamter und einzelne grob unsittliche Tempelkulte, aber das
Heidentum als solches auszurotten hat er nicht einmal versucht,
im Gegenteil bis zuletzt ihm noch immer « etwas Gunst» bewie-
sen*’. Eine zweite Tatsache nimlich, die gegenwirtig wieder in
Vergessenheit zu geraten droht, obwohl schon Burckhardt sie
beobachtet hatte, bilden die « heidnischen Sympathien», die Con-
stantin bis fast ans Ende seines Lebens aufrechterhalten hat. Als
einer der ersten“ hat Burckhardt den Finger gelegt auf eine In-
schrift®, die uns unzweideutig beweist, daB Constantin noch in
dem Zeitraum 333/337, also innert seiner vier letzten Lebensjahre,
einen rein heidnischen Tempelbau gefordert hat: er gab den Biir-
gern des umbrischen Landstidtchens Hispellum (j. Spello) die
Erlaubnis, der kaiserlichen Dynastic (der « gens Flavia») einen
prichtigen Tempel zu errichten, mit der einzigen Bedingung, daB
dieser nicht « durch den Trug irgend eines ansteckenden Aberglau-
bens befleckt werde» 1 — « worunter sich jeder denken konnte,
was er wollte», fiigt Burckhardt ' hinzu, und dieses Urteil trifft
noch heute den Nagel auf den Kopf. Duruy' versteht unter
«superstitio» hier das Christentum; umgekehrt erkennen darin

94 Vgl. Constantins Erlall Eus. vit. C. 2, 56. 00, der schon darum keine
Filschung Eusebs sein kann, weil er im Widerspruch steht zu der Behaup-
tung desselben Eusebius (ebd. 2, 45. 4, 25), dall Constantin den « Gotzen-
dienst » verboten habe. Vgl. G. Boissicr, Fin du paganisme 1 17, Anm.
Seeck Zeitschr. f. Kirchengesch. 18, 341.

95 Vgl. immerhin Joh. Geffcken Der Ausgang des griech.-rom.
Heidentums (Heidelberg 1920) 96. 280, 50f.

9 Vgl. Piganiol L’emp. Const. 120.

Yo Burckhardt Const? 449 - - Gesamtausg. 11 203,

" Vorangegangen, aber ihm unbekannt geblieben war Mommscn
Epigraph. Analekten Nr. 9 (Berichte der Siichs. Ges. d. Wiss. 1850, 199 ff.
-~ QGes. Schriften VIII 24 {f.).

9 CIL XI 5265 == Dessau Inscr. Lat. sel. 705.

100 pe cuinsquam contagiose superstitionis fraudibus polluatur.

101 Const.! 403 = Gesamtausg. 11 207.

10z Hist. des Romains VII 04.

T



— 411 —

Seeck, V.Schultze™ Joh.Geffcken', Ernst Steinws
und B a yn e s1% gerade die heidnische Form des bisherigen Kaiser-
kultus, also die heidnischen Kult- und Opferhandlungen iiber-
haupt; Piganiol glaubt, daB jene Bedingung zu den MaB-
nahmen gehore, durch die Constantin das Heidentum zu ecinem
philosophischen Monotheismus ldutern wollte; es habe sich fiir
ihn darum gehandelt, die herkommlichen heidnischen Riten streng
zu sidubern von allen magischen oder skandalésen Zutaten. Wahr-
scheinlich sind alle diese Deutungen verfehlt, weil zu bestimmt;
es liegt lediglich eine jener bewuBten Zweideutigkeiten vor, durch
die Constantin den religiosen Zustand «in der Schwebe zu
halten » suchte 109,

Anzeichen «letzter heidnischer Sympathien» des Kaisers sind
auch zu erblicken in den merkwiirdigen magischen Zeremonien,
die er bei der Griindung und wieder bei der Einweihung 'seiner
neuen Hauptstadt Konstantinopel vollziehen lieB, insbesondere in
der Errichtung zweier Bildnisstatuen, der einen auf riesenhoher
Porphyrsiule, der anderen, vergoldeten, die alljiahrlich an der Ge-
burtstagsfeier der Stadt auf einem Wagen durch den Hippodrom
gefahren wurde: beidemal lie Constantin da sich selber dar-
stellen und zwar als Sonnengott im Strahlenkranz; unter dem
KoloB war am Sockel der Siule zu lesen: « Constantin, dem gleich
dem Helios leuchtenden» — eine deutliche Kundgebung, dal3 er
auch damals noch nicht ginzlich gebrochen hatte mit dem Kult
des Sonnengottes ') den unter den fritheren Kaisern namentlich

103 Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiss. 7 (1892) 91, 3 - - Gesch.
des Untergangs 11 439,

ot Zeitschr, f. Kirchengesch. 7, 364 f.

105 Der Ausgang des griech.-rom. Heidentums 04,

106 Gesch. des spiatrom. Reiches 1 140,

107 Proceed. Brit. Acad. 15, 385.

108 [’emp. Const. 182, 1; Revue des études latines 14 (1936) 231,

19 Burckhardt (Const! 423, 2376 -= Gesamtausg. Il 312) be-
zeichnet mit diesem Ausdruck das Verhalten Constantins gegeniiber den
kirchlichen Parteien; Joh. Geffecken (Der Ausgang des griech.-rém,
Heidentums 94) iibertrigt ihn mit Recht auf seine Stellung zu Christen-
und Heidentum.

110 Vol. Preger Hermes 30 (1901), 457 ff.; dazu Geffecken a. O.
279, 217.

1=



— 412 —

Constantins engere Landsleute, die I[llyrier, seit Claudius Gothi-
cus ' als ihren besondern Schutzgott verehrt hatten. Bis 324 lie
er auch Miinzen prigen mit Bild und Namen des Sol Invictus, ja
eine inschriftliche Weihung im pisidischen Termessos ist gewid-
met « Constantin, dem alles schauenden Helios» 2, Sonnenkult
und Kaiserverehrung gehen hier Hand in Hand ; mit entschiedenem
Christentum sind sie beide schlechterdings nicht vereinbar. Sicher
ist es kein Zufall, daB gerade unter diesem Kaiser unser Sonntag
und unser Weihnachtsfest ihre heute noch giiltige Regelung er-
fahren haben. Im Jahr 321 ist der erste Tag der Woche, Tag des
Sonnengottes nach heidnischer, Tag des Herrn nach christlicher
Ausdrucksweise, zu einem staatlichen Ruhe- und Feiertag erhoben
worden 5, Und ins Jahr 335 fillt, so scheint est, mindestens
in Rom die Verlegung des Gedichtnisses der Geburt Christi vom
0. Januar auf den 25. Dezember, den alten Natalis Solis Invicti,
den Geburtstag des unbesieglichen Sonnengottes. Mag all das
vielleicht auch als eine « Briicke » gedacht gewesen sein, die Vielen
den Ubertritt von der alten zu der neuen Religion erleichtern
sollte 12 jedenfalls macht sich in den Formen auch hier eine be-
wulite Zweideutigkeit, ein «in der Schwebe halten» geltend 117,
Das gleiche ist zu sagen von der beriihmten Formel, die bald
nach 312 an Constantins Triumphbogen in Rom angebracht
wurde 7: «instinctu divinitatis, mentis magnitudine », « durch die
Inspiration der Gottheit und die Grofe seines Sinnes» habe er
mit den Waffen der Gerechtigkeit den Staat von dem Tyrannen
befreit. Auch in Constantins Erlassen und Urkunden, ebenso

L Vgl Maurice, Comptes-rendus de ’Acad. des Inscr. 1900, 168.

112 Vgl Baynes Proceed. a. O. 434.

i3 Cod. Theodos. 2, 8,1 (3. Juli 321).

14 Vgl. Usener Rhein. Mus. 60 (1903) 490. Arnold Meyer
Das Weihnachtsfest (Tiibingen 1913) 30. Piganiol L’emp. Const. 201.

"o Vgl Karl Miiller Histor. Zeitschr. 140 (1920) 263. Baynes
a. 0. 440.

16 Vgl. Mommsen Ges. Schriften VIII 23: « Selir interessant ist das
Bestreben der Staatsregierung, aullerhalb des konfessionellen Gebiets fiir
die Feste des Staats cinen neutralen Boden zu gewinnen, auf dem dic Biirger
aller Kulte sich bewegen konnten ».

17 CIL VI 1134 = Dessau Inscr. Lat. sel. 694.



— 413 —

wieder in den an ihn gerichteten Festreden der heidnischen « Pa-
negyriker» stoBen wir immer wieder auf solche neutrale, schil-
lernde Allgemeinbegriffe wie «hochste Gottheit», «gottlicher
Geist», «gottliches Numen», «gottliche Inspiration», «himmli-

scher Wink », « héhere Gewalt », «alles Gottliche, das im Himmel
thront » 118,

DaB Constantin fast bis zuletzt AuBerlich nicht zur Kirche
gehorte, steht fest. Er ist bis unmittelbar vor seinem Tode weder
getaufter Christ noch Katechumene gewesen, hat sich wohl nicht
einmal, wie Schwartz meint, der niedersten Stufe der soge-
nannten « Horer» angeschlossen ') die nur in den Vorhofen der
Kirchen stehend einem Teil der Gottesdienste beiwohnen durften.
Gelegentlich hat er sich selber bezeichnet als « Bischof derer, dic
aubBerhalb der Kirche stehen», Wie er sich aber in seinem
Innern zu den Glaubensfragen stellte, wird kaum jemals mit
GewiBBheit zu ergrinden sein. Man tut ihm schwerlich Unrecht,
wenn man ihn mindestens fiir innerlich unsicher halt. Nach auBen
trat ein Schwanken und Tasten zutage; Piganioltt wollte dar-
aus auf ein ehrlich bemiihtes Suchen nach der Wahrheit schlieBen
(«un pauvre homme qui tatonnait»); richtiger ist es doch wohl,
hier die kluge Zuriickhaltung des Staatsmannes zu erkennen, der
auch auf religions- und kirchenpolitischem Gebiet vor allem der

U8 summa divinitas, mens divina, divinum numen, divino monitus ini-
stinctu, nutu caelesti, superna potentia, quicquid est divinitafis in sede
caelesti vgl. Heikel Eus. I, S.LXXXIIL. Baynes 405 Piganiol 83,

119 Diese Deutung von Eus. vita Const. 1, 32 vertrat Schwartz Nachr.
d. Gott. Ges. d. Wiss., phil.-hist. KI. 1904, 545; R.-E. VI 1422; Kais.
Const.! 08 f. Angezweifelt haben sic Gustav Kriiger Lit. Centralbl.
1013, 206 und Baynes a. O.431. Neuerdings erklirt Schwartz (Kais.
Const.2 063) wice Baynes, dafl der Kaiser nicht vor den Tiiren der Kirchen
stand, sondern sich die Bibel in seinem Palaste vorlesen lieBl; trotzdem hiilt
er an seiner Auffassung voa Constantins kirchenrechtlicher Stellung als
axvowmusros fest.

130 1 fxroc faioxonos Eus. vita Const. 4, 24, nach dem Zusammenhang
richtig erklirt von Heikel Eus. 1 S. LXIV. Babut Rev. crit. 68 (1909 11)
3062ff. Baynes a.O. 363. 420, Piganiol L’emp. Const. 223,

121 L’emp. Const. 226.



— 414 —

Herrscher bleiben und beide Parteien gleichmiBig in Respekt
halten wollte 122,

In auffallendem Gegensatz zu der Gelassenheit, mit der Con-
stantin _den AussterbeprozeB des Heidentums sich selbst und der
Zukunft iiberlieB, steht der energische Eifer, mit dem er die christ-
liche Kirche, auf die er seine Hoffnungen gesetzt, seinem Willen zu
unterwerfen und in bestimmte Bahnen zu lenken suchte. Die Glau-
bensstreitigkeiten innerhalb der Kirche waren ihm augenschein-
lich duBerst unwillkommen. Zwar muf8 man bei ihm ein wirkliches
Verstandnis fiir theologische Probleme nicht suchen wollen 2%, In
das Wesen der christlichen Dogmatik ist er nicht eingedrungen,
so ausgiebig er auch, nach Eusebs Versicherung ', in seinen spi-
teren Jahren vor dem Hofe, ja vor groBer geladener Zuhorerschaft,
hochstselbst als Prediger aufzutreten liebte. Auch seine sehr er-
baulich klingenden schriftlichen Kundgebungen an die Kirche darf
man nicht als Zeugnisse fiir seinen personlichen Glauben bewer-
ten 12, Sie stellen ihn lediglich in das Licht, in dem er von seinen
christlichen Untertanen gesehen werden wollte kénnen iibri-
gens in weitgehendem MaBe durch christliche Federn geformt
sein 7. Schon in der iiberlieferten Auswahl dieser Schriftstiicke

22 Vel Duruy Hist. des Romains VII 62. Schwartz Kais. Const.!
051, *88, Hans v. Campenhausen Deutsche Lit.-Zt. 1933, 1211.

128 Vgl. Heikel, Euseb. I S. LXXXII ff. Max Vo gelstein Kaiser-
idee--Romidee 65. 69.

121 Vita Const. 4, 29. 32, 55,

126 Wortlich 1iBt sich auf Constantin iibertragen, was Joh. Haller
(Das Papsttum 12 143) von Papst Leo I. bemerkt: « Amtliche Schriftstiicke
und geistliche Gelegenheitsreden sind kein Spiegel, in dem man das geistige
Antlitz eines Menschen sehen kénnte. In diesem Fall kommt hinzu, daB dice
Frage sich aufdringt, wie viel von dem, was unter seinem Namen geht, aus
LLeos eigener Feder geflossen ist».

126 Vgl. Schwartz Kais. Const.® 159.

127 Richtig hervorgehoben von Piganiol L’emp. Const. 104. Von
diesem Gesichtspunkt aus sind auch der Brief Constantins an Anullinus
den Prokonsul von Afrika vom April 313 (Eus. hist. eccl. 10,7) und sein
Schreiben an die in Arles versammelten Bischéfe vom J]. 314 (Optatus Milev.,
append. V, Corpus script. eccles. Latin. 26 p. 208) zu beurteilen, auf die
Baynes (a. O. 348 f. 351; Byzantin. Zeitschr. 34, 119) und neuerdings auch
Schwartz (Kais. Const® 02f.) besonderes Gewicht legen.



bei den christlichen Schriftstellern liegt mindestens eine starke
Einseitigkeit 5. Andere, an Heiden gerichtete und vermutlich von
heidnischen Kanzleiriten redigierte Dokumente '* sind fiir uns zum
groBen Teil verloren gegangen®. Der Wert der Inschrift von
Hispellum beruht nicht zuletzt darauf, daB wir hier einen ganz
dhnlichen Ton salbungsvoller Gespreiztheit vernehmen, nur ohne
jeden christlichen Beiklang. Es ist derselbe bombastisch hieratische
Stil, der bei den heidnischen Festrednern wiederkehrt; er entspricht
dem Geschmack der Zeit und dem sonstigen Pomp, wie er z. B. im
Kaiserornat und in allen Formen des Hofzeremoniells entfaltet
wurde. Auch den verziickt gen Himmel gerichteten Blick zeigen
nicht erst die Miinzbildnisse Constantins, der dadurch als religio-
sissimus princeps gekennzeichnet werden soll, sondern schon
manche frithere Darstellungen heidnischer Kaiser seit dem 2. Jahr-
hundert 1,

Worauf es Constantin in seiner Kirchenpolitik ankam, das
war die Stirkung sciner personlichen Macht und — was damit
cins und dasselbe ist — der Macht des Reiches. Schon das Kreuz
hat er ja nicht iibernommen als eine Gewihr der Erlosung von
Schuld und Siinde, sondern als den zauberkriaftigen Talisman,
dessen Macht er erfahren hatte und auch weiterhin zu erfahren
hoffte. Wenn er spiiter die gegnerischen Kirchenhdaupter Alexan-
der und Arius in einem Brief 32 beschwort, ihren unverniinftigen
Streit iiber « spitzfindige » und « geringfiigige » Fragen, die man
von vornherein nicht hitte aufwerfen sollen, beizulegen und ihm
den Schlaf der Nichte wiederzugeben, so wird es klar, dal} ihm
dic dogmatischen Probleme an sich gleichgiiltig sind, dal ihm
aber sehr viel gelegen ist an der Einheit der Kirche; ihre Ge-
schlossenheit gehort fiir ihn zu den Staatsnotwendigkeiten, ohne
deren Erfiillung ihm geradezu die Einheit und innere Kraft des
Reiches gefihrdet erscheint. Erreicht hat er dieses Ziel nur vor-

128 Vgl Hans v. Campenhausen Deutsche Lit-Zt. 1933, 1212,

12 Vgl, Maurice Comptes-rendus de ’Ac. des Inscr. 1009, 174 {.

Lo Vgl Duruy a. O. 61f. 64.

11 Vel, Alf61di Finfundzwanzig Jahre Romisch-germanische Kom-
mission (Berlin u. Leipzig 1930) 41 ff.

142 Eus. vita Const. 2, 04 72.



— 416 —

tibergehend im groBen Reichskonzil von Nicia (325): da hat er
die kirchliche Einheit wirklich erzwungen und alle Bischofe auf
cine gemeinsame Bekenntnisformel verpflichtet, das bekannte
«vieldeutige » 1 Guoodaios v aarpi « wesenseins mit dem Vater»
(consubstantialis patri). Aber vorher und nachher ist ihm nichts
als MiBerfolg zuteil geworden. Im Streit mit der fanatisch rigo-
ristischen Sekte der Donatisten in Afrika (313-—321) iiberlieB er
den Entscheid zunichst zwei Bischofsversammlungen; als die Do-
natisten sich nicht fiigten, legte er sich personlich ins Mittel, lieB
die Parteifithrer nach Italien kommen, verhandelte mit ihnen frucht-
los hin und her, griff dann mit scharfen StrafmaBnahmen ein,
reizte dadurch die Donatisten zum duBersten Widerstand, — und
das Ende war, daB er den Riickzug antrat und der Sache ihren
Lauf lieB: alles in merkwiirdig raschem Wechsel von Verfiigungen
und Widerrufen! Ahnlich entwickelte sich nach Niciia jenes Theo-
logengezink, das im Konzil so gliicklich beigelegt schien. Der
geistliche Parteihader lebte neuerdings auf, nahm immer wider-
lichere Formen an und artete schlieBlich aus in einen brutalen
[Campf um die Macht; Constantin aber faBite nach lingerem Zau-
dern und abermaligen jihen Stimm[ll]gSlltllscllliigc11 den EntschluB,
das Steuer mit einem Ruck herumzuwerfen, den unnachgiebigen
und herrschsiichtigen Patriarchen Athanasius von Alexandrien ab-
zusetzen und ihn in die Verbannung zu schicken, wihrend der in
Nicia exkommunizierte Arius und seine Freunde wieder zu Gnaden
angenommen wurden, darunter jener Bischof Eusebius von Niko-
medien, von dem Constantin /n extremis die Taufe empfing.

Und — als sollte auch nach seinem Tode die Neutralitiit des
Schwebezustandes fortdauern — der Entschlafene ist der hochsten
Ehrungen {eilhaftig geworden, die sowohl das Heidentum wie die
christliche Kirche zu vergeben hatten: als «divus» ist er in den
Olymp eingegangen zu all den fritheren Kaisern, die durch Senats-
beschluB  waren der Apotheose wiirdig befunden worden; die
griechisch-orthodoxe Kirche aber hat ihn unter die Heiligen er-
hoben, ja ihm den Titel des «apostelgleichen» beigelegt und im
Kalender ihm den 21. Mai als Festtag zugewiesen.

133 Schwartz Kaiser Const.l 140 =- 2131,



— 417 —

Das eigentliche Problem «liegt in der Diskrepanz zwischen
Constantins faktischen Handlungen und seinen kirchenfreund-
lichen AuBerungen» ™ — so hat nicht nur Burckhardt * empfun-
den. Vielleicht sollte gerade die Gegenwart nicht mehr so fassungs-
los wie frithere Geschlechter dem Ritsel eines Mannes gegeniiber-
stehen, der, religios unsicher wenn nicht gleichgiiltig, aber von
eisernem Willen und unbindigem Machtstreben erfiillt, auch auf
cinem Weg, den Gewalttat und Leichen zeichnen, in sich das Be-
wubtsein hegt und immer wieder sich darauf beruft, daB er cine
besondere Sendung zu erfiillen habe, daB er Vollstrecker des gott-
lichen Willens, daB er ein Werkzeug in Gottes Hand sei, unter
deren wunderbarem Schutz und sichtbarem Segen er habe GroBes
vollbringen diirfen.

13 Hans v. Campenhausen Deutsche Lit.-Zt. 1933, 1212,

135 Schon in seinem Vorlesungsheft vom 30. Miirz 1849 notierte Burck-
hardt stichwortartig: « Das Christentum nun Staatsreligion (Constantins
Personlichkeit im MiBlverhiiltnis dazu) ». Vgl. Gesamtausg. 11, S.IX.

Korrektur-Zusatz.

Nachtriglich sei hingewiesen auf die Abhandlung von M. Gelzer
« Der Urheber der Christenverfolgung von 303 » (in: « Vom Wesen und
Wandel der Kirche. Zum 70. Geburtstag von Eberhard Vischer », Basel 1035,
S. 351f). Hitte ich mich dieser Ausfithrungen nicht zu spiit crinnert, so
wiirde ich mich iber den Grad der Christenfeindlichkeit des Galerius und
sceiner Mitwirkung an der diocletianischen Christenverfolgung zuriickhaltender
geiuBert haben. Zu sonstigen Anderungen bietet mir Gelzers Aufsatz keinen
AnlaB.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XVII, Heft 4 3



	Constantin der Grosse und das Christentum

