Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 14 (1934)

Heft: 3

Artikel: Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron
Autor: Aebischer, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-72183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-72183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron.
| Par Paul Aebischer. *

Tout dernierement encore, le Chasseron, sommet du Jura qui
domine Sainte-Croix, a été I’objet d’une notice on ne peut plus
complete due a la plume de M.V.-H. Bourgeois®: il y parle de
tout ce qui a trait, de prés ou de loin, & cette montagne, et ne se
contente méme pas de remonter au déluge pour retracer 1’his-
torique de notre sommité, puisqu’il commence par les «ténébres
des ages géologiques », alors que se tassérent les diverses couches
de roches des Alpes, ce qui aurait eu lieu il y a au moins vingt
millions d’années. Mais, & coté de ces indications, nous trouvons
dans l'opuscule de M. Bourgeois des détails plus intéressants, a
propos des travailles archéologiques faites au Chasseron, tant sur
la créte qu’au-dessous. Il rapporte qu’on y a mis au jour »de
nombreuses tuiles romaines, «attestant ’existence de batiments
sur le sommet principal », ainsi que de monnaies, romaines égale-
ment: ces dernieres découvertes, ajoute l'auteur, ont déja été
signalées par Levade ,dans son Dictionnaire géographique du can-
ton de Vaud, paru en 1824, et par Lutz trois ans plus tard, dans
son Dictionnaire géographique et statistique de la Suisse, ce der-
nier sans détails précis. « C’est en 1850 — continue M. Bour-
geois — que le professeur Lesquereux découvrit au sommet du
Chasseron de nombreuses tuiles romaines brisées, ainsi que des
monnaies; le Dr Campiche, de Ste-Croix, continua les recherches,
dont le résultat établit sur une base solide la réputation du sommet
du Chasseron comme station romaine. Le succes de ces trouvailles
se répandit au loin, et le 4 aofit 1850, la Gazette de Lausanne
publiait un article disant: « On vient de faire dans nos contrées

! Victor-H. Bourgeois, Le Chasseron, Yverdon 1932, 69 pages.



— 285 -—

une découverte intéressante pour !’histoire. Il y a quelques se-
maines, un jeune homme, occupé i herboriser au pied du Chas-
seron, trouva une médaille romaine en arrachant une plante. Ce
fut bientdt connu a Fleurier et 4 Ste-Croix. Des lors, un grand
nombre de personnes de ces localités ont fait des fouilles sur les
lieux, et ont trouvé, jusqu’a présent, environ 200 monnaies ro-
maines trés variées. On a trouvé aussi des briques, des fragments
de vases, des clochettes presque intactes d’une forme trés parti-
culiere, des instruments en fer, etc. Cette découverte si étonnante,
au-dessus de ’une des sommités les plus élevées du Jura, oll
‘aucun vestige n’indique la présence de ’homme dans Pantiquité,
a mis en éveil les habitants de Ste-Croix, et, chaque jour, le Chas-
seron, devenu une espéce de Californie, voit arriver une multitude
de travailleurs, la pioche sur I’épaule, qui s’empressent de fouiller
le terrain dans tous les sens. A Ste-Croix seulement on a recueilli
jusqu’a présent au moins 150 médailles. D’aprés la nature du
terrain oli ces objets se trouvent, il parait trés probable qu’un
temple paien existait sur la créte du rocher et qu’a sa destruction
les fragments ont été lancés au bas. Pour ’historien savant, cette
découverte doit donner lieu a des recherches intéressantes sur
la nature de 1’édifice» 2.

Nous verrons bientdt quels sont les savants qui, postérieure-
ment a cette date de 1850, se sont occupés de ces découvertes:
pour 'instant, il n’est pas inutile de revenir en arriere, et de tenter
de rechercher & quelle époque remontent les premiéres trouvailles
de monnaies faites au Chasseron.

Le premier qui en aurait parlé, d’aprés Bourgeois, serait
Levade, en 1824. Dans ’article Chasseron de son dictionnaire, il
dit en effet qu’« on a trouvé plusieurs fois au pied du Ckasseron
un grand nombre de médailles romaines»?; et a larticle 'Ste-
Croix, il remarque aussi qu’on a mis au jour «une quantité assez
considérable de médailles antiques, tant en bronze qu’en argent,
dont les plus récentes sont de Gallien»+. Mais, selon une indica-

2 V.-H. Bourgeois, op. cit., pp. 21—22.

8 L. Levade, Dictionnaire géographique, statistique et historique du can-
ton de Vaud, Lausanne 1824, p. 67. '

4 L. Levade, op. cit., p. 100.



— 286 —

tion bibliographique de M. Viollier 3, ces découvertes auraient été
mentionnées antérieurement déja i cette date de 1824: Franz-
Ludwig de Haller, en 1812, dans son ouvrage intitulé Helvetien
unter den Romern, dit que «mitten im Jura, zundchst an den
Burgundischen Gréinzen, hat man von Zeit zu Zeit romische Alter-
thiimer ausfindig gemacht; am FuBe des Bergs Chasseron, un-
weit dem Dorfe Ste-Croix, entdeckten einige Arbeiter vor 40—50
Jahren eine betrachtliche Anzahl von silbernen und kupfernen
Miinzen, deren die jiingsten von Gallienus waren» ¢, Cette der-
niere indication nous permet d’admettre que c’est bien de cet
ouvrage de Franz-Ludwig de Haller que Levade a tiré ses pré-
cisions; une note ensuite fait connaitre que ce n’était du reste pas
la premiere fois que de Haller traitait de ces trouvailles de Ste-
Croix: il renvoie en effet a2 un de ses travaux antérieurs, le Ver-
such einer Geschichte der Helvetier unter den Romern?, imprimé
en 1793, olt effectivement il dit que « unweit dem Bermschen
Dorfe Ste-Croix am Passe von Iferten nach der Franche-Comte,
hat man unten am FuBe des Chasseron.... eine Anzahl Kupfer-
und Silbermiinzen entdeckt, welche nicht spiter als Gallienus
sind ».

I1 est par conséquent probable que peu apres 1760 déja, on
avait commencé a déterrer des monnaies romaines au Chasseron.
N’était-ce jamais arrivé auparavant? On ne saurait le dire: Leu
cependant, qui ne dédaigne point a ’occasion de faire une allusion
aux traces laissées par les Romains dans notre pfajys, ne dit rien,
ni dans son article sur Ste-Croix, ni dans celui qu’il consacre a
Bullet, ni dans celui qui porte comme en-téte Secheron — c’est
ainsi qu’il dénomme le Chasseron — qui puisse laisser croire
qu’entre 1750 et 1760 il ait entendu parler de semblables décou-
vertes. Ce qu’il y a de certain, c’est que les trouvailles les plus
considérables paraissent'bien avoir eu lieu a parti;r-de 1830: le

5 D. Viollier, Carte archéologique du canton de Vaud des ortgmes a
Pépoque de Charlemagne, Lausanne 1927, p- 99. o
6 Fr.-L. von Haller, Helvetien unter derz Romem 2. Teil, Bern 1812 2
p. 341. -
7 Fr.-L. von Haller, Versuch einer Geschzc/zte der Helvetzer unter derz
Romern, Ziirich 1793, p. 209.



— 287 —

jeune homme dont parle la Gazette de Lausanne a été suivi de
nombreux imitateurs, puis du professeur Lesquereux, puis du
Dr Campiche.

Toutes ces découvertes, du reste, n’ont pas plus €té faites
au méme endroit qu’a Vla méme époque. Il est regrettable sans
doute que les données que nous possédons ne soient pas plus
précises, et que les archéologues d’alors n’aient pas jugé a propos
de recueillir des renseignements plus clairs et plus exacts, comme
aussi qu’ils n’aient point cherché a rassembler toutes ces monnaies,
dont la plus grande partie est aujourd’hui perdue, bien plurs que
si elles étaient restées sous le sommet du Chasseron.

Car si M. Gruaz affirme que des centaines de pieces® ont
passé dans les mains des particuliers, qui les dégageaient souvent
des mottes de terre dans lesquelles elles étaient prises, il n’en
est pas moins vrai qu’une centaine de pieces seulement ont
été sauvées: une vingtaine au Musée d’archéologie de Lausanne
(elles proviennent, ainsi que les objets dont il sera question plus
loin, de la collection particuliére du Dr Campiche), et quatre-vingts
environ au Musée de Ste-Croix ®. Quoi qu’il en soit, ces monnaies
se répartissent sur une longue période: de Pompée a Héraclius Ier,
semble-t-il 19, Et le bronze de Pompée n’est peut-étre méme pas
la plus ancienne pitce retrouvée; on y a découvert a plusieurs
reprises des monnaies gauloises de Marseille et de Vienne, ainsi
que de Castulo en Tarragonaise; un bronze de Marseille, en par-
ticulier, daterait du premier siécle avant notre ere?li,

-8 M. V.-H. Bourgeois, op. cit., p. .23, fait dire a-M. Gruaz qui «si a
I’époque de cette découverte, ’on avait agi et fouillé avec plus de méthode,
et de soins, c’eiit été probablement plus d’un millier de monnaies que I'on
aurait conservées». En réalité, M. Gruaz est plus prudent dans ses éva-
luations: il a ‘parlé une fois de « centaines de piéces», il est vrai, mais il
admet ailleurs que les monnaies conservées dans les collections officielles
formeraient 4 peine la moitié de ce qui a été recueilli. (J. Gruaz, Le Chas-
seron et les temples de montagne Revue hlstorlque vaudoise, 2le année
(1913), p. 47.) - :

9 J. Gruaz, Les trouvailles monétaires du C/zasserorz, Revue suisse de
numismatique, t, XIX (1913), pp. 159—166.

10, Gruaz, art. cit., pp. 162—166.

u J. Gruaz, art. cit.,, p. 161.



— 288 —

A coté de ces monnaies ont été remis au jour différents autres
objets: un forques de bronze, trois clochettes dont deux en bronze
et une en fer, trois hachettes votives, deux lampes a godet. Tous
ont été réunis par le Dr Campiche, dont la collection passa au
Musée de Lausanne en 186112, Mais la aussi, ces objets ne semblent
étre qu'une partie de ce qui a été retrouvé: Particle de la Gazefte
du 4 aofit 1850, nous ’avons vu, parle aussi de fragments de vases
et d’instruments en fer. Il est vrai que cette derniere indication
est assez vague pour se rapporter aux hachettes ou aux lampes.

Ce méme communiqué mentionnait, nous le savons aussi, des
briques. Et il émettait I’hypothése, sans doute formulée par quel-
que érudit de la région, qu'un temple aurait existé sur la créte
du rocher, soit sur le sommet du Chasseron, et que c’est lors de
la destruction du sanctuaire que les fragments auraient été jetés
dans le précipice. Deés 1855, le baron de Bonstetten semble faire
bon accueil a cette suggestion: « Il parait — dit-il — qu’il existait
sur le point culminant de cette montagne un autel oit les Hel-
véto-Romains venaient faire des sacrifices et déposer des offrandes
a quelque divinité... Une partie du plateau sur lequel cet autel
avait été élevé s’est malheureusement écroulée dans des endroits
inaccessibles, et il n’est resté d’autres vestiges de construction
que des tuiles romaines» 3. C’est une opinion semblable que Pon
retrouve dans le Dictionnaire de Martignier et de Crousaz '*: mais
ce serait, précisent-ils mal a propos, au sommet de la montagne
qu’auraient été découverts les vestiges de cet établissement romain.

12 J. Gruaz, Le Chasseron ..., pp. 45—46. Le forques est reproduit a
la p. 46. — Tous les auteurs ne sont pas d’accord du reste sur le nombre
des objets retrouvés: de Bonstetten, Carfe archéologique du canton de Vaud,
Toulon 1874, p. 15, parle d’un « torques a doubles charnieres, une clochette
et une lampe (bronze) », énumération reproduite par M. Viollier, op. cit.,
p. 99, qui mentionne en plus cependant deux chandeliers en argent — in-
dication suivie d’un point d’interrogation, chez M. Viollier —, et trois
hachettes votives. Quelques-uns de ces objets ont été reproduits par le Bon
G. de Bonstetten, Recueil d’antiquités suisses, Berne, Paris et Leipzig, 1855,
planche XIII, fig. 4—7.

13 Bon (3. de Bonstetten, Recueil d’antiquités suisses, p. 35.

14 D. Martignier et A. de Crousaz, Dictionnaire historique, géographique
et statistique du canton de Vaud, Lausanne 1867, p. 107.



— 289 —

Précision qui d’ailleurs est accueillie par de Bonstetten, quelques
années plus tard: « Sur le sommet du Chasseron on a découvert,
il v a une quinzaine d’années 15, a trente-cinq centimetres a peine
de profondeur, des tuiles a rebord éparses dans le sol et une quan-
tité considérable de monnaies romaines. .. Bien que cette sommité
du Jura soit assez éloignée de la voie romaine qui conduisait en
Séquanie, en passant par Vuiteboeuf et le chiteau de Sainte-Croix,
il doit y avoir eu 1a un sacellum ou ara ol les voyageurs venaient
déposer leurs offrandes (stipes pro itu et reditu)c.

Non seulement, par conséquent, de Bonstetten parait dans ce
passage admettre 1’existence d’un édifice destiné a un usage re-
ligieux sur ce sommet du Jura, mais il va jusqu’a préciser a quel
genre de divinité il était dédié: 4 un dieu protecteur des voyageurs.
L’existence d’un bitiment en cet endroit parait probable du reste,
puisque, lors des travaux faits en 1897 pour la construction du
petit hotel qui s’éleve a quelques pas du sommet, on découvrit
une couche de tuiles romaines, portant la mention des légions XI
et XXI+, Mais a quel genre d’édifice appartenaient ces débris,
et ceux qui ont été retrouvés dans le précipice? Y avait-il au
sommet du Chasseron un édifice seulement, ou deux au contraire:
un qui aurait été détruit ou qui, par suite d’un éboulement, aurait
disparu dans le vide qui s’ouvrait tout a coté, et un autre qui,
comme I’a supposé M. Gruaz !5, aurait été un poste militaire? Tant
que des fouilles plus étendues n’auront pas été effectuées, tant
que des éléments plus concrets que ceux que nous possédons n’au-
ront pas été réunis, il est impossible de se prononcer. Je crois

15 Notons en passant que la date méme de ces découvertes ne coincide
pas: d’aprés I'indication de Bonstetten, elles auraient eu lieu vers 1860; selon
M. Mottaz, Dictionnaire historique, géographique et statistique du canton
de Vaud, t. 1, Lausanne 1014, p. 368, ce serait au contraire en 1850 que
« le professeur Lesquereux trouva au sommet du Chasseron des tuiles et des
monnaies romaines »: si cette indication est exacte, la découverte de Lesque-
reux aurait été contemporaine de celle des premiéres trouvailles signalées
par la Gazefte de Lausanne. e

16 Bon de Bonstetten, Carte archéologique du canton de Vaud, p. 15.

17 J. Gruaz, Les trouvailles monélaires . .., p. 160. Cf. V.-H. Bourgeois,
Le Chasseron, p. 26. ‘

18 1. QGruaz, arf. cils, p- cit.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte. X1V, Heft 3 3



— 200 —

peu, quant a moi, au poste d’observation: et Jullian en a douté
aussi . Qu’au surplus le nom de lieu Champ des Centurions
donné parfois, selon M. Gruaz®, 4 un endroit prés du sommet
ne signifie rien, c’est ce qu’a souligné encore trés justement
Jullian: ce doit étre 14 un nom dii 2 la fantaisie de quelque savant
de village, et qui ne remonte qu’a quelques dizaines d’années; et
que les briques retrouvées portent ’empreinte de la Xle et de la
XXle légions, cela ne signifie nullement que le batiment aux-
quelles elles avaient appartenu ait eu une destination militaire.
Si bien que, si I’hypothese de I'existence d’un poste militaire sur
le Chasseron ne peut pas étre repoussée complétement, elle ne
saurait pour I'instant se baser sur aucun fait convaincant.

Y avait-il alors 1a un sanctuaire? Tandis que les savants qui
se sont occupés de notre montagne paraissent plutét admettre
que les tuiles retrouvées dans les fondations du petit hotel appar-
tenaient a un batiment d’usage militaire, 'opinion générale, deés
1850, a été que le sanctuaire aurait disparu, emporté par un ef-
fondrement de terrain. M. Gruaz, au surplus, précise méme que
«sur le versant nord de cette montagne les éboulis causés par
le détachement de la roche sont trés visibles»2t, Mais, du fait
que les monnaies retrouvées dans le précipice étaient fort peu
recouvertes, que la premiere aurait été déterrée alors que le jeune
homme de 1850 arrachait une plante, que par la suite on les dé-
gageait sans peine des mottes de terre dans lesquelles elles étaient
prises, n’est-il point permis au contraire de supposer que, depuis
deux mille ans, I’aspect du sommet a peu changé, et qu’il est
improbable qu’une masse considérable du sommet se soit effondrée
— car il se serait agi d’une masse imposante, puisqu elle devait
représenter toute la superficie du temple? .

Cela d’autant plus qu’il y a pu y avoir sanctuaire sans qu’il
y ait eu de construction; et que les monnaies et les autres objets
ont pu disparaitre dans le précipice pour de toutes autres raisons
que celles qui ont été alléguées jusqu’a aujourd’hui. «Les sanc-

19 C. Jullian, Chez les Helvétes de Lausanne, Revue des études an-
ciennes, t. XIX (1017), p. 273.
20 ]. Gruaz, Les trouvailles monétaires ..., p. 161,
2 J. Gruaz, art. cit., p. 160.



e O e

tuaires dans lesquels étaient invoquées les divinités indigeénes de
la Gaule romaine — a écrit M. Toutain 2 — n’étaient point tous
des édifices plus ou moins vastes, plus ou moins riches, con-
struits par la main des hommes pour servir de résidence aux étres
divins, de lieux de culte et de réunion aux fideles. Aux premiers.
siecles de I’¢ére chrétienne, les Gallo-Romains adoraient leurs dieux
et leurs déesses en pleine nature, sur les sommets des montagnes,
sur les crétes des collines, aupreés des sources, des fleuves et des
€tangs, dans les clairieres ou méme parfois dans les taillis  de
leurs foréts. Borner I’étude des sanctuaires gallo-romains 2 celle
des temples proprement dits, des aedes, ce serait exclure du sujet.
les éléments peut-étre les plus caractéristiques, a coup siir les plus
pittoresques ». Sans doute a-t-il existé en Gaule des temples, dont.
les constructions étaient plus ou moins importantes, au sommet
de certaines montagnes: sanctuaire de Mercurius Dumias ou Ar-
vernus qui couronnait le Puy-de-Ddme, temple de Mercurius
Moccus qui a laissé des traces au sommet du mont Mercure, i
quelques kilometres de Langres, temple gallo-romain construit
au point culminant de la colline de Montmartre i Paris, sanctuaire.
du Mont-Donon dans les Vosges, du Mont-Martre prés d’Avallon,
du Mont de Séne prés de Santenay (Cote-d’Or), du Mont-Saint-

Jean pres de Pou111y en-Montagne (Cote-d’ Or) du Mont du Chat
en Savoie 2,

Mais c’étaient la, malgré tout des eXceptions} Le Ventoux
Ppar exemple, oit se pratiquaient incontestablement des rites
paiens 2, ne fut couronné d’aucun temple: c’est qu’en ce point
comme sur tant d’autres, la divinité qu’on adorait, comme :les
divinités qu’on adorait sur d’autres sommets, auprés de telle
source ou de tel rocher ou de tel arbre, était une.d.ivinitéi
. #
22 J. Toutain, Les cultes paiens dans Pempire romain, t III Bxbho-

theque de ’Ecole des Hautes-Etudes, sciences re11g1euses vol XXXI, Paris
1920, p. 331.

. 2 J. Toutain, op. cit., pp. 334— 335 Sur le temple du Puy de Dome,-
cf. p. 343.

2 Cf., sur les usages qui s’y sont p_erpetues'jusqu?a nos j'o_urs,‘ ala

Téte de la St-Jean, Ch. Renel, Les religions de la Gaule avant le christianisme,
Arinales du Musée Guimet, B1b110theque de vulgarisation, t. XXI Paris 1906,
Pp- 377, ¢t Toutain, op. cif,; p. 375




— 202 —

qui présidait a une manifestation de la nature, qui proté-
gait les diverses formes de la vie, vie végétale, vie animale,
vie humaine: il était des lors logique, comme 1’a remarqué
M. Toutain encore, « que ces divinités fussent adorées en pleine
nature, partout ou des arbres verdoyaient, oli des moissons
tapissaient le sol, oli des troupeaux paissaient, oli des sources
s’échappaient de la terre, ot des cimes dominaient I’horizon » 2,
Il est probable par conséquent que le sanctuaire du Chasseron était
un sanctuaire, oui, mais a condition qu’on donne a ce mot un sens
trés vaste, trés large, trés lache: celui de «tout lieu, de quelque
nature et de quelque forme qu’il soit, oit les hommes pensaient
que résidait une de leurs divinités indigénes, olt ils venaient lui
adresser leurs prieres, lui consacrer des ex-voto, lui exprimer leur
gratitude » 26,

Je verrais volontiers, au sommet du Chasseron, comme unique
objet qui piit laisser voir a un étranger qu’il y eiit bien la un lieu
de culte, un autel, comme dans les Pyrénées, ot plusieurs autels.
ou groupes d’autels, consacrés a des divinités telles qu’Andeis,
Aereda, Arixus ou Mars Arixo, ont été retrouvés, sinon sur des.
sommets de la chaine principale, du moins sur des points cul-
minants ou sur des promontoires détachés des contreforts du
versant septentrional 2. Et une inscription non encore expliquée 2,
mais dont la dédicace porte en tout cas le mot fano, a été dé-
couverte dans les Basses-Pyrénées, prés de Tardets, sur la mon-
tagne de la Madeleine, oit s’érige aujourd’hui une chapelle, but
d’un pelerinage célebre dans tout le pays basque. Tous ces autels,
il importe de le remarquer, ont été retrouvés «sans qu’aucun
vestige de temple ou méme de simple oratoire ait subsisté aux
alentours » 2,

Peut-étre, au Chasseron, ®y avait-il méme pas d’autel, et
peut-étre les offrandes faites par les fideles au dieu de la mon-
tagne étaient-elles la plupart du temps jetées directement dans le

2 ], Toutain, op. cit., p. 334.

26 J. Toutain, op. cit., p. 332.

21 Cf. J. Toutain, op. cit., p. 336.

28 Sur cette inscription, cf. en particulier J. Toutain, op. cit., p. 320.
28 ]. Toutain, op. cit., p.- 341,



— 203 —

précipice: c’est I’explication la plus simple et la plus logique, nous
allons le voir, du fait que les monnaies se sont retrouvées beau-
coup plus fréquentes sous le sommet qu’au sommet méme. Il est
inutile en tout cas de s’arréter & ’hypothése de Darchiviste A.
Baron, qui dit, dans son journal manuscrit, que les objets et les-
tuiles retrouvés au Chasseron y peuvent avoir été transportés pour
y étre enfouis dans le sol au moment d’une invasion armée 2,
Il est improbable aussi, ou en tout cas indémontrable, que ces
monnaies soient tombées dans le précipice par suite de 1’effondre-
ment de cette partie du sommet qui portait le temple. Quant a
Iopinion de M. Bourgeois que «la dispersion des monnaies trou-
vées soit sur le sommet méme, soit sur les escarpements et les
vires gazonnées échelonnées en dessous, soit 4 100 ou 200 metres
plus bas dans les éboulis, suggere I’idée qu’au moment de la fuite
générale des troupes romaines et de la population devant l’inva-
sion, le trésor, pour ne pas étre abandonné aux mains des barbares,
fut précipité dans le vide», elle ne contient, a c6té de détails
intéressants par eux-mémes, qu’une parcelle de vérité: c’est que
la précipitation des monnaies dans le vide a été un acte de volonté,

Sans doute n’avons-nous pas ailleurs en Gaule de phénomene
exactement semblable, en ce qui concerne le culte des hauts lieux,
au moins a ma connaissance. Sur le Mont Ventoux, les petites
trompes de terre, qui sont presque certainement des offrandes,
ont été retrouvées au sommet méme; ainsi en est-il des steles
votives mises au jour sur le Donon: mais c’est peut-étre que jus-
qu’ici les enquétes n’ont pas tout révélé, ou qu’elles n'ont été
qu'imparfaitement conduites. Ce qu’il y a de certain, c’est qu’il
est tres fréquent de rencontrer, dans les sources, les lacs ou les
€tangs qui ont été l’objet d’un culte, des dépots de ce genre:
les auteurs anciens citent les noms de consuls romains qui fouil-
lerent les lacs sacrés pour en extraire les lingots d’or ou d’argent
‘et les objets précieux qui y étaient immergés, et nous savons par
Strabon que, du seul lac de Toulouse, on en retira pour une va-
leur de 15,000 talents — ce lac aurait contenu, d’aprés une antique
tradition, une partie du butin fait par les Gaulois a Delphes .

80 J. Gruaz, Le Chasseron ..., p. 51.

81 Strab. IV, 1, 13. Sur les étangs ou les sources oil ont été retrouvés
des amas votifs, cf. ]J. Toutain, op. cit., pp. 341 et 387.



— 204 —

Et comment. ces monnaies et ces objets précieux, avec quantité
d’autres offrandes qui ont disparu a tout jamais, sont arrivés dans
ces eaux, c’est ce que nous savons par Grégoire de Tours qui,
a propos du lac de Saint-Andéol, prés d’Aubrac, dans les Cé-
- vennes, raconte que les gens de la campagne faisaient comme
des libations a ce lac, qu’ils y jetaient des linges ou des pieces
.d’etoffe des vétements de laine aussi, de méme que des fromages,
des gateaux de cire, du pain et, « chacun selon sa richesse, des
objets qu’il serait trop long d’énumérer »%2: nul doute qu’ils n’y
eussent aussi jeté des monnaies. Que cet usage ait été général
en Gaule, c’est ce que prouve le fait qu’A. Blanchet a pu con-
sacrer un livre entier aux trésors de monnaies romaines découverts
en Gaule, et dont beaucoup ont été retrouvés dans des sources,
dans des rivieres, au sommet de collines et de montagnes. Et
que ce méme usage ait été connu chez nous, c’est ce qui est hors
de doute aussi: il a dii méme survivre de longs siécles au paga-
nisme, puisqu’on avait coutume, au XIVe siécle encore, de jeter
des pieces de monnaie dans la source de Bonne-Fontaine, située
a peu de distance du sommet du Moléson, source «ad quem.. ..
multi accedunt ex devotione, credentes ibi ab infirmitatibus suis
et sperantes sanatos, ubi plurimos oblationes dimitunt»®, ce qui
.occasionna en 1364 certaines difficultés entre le couvent voisin
de la Part-Dieu et des particuliers qui prétendaient avoir. droit
de propriété sur ces offrandess«. Il y a peut-étre méme, pour le
canton de Fribourg, un cas de trésor du méme genre retrouvé
prés du sommet d’une montagne: sur le Patraflon, entre Charmey
et le lac Noir, on a découvert en effet un dépdt de monnaies ro-
maines datant du commencement du IVe siécles, Il -s’agit 1a

: 2 Qrégoire de Tours, De gloria beatorum corzfessomm II V1. “Ci.
Ch. Renel op. cit., pp. 174—175
' 38 Archives de I’Etat de Fribourg, Titres de la Part Dieu, no. C 39.
Cf. . Hisely, Histoire du comté de Gruyéres, t. 1; Mémoires et Documents
p. p- la Société d’histoire de la Suisse romande, t. X; pp- 155—-156.

3¢ Sur cette source, cf. mon article Survivances du culte des eaux en
pays fribourgeois, Arckwes suisses des traditions populaires, XXVII (1926) ,
pp. 28—41.

3 Bom G. de Bonstetten, Carte arc/zeologzque du canton de Fribourg,



— 205 —

vraisemblablement d’un dépo6t 4 caractére religieux, bien que le
fait — si d’ailleurs il est exact — que les monnaies sont toute
d’'une méme époque ne permette pas d’exclure d’autres hypotheses.

Les dons en nature qu’on offrait aux divinités, pain, étoffes,
gateaux, comme a Saint-Andéol, ont évidemment disparu sans
laisser de traces: tout au plus faudrait-il voir dans les débris de
vases ou de poteries qu’on rencontre parfois dans ces sanctuaires
— et dont D’existence au Chasseron a été signalée par l’article
de la Gazette de Lausanne du 4 aofit 1850 — des restes des ré-
cipients ayant contenu ces sortes de libations . Quant aux lingots
dont parle Strabon, ils ont pu et ont dii étre remplacés, par les
piéces de monnaie: monnaie de bronze le plus souvent, d’ailleurs.
C’est qu’il n’est pas surprenant, remarque M. Toutain, qu’on n’ait
point retrouvé dans ces modestes sanctuaires des pieces d’or ou
d’argent: ils étaient surtout fréquentés par de petites gens, aux
ressources fort restreintes — et, de plus, ils ont souvent été pillés
par les hordes germaniques, dés la fin du Ille et pendant le Ve
‘et le Ve siécle?. Mais il convient de noter qu’a cet égard le
trésor du Chasseron présente une notable exception, puisque parmi
la centaine de monnaies qu’on en a conservé, figurent trois pieces
d’argent, un denier de empereur Othon, un quinaire de Domitien
et un denier de Gordien le Pieux 3s.

Toutes ces monnaies, du reste, qu’elles soient de bronze ou
d’argent, sont intéressantes du fait que leur suite nous donne une
idée approximative de I’espace de temps pendant lequel le sanc-
tuaire du Chasseron a été fréquenté pas les fideles. Nous avons
vu déja que la.plus ancienne monnaie qui 'y a été retrouvée est
de Pompée, et la plus récente d’Héraclius Ier, de sorte que la
série se répartit sur six siécles et demi peut-étre, sur plus de :
quatre siécles en tout cas, s’il faut faire abstraction du bronze de
ce dernier empereur. Ce n’est pas 13 un fait exceptionnel: en
- Gaule aussi, lorsqu’on peut recueillir bon nombre de pieces de

- Genedve, Bile et Lyon 1878, p. 9; cf. J. Gremaud, Origines fribourgeoises,
essai historique et archéologique, Mémorial de Fribourg, t. II (1855), p. 336.
8¢ Cf. J. Toutain, op. cit., p. 366. E
- 87 ], Toutain, op. cit., pp. 373—374. A
38 J. Qruaz, Les trouvailles monétaires ..., pp. 163 et 165.



— 206 —

monnaie dans un seul et méme sanctuaire, on constate que les
séries commencent par des monnaies gauloises ou consulaires de
la République romaine, pour se prolonger souvent jusqu’a I’époque
de Constantin ou de ses successeurs. Mais — et ce serait 13, s’il
peut étre retenu, un témoignage important sur la durée du pa-
ganisme dans nos régions — aucune des séries mentionnées par
M. Toutain ne se prolonge autant que celle du Chasseron: les
picces les plus récentes, d’habitude, ne sont que de la fin du IVe
siecle, ou des premiéres années du siécle suivant:. Sans doute,
dans notre cas, y a-t-il une solution de continuité assez forte entre
la fin du IVe siécle et le commencement du VIle: alors que la
seconde moitié du IVe siécle est representée par un bronze de
Constance II, un de Valentinien ler et un de Gratien, on n’a rien
trouvé ni pour le Ve siécle ni pour le Vle: de sorte que la monnaie
d’Héraclius se présente absolument isolée pour les premiéres
années du VlIle siecle, puisqu’elle a dii étre frappée en 610 ou
611. Si vraiment elle a été retrouvée au Chasseron, et si son
attribution a cet empereur ne laisse aucun doute, il serait bien dif-
ficile, en tout cas, de croire que le culte de cette montagne ait été
interrompu pendant deux siécles: force serait d’admettre qu’il
avait des fideles au commencement du VIle siécle encore 2.

Il est évident que, si I’examen de cette série permet de sup-
poser cette date comme ferminus ad quem, on ne saurait con-
clure, du fait que les monnaies les plus anciennes sont un bronze
de Massilia et une piece de Pompée, que le Chasseron ait eu des
dévots des cette époque: des monnaies anciennes ont pu étre
longtemps en circulation avant d’étre offertes a cette divinité. De
sorte que 1’on ne peut se prononcer sur ’époque oit a pris naissance

89 J. Toutain, op. cit., p. 374.

40 Dans un travail plus récent, M. J. Gruaz, Fouilles d’Allamarz et de
Vidy (1920—1921), Revue historique vaudoise, 19e¢ année (1921), p. 241,
dit, en parlant du Chasseron, que « le caractére sacré de ce sommet remonte
trés probablement & I’époque gauloise déja, et, depuis I’occupation romaine,
il y est attesté durant plus de quatre siecles. Les monnaies qui en proviennent
s’étendent chronologiquement depuis ’époque de Pompée et de César jusqu’a
la fin du IVe siecle aprés J.-C.»: le distingué numismate ne tient plus
compte par conséquent de la piece d’Héraclius, de sorte que la série devien-
drait beaucoup plus normale et plus compacte.



S g

le culte de notre sommet. Sans doute serait-il tentant de voir
‘une preuve de sa haute antiquité dans le fait qu’on a trouvé,
prés du chalet de la Deneyriaz, soit non loin de ’endroit ol ont
été découvertes nos monnaies, une douzaine de pointes de
fleches ¢, Bien que M. Bourgeois ne le dise pas explicitement
— mais cela parait ressortir des indications qu’il fournit I'instant
d’avant — ces pointes de fleches étaient en silex. Encore faudrait-
il des précisions sur ’endroit exact oil elles ont été déterrées;
encore faudrait-il savoir si vraiment elles ont pu étre lancées dans
le précipice comme les monnaies. Et méme si cela était, il ne
s’ensuivrait pas nécessairement que le culte du Chasseron soit
aussi ancien que ces pointes de fleches: les ex-voto d’objets pré-
historiques, en silex ou en métal, ont été offerts aux divinités
beaucoup plus tard, puisque des dépots de haches en pierre polie
ont été découverts dans des sanctuaires de I’époque gallo-romaine,
et que M. G. Chauvet a prouvé que les objets les plus caractéris-
tiques du trésor de Nesmy, datés par Déchelette de l’age du
bronze, c’est-a-dire du second millénaire avant J.-C., étaient bien
plus récents, et de fort peu antérieurs a la conquéte romaine.
Si bien que, remarque M. Toutain 4, il ne serait pas étonnant que
dans les régions de la Gaule oil la civilisation gréco-romaine pé-
nétra moins qu’ailleurs, en Vendée, en Bretagne, en Normandie
— et peut-étre dans certaines régions de notre pays aussi —
d’antiques objets de bronze aient été offerts en ex-voto sous ’em-
pire romain, dans les sanctuaires indigenes.

S’il est plus que vraisemblable que les monnaies du Chasseron
ont été, pour des motifs religieux, comme offrandes a la divinité
du lieu, déposées au sommet, 3 méme la terre — et qu’elles y
“soient restées, que personne ne s’en soit emparé, voila qui est
tout naturel, puisque nous savons par Diodore que dans les
temples et les enceintes sacrées de la Celtique supérieure, oll se
trouvait entassé beaucoup d’or donné aux dieux, les Celtes
n’osaient y toucher, quoi qu’il aimassent tous largent, tant la
crainte des dieux les retenait —, ou jetées dans le précipice, les
autres objets qui y ont été retrouvés ont été offerts exactement

41 V.-H. Bourgeois, op. cit., p. 20.

J. Toutain, op. cit., pp. 379—380.

i
(8]



— 208 —

dans les mémes conditions. Il est trés probable, en effet, que le
forques €tait un bijou votif, bien que la certitude de son usage
rituel ne soit pas formellement établie. Et bien que dans les sanc-
tuaires indigénes qui ont été fouillés on n’en ait recueilli que fort
peu, Babelon a remarqué# que c’est peut-étre un forgues que
représentent les deux serpents d’argent massif découverts dans
le temple de Mercurius Kanetonnensis a Berthouville, et M. L.
de Vesly signale un fragment de forques dans le fanum de la Mare-
du-Puits ¢, De plus, Florus dit qu’au temps de leur indépendance,
- les Gaulois consacraient des forques i celui de leurs dieux que
les Romains assimilaient & Mars #, et M. Toutain a réuni 2 ce pro-
pos quelques autres indications encore: une inscription de Riez
(Basses-Alpes) apprend que Valerius Symphorus et Protis con-
sacrerent 4 Aesculapius, entre autre ex-voto, un forgues d’or fait
de deux serpents*; il est aussi probable que suivant I’interpré-
tation de Jullian et de Pachtere, I’ensemble des bas-reliefs sculptés
sur D’autel des Nautes de Lutéce représente Voffrande d’un
torques a Jupiter Optimus Maximus et 4 Tibére par les membres
~de cette corporation+. «Sans doute — conclut M. Toutain --,
il ne s’agit dans I’inscription de Riez ni sur ’autel de Paris de di-
vinités indigénes; mais il serait tout a fait surprenant que les
Gallo-Romains eussent offert des forques a des divinités étran-
geéres comme Aesculapius et Jupiter Optimus Maximus, s’ils
avaient cessé d’en consacrer i leurs propres divinités». Au sur-
plus, ajoute-t-il, le forgues avait aux yeux des Gaulois et des Gallo-
Romains un caractére sacré: il était un des attributs accoutumés
de la divinité accroupie, tricéphale, A la téte ornée de bois de cerf

. % E. Babelon, Le trésor d’argenterie deBerthouville, Paris 1916, p. 146.
pl. XXXIII; L. Coutil, Archéologie gauloise, gallo-romaine, franque et ca-
rolingienne de Uarrondissement de Bernay (Eure), Evreux 1017, p. 162.

4 L. de Vesly, Les Fana ou petits temples gallo-romains de la région
normande, Rouen 1909, p. 108. ‘

 Florus, II, 4: « Mox ... vovere de nostrorum militum praeda Marti
suo torquem ... ».

“ CIL. XII ,954: « .. .torquem aureum ex dracunculis duobus ».

47 De Pachtere et C. Jullian, Les monuments des nautes parisiens ,Revue
des études anciennes, t. 1X (1907), pp. 262—263.



— 200 -

ou de renne %, et peut-étre, en tant qu’attribut divin, symbolisait-
il la puissance victorieuse du dieu .

Quant aux hachettes, dont trois exemplaires ont été retrouvés
au Chasseron, leur caractére 'sacré a été reconnu depuis long-
temps. En Suisse méme, on en a déterré a plusieurs endroits ,
a Allmendingen prés de Thoune en particulier; et les découvertes
de ce genre ont été fréquentes en France: hachettes en pierre
polie dans des fana normands, ainsi qu’a Saint-Aubin-sur-Gaillon
(Eure) et dans le sanctuaire d’Apollo Moritasgus d’Alesia,
hachettes de plomb & Uriage. Ces trouvailles cadrent le mieux
‘du monde avec une inscription provenant de Cadenet (Vaucluse),
qui nous apprend qu’un certain Quartus consacra deux haches
votives a Mars et a son parédre Dexsiva®: c’était donc un rite
populaire, pense M. Toutain, non seulement dans les régions de
la Gaule les plus éloignées de I’Italie ,mais méme en pleine
‘Narbonaise, d’offrir aux divinités indigénes des hachettes de pierre
ou de métal 2, rite qui était sans doute un souvenir du culte de
la hache florissant pendant les Ages de la pierre et du bronze, et
dont on constate I’existence en Orient, en Afrique, en Egypte, en
Crete, dans la Gréce protohistorique ainsi qu’a Rome, ot Mars,
au dire de Varron, avait été adoré sous la forme d’une hache .

48 ]. Toutain, op. cit., p. 370.

49 J. Totain, op. cit., p. 264. : :

50 Sur cis haches votives retrouvées en Suisse, cf. spec1a1ement Meister-
hans, Jahresheft des Vereins schweizerischer Gymnasiallehrer, 24. Jahrgang
(1894), pp. 1 et 29, et F. Staehelin, Die Schweiz in rémischer Zeit, Basel
1927, p. 446 note 1.

51 CIL XII, 1063: ,,... dono dat Marti securem, dono dat Dexsive se-
'curem,vslm» ' :

52 J. Toutain, op. cit., p. 367.

53 Ch. Renel, op. cit.,, pp. 102—107. Le caractere sacré de ces haches
de pierre est resté en partie dans le folklore actuel encore: on les appelle
pierres de tonnerre, pierres de foudre, pierres de Uéclair, carreaux de ton-
“nerre, et elles sont mises en relation par l'imagination populalre avec la
foudre et I’orage (P. Sébillot, Le Folk-Lore de France, t. IV, p. 105). Clest
a des croyances de ce genre que se rattache sans doute l'usage, connu en
différents points du territoire fribourgeois, de placer une hache, le tranchant
dirigé vers le ciel, ou parfois deux haches disposées en croix, devant la
maison, pour se protéger de l'orage ou de la gréle (P. Aebischer, Comment



— 300 —

Et les clochettes, de bronze ou de fer, étaient aussi des ob-
jets a usage religieux. En signalant les articles de M. Gruaz re-
latifs au Chasseron, Jullian avait attiré de facon spéciale 1’atten-
tion sur les clochettes qui y fureat retrouvées. Remarquant que
c’était au pied de la montagne que la grande voie postale et mar-
chande d’Italie en Bretagne passait le Jura, pour continuer en-
suite sur Besancon, il se demandait si ces clochettes n’étaient pas
des «ex-voto que les muletiers ou charretiers qui utilisaient la
route suspendaient en I’honneur du dieu protecteur du passage,
pour assurer a leurs montures un bon voyage»%: hypothése qui
se présentait d’autant plus facilement que Jullian croyait que le
dieu adoré sur le Chasseron était un dieu protecteur des voya-
geurs. Je montrerai bient6t que cette opinion n’est guére pro-
bable; et celle relative & 1’origine de nos clochettes ne ’est pas
plus. Dans lantiquité grecque et latine, cloches, clochettes et
grelots servaient a conjurer les sorts: on en portait sur soi, on
en mettait de tous petits aux boucles et aux pendants d’oreilles,
aux bracelets et aux colliers, et c’est en partie pour conjurer le
mauvais oeil qu’on suspendait des clochettes au cou des animaux
domestiques, et qu’on en ornait les harnachements des chevaux.
Une clochette d’or, trouvée sur I’Esquilin, porte une inscription
grecque, attestant qu’elle servait 4 combattre le mauvais oeil: et
il est certain qu’en Gaule aussi, un usage pareil des clochettes
fut connu. On a retrouvé en de trés nombreux endroits des bijoux
ornés de grelots ou de minuscules clochettes: a2 Albiez-le-Vieux
(Savoie), & Larnaud (Jura) % en particulier, et les clochettes dé-
couvertes a Mandeure peuvent étre, non pas des clochettes des-
tinées a étre vraiment portées par des animaux de trait, mais des
objets d’usage religieux ,ce que sont certamement nos trois clo-
chettes du Chasseron.

~on se protége contre la foudre et la gréle dans les campagnes fribourgeoises,
Annales fribourgeoises, vol. XVII (1929), pp. 50—51). Chez les Grecs et
les Romains déja, au surplus, les « pierres de foudre », soit les haches, pointes
‘de fleches ou de lances en pierre taillée ou polie, paraissaient un prodige
divin (cf. Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et ro-
-maines, t. I, p. 646). .

52 C. Jullian, Chronique gallo -romaine, Revue des études anciennes,
t. XX (1918), p. 193.

55 Cf. Saglio et Pottier, op. cit., tV pPp- 326 344.



— 301 —

Restent enfin les lampes — d’aucuns ont dit: la lampe —
provenant du meme endroit. Mais c’est un fait bien connu que
les lampes étaient déposées en offrandes dans les sanctuaires de
la Greéce et de Rome 2, En Gaule, pour ne citer que ce cas, on
a découvert récemment plusieurs milliers de lampes en terre cuite
au lieu dit le Chatelard des Lardiers, non loin de Forcalquier
(Basses-Alpes) o7, Et s’il est vrai qu’en plus d’une lampe, on a
retrouvé au Chasseron deux chandeliers en argent, comme le dit
M. Viollier — mais j’ai fait noter déja qu’il ajoute a cette indica-
tion un point interrogatif —, leur présence en ce point s’explique
de la méme facon que celle des lampes: de méme que des lampes
soit votives soit symboliques étaient souvent offertes aux divinités,
ainsi leur donnait-on des candélabres 3.

Toutes les découvertes faites au Chasseron, en un mot, s’ac-
cordent 3 prouver que ce sommet était bien un sanctuairé — sanc-
tuaire sans temple peut-étre, 3 moins que ’on ne veuille voir des
restes de celui-ci, ou d’une de ses annexes, dans ces tuiles romaines
qui y ont été retrouvées. Est-il possible maintenant de savoir
quelle était la divinité qu’on y vénérait? La plupart des auteurs
qui ont raité de notre sanctuaire ne se sont pas prononcés sur ce
point. Le baron de Bonstetten, par contre, a supposé que, bien
que cette: sommité soit assez €loignée de la voie romaine qui con-
duisait ¢n Séquanie, il y a eu 1a un sacellum ow ara ou les voya-
geurs allaient déposer leurs offrandes®: en d’autres termes, la
divinité du Chasseron était une divinité protectrice des voyageurs.
Nous avons vu que c’était la méme solution qui a été proposée
par Jull.an, sauf que, chez ce dernier, les voyageurs sont devenus
les usagers de la voie romaine, muletiers et charretiers. Mais s’il
est vrai que notre montagne s’éléve non loin de la route romaine,
il n’en est pas moins vrai qu’au temps d’Auguste comme aujourd’
hui encore, il fallait environ deux heures pour l’escalader, et une
bonne heure pour en redescendre. Est-il donc probable, plausible,
que voyageurs et charretiers aient fait une pareille escapade pour

56 (f. Saglio et Pottier, op. cit., t. V, p. 1336 sqq.

57 J. Toutain, op. cit., p. 360.

58 Saglio et Pottier, op. cit., t. 111, p. 1337.

59 Fion de Bonstetten, Carte archéologique du canton de Vaud, p. 153.



— 302 —

s’attirer la protection de cette divinité? L’hypothése la plus
vraisemblable, celle 4 laquelle il convient de se rallier sans autre,
est celle de M. Gruaz, qui y a vu trés justement une divinité des
sommets : et nous savons déja combien les cultes de méme genre
€taient nombreux en Gaule. '

« Si c’est de Teutatés. ... ou si c’est — comme au Grand Saint-
Bernard — de Jupiter que le sanctuaire du Chasseron a abrité
Pautel, écrit encore M. Gruaz, voila ce que nous ne saurons jamais,

. @ moins qu’une inscription brusquement surgie du sol un jour
ne nous dévoile ce mystere, ce qui est peu probable. D’ailleurs,
en dehors des attributions déterminées qui pouvaient en faire
Mercure, Jupiter, Mars ou Apollon, le dieu qu’on honorait au
Chasseron était avant tout et surtout le patron, le dieu tutélaire
de la contrée » 6L,

La divinité du Chasseron était certainement un dleu topique,
en effet, adoré surtout par les populations environnantes. A-t-il
€té un jour romanisé sous le nom de Mars? Il faudrait pour cela
que I’assertion de Florus, qui, nous ’avons vu, dit que les Gaulois
consacraient des forques a ce dieu, fiit rigoureusement exacte:
mais nous savons par les quelques exemples connus, que des
objets de ce genre ont été offerts & d’autres divinités aussi. On
ne peut rien tirer, par conséquent, de la trouvaille, sur le sommet
du Chasseron, du forgues dont nous avons parlé. Mais si jusqu’
ici nulle inscription n’est venue livrer le nom de notre divinité
locale, serait-il trop osé de faire intervenir la toponymie, et de
vouloir retrouver son nom dans le nom méme de la montagne?

Dans un fragment de lettre cité par M. Gruaz®, Salomon

0 A vrai dire, M. Gruaz a légérement varié dans les solutions pro-
posées. Dans son article Le Chasseron . .., p. 51, il paraissait voir dans le
sanctuaire en question « un sanctuaire consacré quelque divinité tel que les
Alpes en ont possédé au passage du Grand Saint-Bernard et du Julier », de
sorte que nous aurions un dieu protecteur de passage; mais dans une étude
plus récente, Fouilles d’Allaman et de Vidy ..., Revue historique vaudoise,
19e année (1921), p. 241, il se prononce catégoriquement en faveur d’un
culte des hauts lieux, idée qui existait déja, au fond, dans le travail de 1913,
a la p. 54, oit il parlait bien de « lieux élevés ».

¢t J. Gruaz, Le Chasseron . .., p. 54.

6 1. Grdaz, art. eit;, p.-51,




— 303 —

Reinach rapproche Chasseron de Chassenon, qui est un Cassino-
magus gaulois. Mais magos a la valeur de « champ » 3, au moins
sion en juge d’apres les mots apparentés mag en irlandais et
-ma en breton: il est vrai d’ailleurs qu’en gallois ma a le sens
plus général d’« endroit», mais sans doute s’agit-il la d’une évo-
lution sémantique postérieure. Et, si magos veut dire « champ », ce
sens ne conviendrait guere a une montagne, olt il ne peut étre
question d’autre chose que de péturages.

Il se pose dailleurs une question préalable: Chasseron est-il
réellement le nom ancien de notre sommité? On pourrait en dou-
ter, si I’on songe que Leu parle du «Secheron, ein Berg in den
Pfarreien S. Croix und Bulet, in dem Bernischen Amt Yverdon » 8¢,
que Levade ¢ remarque que le Chasseron est plus communément
appelé Suchairon, Sucheron, assertion qui a été reproduite par
Lutz %6, Martignier et de Crousaz®, et enfin par M. Bourgeois,
qui précise méme que « le nom de Chasseron provient de ’ancienne
dénomination de « Secheron » ,motivée par ’aridité de cette créte,
son exposition impitoyable 4 ’ardeur du soleil qui, en été, des-
seche et roussit le gazon»®. Et ’on peut en douter d’autant plus
qu'un plan de 1728, qui précise les limites entre le comté de
Neuchitel et le bailliage d’Yverdon, fait passer la ligne de dé-
marcation par le « sommet du Mont Secheron»®, et que la carte

85 ]J. Dottin, La langue gaunloise, Paris 1920, p. 269. ;
64 Leu, Aligemeines helvetisches ... Lexikon, XVII. Teil, Ziirich 1762,
p. 1. - ' . '

65 L. Levade, op. cit.,, p. 67. Cet auteur ajoute que le nom allemand est
Gestler. 11 est bien curieux, a priori, qu'une montagne si éloignée de la
frontiére linguistique ait eu une dénomination allemande a c6té de son nom
roman: en réalité, il s’agit d'une simple étourderie qui naturellement a été
reprise par nombre d’auteurs postérieurs; Gestler, comme le dit Leu, entre
autres, op. cit., V. Teil, Ziirich 1751, p. 222, est le nom allemand du C/as-
seral, qui i SEhutér. :

66 M. Lutz, Volistindige Beschreibung des Schwezzer[andes 1. Teil,
Aarau 1827, p. 280; cf. M. Lutz, Dictionnaire géographique-statistique de la
Suisse, traduit de ’allemand par J. L. B. Leresche, t. I, Lausanne 1836, p. 288.

67 D. Martignier et A. de Crousaz, Dictionnaire historique, géographique
et statistique du canton de Vaud, Lausanne 1807, p. .10T7.

68 V.-H. Bourgeois, op. cit., pp. 18—10.

69 Archives cantonales vaudoises, no. G III, A} 2, b, 4.



— 304 —

du Pays de Vaud de Mallet, datant de 1781, a las double forme
«le Chasseron ou Sucheron» ™ pour notre sommité. Remarquons
tout d’abord que nous sommes en présence de deux noms — Se-
cheron et Sucheron n’en faisant qu’un, sans doute — complete-
ment distincts: un s-initial en particulier ne saurait étre repré-
senté par ¢/- dans les patois de la région ™. La vraie solution, si
je ne m’abuse, a été entrevue par Jaccard 2, qui dénomme Su-
cheron le sommet principal de la Roche Blanche, a ’est du Chas-
seron, sommet qui appartient a une petite chaine séparée de notre
montagne par le vallon de la Deneyriaz, et qui se conjugue avec
le prolongement du Chasseron peu au nord de ce sommet: et ce
qui prouve que Jaccard doit avoir raison, c’est que la limite entre
Neuchatel et Vaud passe par la Roche Blanche, et non point par
le Chasseron: l'indication de 1728 ne saurait donc se rapporter a
ce dernier. Mais comment interpréter alors la double forme de
17817 Le plan cadastral de Bullet dressé en 1834 a lui aussi les
deux dénominations, « Sus la Roche de Chasseron », nom donné
au sommet qui nous intéresse, et « Es Frétes, ou Sucheron» 7,
pour la partie un peu plus au nord: cette ,dénomination de Su-
cheron n’existe d’ailleurs plus dans le plan cadastral de Bullet de
1911, le dernier en date, qui ne connait plus que les « Frétes». Je
suis convaincu pour ma part que ces deux noms de Sucheron et
de Chasseron ont été usités dans deux régions différentes pour
désigner le méme ensemble montagneux: Sucheron a sans doute
été employé sur territoire neuchitelois, et a dénommé tout d’abord
une partie des Roches Blanches, pour émigrer un peu vers lest
par la suite ,et Chasseron a été le terme adopté sur territoire
vaudois: c’est lui au surplus qu’adopte Fr.-L. de Haller, lorsque
pour le premiére fois il a attiré ’attention sur les trouvailles

0 H. Mallet, Carte de la Suisse romande qui comprend le Pays de
Vaud ..., 1781.

o Cf A. Odin, Phonologie des patois du canton de Vaud, Halle sur
Saale 1886, pp. 112—113

2 H. Jaccard, Essai de toponymie, Mémoires et Documents p. p. la
Société d’histoire de la Suisse romande, 2e série, t. VII, Lausanne 1906,
p. 445.
i3 Archives cantonales vaudoises, Plan de Bullet de 1834, planches 33

et 35.




— 305 —

monétaires qui y avaient été faites. Et le plan de 1834, qui
applique les deux dénominations 4 des points trés rapprochés,
nous montre comment se présentaient les adversaires 1’instant
d’avant la victoire de Chasseron.

Si la proposition de Salomon Reinach ne peut étre acceptée,
la solution apportée tout récemment par M. Hubschmied est beau-
coup plus satisfaisante: il voit dans Chasseron un dérivé gaulois
*kassanon(o)-, « forét de chénes», remarquant que «sur la pente
du Chasseron, il y a encore de nos jours des foréts de chénes»™,
Et ce mot serait dérivé de *kassanos « chéne», comme *bagon(o)
«forét de hétres» de *bagos «hétre», *derwon(o)- «forét de sa-
pins» de *derwa «sapin», *betwon(o)- «bois de bouleaux» de
*betwa « bouleau»? par exemple. Il est vrai que M. Vendryes a
montré "¢ qu’en gaulois on formait des dérivés de noms de plantes
au moyen du suffixe -o(n), élargi en -ono- ou -ona dans le gaulois
de I’époque tardive, et que ces dérivés désignaient un lieu oit
telle plante se trouvait en abondance. Mais il est improbable que
ce suffixe ait servi a cet unique usage: en grec comme en latin,
il formait des substantifs désignant un individu doué de telle ou
telle qualité (SvoaBwr de oreafos, Cato de catus), emploi qui se
retrouve en germanique (all. mod. der Weifie, anc. h. all. der
wizo) ", de sorte qu’il a pu avoir en gaulois la méme valeur in-
dividualisatrice, ou disons mieux, possessive, ce qui expliquerait
pourquoi les noms de divinités en -o(n), et surtout les féminins
en -ona, sont si fréquents dans cette langue.

Rien d’impossible, des lors, que *Kassano(n)-, plutét qu’un
collectif désignant un lieu olt abonde une certaine plante, un cer-
tain arbre, ait été un nom divin. Cela d’autant plus qu’il est im-
probable que, méme a I’époque gauloise, le Chasseron ait été cou-

% ].-U. Hubschmied, Bagako-, *Bagon(o)-, « forét de héires». Etude
de toponymie suisse, Revue celtique, t. L (1933), p. 263.

75 ]J.-U. Hubschmied, art. cit., pp. 260 et 263.

"6 J. Vendryes, Mélanges italo-celtiques, Mémoires de la Société de
linguistique de Paris, t. XIII (1905—1906), p. 387.

77 J.-U. Hubschmied, Drei Orisnamen gallischen Ursprungs: Ogo,
Chdtean d’Oex, Uechtland, Zeitschrift fir deutsche Mundarten, vol. XIX
(1924), (Festschrift Bachmann), p. 187, note 2.

Zeitschrift filr Schweizerische Geschichte. X1V, Heft 3 4



— 306 —

vert de chénes: aujourd’hui, ces arbres existent dans la région,
c’est vrai, mais en quantité trés limitée, et surtout ils' ne se ren-
contrent guére qu’a mille meétres plus bas que le sommet de notre
montagne,

Cette difficulté subsiste évidemment méme si I’on admet que
*Kassano(n)- était un nom divin. Mais, tandis qu’elle est presque
insurmontable, dans I’hypothése que ce mot désigne une chénaie
— 4 moins que ’on n’admette, sans preuve aucune, qu’il y a deux
mille ans la répartition des essences forestieres était tout a fait
différente de ce qu’elle est aujourd’hui —, il y a moyen de 1’évi-
ter, au cas oil notre dérivé soit la dénomination d’un dieu: nous
aurions ici, en réalité, une combinaison de deux cultes topiques,
culte d’une sommité, d’une part, dont le sanctuaire serait resté
au méme endroit, et culte d’un arbre, dont le point central aurait
émigré sur les hauteurs. Ce *Kassano(n)- aura pu étre le nom
d’une divinité locale vénérée tout d’abord au-dessous du Chas-
seron, dans la région de Grandson, et qui, pour des raisons qui
nous échappent, et qui sans doute nous échapperont toujours, se
sera confondue par la suite avec le dieu des hauteurs voisin: au
moment de la conjonction, celui-la aura transmis a celui-ci son nom,
le nom sous lequel il était connu au bord du lac de Neuchétel.

Ce n’est 12 sans doute qu’une hypothése. Mais rappelons-nous
que le culte de la déesse Sauconna, dont le nom n’était porté
cependant que par un tout petit ruisseau de Chalon, a été assez
puissant pour évincer non seulement le culte d’une autre divinité
aquatique, Arar, mais le nom méme de cette derniére, qui était
celui d’un grand fleuve ®. Et ce qui n’est pas non plus une hypo-
these, c’est qu’un dieu-chéne ait pu exister. Si le gui poussant
sur le chéne était une plante sacrée, c’était sans doute en partie
parce que le gui toujours vert est un don divin; mais c’est aussi
et peut-étre surtout parce que l’arbre sur lequel il croissait €tait
un arbre sacré. Preuve en est le passage souvent cité de Pline ™,
qui nous dit que les druides ne connaissaient rien qui soit plus

8 ]. Roy-Chevrier, Dea Souconna, Revue des études anciennes, t. XXI
(1919), pp. 111—112. Cf. en particulier C. Jullian, Revue des études an-
ciennes, t. XX (1918), pp. 271—272. '

" Plin. Hist. nat. XVI, 249 sqq.




— 307 —

sacré que le gui et que ’arbre sur lequel il pousse, 2 condition
que ce soit un chéne. « C’est dans les bois de chénes, qu’ils ont
leurs sanctuaires, et ils n’accomplissent aucun rite sacré sans
feuilles de chéne. Ils croient que tout ce qui pousse sur ces arbres
est d’origine céleste, et que la présence du gui révele la préfé-
rence du dieu pour ’arbre qui le porte». Nous avons au surplus
bien d’autres témoignages du culte des chénes en Gaule. C’est
Maxime de Tyr, qui raconte que chez les Celtes un grand chéne
tenait lieu de statue de Jupiter; c’est Claudien, qui fait une
allusion aux chénes sacrés de la forét hercycienne. 3elon Jullian,.
de méme que les Bituriges Vivisci auraient emprunté leur sur-
nom au gui, plante sacrée, ainsi les dieux Casses des contrées
rhénanes seraient-ils des dieux-chénes, dont le nom se retrouverait
dans celui des Veliocasses et des Baiocasses, ainsi que dans celui
de Cassignatos, qui signifierait « fils du Chéne». Dans la région
d’Angouléme était adoré le deus Robur®, dieu topique, et les
Gaulois de la Cisalpine vouaient un culte aux Fafae Dervones et
aux Matronae Dervonnae, dont le surnom était un dérivé de dervo-,
qui a désigné le « chéne» dans une partie au moins de la Gaule,
puisque le gallois derw et le breton derv ont encore ce sens 2.

Par ailleurs, le folklore a conservé, pour la moitié nord de
la Gaule en particulier, une série de faits qui sont des échos du
culte voué anciennement aux chénes: non loin d’Angers, par
exemple, un chéne nommé Lapalud était couvert de clous jusqu’a
la hauteur de dix pieds: chaque ouvrier charpentier, menuisier ou
macon passant prés de arbre y fichait un clou, suivant un usage
immémorial. Jeunes gens et jeunes filles — celles-ci surtout —
qui voulaient se marier dans 1’année allaient se frotter 2 un chéne
qui avait poussé a quelque distance du bord, dans un étang pres
de Bécherel (Ille-et-Villaine), et les jeunes époux qui allaient en
pelerinage a la Sainte-Baume (Var), pour avoir des enfants, de-
vaient, en entrant dans la forét, embrasser le premier gros tronc

80 Cf. C. Jullian, Revue des études anciennes, t. IV (1902), p. 270
note 5.

8t €IL XIII, 1112, Cf. Ch. Renel, op. gif.; p. 158, note 1.,

82 G. Dottin, op. cit., p. 251.



— 308 —

de chéne qu’ils rencontraient, en demandant tout bas a sainte
Madeleine de leur donner de 'la progéniture. Ailleurs encore, a
Carentoir, dans les Vosges #, en Franche-Comté, les chénes étaient
associés a des sortes de cérémonies juridiques, de jugements de
Dieu$:, A Bonfol, la tradition locale parle d’un chéne planté par
saint Fromont; dans d’autres endroits du Jura bernois, on plantait
des chénes devant les églises, et jusqu’a une époque récente la
loi ordonnait & chaque nouveau marié de planter trois chénes la
premiere année du mariage, et de les entretenir. Dans ce méme
Jura, le chéne est encore un arbre qu’on vénére: beaucoup d’entre-
eux supportent une image ou une statwe de la Vierge owd’un saint:
celui qui s’éleve prés du Vorbourg est célebre, et s’appelle Notre-
Dame du Chéne. A cdté de la ferme des Orthes, non loin de Soy-
hiéres, se dressait un chéne colossal au tronc duquel pendaient
souvent des pattes de lievre et des débris de gibier, dons d’un
vieux braconnier qui prétendait ainsi s’assurer une chasse fruc-
tueuse; et tout auprés existait un autre chéne qui avait une pré--
rogative: pour conjurer le genet, esprit malfaisant, terreur du
bétail, il fallait le forcer a entrer dans cet arbre 2.

Ce nom de Notre-Dame du Chéne que nous venons de ren-
contrer est fréquent en France, ainsi que ceux de Chéne Notre-
Dame, Chéne de la Vierge, Bonne-Dame du Chéne, Chapelle au
Chéne, ol se trouvent, ou bien se trouvaient, des chapelles dédiées.
a la Vierge, a c6té d’un vieux chéne et souvent méme dans le creux
de cet arbre: ce sont 13, 4 n’en pas douter, des témoins de la chris-
tianisation du culte paien du chéne, christianisation ot la Vierge:
a remplacé la dryade antique, dont le nom subsiste plus recon-
naissable encore dans les dénominations de Chéne des Fées, Chéne
des Dames, puisque dames et fées ne sont que les noms popu-

88 Il a paru tout derniérement une étude trés fouillée sur le culte des
chénes dans les Vosges, mais je n’ai pu la consulter: c’est celle de E. Lincken-
held, Saint Quirin et le culte du chéne en Lorraine et dans les Vosges,
Annales de la Société d’histoire, de littérature et des sciences du Clab
Vosgien, 1933.

8¢ P, Sébillot, le Folk-Lore de France, t. 111, Paris 10006, pp. 424—427.

86 A, Daucourt, Traditions populaires jurassiennes, Archives suisses
des traditions populaires, t. VII (1003), pp. 171 et 184 sqq.



— 309 —

laires des déesses-meéres et des nymphes du paganisme %, Et
jusqu’en Catalogne on trouve au moyen age des traces de ce méme
culte dans la toponymie: un texte de 1046 mentionne un lieu dit
Cercho sancto, appelé en 1126 Cerch sent, « quercus sanctus» .
Le nom enfin de Marquisanes, dans les Pyrénées-Orientales, re-
monte, ainsi que je 1’ai fait voir récemment, a Matres Caxanae,
forme légérement divergente de Matres Cassanae, expression pres-
que identique A celle de Matronae Dervonnae de la Cisalpine.

Toponymie et archéologie s’accordent, en un mot, pour recon-
naitre le caractere religieux du Chasseron, o1 s’étaient conjuguées,
a un moment donné, des pratiques dendrolatriques avec un culte,
plus ancien peut-étre, de la montagne. Témoignage intéressant
du caractére multiforme des pratiques religieuses des Helvetes
et des Gaulois: alors comme aujourd’hui, il suffisait sans doute
de peu de chose pour que deux cultes, différents par leur origine,

n’aient plus, en tel endroit, qu’un sanctuaire et qu’un public de
fideles. |

- 88 E. Rolland, Fiore populaire, t. X, Paris 1913, p. 137.

87 J. Balari y Jovany, Origenes historicos de Cataluna Barcelona 1899,
pp. 212—213.



	Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron

