
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 14 (1934)

Heft: 3

Artikel: Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron

Autor: Aebischer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-72183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-72183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron.

Par Paul Aebischer.

Tout dernierement encore, le Chasseron, sommet du Jura qui
domine Sainte-Croix, a ete l'objet d'une notice on ne peut plus
complete due ä la plume de M. V.-H. Bourgeois1: il y parle de
tout ce qui a trait, de pres ou de loin, ä cette montagne, et ne se
contente meme pas de remonter au deluge pour retracer
l'historique de notre sommite, puisqu'il commence par les «tenebres
des äges geologiques », alors que se tasserent les diverses couches
de roches des Alpes, ce qui aurait eu lieu il y a au moins vingt
millions d'annees. Mais, ä cote de ces indications, nous trouvons
dans l'opuscule de M. Bourgeois des details plus interessants, ä

propos des travailles archeologiques faites au Chasseron, tant sur
la crete qu'au-dessous. II rapporte qu'on y a mis au jour \de
nombreuses tuiles romaines, «attestant l'existence de bätiments
sur le sommet principal», ainsi que de monnaies, romaines egalement:

ces dernieres decouvertes, ajoute l'auteur, ont dejä ete
signalees par Levade ,dans son Dictionnaire geographique du canton

de Vaud, paru en 1824, et par Lutz trois ans plus tard, dans
son Dictionnaire geographique et statistique de la Suisse, ce
dernier sans details precis. «C'est en 1850 — continue M. Bourgeois

— que le professeur Lesquereux decouvrit au sommet du
Chasseron de nombreuses tuiles romaines brisees, ainsi que des
monnaies; le Dr Campiche, de Ste-Croix, continua les recherches,
dont le resultat etablit sur une base solide la reputation du sommet
du Chasseron comme Station romaine. Le succes de ces trouvailles
se repandit au loin, et le 4 aoüt 1850, la Gazette de Lausanne
publiait un article disant: «On vient de faire dans nos contrees

1 Victor-H. Bourgeois, Le Chasseron, Yverdon 1932, 69 pages.



— 285 —

une decouverte interessante pour l'histoire. II y a quelques
semaines, un jeune homme, occupe ä herboriser au pied du
Chasseron, trouva une medaille romaine en arrachant une plante. Ce

fut bientöt connu ä Fleurier et ä Ste-Croix. Des lors, un grand
nombre de personnes de ces localites ont fait des fouilles sur les

lieux, et ont trouve, jusqu'ä present, environ 200 monnaies
romaines tres variees. On a trouve aussi des briques, des fragments
de vases, des clochettes presque intactes d'une forme tres
particuliere, des Instruments en fer, etc. Cette decouverte si etonnante,
au-dessus de l'une des sommites les plus elevees du Jura, oü

aucun vestige n'indique la presence de l'homme dans l'antiquite,
a mis en eveil les habitants de Ste-Croix, et, chaque jour, le

Chasseron, devenu une espece de Californie, voit arriver une multitude
de travailleurs, la pioche sur l'epaule, qui s'empressent de fouiller
le terrain dans tous les sens. A Ste-Croix seulement on a recueilli
jusqu'ä present au moins 150 medailles. D'apres la nature du

terrain oü ces objets se trouvent, il parait tres probable qu'un
temple paien existait sur la crete du rocher et qu'ä sa destruetion
les fragments ont ete lances au bas. Pour l'historien savant, cette

decouverte doit donner lieu ä des recherches interessantes sur
la nature de l'edifice»2.

Nous verrons bientöt quels sont les savants qui, posterieure-
ment ä cette date de 1850, se sont oecupes de ces decouvertes:

pour l'instant, il n'est pas inutile de revenir en arriere, et de tenter
de rechercher ä quelle epoque remontent les premieres trouvailles
de monnaies faites au Chasseron.

Le premier qui en aurait parle, d'apres Bourgeois, serait

Levade, en 1824. Dans l'article Chasseron de son dictionnaire, il
dit en effet qu'« on a trouve plusieurs fois au pied du Chasseron

un grand nombre de medailles romaines»3; et ä l'article Ste-

Croix, il remarque aussi qu'on a mis au jour « une quantite assez

considerable de medailles antiques, tant en bronze qu'en argent,
dont les plus recentes sont de Gallien »4. Mais, selon une indica-

2 V.-H. Bourgeois, op. cit., pp. 21—22.
3 L. Levade, Dictionnaire geographique, statistique et historique du canton

de Vaud, Lausanne 1824, p. 67.
4 L. Levade, op. cit., p. 100.



— 286 —

tion bibliographique de M. Viollier6, ces decouvertes auraient ete
mentionnees anterieurement dejä ä cette date de 1824: Franz-
Ludwig de Haller, en 1812, dans son ouvrage intitule Helvetien
unter den Römern, dit que «mitten im Jura, zunächst an den

Burgundischen Gränzen, hat man von Zeit zu Zeit römische Alter-
thümer ausfindig gemacht; am Fuße des Bergs Chasseron,
unweit dem Dorfe Ste-Croix, entdeckten einige Arbeiter vor 40—50
Jahren eine beträchtliche Anzahl von silbernen und kupfernen
Münzen, deren die jüngsten von Gallienus waren»6. Cette
derniere indication nous permet d'admettre que c'est bien de cet

ouvrage de Franz-Ludwig de Haller que Levade a tire ses pre-
cisions; une note ensuite fait connaitre que ce n'etait du reste pas
la premiere fois que de Haller traitait de ces trouvailles de Ste-

Croix: il renvoie en effet ä un de ses travaux anterieurs, le
Versuch einer Geschichte der Helvetier unter den Römern7, imprime
en 1793, oü effectivement il dit que «unweit dem Bernischen
Dorfe Ste-Croix am Passe von Iferten nach der Franche-Comte,
hat man unten am Fuße des Chasseron.... eine Anzahl Kupfer-
und Silbermünzen entdeckt, welche nicht später als Gallienus
sind ».

II est par consequent probable que peu apres 1760 dejä, on
avait commence ä deterrer des monnaies romaines au Chasseron.
N'etait-ce jamais arrive auparavant? On ne saurait le dire: Leu
cependant, qui ne dedaigne point ä l'occasion de faire une allusion
aux traces laissees par les Romains dans notre pays, ne dit rien,
ni dans son article sur Ste-Croix, ni dans celui qu'il consacre ä

Bullet, ni dans celui qui porte comme en-tete Secheron — c'est
ainsi qu'il denomme le Chasseron — qui puisse laisser croire
qu'entre 1750 et 1760 il ait entendu parier de semblables
decouvertes. Ce qu'il y a de certain, c'est que les trouvailles les plus
considerables paraissent bien avoir eu lieu ä partir de 1850: le

6 D. Viollier, Carte archeologique du canton de Vaud des origines ä

l'epoque de Charlemagne, Lausanne 1927, p. 99.
6 Fr.-L. von Haller, Helvetien unter den Römern, 2. Teil, Bern 1812,

p. 341.
7 Fr.-L. von Haller, Versuch einer Geschichte der Helvetier unter den

Römern, Zürich 1793, p. 209.



— 287 —

jeune homme dont parle la Gazette de Lausanne a ete suivi de

nombreux imitateurs, puis du professeur Lesquereux, puis du
Dr Campiche.

Toutes ces decouvertes, du reste, n'ont pas plus ete faites
au meme endroit qu'ä la meme epoque. II est regrettable sans
doute que les donnees que nous possedons ne soient pas plus
precises, et que les archeologues d'alors n'aient pas juge ä propos
de recueillir des renseignements plus clairs et plus exacts, comme
aussi qu'ils n'aient point cherche ä rassembler toutes ces monnaies,
dont la plus grande partie est aujourd'hui perdue, bien plus que
si elles etaient restees sous le sommet du Chasseron.

Car si M. Gruaz affirme que des centaines de pieces8 ont

passe dans les mains des particuliers, qui les degageaient souvent
des mottes de terre dans lesquelles elles etaient prises, il n'en
est pas moins vrai qu'une centaine de pieces seulement ont
ete sauvees: une vingtaine au Musee d'archeologie de Lausanne

(elles proviennent, ainsi que les objets dont il sera question plus
loin, de la collection particuliere du Dr Campiche), et quatre-vingts
environ au Musee de Ste-Croix9. Quoi qu'il en soit, ces monnaies

se repartissent sur une longue periode: de Pompee ä Heraclius ler,
semble-t-il10. Et le bronze de Pompee n'est peut-etre meme pas
la plus ancienne piece retrouvee; on y a decouvert ä plusieursi
reprises des monnaies gauloises de Marseille et de Vienne, ainsi

que de Castulo en Tarragonaise; un bronze de Marseille, en

particulier, daterait du premier siecle avant notre ere11.

8 M. V.-H. Bourgeois, op. cit., p. 23, fait dire ä M. Gruaz qui « si ä

l'epoque de cette decouverte, l'on avait agi et fouille avec plus de methode,
et de soins, c'eüt ete probablement plus d'un millier de monnaies que l'on
aurait conservees». En realite, M. Gruaz est plus prudent dans ses eva-

luations: il a parle une fois de «centaines de pieces», il est vrai, mais il
admet ailleurs que les monnaies conservees dans les collections officielles
formeraient ä peine la moitie de ce qui a ete recueilli. (J. Gruaz, Le Chasseron

et les temples de montagne, Revue historique vaudoise, 21e annee

(1913), p. 47.)
9 J. Gruaz, Les trouvailles monetaires du Chasseron, Revue suisse de

numismatique, t. XIX (1913), pp. 159—166.
10 J. Gruaz, art. cit., pp. 162—166.
11 J. Gruaz, art. cit., p. 161.



— 288 —

A cote de ces monnaies ont ete remis au jour differents autres
objets: un torques de bronze, trois clochettes dont deux en bronze
et une en fer, trois hachettes votives, deux lampes ä godet. Tous
ont ete reunis par le Dr Campiche, dont la collection passa au
Musee de Lausanne en 186112. Mais lä aussi, ces objets ne semblent
etre qu'une partie de ce qui a ete retrouve: l'article de la Gazette
du 4 aoüt 1850, nous l'avons vu, parle aussi de fragments de vases
et d'instruments en fer. II est vrai que cette derniere indication
est assez vague pour se rapporter aux hachettes ou aux lampes.

Ce meme communique mentionnait, nous le savons aussi, des

briques. Et il emettait l'hypothese, sans doute formulee par quelque

erudit de la region, qu'un temple aurait existe sur l,a crete
du rocher, soit sur le sommet du Chasseron, et que c'est lors de

la destruetion du sanetuaire que les fragments auraient ete jetes
dans le preeipice. Des 1855, le baron de Bonstetten semble faire
bon aecueil ä cette Suggestion: « II parait — dit-il — qu'il existait
sur le point eulminant de cette montagne un autel oü les Hel-
veto-Romains venaient faire des sacrifices et deposer des offrandes
ä quelque divinite... Une partie du plateau sur lequel cet autel
avait ete eleve s'est malheureusement ecroulee dans des endroits
inaccessibles, et il n'est reste d'autres vestiges de construction

que des tuiles romaines »13. C'est une opinion semblable que l'on
retrouve dans le Dictionnaire de Martignier et de Crousaz14: mais
ce serait, precisent-ils mal ä propos, au sommet de la montagne
qu'auraient ete decouverts les vestiges de cet etablissement romain.

12 J. Gruaz, Le Chasseron pp. 45—46. Le torques est reproduit ä

la p. 46. — Tous les auteurs ne sont pas d'aecord du reste sur le nombre
des objets retrouves: de Bonstetten, Carte archeologique du canton de Vaud,
Toulon 1874, p. 15, parle d'un «torques ä doubles charnieres, une clochette
et une lampe (bronze) », enumeration reproduite par M. Viollier, op. cit.,
p. 99, qui mentionne en plus cependant deux chandeliers en argent —
indication suivie d'un point d'interrogation, chez M. Viollier —, et trois
hachettes votives. Quelques-uns de ces objets ont ete reproduits par le Bon

G. de Bonstetten, Recueil d'antiquites suisses, Berne, Paris et Leipzig, 1855,
planche XIII, fig. 4—7.

13 Bon G. de Bonstetten, Recueil d'antiquites suisses, p. 35.
14 D. Martignier et A. de Crousaz, Dictionnaire historique, geographique

et statistique du canton de Vaud, Lausanne 1867, p. 167.



— 289 —

Precision qui d'ailleurs est accueillie par de Bonstetten, quelques
annees plus tard: «Sur le sommet du Chasseron on a decouvert,
il y a une quinzaine d'annees 15, ä trente-cinq centimetres ä peine
de profondeur, des tuiles ä rebord eparses dans le sol et une quantite

considerable de monnaies romaines... Bien que cette sommite
du Jura soit assez eloignee de la voie romaine qui conduisait en

Sequanie, en passant par Vuiteboeuf et le chäteau de Sainte-Croix,
il doit y avoir eu lä un sacellum ou ara oü les voyageurs venaient
deposer leurs offrandes (stipes pro itu et reditu) 16.

Non seulement, par consequent, de Bonstetten parait dans ce

passage admettre l'existence d'un edifiee destine ä un usage
religieux sur ce sommet du Jura, mais il va jusqu'ä preciser ä quel

genre de divinite il etait dedie: ä un dieu protecteur des voyageurs.
L'existence d'un bätiment en cet endroit parait probable du reste,
puisque, lors des travaux faits en 1897 pour la construction du

petit hötel qui s'eleve ä quelques pas du sommet, on decouvrit
une couche de tuiles romaines, portant la mention des legions XI
et XXI17. Mais ä quel genre d'edifice appartenaient ces debris,
et ceux qui ont ete retrouves dans le preeipice? Y avait-il au

sommet du Chasseron un edifiee seulement, ou deux au contraire:
un qui aurait ete detruit ou qui, par suite d'un eboulement, aurait
disparu dans le vide qui s'ouvrait tout ä cote, et un autre qui,
comme l'a suppose M. Gruaz18, aurait ete un poste militaire? Tant

que des fouilles plus etendues n'auront pas ete effectuees, tant

que des elements plus concrets que ceux que nous possedons n'auront

pas ete reunis, il est impossible de se prononcer. Je crois

15 Notons en passant que la date meme de ces decouvertes ne eoineide

pas: d'apres l'indication de Bonstetten, elles auraient eu lieu vers 1860; selon
M. Mottaz, Dictionnaire historique, geographique et statistique du canton
de Vaud, t. I, Lausanne 1914, p. 368, ce serait au contraire en 1850 que
« le professeur Lesquereux trouva au sommet du Chasseron des tuiles et des

monnaies romaines »: si cette indication est exaete, la decouverte de Lesquereux

aurait ete contemporaine de celle des premieres trouvailles signalees

par la Gazette de Lausanne. _
ie Bon de Bonstetten, Carte archeologique du canton de Vaud, p. 15.

•
17 J. Gruaz, Les trouvailles monetaires p. 160. Cf. V.-H. Bourgeois,

Le Chasseron, p. 26.
18 J. Gruaz, art. cit., p. cit.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte. XIV, Heft 3 3



— 290 —

peu, quant ä moi, au poste d'observation: et Jullian en a doute
aussi19. Qu'au surplus le nom de lieu Champ des Centurions
donne parfois, selon M. Gruaz20, ä un endroit pres du sommet
ne signifie rien, c'est ce qu'a souligne encore tres justement
Jullian: ce doit etre lä un nom du ä la fantaisie de quelque savant
de village, et qui ne remonte qu'ä quelques dizaines d'annees; et

que les briques retrouvees portent l'empreinte de la Xle et de la
XXIe legions, cela ne signifie nullement que le bätiment aux-
quelles elles avaient appartenu ait eu une destination militaire.
Si bien que, si l'hypothese de l'existence d'un poste militaire sur
le Chasseron ne peut pas etre repoussee completement, eile ne
saurait pour l'instant se baser sur aucun fait convaincant.

Y avait-il alors lä un sanctuaire? Tandis que les savants qui
se sont occupes de notre montagne paraissent plutot admettre
que les tuiles retrouvees dans les fondations du petit hotel appar-
tenaient ä un bätiment d'usage militaire, l'opinion generale, des

1850, a ete que le sanctuaire aurait disparu, empörte par un ef-
fondrement de terrain. M. Gruaz, au surplus, precise meme que
«sur le versant nord de cette montagne les eboulis causes par
le detachement de la röche sont tres visibles»21. Mais, du fait
que les monnaies retrouvees dans le precipice etaient fort peu
recouvertes, que la premiere aurait ete deterree alors que le jeune
homme de 1850 arrachait une plante, que par la suite on les de-

gageait sans peine des mottes de terre dans lesquelles elles etaient
prises, n'est-il point permis au contraire de supposer que, depuis
deux mille ans, l'aspect du sommet a peu change, et qu'il est

improbable qu'une masse considerable du sommet se soit effondree
— car il se serait agi d'une masse imposante, puisqu'elle devait
representer toute la superficie du temple?

Cela d'autant plus qu'il y a pu y avoir sanctuaire sans qu'il
y ait eu de construction; et que les monnaies et les autres objets
ont pu disparaitre dans le precipice pour de toutes autres raisons
que celles qui ont ete alleguees jusqu'ä aujourd'hui. « Les sanc-

19 C. Jullian, Chez les Helvetes de Lausanne, Revue des etudes
anciennes, t. XIX (1917), p. 273.

20 J. Gruaz, Les trouvailles monetaires p. 161.
21 J. Gruaz, art. cit., p. 160.



— 291 —

tuaires dans lesquels etaient invoquees les divinites indigenes de
la Gaule romaine — a ecrit M. Toutain22 — n'etaient point tous
des edifices plus ou moins vastes, plus ou moins riches, con-
struits par la main des hommes pour servir de residence aux etres
divins, de lieux de culte et de reunion aux fideles. Aux premiers
siecles de Pere chretienne, les Gallo-Romains adoraient leurs dteux
et leurs deesses en pleine nature, sur les sommets des montagnes,
sur les cretes des collines, aupres des sources, des fleuves et des
etangs, dans les clairieres ou meme parfois dans les taillis de
leurs forets. Borner l'etude des sanctuaires gallo-romains ä celle
des temples proprement dits, des aedes, ce serait exclure du sujet
les elements peut-etre les plus caracteristiques, ä coup sur les plus
pittoresques ». Sans doute a-t-il existe en Gaule des temples, dont
les constructions etaient plus ou moins importantes, au sommet
de certaines montagnes: sanctuaire de Mercurius Dumias ou Ar-
vernus qui couronnait le Puy-de-Döme, temple de Mercurius
Moccus qui a laisse des traces au sommet du mont Mercure, ä

quelques kilometres de Langres, temple gallo-romain construit
au point culminant de la colline de Montmartre ä Paris, sanctuaire
du Mont-Donon dans les Vosges, du Mont-Martre pres d'Avallon,.
du Mont de Sene pres de Santenay (Cöte-d'Or), du Mont-Saint-
Jean pres de Pouilly-en-Montagne (Cöte-d'Or), du Mont du Chat
en Savoie 23.

Mais c'etaient lä, malgre tout des exceptions. Le Ventoux
par exemple, oü se pratiquaient incontestablement des rites
pai'ens21, ne fut couronne d'aucun temple: c'est qu'en ce point
comme sur tant d'autres, la divinite qu'on adorait, comme les
divinites qu'on adorait sur d'autres sommets, aupres de teile
source ou de tel rocher ou de tel arbre, etait une divinite

§
22 J. Toutain, Les cultes päiens dans l'empire romain, t. III;

Bibliotheque de l'Ecole des Hautes-Etudes, sciences religieuses, vol. XXXI, Paris
1920, p. 331.

23 J. Toutain, op. cit., pp. 334—335. Sur le temple du Puy-de-D6me,
cf. p. 343.

24 Cf., sur les usages qui s'y sont perpetues jusqu'ä nos jours, ä la
fete de la St-Jean, Ch. Renel, Les religions de la Gaule avant le christianisme,
Annales du Musee Guimet, Bibliotheque de vulgarisation, t. XXI, Paris 1906,
p. 377, et Toutain, op. cit., p. 375.



— 292 —

qui presidait ä une manifestation de la nature, qui prote-
gait les diverses formes de la vie, vie vegetale, vie animale,
vie humaine: il etait des lors logique, comme l'a remarque
M. Toutain encore, « que ces divinites fussent adorees en pleine
nature, partout oü des arbres verdoyaient, oü des moissons
tapissaient le sol, oü des troupeaux paissaient, oü des sources
s'echappaient de la terre, oü des cimes dominaient l'horizon »2ä.

II est probable par consequent que le sanctuaire du Chasseron etait
un sanctuaire, oui, mais ä condition qu'on donne ä ce mot un sens
tres vaste, tres large, tres lache: celui de «tout lieu, de quelque
nature et de quelque forme qu'il soit, oü les hommes pensaient
que residait une de leurs divinites indigenes, oü ils venaient lui
adresser leurs prieres, lui consacrer des ex-voto, lui exprimer leur
gratitude »26.

Je verrais volontiers, au sommet du Chasseron, comme unique
objet qui put laisser voir ä un etranger qu'il y eüt bien lä un lieu
de culte, un autel, comme dans les Pyrenees, oü plusieurs autels
ou groupes d'autels, consacres ä des divinites telles qu'Andeis,
Aereda, Arixus ou Mars Arixo, ont ete retrouves, sinon sur des

sommets de la chaine principale, du moins sur des points cul-
minants ou sur des promontoires detaches des contreforts du
versant septentrional27. Et une inscription non encore expliquee28,
mais dont la dedicace porte en tout cas le mot fano, a ete
decouverte dans les Basses-Pyrenees, pres de Tardets, sur la
montagne de la Madeleine, oü s'erige aujourd'hui une chapelle, but
d'un pelerinage celebre dans tout le pays basque. Tous ces autels,
il importe de le remarquer, ont ete retrouves «sans qu'aucun
vestige de temple ou meme de simple oratoire ait subsiste aux
alentours »29.

Peut-etre, au Chasseron, £y avait-il meme pas d'autel, et

peut-etre les offrandes faites par les fideles au dieu de la
montagne etaient-elles la plupart du temps jetees directement dans le

26 J. Toutain, op. cit., p. 334.
26 J. Toutain, op. cit., p. 332.
27 Cf. J. Toutain, op. cit., p. 336.
28 Sur cette inscription, cf. en particulier J. Toutain, op. cit., p. 320..
29 J. Toutain, op. cit., p. 341.



— 293 —

precipice: c'est l'explication la plus simple et la plus logique, nous
allons le voir, du fait que les monnaies se sont retrouvees beaueoup

plus frequentes sous le sommet qu'au sommet meme. II est
inutile en tout cas de s'arreter ä l'hypothese de l'archiviste A.
Baron, qui dit, dans son Journal manuscrit, que les objets et les ¦

tuiles retrouves au Chasseron y peuvent avoir ete transportes pour
y etre enfouis dans le sol au moment d'une Invasion armee30.
II est improbable aussi, ou en tout cas indemontrable, que ces

monnaies soient tombees dans le precipice par suite de l'effondre-
ment de cette partie du sommet qui portait le temple. Quant ä

l'opinion de M. Bourgeois que «la dispersion des monnaies trou-
vees soit sur le sommet meme, soit sur les escarpements et les
vires gazonnees echelonnees en dessous, soit ä 100 ou 200 metres
plus bas dans les eboulis, suggere l'idee qu'au moment de la fuite
generale des troupes romaines et de la population devant l'inva-
sion, le tresor, pour ne pas etre abandonne aux mains des barbares,
fut preeipite dans le vide», eile ne contient, ä cote de details
interessants par eux-memes, qu'une parcelle de verite: c'est que
la preeipitation des monnaies dans le vide a ete un acte de volonte.

Sans doute n'avons-nous pas ailleurs en Gaule de phenomene
exaetement semblable, en ce qui concerne le culte des hauts lieux,
au moins ä ma connaissance. Sur le Mont Ventoux, les petites
trompes de terre, qui sont presque certainement des offrandes,
ont ete retrouvees au sommet meme; ainsi en est-il des steles
votives mises au jour sur le Donon: mais c'est peut-etre que jus-
qu'ici les enquetes n'ont pas tout revele, ou qu'elles n'ont ete

qu'imparfaitement conduites. Ce qu'il y a de certain, c'est qu'il
est tres frequent de rencontrer, dans les sources, les lacs ou les

etangs qui ont ete l'objet d'un culte, des depöts de ce genre:
les auteurs anciens citent les noms de consuls romains qui fouil-
lerent les lacs sacres pour en extraire les lingots d'or ou d'argent
et les objets precieux qui y etaient immerges, et nous savons par
Strabon que, du seul lac de Toulouse, on en retira pour une
valeur de 15,000 talents — ce lac aurait contenu, d'apres une antique
tradition, une partie du butin fait par les Gaulois ä Delphes 31.

30 J. Gruaz, Le Chasseron p. 51.
31 Strab. IV, 1, 13. Sur les etangs ou les sources oü ont ete retrouves

des amas votifs, cf. J. Toutain, op. cit., pp. 341 et 387.



— 294 —

Et comment ces monnaies et ces objets precieux, avec quantite
d'autres offrandes qui ont disparu ä tout jamais, sont arrives dans
ces eaux, c'est ce que nous savons par Gregoire de Tours qui,
,ä propos du lac de Saint-Andeol, pres d'Aubrac, dans les Ce-
vennes, raconte que les gens de la campagne faisaient comme
des libations ä ce lac, qu'ils y jetaient des linges ou des* pieces
d'etoffe, des vetements de laine aussi, de meme que des fromages,
des gäteaux de cire, du pain et, «chacun selon sa richesse, des
objets qu'il serait trop long d'enumerer»32: nul doute qu'ils n'y
eussent aussi jete des monnaies. Que cet usage ait ete general
en Gaule, c'est ce que prouve le fait qu'A. Blanchet a pu con-
sacrer un livre entier aux tresors de monnaies romaines decouverts
en Gaule, et dont beaueoup ont ete retrouves dans des sources,
dans des rivieres, au sommet de collines et de montagnes. Et
que ce meme usage ait ete connu chez nous, c'est ce qui est hors
de doute aussi: il a du meme survivre de longs siecles au paga-
nisme, puisqu'on avait coutume, au XlVe siecle encore, de jeter
des pieces de monnaie dans la source de Bonne-Fontaine, situee

,ä peu de distance du sommet du Moleson, source «ad quem
multi accedunt ex devotione, credentes ibi ab infirmitatibus suis
et sperantes sanatos, ubi plurimos oblationes dimitunt»™, ce qui
occasionna en 1364 certaines difficultes entre le couvent voisin
de la Part-Dieu et des particuliers qui pretendaient avoir droit
de propriete sur ces offrandes34. II y a peut-etre meme, pour le
canton de Fribourg, un cas de tresor du meme genre retrouve
pres du sommet d'une montagne: sur le Patraflon, entre Charmey
et le lac Noir, on a decouvert en effet un depöt de monnaies
romaines datant du commencement du IVe siecle36. II s'agit lä

32 Gregoire de Tours, De gloria beatorum confessorum, II, VI. Cf.
Ch. Renel, op. cit., pp. 174—175.

33 Archives de l'Etat de Fribourg, Titres de la Part-Dieu, no. C, 39.
Cf. J. Hisely, Histoire du comte de Gruyeres, t. I; Memoires et Documents
p. p. la Societe d'histoire de la Suisse romande, t. X, pp. 155—156.

34 Sur cette source, cf. mon article Survivances du culte des eaux en
pays fribourgeois, Archives suisses des traditions populaires, XXVII (1926),
pp. 28—41.

36 b°" G. de Bonstetten, Carte archeologique du canton de Fribourg,



— 295 —

vraisemblablement d'un depöt ä caractere religieux, bien que le
fait — si d'ailleurs il est exact — que les monnaies sont toute
d'une meme epoque ne permette pas d'exclure d'autres hypotheses.

Les dons en nature qu'on offrait aux divinites, pain, etoffes,
gäteaux, comme ä Saint-Andeol, ont evidemment disparu sans
laisser de traces: tout au plus faudrait-il voir dans les debris de

vases ou de poteries qu'on rencontre parfois dans ces sanctuaires
— et dont l'existence au Chasseron a ete signalee par l'article
de la Gazette de Lausanne du 4 aoüt 1850 — des restes des re-
cipients ayant contenu ces sortes de libations36. Quant aux lingots
dont parle Strabon, ils ont pu et ont du etre remplaces, par les

pieces de monnaie: monnaie de bronze le plus souvent, d'ailleurs.
C'est qu'il n'est pas surprenant, remarque M. Toutain, qu'on n'ait
point retrouve dans ces modestes sanctuaires des pieces d'or ou
d'argent: ils etaient surtout frequentes par de petites gens, aux
ressources fort restreintes — et, de plus, ils ont souvent ete pilles
par les hordes germaniques, des la fin du Ille et pendant le IVe
et le Ve siecle37. Mais il convient de noter qu'ä cet egard le
tresor du Chasseron presente une notable exception, puisque parmi
la centaine de monnaies qu'on en a conserve, figurent trois pieces

d'argent, un denier de l'empereur Othon, un quinaire de Domitien
et un denier de Gordien le Pieux3S.

Toutes ces monnaies, du reste, qu'elles soient de bronze ou
d'argent, sont interessantes du fait que leur suite nous donne une
idee approximative de l'espace de temps pendant lequel le
sanctuaire du Chasseron a ete frequente pas les fideles. Nous avons

vu dejä que la plus ancienne monnaie qui y a ete retrouvee est

de Pompee, et la plus recente d'Heraclius ler, de sorte que la
serie se repartit sur six siecles et demi peut-etre, sur plus de

quatre siecles en tout cas, s'il faut faire abstraction du bronze de

ce dernier empereur. Ce n'est pas lä un fait exceptionnel: en

Gaule aussi, lorsqu'on peut recueillir bon nombre de pieces de

Geneve, Bäle et Lyon 1878, p. 9; cf. J. Gremaud, Origines fribourgeoises,
essai historique et archeologique, Memorial de Fribourg, t. II (1855), p. 336.

36 Cf. J. Toutain, op. cit., p. 366.
37 J. Toutain, op. cit., pp. 373—374.
38 J. Gruaz, Les trouvailles monetaires pp. 163 et 165.



— 296 —

monnaie dans un seul et meme sanctuaire, on constate que les
series commencent par des monnaies gauloises ou consulaires de
la Republique romaine, pour se prolonger souvent jusqu'ä l'epoque
de Constantin ou de ses successeurs. Mais — et ce serait lä, s'il
peut etre retenu, un temoignage important sur la duree du pa-
ganisme dans nos regions — aueune des series mentionnees par
M. Toutain ne se prolonge autant que celle du Chasseron: les
pieces les plus recentes, d'habitude, ne sont que de la fin du IVe
siecle, ou des premieres annees du siecle suivant39. Sans doute,
dans notre cas, y a-t-il une Solution de continuite assez forte entre
la fin du IVe siecle et le commencement du Vile: alors que la
seconde moitie du IVe siecle est representee par un bronze de
Constance II, un de Valentinien ler et un de Gratien, on n'a rien
trouve ni pour le Ve siecle ni pour le VIe: de sorte que la monnaie
d'Heraclius se presente absolument isolee pour les premieres
annees du Vile siecle, puisqu'elle a du etre frappee en 610 ou
611. Si vraiment eile a ete retrouvee au Chasseron, et si son
attribution ä cet empereur ne laisse aucun doute, il serait bien
difficile, en tout cas, de croire que le culte de cette montagne ait ete

interrompu pendant deux siecles: force serait d'admettre qu'il
avait des fideles au commencement du Vile siecle encore40.

II est evident que, si l'examen de cette serie permet de

supposer cette date comme terminus ad quem, on ne saurait con-
clure, du fait que les monnaies les plus anciennes sont un bronze
de Massilia et une piece de Pompee, que le Chasseron ait eu des
devots des cette epoque: des monnaies anciennes ont pu etre
longtemps en circulation avant d'etre offertes ä cette divinite. De
sorte que l'on ne peut se prononcer sur l'epoque oü a pris naissance

39 J. Toutain, op. cit., p. 374.
40 Dans un travail plus recent, M. J. Gruaz, Fouilles d'Allaman et de

Vidy (1920—1921), Revue historique vaudoise, 19e annee (1921), p. 241,
ddt, en parlant du Chasseron, que « le caractere sacre de ce sommet remonte
tres probablement ä l'epoque gauloise dejä, et, depuis l'occupation romaine,
il y est atteste durant plus de quatre siecles. Les monnaies qui en proviennent
s'etendent chronologiquement depuis l'epoque de Pompee et de Cesar jusqu'ä
la fin du IVe siecle apres J.-C.»: le distingue numismate ne tient plus
compte par consequent de la piece d'Heraclius, de sorte que la s^rie devien-
drait beaueoup plus normale et plus compacte.



— 297 —

le culte de notre sommet. Sans doute serait-il tentant de voir
une preuve de sa haute antiquite dans le fait qu'on a trouve,
pres du chalet de la Deneyriaz, soit non loin de l'endroit oü ont
ete decouvertes nos monnaies, une douzaine de pointes de

fleches41. Bien que M. Bourgeois ne le dise pas explicitement
— mais cela parait ressortir des indications qu'il. fournit l'instant
d'avant — ces pointes de fleches etaient en silex. Encore faudrait-
il des precisions sur l'endroit exact oü elles ont ete deterrees;
encore faudrait-il savoir si vraiment elles ont pu etre lancees dans

le precipice comme les monnaies. Et meme si cela etait, il ne

s'ensuivrait pas necessairement que le culte du Chasseron soit
aussi ancien que ces pointes de fleches: les ex-voto d'objets
prehistoriques, en silex ou en metal, ont ete offerts aux divinites
beaueoup plus tard, puisque des depöts de haches en pierre polie
ont ete decouverts dans des sanctuaires de l'epoque gallo-romaine,
et que M. G. Chauvet a prouve que les objets les plus caracteristiques

du tresor de Nesmy, dates par Dechelette de l'äge du

bronze, c'est-ä-dire du second millenaire avant J.-C, etaient bien

plus recents, et de fort peu anterieurs ä la conquete romaine.
Si bien que, remarque M. Toutain42, il ne serait pas etonnant que
dans les regions de la Gaule oü la civilisation greco-romaine pe-
netra moins qu'ailleurs, en Vendee, en Bretagne, en Normandie
— et peut-etre dans certaines regions de notre pays aussi —

d'antiques objets de bronze aient ete offerts en ex-voto sous l'empire

romain, dans les sanctuaires indigenes.
S'il est plus que vraisemblable que les monnaies du Chasseron

ont ete, pour des motifs religieux, comme offrandes ä la divinite
du lieu, deposees au sommet, ä meme la terre — et qu'elles y
soient restees, que personne ne s'en soit empare, voilä qui est

tout naturel, puisque nous
' savons par Diodore que dans les

temples et les eneeintes sacrees de la Celtique superieure, oü se

trouvait entasse beaueoup d'or donne aux dieux, les Celtes

n'osaient y toucher, quoi qu'il aimassent tous l'argent, tant la
crainte des dieux les retenait —, ou jetees dans le precipice, les

autres objets qui y ont ete retrouves ont ete offerts exaetement

41 V.-H. Bourgeois, op. cit., p. 20.
42 J. Toutain, op. cit., pp. 379—380.



— 298 —

dans les memes conditions. II est tres probable, en effet, que le
torques etait un bijou votif, bien que la certitude de son usage
rituel ne soit pas formellement etablie. Et bien que dans les
sanctuaires indigenes qui ont ete fouilles on n'en ait recueilli que fort
peu, Babelon a remarque43 que c'est peut-etre un torques que
representent les deux serpents d'argent massif decouverts dans
le temple de Mercurius Kanetonnensis ä Berthouville, et M. L.
de Vesly signale un fragment de torques dans le fanum de la Mare-
du-Puits ¥. De plus, Florus dit qu'au temps de leur independance,
les Gaulois consacraient des torques ä celui de leurs dieux que
les Romains assimilaient ä Mars 15, et M. Toutain a reuni ä ce propos

quelques autres indications encore: une inscription de Riez
(Basses-Alpes) apprend que Valerius Symphorus et Protis con-
sacrerent ä Aesculapius, entre autre ex-voto, un torques d'or fait
de deux serpents46; il est aussi probable que suivant Interpretation

de Jullian et de Pachtere, l'ensemble des bas-reliefs sculptes
sur l'autel des Nautes de Lutece represente l'offrande d'un
torques ä Jupiter Optimus Maximus et ä Tibere par les membres
de cette corporation47. « Sans doute — conclut M. Toutain —,
il ne s'agit dans l'inscription de Riez ni sur l'autel de Paris de
divinites indigenes; mais il serait tout ä fait surprenant que les
Gallo-Romains eussent offert des torques ä des divinites etrangeres

comme Aesculapius et Jupiter Optimus Maximus, s'ils
avaient cesse d'en consacrer ä leurs propres divinites». Au
surplus, ajoute-t-il, le torques avait aux yeux des Gaulois et des Gallo-
Romains un caractere sacre: il etait un des attributs accoutumes
de la divinite accroupie, tricephale, ä la tete ornee de bois de cerf

43 E. Babelon, Le tresor d'argenterie deBerthouville, Paris 1916, p. 146.
pl. XXXIII; L. Coutil, Archeologie gauloise, gallo-romaine, franque et
carolingienne de l'arrondissement de Bernay (Eure), Evreux 1917, p. 162.

44 L. de Vesly, Les Fana ou petits temples gallo-romains de la region
normande, Rouen 1909, p. 108.

45 Florus, II, 4: « Mox vovere de nostrorum militum praeda Marti
suo torquem ».

46 CIL. XII ,954: « .torquem aureum ex dracunculis duobus».
47 De Pachtere et C. Jullian, Les monuments des nautes parisiens ,Revue

des etudes anciennes, t. IX (1907), pp. 262—263.



- 299 -
ou de renne48, et peut-etre, en tant qu'attribut divin, symbolisait-
il la puissance victorieuse du dieu49.

Quant aux hachettes, dont trois exemplaires ont ete retrouves
au Chasseron, leur caractere sacre a ete reconnu depuis
longtemps. En Suisse meme, on en a deterre ä plusieurs endroits ~ü0,

ä Allmendingen pres de Thoune en particulier; et les decouvertes
de ce genre ont ete frequentes en France: hachettes en pierre
polie dans des fana normands, ainsi qu'ä Saint-Aubin-sur-Gaillon
(Eure) et dans le sanctuaire d'Apollo Moritasgus d'Alesia,
hachettes de plomb ä Uriage. Ces trouvailles cadrent le mieux
du monde avec une inscription provenant de Cadenet (Vaucluse),
qui nous apprend qu'un certain Quartus consacra deux haches

votives ä Mars et ä son paredre Dexsiva51: c'etait donc un rite
populaire, pense M. Toutain, non seulement dans les regions de

la Gaule les plus eloignees de l'Italie ,mais meme en pleine
Narbonaise, d'offrir aux divinites indigenes des hachettes de pierre
ou de metal52, rite qui etait sans doute un souvenir du culte de

la hache florissant pendant les äges de la pierre et du bronze, et
dont on constate l'existence en Orient, en Afrique, en Egypte, en

Crete, dans la Grece protohistorique ainsi qu'ä Rome, oü Mars,
au dire de Varron, avait ete adore sous la forme d'une hache53.

48 J. Toutain, op. cit., p. 370.
49 J. Toutain, op. cit., p. 264.
60 Sur o:s haches votives retrouvees en Suisse, cf. specialement Meisterhans,

Jahresheft des Vereins schweizerischer Gymnasiallehrer, 24. Jahrgang
(1894), pp. 21 et 29, et F. Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit, Basel

1927, p. 446 note 1.
51 CIL XII, 1063: „. dono dat Marti securem, dono dat Dexsive se-

curem, v. s. l.m. ».
62 J. Toutain, op. cit., p. 367.
63 Ch. Renel, op. cit., pp. 102—107. Le caractere sacre de ces haches

de pierre est reste en partie dans le folklore actuel encore: on les appelle
pierres de tmnerre, pierres de foudre, pierres de l'eclair, carreaux de ton-

nerre, et elies sont mises en relation par l'imagination populaire avec la
foudre et l'orage (P. Sebillot, Le Folk-Lore de France, t. IV, p. 105). C'est
ä des croyances de ce genre que se rattache sans doute l'usage, connu en

differents points du territoire fribourgeois, de placer une hache, le tranchant

dirige vers le ciel, ou parfois deux haches disposees en croix, devant la
maison, pour se proteger de l'orage ou de la grele (P. Aebischer, Comment



— 300 —

Et les clochettes, de bronze ou de fer, etaient aussi des
objets ä usage religieux. En signalant les articles de M. Gruaz
relatifs au Chasseron, Jullian avait attire de fagon speciale l'attention

sur les clochettes qui y furent retrouvees. Remarquant que
c'etait au pied de la montagne que la grande voie postale et mar-
chande d'Italie en Bretagne passait le Jura, pour continuer
ensuite sur Besancon, il se demandait si ces clochettes n'etaient pas
des « ex-voto que les muletiers ou charretiers qui utilisaient la
route suspendaient en l'honneur du dieu protecteur du passage,
pour assurer ä leurs montures un bon voyage»54: hypothese qui
se presentait d'autant plus facilement que Jullian croyait que le
dieu adore sur le Chasseron etait un dieu protecteur des
voyageurs. Je montrerai bientöt que cette opinion n'est guere
probable; et celle relative ä l'origine de nos clochettes ne l'est pas
plus. Dans l'antiquite grecque et latine, cloches, clochettes et
grelots servaient ä conjurer les sorts: on en portait sur soi, on
en mettait de tous petits aux boucles et aux pendants d'oreilles
aux bracelets et aux colliers, et c'est en partie pour conjurer le
mauvais oeil qu'on suspendait des clochettes au cou des animaux
domestiques, et qu'on en ornait les harnachements des chevaux.
Une clochette d'or, trouvee sur l'Esquilin, porte une inscription
grecque, attestant qu'elle servait ä combattre le mauvais oeil: et
il est certain qu'en Gaule aussi, un usage pareil des clochettes
fut connu. On a retrouve en de tres nombreux endroits des bijoux
ornes de grelots ou de minuscules clochettes: ä Albiez-le-Vieux
(Savoie), ä Larnaud (Jura) 53 en particulier, et les clochettes de-
couvertes ä Mandeure peuvent etre, non pas des clochettes
destinees ä etre vraiment portees par des animaux de trait, mais des

objets d'usage religieux ,ce que sont certainement nos trois
clochettes du Chasseron.

on se protege contre la foudre et la grele dans les campagnes fribourgeoises,
Annales fribourgeoises, vol. XVII (1929), pp. 50—51). Chez les Grecs et
les Romains dejä, au surplus, les « pierres de foudre », soit les haches, pointes
de fleches ou de lances en pierre taillee ou polie, paraissaient un prodige
divin (cf. Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquites grecques et
romaines, t. I, p. 646).

64 C. Jullian, Chronique gallo-romaine, Revue des etudes anciennes,
t. XX (1918), p. 193.

65 Cf. Saglio et Portier, op. cit., t. V, pp. 326—344.



— 301 —

Restent enfin les lampes — d'aucuns ont dit: la lampe —

provenant du meme endroit. Mais c'est un fait bien connu que
les lampes etaient deposees en offrandes dans les sanctuaires de

la Grece et de Rome 5e. En Gaule, pour ne citer que ce cas, on
a decouvert recemment plusieurs milliers de lampes en terre cuite

au lieu dit le Chätelard des Lardiers, non loin de Forcalquier
(Basses-Alpes) 57. Et s'il est vrai qu'en plus d'une lampe, on a

retrouve au Chasseron deux chandeliers en argent, comme le dit
M. Viollier — mais j'ai fait noter dejä qu'il ajoute ä cette indica-
tion un point interrogatif —, leur presence en ce point s'explique
de la meme facon que celle des lampes: de meme que des lampes
soit votives soit symboliques etaient souvent offertes aux divinites,
ainsi leur donnait-on des candelabres 58.

Toutes les decouvertes faites au Chasseron, en un mot, s'ac-

cordent ,i prouver que ce sommet etait bien un sanctuaire —
sanctuaire sans temple peut-etre, ä moins que l'on ne veuille voir des

restes de celui-ci, ou d'une de ses annexes, dans ces tuiles romaines

qui y ont ete retrouvees. Est-il possible maintenant de savoir

quelle etait la divinite qu'on y venerait? La plupart des auteurs

qui ont :raite de notre sanctuaire ne se sont pas prononces sur ce

point. Le baron de Bonstetten, par contre, a suppose que, bien

que cette sommite soit assez eloignee de la voie romaine qui
conduisait en Sequanie, il y a eu lä un sacellum ou ara oü les

voyageurs allaient deposer leurs offrandes59: en d'autres termes, la

divinite du Chasseron etait une divinite protectrice des voyageurs.
Nous avons vu que c'etait la meme Solution qui a ete proposee

par Julian, sauf que, chez ce dernier, les voyageurs sont devenus

les usagers de la voie romaine, muletiers et charretiers. Mais s'il
est vrai que notre montagne s'eleve non loin de la route romaine,

il n'en est pas moins vrai qu'au temps d'Auguste comme aujourd'
hui encore, il fallait environ deux heures pour l'escalader, et une

bonne heure pour en redescendre. Est-il donc probable, plausible,

que voyageurs et charretiers aient fait une pareille escapade pour

55 Cf. Saglio et Portier, op. cit., t. V, p. 1336 sqq.
67 J. Toutain, op. cit., p. 366.
68 Saglio et Portier, op. cit., t. III, p. 1337.
59 jjon (je Bonstetten, Carte archeologique du canton de Vaud, p. 15.



— 302 —

s'attirer la protection de cette divinite? L'hypothese la plus
vraisemblable, celle ä Iaquelle il convient de se rallier sans autre,
est celle de M. Gruaz, qui y a vu tres justement une divinite des
sommets 60: et nous savons dejä combien les cultes de meme genre
etaient nombreux en Gaule.

« Si c'est de Teutates ou si c'est — comme au Grand Saint-
Bernard — de Jupiter que le sanctuaire du Chasseron a abrite
l'autel, ecrit encore M. Gruaz, voilä ce que nous ne saurons jamais,

ä moins qu'une inscription brusquement surgie du sol un jour
ne nous devoile ce mystere, ce qui est peu probable. D'ailleurs,
en dehors des attributions determinees qui pouvaient en faire
Mercure, Jupiter, Mars ou Apollon, le dieu qu'on honorait au
Chasseron etait avant tout et surtout le patron, le dieu tutelaire
de la contree » 61.

La divinite du Chasseron etait certainement un dieu topique,
en effet, adore surtout par les populations environnantes. A-t-il
ete un jour romanise sous le nom de Mars? II faudrait pour cela
que l'assertion de Florus, qui, nous l'avons vu, dit que les Gaulois
consacraient des torques ä ce dieu, füt rigoureusement exacte:
mais nous savons par les quelques exemples connus, que des
objets de ce genre ont ete offerts ä d'autres divinites aussi. On
ne peut rien tirer, par consequent, de la trouvaille, sur le sommet
du Chasseron, du torques dont nous avons parle. Mais si jusqu'
ici nulle inscription n'est venue livrer le nom de notre divinite
locale, serait-il trop ose de faire intervenir la toponymie, et de
vouloir retrouver son nom dans le nom meme de la montagne?

Dans un fragment de lettre cite par M. Gruaz62, Salomon

60 A vrai dire, M. Gruaz a legerement varie dans les Solutions pro-
posees. Dans son article Le Chasseron p. 51, il paraissait voir dans le
sanctuaire en question « un sanctuaire consacre ä quelque divinite tel que les
Alpes en ont possede au passage du Grand Saint-Bernard et du Julier », de
sorte que nous aurions un dieu protecteur de passage; mais dans une etude
plus recente, Fouilles d'Allaman et de Vidy..., Revue historique vaudoise,
19e annee (1921), p. 241, il se prononce categoriquement en faveur d'un
culte des hauts lieux, idee qui existait dejä, au fond, dans le travail de 1913,
ä la p. 54, oü il parlait bien de « lieux eleves ».

61 J. Gruaz, Le Chasseron p. 54.
62 J. Gruaz, art. cit., p. 51.



— 303 —

Reinach rapproche Chasseron de Chassenon, qui est un Cassino-

magus gaulois. Mais magos a la valeur de « champ »6S, au moins
si on en juge d'apres les mots apparentes mag en irlandais et

-ma en breton: il est vrai d'ailleurs qu'en gallois ma a le sens

plus general d'« endroit», mais sans doute s'agit-il lä d'une evo-
lution semantique posterieure. Et, si magos veut dire « champ », ce

sens ne conviendrait guere ä une montagne, oü il ne peut etre
question d'autre chose que de päturages.

II se pose d'ailleurs une question prealable: Chasseron est-il
reellement le nom ancien de notre sommite? On pourrait en dou-

ter, si l'on songe que Leu parle du «Secheron, ein Berg in den

Pfarreien S. Croix und Bulet, in dem Bernischen Amt Yverdon » 64,

que Levade 65 remarque que le Chasseron est plus communement
appele Suchairon, Sucheron, assertion qui a ete reproduite par
Lutz6e, Martignier et de Crousaz67, et enfin par M. Bourgeois,
qui precise meme que « le nom de Chasseron provient de l'ancienne
denomination de « Secheron » ,motivee par l'aridite de cette crete,
son exposition impitoyable ä l'ardeur du soleil qui, en ete, des-

seche et roussit le gazon »68. Et l'on peut en douter d'autant plus
qu'un plan de 1728, qui precise les limites entre le comte de

Neuchätel et le bailliage d'Yverdon, fait passer la ligne de de-

marcation par le « sommet du Mont Secheron »69, et que la carte

63 J. Dottin, La langue gauloise, Paris 1920, p. 269.
64 Leu, Allgemeines helvetisches Lexikon, XVII. Teil, Zürich 1762,

p. 1.
65 L. Levade, op. cit., p. 67. Cet auteur ajoute que le nom allemand est

Gestler. II est bien curieux, a priori, qu'une montagne si eloignee de la
frontiere linguistique ait eu une denomination allemande ä cote de son nom
roman: en realite, il s'agit d'une simple etourderie qui naturellement a ete

reprise par nombre d'auteurs posterieurs; Gestler, comme le dit Leu, entre
autres, op. cit., V. Teil, Zürich 1751, p. 222, est le nom allemand du Chas-

seral, qui domine St-Imier.
66 M. Lutz, Vollständige Beschreibung des Schweizerlandes, 1. Teil,

Aarau 1827, p. 280; cf. M. Lutz, Dictionnaire geographique-statistique de la
Suisse, traduit de l'allemand par J. L. B. Leresche, t. I, Lausanne 1836, p. 288.

67 D. Martignier et A. de Crousaz, Dictionnaire historique, geographique
et statistique du canton de Vaud, Lausanne 1867, p. 167.

68 V.-H. Bourgeois, op. cit., pp. 18—19.
69 Archives cantonales vaudoises, no. G III, A, 2, b, 4.



— 304 —

du Pays de Vaud de Mallet, datant de 1781, a la double forme
« le Chasseron ou Sucheron » 70 pour notre sommite. Remarquons
tout d'abord que nous sommes en presence de deux noms —
Secheron et Sucheron n'en faisant qu'un, sans doute — completement

distincts: un s-initial en particulier ne saurait etre repre-
sente par ch- dans les patois de la region 71. La vraie Solution, si
je ne m'abuse, a ete entrevue par Jaccard 72, qui denomme Su-
cheron le sommet principal de la Roche Blanche, ä l'est du
Chasseron, sommet qui appartient ä une petite chaine separee de notre
montagne par le vallon de la Deneyriaz, et qui se conjugue avec
le prolongement du Chasseron peu au nord de ce sommet: et ce

qui prouve que Jaccard doit avoir raison, c'est que la limite entre
Neuchätel et Vaud passe par la Roche Blanche, et non point par
le Chasseron: l'indication de 1728 ne saurait donc se rapporter ä

ce dernier. Mais comment interpreter alors la double forme de
1781? Le plan cadastral de Bullet dresse en 1834 a lui aussi les
deux denominations, « Sus la Roche de Chasseron», nom donne
au sommet qui nous interesse, et « Es Fretes, ou Sucheron»73,
pour la partie un peu plus au nord: cette,denomination de
Sucheron n'existe d'ailleurs plus dans le plan cadastral de Bullet de

1911, le dernier en date, qui ne connait plus que les « Fretes». Je
suis convaincu pour ma part que ces deux noms de Sucheron et
de Chasseron ont ete usites dans deux regions differentes pour
designer le meme ensemble montagneux: Sucheron a sans doute
ete employe sur territoire neuchätelois, et a denomme tout d'abord
une partie des Roches Blanches, pour emigrer un peu vers l'est
par la suite ,et Chasseron a ete le terme adopte sur territoire
vaudois: c'est lui au surplus qu'adopte Fr.-L. de Haller, lorsque
pour le premiere fois il a attire l'attention sur les trouvailles

70 H. Mallet, Carte de la Suisse romande qui comprend le Pays de
Vaud 1781.

71 Cf. A. Odin, Phonologie des patois du canton de Vaud, Halle sur
Saale 1886, pp. 112—113.

73 H. Jaccard, Essai de toponymie, Memoires et Documents p. p. la
Societe d'histoire de la Suisse romande, 2e serie, t. VII, Lausanne 1906,
p. 445.

'•" Archives cantonales vaudoises, Plan de Bullet de 1834, planches 33
et 35.



— 305 —

monetaires qui y avaient ete faites. Et le plan de 1834, qui
applique les deux denominations ä des points tres rapproches,
nous montre comment se presentaient les adversaires l'instant
d'avant la victoire de Chasseron.

Si la proposition de Salomon Reinach ne peut etre acceptee,
la Solution apportee tout recemment par M. Hubschmied est beaueoup

plus satisfaisante: il voit dans Chasseron un derive gaulois
*kassanon(o)-, « foret de chenes», remarquant que « sur la pente
du Chasseron, il y a encore de nos jours des forets de chenes »74.

Et ce mot serait derive de *kassanos « chene », comme *bagon(o)
«foret de hetres» de *bagos «hetre», *derwon(o)- «foret de sa-
pins » de *derwa « sapin », *betwon(o)- « bois de bouleaux » de
*betwa «bouleau»75 par exemple. II est vrai que M. Vendryes a

montre 76 qu'en gaulois on formait des derives de noms de plantes
au moyen du suffixe -o(n), elargi en -ono- ou -ona dans le gaulois
de l'epoque tardive, et que ces derives designaient un lieu oü
teile plante se trouvait en abondance. Mais il est improbable que
ce suffixe ait servi ä cet unique usage: en grec comme en latin,
il formait des substantifs designant un individu doue de teile ou
teile qualite (^rgäßtav de ozQaßög, Cato de catus), emploi qui se
retrouve en germanique (all. mod. der Weiße, anc. h. all. der
wizo) 77, de sorte qu'il a pu avoir en gaulois la meme valeur in-
dividualisatrice, ou disons mieux, possessive, ce qui expliquerait
pourquoi les noms de divinites en -o(n), et surtout les femin ins
en -ona, sont si frequents dans cette langue.

Rien d'impossible, des lors, que *Kassano(n)-. plutot qu'un
collectif designant un lieu oü abonde une certaine plante, un
certain arbre, ait ete un nom divin. Cela d'autant plus qu'il est
improbable que, meme ä l'epoque gauloise, le Chasseron ait ete cou-

74 J.-U. Hubschmied, Bagako-, *Bagon(o)-, «foret de hetres ». Etude
de toponymie suisse, Revue celtique, t. L (1933), p. 263.

75 J.-U. Huhschmied, art. cit., pp. 260 et 263.
76 J. Vendryes, Melanges italo-celtiques, Memoires de la Societe de

linguistique de Paris, t. XIII (1905—1906), p. 387.
77 J.-U. Hubschmied, Drei Ortsnamen gallischen Ursprungs: Ogo,

Chäteau d'Oex, Uechtland, Zeitschrift für deutsche Mundarten, vol. XIX
(1924), (Festschrift Bachmann), p. 187, note 2.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte. XIV, Heft 3 4



— 306 —

vert de chenes: aujourd'hui, ces arbres existent dans la region,
c'est vrai, mais en quantite tres limitee, et surtout ils ne se ren-
contrent guere qu'ä mille metres plus bas que le sommet de notre

montagne.
Cette difficulte subsiste evidemment meme si l'on admet que

*Kassano(n)- etait un nom divin. Mais, tandis qu'elle est presque
insurmontable, dans l'hypothese que ce mot designe une chenaie

— ä moins que l'on n'admette, sans preuve aueune, qu'il y a deux

mille ans la repartition des essences forestieres etait tout ä fait
differente de ce qu'elle est aujourd'hui —, il y a moyen de l'evi-
ter, au cas oü notre derive soit la denomination d'un dieu: nous
aurions ici, en realite, une combinaison de deux eultes topiques,
culte d'une sommite, d'une part, dont le sanctuaire serait reste

au meme endroit, et culte d'un arbre, dont le point central aurait
emigre sur les hauteurs. Ce *Kassano(n)- aura pu etre le nom
d'une divinite locale veneree tout d'abord au-dessous du

Chasseron, dans la region de Grandson, et qui, pour des raisons qui
nous echappent, et qui sans doute nous echapperont toujours, se

sera confondue par la suite avec le dieu des hauteurs voisin: au

moment de la conjonetion, celui-lä aura transmis ä celui-ci son nom,
le nom sous lequel il etait connu au bord du lac de Neuchätel.

Ce n'est lä sans doute qu'une hypothese. Mais rappelons-nous

que le culte de la deesse Sauconna, dont le nom n'etait porte
cependant que par un tout petit ruisseau de Chalon, a ete assez

puissant pour evincer non seulement le culte d'une autre divinite
aquatique, Arar, mais le nom meme de cette derniere, qui etait
celui d'un grand fleuve 78. Et ce qui n'est pas non plus une
hypothese, c'est qu'un dieu-chene ait pu exister. Si le gui poussant

sur le chene etait une plante sacree, c'etait sans doute en partie

parce que le gui toujours vert est un don divin; mais c'est aussi

et peut-etre surtout parce que l'arbre sur lequel il croissait etait

un arbre sacre. Preuve en est le passage souvent cite de Pline79,

qui nous dit que les druides ne connaissaient rien qui soit plus

78 J. Roy-Chevrier, Dea Souconna, Revue des etudes anciennes, t. XXI
(1919), pp. 111—112. Cf- en particulier C. Jullian, Revue des etudes

anciennes, t.XX (1918), pp. 271—272.
79 Plin. Hist. nat. XVI, 249 sqq.



— 307 —

sacre que le gui et que l'arbre sur lequel il pousse, ä condition
que ce soit un chene. «C'est dans les bois de chenes, qu'ils ont
leurs sanctuaires, et ils n'accomplissent aucun rite sacre sans
feuilles de chene. Ils croient que tout ce qui pousse sur ces arbres
est d'origine Celeste, et que la presence du gui revele la prefe-
rence du dieu pour l'arbre qui le porte». Nous avons au surplus
bien d'autres temoignages du culte des chenes en Gaule. C'est
Maxime de Tyr, qui raconte que chez les Celtes un grand chene
tenait lieu de statue de Jupiter80; c'est Claudien, qui fait une
allusion aux chenes sacres de la foret hercycienne. Selon Jullian,
¦de meme que les Bituriges Vivisci auraient emprunte leur sur-
nom au gui, plante sacree, ainsi les dieux Casses des contrees
rhenanes seraient-ils des dieux-chenes, dont le nom se retrouverait
dans celui des Veliocasses et des Baiocasses, ainsi que dans celui
de Cassignatos, qui signifierait « fils du Chene ». Dans la region
d'Angouleme etait adore le deus Robursl, dieu topique, et les
Gaulois de la Cisalpine vouaient un culte aux Fatae Dervones et
aux Matronae Dervonnae, dont le surnom etait un derive de dervo-,
qui a designe le «chene» dans une partie au moins de la Gaule,
puisque le gallois derw et le breton derv ont encore ce sens82.

Par ailleurs, le folklore a conserve, pour la moitie nord de
la Gaule en particulier, une serie de faits qui sont des echos du
culte voue anciennement aux chenes: non loin d'Angers, par
exemple, un chene nomme Lapalud etait couvert de clous jusqu'ä
la hauteur de dix pieds: chaque ouvrier charpentier, menuisier ou
macon passant pres de l'arbre y fichait un clou, suivant un usage
immemorial. Jeunes gens et jeunes filles — celles-ci surtout —

qui voulaient se marier dans l'annee allaient se frotter ä un chene

qui avait pousse ä quelque distance du bord, dans un etang pres
de Becherel (Ille-et-Villaine), et les jeunes epoux qui allaient en

pelerinage ä la Sainte-Baume (Var), pour avoir des enfants, de-

vaient, en entrant dans la foret, embrasser le premier gros tronc

80 Cf. C. Jullian, Revue des etudes anciennes, t. IV (1902), p. 275,
note 5.

81 CIL XIII, 1112. Cf. Ch. Renel, op. cit., p. 158, note 1.

82 G. Dottin, op. cit., p. 251.



— 308 —

de chene qu'ils rencontraient, en demandant tout bas ä sainte
Madeleine de leur donner de la progeniture. Ailleurs encore, ä

Carentoir, dans les Vosges83, en Franche-Comte, les chenes etaient
associes ä des sortes de ceremonies juridiques, de jugements de
Dieu84. A Bonfol, la tradition locale parle d'un chene plante par
saint Fromont; dans d'autres endroits du Jura bernois, on plantait
des chenes devant les eglises, et jusqu'ä une epoque recente la
loi ordonnait ä chaque nouveau marie de planter trois chenes la
premiere annee du mariage, et de les entretenir. Dans ce meme
Jura, le chene est encore un arbre qu'on venere: beaueoup d'entre
eux supportent une image ou une statue de la Vierge oui d'un saint:
celui qui s'eleve pres du Vorbourg est celebre, et s'appelle Notre-
Dame du Chene. A cote de la ferme des Orthes, non loin de Soy-
hieres, se dressait un chene colossal au tronc duquel pendaient
souvent des pattes de lievre et des debris de gibier, dons d'un
vieux braconnier qui pretendait ainsi s'assurer une chasse fruc-
tueuse; et tout aupres existait un autre chene qui avait une pre-
rogative: pour conjurer le genet, esprit malfaisant, terreur du

betail, il fallait le forcer ä entrer dans cet arbre 86.

Ce nom de Notre-Dame du Chene que nous venons de ren-
contrer est frequent en France, ainsi que ceux de Chene Notre-
Dame, Chene de la Vierge, Bonne-Dame du Chene, Chapelle au

Chene, oü se trouvent, ou bien se trouvaient, des chapelles dediees
ä la Vierge, ä cote d'un vieux chene et souvent meme dans le creux
de cet arbre: ce sont lä, ä n'en pas douter, des temoins de la chris-
tianisation du culte paien du chene, christianisation oü la Vierge
a remplace la dryade antique, dont le nom subsiste plus recon-
naissable encore dans les denominations de Chene des Fees, Chene
des Dames, puisque dames et fees ne sont que les noms popu-

83 II a paru tout dernierement une etude tres fouillee sur le culte des
chenes dans les Vosges, mais je n'ai pu la consulter: c'est celle de E. Lincken-
held, Saint Quirin et le culte du chene en Lorraine et dans les Vosges,
Annales de la Societe d'histoire, de litterature et des sciences du Club-

Vosgien, 1933.
84 P. Sebillot, le Folk-Lore de France, t. III, Paris 1906, pp. 424—427.
85 A. Daucourt, Traditions populaires jurassiennes, Archives suisses

des traditions populaires, t. VII (1903), pp. 171 et 184 sqq.



— 309 —

laires des deesses-meres et des nymphes du paganisme86. Et
jusqu'en Catalogne on trouve au moyen äge des traces de ce meme
culte dans la toponymie: un texte de 1046 mentionne un lieu dit
Cercho sancto, appele en 1126 Cerch sent, « quercus sanctus»87.
Le nom enfin de Marquisanes, dans les Pyrenees-Orientales, re-
monte, ainsi que je l'ai fait voir recemment, ä Matres Caxanae,
forme legerement divergente de Matres Cassanae, expression presque

identique ä celle de Matronae Dervonnae de la Cisalpine.
Toponymie et archeologie s'accordent, en un mot, pour reconnaitre

le caractere religieux du Chasseron, oü s'etaient conjuguees,
ä un moment donne, des pratiques dendrolatriques avec un culte,
plus ancien peut-etre, de la montagne. Temoignage interessant
du caractere multiforme des pratiques religieuses des Helvetes
et des Gaulois: alors comme aujourd'hui, il suffisait sans doute
de peu de chose pour que deux cultes, differents par leur origine,
n'aient plus, en tel endroit, qu'un sanctuaire et qu'un public de

fideles.

86 E. Rolland, Flore populaire, t. X, Paris 1913, p. 137.
87 J. Balari y Jovany, Origenes histöricos de Cataluha Barcelona 1899,

pp. 212—213.


	Le sanctuaire gallo-romain du Chasseron

