
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 12 (1932)

Heft: 2

Artikel: Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis

Autor: Janner, Arminio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-71607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-71607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis.1

Von Arminio Janner.

Zweck dieser Untersuchung ist es, auf gewisse interessante
und bemerkenswerte Übereinstimmungen zwischen der « Kultur der
Renaissance» Jacob Burckhardts und den Gedanken des großen
italienischen Literarhistorikers Francesco De Sanctis hinzuweisen.
Übereinstimmungen, die bis jetzt nicht aufgefallen sind, oder nur
in beschränktem Maße, wie bei Ciro Trabalza, der in seinem
kleinen Beitrag: « Burckhardt, De Sanctis ei critici dei Petrarca»2,
nur die Einzelfrage aufwirft, ob vielleicht Burckhardt in seiner
Beurteilung von De Sanctis beeinflußt worden war. Ich möchte die
Untersuchung weiter fassen und alle die zahlreichen, bis jetzt nicht
beachteten Übereinstimmungen zwischen den zwei Forschern in
der Beurteilung der Renaissance nachprüfen, und daran die weitere
Frage anknüpfen, ob ein Abhängigkeitsverhältnis zwischen ihnen
bestanden hat. Denn, wenn es auch feststeht, daß höchst
wahrscheinlich weder De Sanctis von Burckhardt noch Burckhardt von
De Sanctis etwas gelesen hat, so haben sich doch die zwei
bedeutenden Männer gekannt und eine Zeitlang miteinander
verkehrt. Und dies gerade zur Zeit, als De Sanctis schon in vollem
Besitze seiner kritischen Gedanken über die Literatur der Re^

naissance war, auch wenn er davon kaum etwas veröffentlicht
hatte, Jakob Burckhardt gerade das Material für seine « Kultur der
Renaissance » sammelte.

Es war in den Jahren 1856—58. Ans neugegründete
Eidgenössische Polytechnikum in Zürich war Burckhardt im Herbst

1 Vortrag, gehalten am 2. Februar 1931 in der Historischen und
Antiquarischen Gesellschaft zu Basel.

2 Miscellanea in onore di Vincenzo Crescini. Cividale 1927.



— 211 —

1855 als Professor der Kunstgeschichte und Archäologie berufen
worden. Kurz vorher hatte er seinen «Cicerone» herausgegeben
und sich damit als ausgezeichneter Kunsthistoriker ausgewiesen.
In Basel hatte er ein paar Jahre vorher seine besoldete Stelle am
Pädagogium verloren; als außerordentlicher Professor an der
Universität bezog er kein Honorar; deswegen nahm er gerne die Stelle
in Zürich an, als Provisorium, da er hoffte, es würde sich bald
wieder eine Gelegenheit bieten, nach seinem geliebten Basel
zurückzukehren. Das geschah in der Tat auch schon im Frühling
1858 durch seine Ernennung zum ordentlichen Professor der
Geschichte.

De Sanctis lebte als armer neapolitanischer Verbannter in
Turin und verdiente sein Leben durch Privatstunden und Privatkurse.

Aber seine Vorträge über Dante, und einige kleine
Veröffentlichungen hatten ihm schon den Ruf eines Neuerers auf dem
Gebiete der Literaturgeschichte verschafft; und so wurde er, auf
Empfehlung des später bekannten Kunstkenners und Kunstkritikers
Giovanni Morelli, als Professor der italienischen Literatur an
dasselbe Polytechnikum berufen. Er trat seine Stelle im Frühling
1856 an. Wir besitzen aus der gemeinsamen Zürcher Zeit eine
ganze Reihe Briefe von De Sanctis an seine Freunde in Turin, die
im Jahre 1912—14 von Benedetto Croce herausgegeben worden
sind. Man kann daraus entnehmen, daß De Sanctis gleich in
Beziehung zu Burckhardt trat; von Burckhardt dagegen kennt man
keine Aussagen über De Sanctis; nirgends wird er angeführt;
vielleicht weil die einzigen Briefwechsel, in welchen er möglicherweise

vorkam, die mit Franz Kugler und Lübcke, auf ausdrücklichen

Wunsche Burckhardts vernichtet wurden. Und die zwei
Männer haben auch später nicht miteinander korrespondiert.

Aber nicht nur aus dem Briefwechsel De Sanctis ist die
Bekanntschaft mit Burckhardt erwiesen, sie ist es auch durch die
persönlichen Erinnerungen eines ihrer damaligen Kollegen, der sie
beide gekannt hat. Dieser, der Professor und Publizist Hardmeyer-
Jenny in Zürich, der in hohem Alter während des Krieges
gestorben ist, erzählte, daß er sich sehr gut entsinnen könne, Burckhardt

und De Sanctis öfters auf gemeinsamen Spaziergängen auf
dem Zeltweg gesehen zu haben. Einmal hat er Burckhardt auch



— 212 —

im Kolleg von De Sanctis gesehen3. In den Briefen von De Sanctis
erscheint der Name Burckhardt gleich bei Beginn des

Briefwechsels; Ende März 1856 war De Sanctis angekommen, am
14. April berichtet er schon:

« Tra i professori di buon carattere pongo sopra tutti Köchly
e Burckhardt. II primo e un professore di filologia, molto stimato;
e spero da lui apprendere un po' di tedesco. L'altro e un profes-
sore di archeologia, e fa il suo corso in italiano: amendue gio-
vialoni e franchi». Was dann folgt, ist ganz lustig anzuhören:
« Ma son pur curiosi questi professori tedeschi: hanno la faccia

di vino, ed ogni sera si ubbriacano come Templari. Gli studenti,
quando vogliono mostrare la loro simpatia ad un professore, lo
invitano ad una birreria; e vi e due specie d'invito. L'invito sem-

plice e a bere vino; ma, quando vogliono dare una maggior prova
di affetto, lo invitano a bere usque ad ebrietatem; ne vi e mezzo:
bisogna ritirarsi ubbriaco. In veritä, non mi attendevo a questo

genere di dimostrazioni, e rinunzio volontieri a questa puzzolente
simpatia. Qui non ci sono rinfreschi o gelati: i caffe sono stivati
di bourgeois, che fumano e bevono da far paura; mi par di stare
nei nostri piccoli paesi di Napoli, dove l'ubbriachezza e all'ordine
dei giorno. Eppure qui il vino da tavola costa mezzo franco il
bicchiere! E il piü magnifico regalo, che ti possono fare. Vado

passeggiando col professore Stocker. — Voulez-vous prendre un
petit verre de vin? — Mais, Monsieur, je n'ai pas dine encore. —
C'est egal, vous dinerez apres. — Si beve a tutte le ore»4.

Am 23. April bekommt er einen Besuch Burckhardts. Am
8. Mai erzählt er, Burckhardt habe acht Jahre in Italien gelebt
— ein Mißverständnis — und kenne von den modernen italienischen

Dichtern nur Monti und nicht einmal Leopardi. Er
berichtet weiter, daß er manchmal mit Burckhardt und Dufraisse
zur Bierhalle geht. Am 19. Juli schreibt er: « Ieri sono stato
eletto membro della Societä degli scacchi pagando il diploma
4 franchi. E la prima societä tedesca di cui faccio parte. Qui

3 Siehe: Trabalza, « Burckhardt, De Sanctis e i critici dei Petrarca » und
La Critica, XII/Bari, Laterza.

4 Lettere da Zurigo a cura di Benedetto Croce, S. 12—13 (Napoli
1913).



— 213 —

tutto si risolve in societä. Le arti e i mestieri sono societä. Vi e

la societä dei filologi, la societä archeologica, la societä dei Museo
eccetera. Vi e la societä dei Professori che si riuniscono nel Saf-
fran, una gran sala. Non me ne sono brigato e fo parte da me
stesso. Ci sono stato una volta condottovi dal Burckhardt. Credevo
che fosse un'accademia. Che e che non e, trovai la birra signora
dei campo di battaglia. Mi annoiai incredibilmente e non ci fui
piü. Ciö che mi dispiace altamente nelle societä di Zurigo e

l'assenza delle donne; gli uomini nelle birrerie e le donne a casa.
Non trovi mai una donna in un caffe e rarissime per le strade,
eccetto la domenica » 5.

Es steht also fest, daß im Sommersemester 1856 De Sanctis
Burckhardt öfters gesehen und gesprochen hat, und daß sie sich
über italienische Geschichte und Literatur unterhalten haben.
Welche waren nun die Probleme, die damals De Sanctis beschäftigten?

Vor allem das Problem Dante, über den er gerade las,
dann auch Petrarca, Ariost, Machiavelli, die er in den folgenden
Semestern behandelte. Also gerade das, was auch Burckhardt
damals lebhaft beschäftigte: die Welt der italienischen Renaissance.
Über Dante hatte De Sanctis schon in Turin Vorträge gehalten
und darin eine eigene, neue ästhetische Interpretation der Com-
media begründet. Für die Unterhaltung stand keine sprachliche
Schwierigkeit im Weg; Burckhardt beherrschte vollkommen die
italienische Sprache; er las sogar ein Kolleg auf Italienisch. Die
Kultur der Renaissance erschien 1860, zwei Jahre nach dem Weggang

Burckhardts von Zürich. Er hat sie seinem ehemaligen
Kollegen von Zürich nicht geschickt. Dieser war übrigens nicht mehr
in Zürich. Anfangs September desselben Jahres 1860 war er direkt
nach Neapel gefahren, das Garibaldi von der Bourbonen-Herrschaft

befreit hatte. Und dort begann De Sanctis seine politische
Laufbahn. Er wurde wiederholt Minister, sogar noch unter Ca-

vour; dann war er als Deputato in vielen Kommissionen tätig.
Erst 1868 kam er dazu, seine literarische Tätigkeit wieder
aufzunehmen, und in den folgenden Jahren gab er seine immer reicher
gewordenen « Saggi critici» heraus; im Jahre 1870 und 1871 seine

5 La Critica XII, Seite 122. Bari (Laterza).



— 214 —

berühmte « Storia della Letteratura italiana ». Es waren im Grunde
dieselben Ideen, die er schon zehn bis fünfzehn Jahre früher in
Turin und in Zürich vorgetragen hatte; das damals gesammelte
enorme Material wurde nun ausgelesen, bereinigt und zu einem
festen Gebäude zusammengestellt.

Durchgehen wir nun diese « Storia della Letteratura italiana »,

so stoßen wir auf eine ganze Anzahl Stellen, die unmittelbar an
Burckhardts «Kultur der Renaissance» erinnern und trotzdem
nicht den Eindruck erwecken, sie seien irgendwie von dort
herübergenommen worden, denn sie sind zu organisch mit den andern
Grundgedanken von De Sanctis verbunden, welche ihrerseits eine
andere Formulierung als bei Burckhardt aufweisen. Einige
auffallende Beispiele seien gleich gegeben. Man erinnere sich an
die wichtigsten Kapitel, Paragraphen und Überschriften bei Burckhardt,

z. B. « Entwicklung des Individuums », « Entdeckung der
Welt und des Menschen », « Geselligkeit und Feste », « Religiöse
Indifferenz » u. s. w.

Über Dante und seine Kunst des Gestaltens und Individuali-
sierens heißt es: «L'inferno e l'uomo compiutamehte realizzato
come individuo, nella pienezza e libertä delle sue forze » c, « Dante
voleva scrivere il mistero dell'anima; si cacciö fra allegorie e

formole: ed ecco uscirgli dalla fantasia l'individuo valente e pos-
sente, nel rigoglio e nella gioventü della forza, spezzato il nocciolo
dove lo aveva chiuso il Medio evo »7. Dann: « Nel regno dei morti
si sente per la prima volta la vita dei mondo moderno»8. Über
Petrarca sagt er: «L'amore sciolto dalle universe cose entro le
quali giaceva inviluppato, qui non e concetto, ne simbolo, ma
sentimento; e l'amante che occupa sempre la scena ti da la storia
della sua anima, instancabile esploratore di se stesso. In questo
lavoro analitico psicologico la realtä appare sull'orizzonte chiara
e schietta, sgombra di tutte le nebbie fra le quali era stata ravvolta.
Usciamo infine dai miti, dai simboli, dalle astrattezze teologiche e

scolastiche, e siamo in piena luce nel tempio dell'umana coscienza.
Nessuna cosa oramai si pone di mezzo tra l'uomo e noi. La sfinge

6 Storia della letteratura italiana. Bari 1912 (Laterza), Bd. I, Seite 200.
7 Ebenda.
8 Ebenda.



— 215 —

e scoperta: l'uomo e trovato»9. Was genau der Formulierung
Burckhardts entspricht: «Im Mittelalter lagen die beiden Seiten
des Bewußtseins — nach der Welt hin und nach dem Innern des
Menschen selbst — wie unter einem gemeinsamen Schleier
träumend oder halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben,
Kindesbefangenheit und Wahn; durch ihn hindurchgesehen
erschienen Welt und Geschichte wundersam gefärbt, der Mensch
erkannte sich nur als Rasse, Volk, Partei, Korporation, Familie oder
sonst in irgend einer Form des Allgemeinen. In Italien zuerst
verweht dieser Schleier in die Lüfte; es erwacht eine objektive
Betrachtung und Behandlung des Staates und der sämtlichen Dinge
dieser Welt überhaupt; daneben aber erhebt sich mit voller Macht
das Subjektive, der Mensch wird geistiges Individuum und
erkennt sich als solches»10. Über Boccaccios Hohn auf die heiligen
Dinge sagt De Sanctis: « Giovanni Boccaccio sotto un certo aspetto
fu il Voltaire dei secolo decimoquarto»n. Und über seine
Wirkung: «La maggiore cultura, generando u"n piü vivo sentimento
della natura e dell'uomo, doveva affrettare la rovina di un mondo
cosi astratto e cosi estrinseco alia vita»12. Oder über die Gesellschaft

des Quattrocento: «Questa generazione, caduta cosi basso,
fiacca di tempra e vuota di coscienza aveva pure la sua idealitä, il
suo divino: ed era l'orgoglio della coltura, il sentimento della
forma. Le sue mascherate, le cacce, le serenate, le giostre, le
feste, tante parte di quella vita oziosa ed allegra erano nobilitata
dalle arti dello spirito e dal piacere dell'immaginazione »13.

Über G. B. Alberti, den Burckhardt auch als typisches
Beispiel eines Renaissance-Menschen hinstellt, heißt es: « Battista ha
giä tutta la fisionomia dell'uomo nuovo, come si stava elaborando
in Italia»14. Und über sein Zeitalter: «E un secolo di gestazione
e di elaborazione. E il passaggio dall'etä eroica all'etä borghese,
dalla societä cavalleresca alia societä civile, dalla fede e dall'

9 Ebenda, S. 250-51.
10 Die Kultur der Renaissance. 13. Ausgabe von W. Goetz, S. 123.
11 Storia della letteratura italiana, Bd. I, S. 270.
12 Ebenda, S. 275.
13 Ebenda, S. 349.
14 Ebenda, S. 376.



— 216 —

autoritä al libero esame, dall'ascetismo e simbolismo allo studio
diretto della natura e dell'uomo»15.

Und endlich über Machiavelli und seine Lebensauffassung:
« II Machiavelli e la coscienza e il pensiero dei secolo, la societä
che guarda in se e s'interroga e si conosce; e la negazione piü
profonda dei medio evo, e insieme l'affermazione piü chiara de'
nuovi tempi; e il materialismo dissimulato come dottrina, e am-
messo nel fatto, e presente in tutte le sue applicazioni alia vita.
Non bisogna dimenticare che la nuova civiltä italiana e una re-
azione contro il misticismo e l'esagerato spiritualismo religioso,
e, per usare vocaboli propri, contro l'ascetismo, il simbolismo
o lo scolasticismo: ciö che dicevasi il « medio evo ». La reazione
si presentö da una parte come dissoluzione o negazione: di che

venne l'elemento comico, che dal Decamerone va sino alia Mac-
caronea. Ma insieme ci era un lato positivo, ed era una tendenza
a considerare l'uomo e la natura in se stessi, risecando dalla vita
tutti gli elementi sopraumani e sopranaturali, un naturalismo
aiutato potentemente dal culto de' classici e dal progresso dell'
intelligenza e della coltura. Onde venne quella tranquillitä ideale
della fisionomia, quello studio dei reale e dei plastico, quella
finitezza dei contorni, quel sentimento idillico della natura e dell'
uomo, che die'nuova vita alle arti dello spazio e che senti ne'
ritratti dell'Alberti, nelle Stanze, nel Furioso e fino negli scherzi
dei Berni. Questo era il lato positivo dei materialismo italiano:
un andar piü dappresso al reale ed alia esperienza, dato bando a

tutte le nebbie teologiche e scolastiche, che parvero astrazioni.
II pensiero o la coscienza di questo mondo nuovo, e in quello
che negava e in quello che affermava, e il Machiavelli16.

Sind das nicht ganz und gar Burckhardt'sche Begriffe? Wer
die « Kultur der Renaissance » kennt, wird verblüfft sein über die
große Ähnlichkeit der Gedankengänge und der Formulierung und
sich fragen, ob vielleicht doch nicht hier eine Beeinflussung durch
Burckhardt vorliegt. Das ist sicher nicht der Fall; man muß
einfach zugeben, daß diese und ähnliche Anschauungen für die
feineren und intuitiveren Geister damals in der Zeit lagen; Burck-

15 Ebenda, S. 383.
16 Ebenda, S. 420—21.



— 217 —

hardt hat sie selbst teilweise bei Michelet gefunden, wenn sie

dort auch eine tiefere Begründung noch entbehrten. Daß es auch

bei De Sanctis eigene Gedanken sind, und nicht übernommene,
erweist sich dadurch, daß die Formulierungen durch seine ganze
Renaissance - Auffassung begründet und darin verwurzelt sind.
Denn seine Renaissance-Auffassung, so sehr sie auch der Burck-
hardt'schen nahekommt, hat doch eine eigene Färbung, die wesentlich

pessimistischer ist als bei dem Basler Kulturhistoriker. Für
De Sanctis ist der neu auftretende Individualismus, die Entdeckung
von Mensch und Natur, nicht wie bei Burckhardt das Primäre,
sondern nur die positive Begleiterscheinung eines an sich negativen

Prozesses: der Auflösung der Welt des Mittelalters. Es ist
der glanzvolle, äußerliche Schein einer im Innern sich vollziehenden

Zerstörung. Ein veraltetes Lebensideal geht hier zu Grunde;
bei dieser Zerstörung regen sich allerdings auch Keime einer neuen
Lebensauffassung. Aber für De Sanctis werden diese Keime für
lange Zeit nur Keime bleiben. Als italienischer Patriot beurteilt
er diesen Prozeß wesentlich negativer als Burckhardt; er
empfindet es als schmerzlich, daß diese prachtvolle Blüte menschlichen
Geistes vom italienischen Volke durch die Einbuße der politischen
Freiheit zu teuer bezahlt wurde. Burckhardt zeigt sich hier De
Sanctis gegenüber als der Europäer, dem der Verlust der italienischen

Freiheit reichlich aufgewogen wird durch die vielen
bleibenden Errungenschaften, welche von der italienischen Renaissance

auf andere Völker Europas und auf spätere Zeiten
übergegangen sind.

Wir wollen die Hauptbegriffe Burckhardts nacheinander
einzeln durchgehen und zeigen, daß sie auch bei De Sanctis
vorhanden sind; auch wenn sie nicht immer so im Vordergrund stehen

und nicht immer eine so prägnante Form erhalten haben. Das

erste Kapitel der « Kultur der Renaissance» trägt den Titel: « Der
Staat als Kunstwerk». Burckhardt zeigt, daß infolge des frühen
Verschwindens des Feudalismus in Italien und durch das
Aufkommen der Commune und der Lokal-Tyrannis der Staat als

selbständiges Gebilde dort viel rascher sich entwickeln konnte als im
Norden; der Tyrann, der in der kleinen oder großen Provinzstadt

illegitimerweise die Macht an sich gerissen hatte, oder die Groß-



— 218 —

kaufleute und die Korporationen von Florenz, Venedig oder Pisa,
welche ihren Staat selbst verwalten wollten, mußten, um ihn halten
und fördern zu können, ganz andere Kenntnisse seines Wesens
und seiner Bestandsmöglichkeiten besitzen als ein nordischer
Fürst, der im Namen seines Kaisers oder Königs regierte und
einfach nach alter, hergebrachter Tradition weiter kutschierte, sich
keiner Gefahren ausgesetzt fühlte und keine besonderen Probleme
zu lösen hatte.

In Italien mußte der Staat eine « bewußte, berechnete Schöpfung»

werden. Er mußte sich zweckentsprechend gestalten, mußte
seine Prinzipien und Ziele genau kennen und immer bereit sein,
sich danach zu richten. — Dieses prachtvolle Kapitel der « Kultur
der Renaissance» entspricht, dem theoretischen Inhalte nach,
genau den Überlegungen, welche De Sanctis in seinem Kapitel über
Machiavelli macht. Denn im Grunde ist ja auch für Burckhardt
Machiavelli ausschlaggebend gewesen. Machiavelli ist der
Theoretiker dieser ganzen italienischen Staatskunst; er resümiert und
formuliert in präziser wissenschaftlicher Form die ganze
empirische Staatsweisheit Italiens im XIV. und XV. Jahrhundert. Er
zeigt, daß ein Staat nur dann bestehen kann, wenn er eben eine
«berechnete, bewußte Schöpfung» ist; und indem er auf die
«veritä effettuale» zurückgeht, auf die menschliche Realität des
Staates, wird er der Begründer der modernen Staatstheorien und
der wissenschaftlichen Geschichtsauffassung. Deshalb ist er auch
der Angelpunkt der De Sanctis'schen Renaissance-Auffassung
geworden; ihm hat der moderne Historiker nicht nur ein großes
Kapitel seiner Storia gewidmet, er hat ihn auch noch besonders
in sechs öffentlichen Vorträgen im Jahre 1871 behandelt und ihn
den Italienern nicht nur als den frühesten Befürworter der
italienischen Nation hingestellt, sondern auch als den ersten
politischen Denker des modernen Europas17. Es ist überhaupt
auffallend, wie beide Forscher, De Sanctis und Burckhardt, einig sind
in der hohen Einschätzung Machiavellis; und das zu einer Zeit,
wo er noch allgemein nur als Synonym einer perfiden, verlogenen
Staatskunst angesehen war. An Machiavelli und an Vico knüpfte

17 Siehe in Saggi critici: « Conferenze sopra Niccolö Machiavelli ». Edi-
zione Treves 1914.



— 219 —

weiter De Sanctis seine tiefschauende geschichtsphilosophische
Beurteilung des historischen Geschehens und die Ausblicke, die er
in die Zukunft tut. In seiner prächtigen Inauguralrede der Unir
versität Neapel im Jahre 1872 «La scienza e la vita»18 und auch

in andern Schriften, gemahnt er direkt an Burckhardts «

Weltgeschichtlichen Betrachtungen », so scharfsinnig und weitschauend
weiß auch er die wechselseitigen Beziehungen der drei
Grundpotenzen Staat, Religion und Kultur zu analysieren. Sehr nahe
berühren sich hier die Anschauungen des neapolitanischen
Revolutionärs und des Basler Aristokraten!

Daß die Auffassung Burckhardts, die Renaissance sei der
Geburtsort des modernen Menschen, das Entfaltungsklima des

Individualismus, auch von De Sanctis geteilt wird, haben wir schon

gezeigt. Nur sei hier hinzugefügt, daß bei dem italienischen Historiker,

welcher einen einzigen Längsschnitt durch die Literatur der
Renaissance macht, diese Entwicklung noch besser zu verfolgen
ist als bei Burckhardt, auch wenn sie nicht so im Vordergrund
steht. De Sanctis will hauptsächlich zeigen, daß die Renaissance
ein immer tiefer greifendes Loslösen von den Idealen und
Bindungen des Mittelalters war. Einerseits führt diese Loslösung
zur Behauptung des eigenen Ichs und damit zur Betonung der
Persönlichkeitswerte, wie dies bei vielen Künstlern der Zeit, mit
Petrarca beginnend, klar hervortritt; aber sie führt andererseits
auch zur Zerstörung aller überlieferten, moralischen und religiösen
Güter. De Sanctis zeigt, wie zuerst durch Boccaccio die religiösen
Bindungen angegriffen werden, aber auch die patriotischen und
familiären werden gelockert; an ihrer Stelle entsteht der Begriff
der höheren Kultur und der künstlerischen Form. Dieser Prozeß
entwickelt sich bei den folgenden Erzählern weiter und erreicht
einen Höhepunkt im Florenz des Lorenzo de' Medici, wo jede
Bewunderung für das Althergebrachte leicht ins Gegenteil umschlägt,
in Parodie, Hohn, Karrikatur. Die höhere Kultur hat die einfachen,
natürlichen Bindungen des Mittelalters, Religion, Familie,
Korporation, Staat, aufgelöst und an deren Stelle etwas gesetzt, das

für die vielen, die kein angeborenes, natürliches Moralempfinden

18 Auch in « Saggi critici».



— 220 —

haben, unter Umständen gefährlich werden kann, der Kult der
schönen Form. Diese Bewegung kulminiert dann in der Hochrenaissance

in gewissen prachtliebenden, aber amoralischen Herrschern,
in Künstlern und Pamphletisten, wie einem Moro, einem Leo X.,
einem Aretin, einem Folengo, einem Cellini. Die Auflösung aller
Inhalte kommt aber den Dichtern und Künstlern wieder zugute,
für welche die schöne Form zur Hauptsache, zu etwas Absolutem
wird. Es entstehen die reinen Künstler, wie Polizian, Ariost,
Leonardo, Raffael, Tizian, die bei völliger Gleichgültigkeit gegenüber

dem Inhalte nur noch nach der schönen Form streben. Eine
solche Kunst und eine solche Kultur aber wird von keinem
Gewissen mehr getragen (wie es noch zu Dantes Zeit war), sie
schwebt über dem Abgrund und verschwindet auch sofort mit dem
Zusammenbruch des italienischen Staates und wird ersetzt durch
die schwülstige und geheuchelte Kunst des Barocks. Daß ein
solcher Zusammenbruch unvermeidlich war, zeigt De Sanctis
schlagend in dem prächtigen Essays mit dem Titel «L'uomo dei
Guicciardini»19. Dieser kluge Historiker ist für De Sanctis
gerade der Typus des gescheiten, honnetten Bürgers des damaligen
Italiens, der nur auf seine Würde und auf seine persönliche Stellung

bedacht ist, der alles begreift, alles kommen sieht, aber nichts
unternimmt, weil das Etwasunternehmen mit persönlichen
Gefahren aller Art verbunden ist. Das italienische Gemeinschafts-
gewissen war auch in ihm, wie in Aretino, Cellini und in den
meisten großen Künstlern völlig ausgestorben.

Ich habe hier die Hauptgedanken von De Sanctis verfolgt:
es wäre jetzt leicht, die entsprechenden Überlegungen Burckhardts
anzuführen. In der « Kultur der Renaissance » sind sie aber nicht
so beisammen, und das hängt mit der verschiedenen
Untersuchungsmethode der zwei Kulturhistoriker zusammen. Burckhardt

legt nicht wie De Sanctis einen durchgehenden Längsschnitt
mit gleichzeitiger Beleuchtung der Nebengebiete, sondern durch
das Kulturgebiet verschiedene Querschnitte: Querschnitte durch
die Literatur, Querschnitt durch das gesellige Leben, Querschnitt
durch die Moral und die Religiosität. Aber die Resultate sind

19 In « Saggi critici ».



— 221 —

dieselben. Auch Burckhardt zeigt die ständige Zunahme der

Kultur, die äußerliche Verfeinerung des Lebens, die Abnahme des

religiösen Empfindens, der Moral, der patriotischen Gefühle und
der Familienbindungen. Was bei seiner Methode an
Gesamtanschaulichkeit vielleicht verloren geht, wird wieder wettgemacht
durch den Eindruck der größeren Wissenschaftlichkeit und durch
den Reichtum des zu Tage geförderten Beweismaterials.

Burckhardt kennt und benutzt eine Unmenge Quellen, die
dem De Sanctis unbekannt waren. Man kann sagen, daß die zwei
Forscher sich gegenseitig ergänzen: De Sanctis, der Literarhistoriker,

zieht aus den bekannten Schriftstellern alles Brauchbare zur
Deutung ihres Empfindens und ihrer Zeit aus; Burckhardt, der

Kulturhistoriker, weiß alle verborgensten Quellen auszunützen.
Und was sehr bemerkenswert ist, sie gelangen zu den gleichen
Resultaten. So sind sie z. B. ganz einig in der Beurteilung der

religiösen Indifferenz der Renaissance. Diese religiöse Indifferenz

ist allerdings in letzter Zeit wiederum angezweifelt worden;
ich erinnere bloß an die interessanten Studien Ernst Walsers zur
« Weltanschauung der Renaissance »20; aber sowohl Burckhardt
wie De Sanctis berufen sich hier auf die vielen absolut
zuverlässigen, zeitgenössischen Aussagen und vor allem auf das

schwerwiegende Wort Machiavellis. De Sanctis hebt noch besonders hervor,

daß, wenn diese religiöse Indifferenz nicht bestanden hätte,
so könnte man sich gar nicht den großen Erfolg eines Buches wie
des Decamerone erklären. Dieses Buch mit seiner geistvollen und

raffinierten Persiflage des religiösen Glaubens und Aberglaubens
hätte sicher keinen Erfolg gehabt, wenn es nicht einem Bedürfnis
der damaligen gebildeten Gesellschaft entsprochen hätte. Und
noch weiter: eine solche allgemeine religiöse Indifferenz der
gebildeten Stände allein kann die tiefere Ursache des Mißlingens
Savonarolas aufdecken, und auch den Grund angeben, warum die
deutsche Reformation in Italien keinen Eingang fand. Die
damaligen Italiener hatten kein Interesse mehr an theologischen
Streitfragen! Die beiden Historiker stimmen weiter auch überein
in der Einschätzung der Bedeutung der eigentlichen Entdeckung

20 Basler Jahrbuch 1921.



— 222 —

der alten Welt. Für Burckhardt sowohl wie für De Sanctis hatte
diese Entdeckung auf das Ganze der Renaissance nur eine
fördernde oder begünstigende Wirkung gehabt. Die eigentlichen
Wurzeln der Renaissance lagen in der italienischen Volksseele
selbst, und sie erschienen schon unverkennbar vor den Humanisten,
schon bei Petrarca und Boccaccio, und zwar nicht insoweit auch
diese Humanisten sind, sondern in ihrem menschlichen und
künstlerischen Gepräge.

Es besteht bei diesen Grundfragen nur ein einziger Unterschied

zwischen Burckhardt und De Sanctis, Und zwar in Bezug
auf Dante. Für Burckhardt gehört Dante unbedingt zur Renaissance,

für De Sanctis nicht; für ihn ist er sogar, als Mensch, der
Inbegriff aller mittelalterlichen Bindungen. Als Künstler aber und
Gestalter, mit den höchst individuellen Zügen seiner Schöpfungen
ist er wohl auch nach De Sanctis ein Wegweiser der modernen
Welt. In dieser Hinsicht nähert er sich also der Auffassung
Burckhardts; im Großen und Ganzen aber steht er auf der Seite der
neuesten Kulturhistoriker, wie Neumann und Huizinga, die Dante
noch dem Mittelalter zurechnen.

Schauen wir uns noch einige Einzelheiten an: in erster Linie
Bewertungsurteile, und hauptsächlich solche ästhetischer Art. Eine
Beeinflussung Burckhardts durch De Sanctis wäre an sich leichter
faßbar als die umgekehrte, weil De Sanctis über ein ausgeprägtes
ästhetisches Begriffssystem verfügt. Burckhardt dagegen, so sicher
auch sein Geschmack und sein Urteil in literarischen Dingen ist,
verrät doch oft in der Begründung und Formulierung seiner
Ansichten, daß seine literarisch-ästhetischen Begriffe noch etwas
empirisch sind, und von verschiedener Herkunft. Als Historiker
ist er zwar De Sanctis überlegen, aber als Ästhetiker unterlegen.
So könnte man auf eine eventuelle Abhängigkeit von De Sanctis
schließen, wenn er De Sanctis'sche Begriffe verwendet. Aber man
muß hier sehr vorsichtig sein, will man keiner Täuschung
verfallen. So witterte z. B. Trabalza bei der Lektüre folgender Stelle
über Petrarca eine solche Beeinflussung:

« Was Petrarca in dieser Beziehung (auf die Poesie) gelten
soll, mögen die Leser dieses vielverbreiteten Dichters entscheiden.
Wer ihm mit der Absicht eines Verhörrichters naht und Wider-



— 223 —

spräche zwischen dem Menschen und dem Dichter, die erwiesenen
Nebenliebschaften und andere schwache Seiten recht emsig
aufspürt, der kann in der Tat bei einiger Anstrengung die Lust an
seinen Sonetten gänzlich verlieren. Man hat dann statt eines

poetischen Genusses die Kenntnis des Mannes in seiner «Totalität

». Nur schade, daß Petrarcas Briefe so wenigen avignonesischen
Klatsch enthalten, woran man ihn fassen könnte, und daß die
Korrespondenzen seiner Bekannten und der Freunde dieser
Beikannten entweder verlorengegangen sind oder gar nie existiert
haben. Anstatt dem Himmel zu danken, wenn man nicht zu
erforschen braucht, wie und mit welchen Kämpfen ein Dichter das

Unvergängliche aus seiner Umgebung und seinem armen Leben
heraus ins Sichere brachte, hat man gleichwohl auch für Petrarca
aus den wenigen « Reliquien » solcher Art eine Lebensgeschichte
zusammengestellt, welche einer Anklageakte ähnlich sieht. Übrigens
mag sich der Dichter trösten; wenn das Drucken und Verarbeiten
von Briefwechseln berühmter Leute in Deutschland und England
noch 50 Jahre so fort geht, so wird die Armesünderbank, auf
welcher er sitzt, allgemach die erlauchteste Gesellschaft
erhalten »21.

Hier finden wir in der Tat eine der ersten Forderungen der
De Sanctis'schen literarischen Kritik ausgesprochen, daß ein
Dichter nach seinen Kunstwerken und nicht nach seinem Leben
zu beurteilen sei. Gerade in seinem « Saggio sul Petrarca »22, der
noch auf seine Zürcherzeit zurückgeht, hat er es klar
ausgesprochen: das wahre innere Leben des Dichters sei im «Can-
zoniere» zu suchen und nicht in seinen Briefen und im Klatsch
seiner Freunde. — Trotzdem könnte diese Idee sehr gut eine
eigene Burckhardt'sche sein — und das ist sie auch —, man kennt
seine schroffe Ablehnung aller Intimitätenschnüffler. Und hätte
Trabalza neben der Kultur der Renaissance auch noch den Cicerone
untersucht, so wäre er bald auf die Anmerkung gestoßen, die
Burckhardt seiner Perugino-Besprechung hinzufügt, daß die
idealreligiöse Atmosphäre peruginesker Madonnen keinen Eintrag er-

21 K. der R., S. 291.
22 Napoli, Alberto Morano.



— 224 —

leiden kann durch eine mögliche religiöse Indifferenz des Malers
selbst23.

Die darauffolgende Stelle über Petrarca heißt:
« Ohne das viele Künstliche und Gesuchte zu verkennen, wo

Petrarca sich selber nachahmt und in seiner eigenen Manier
weiterdichtet, bewundern wir in ihm eine Fülle herrlicher Seelenbilder,
Schilderungen seliger und unseliger Momente, die ihm wohl eigen
sein müssen, weil kein anderer vor ihm sie aufweist, und welche
seinen eigentlichen Wert für die Nation und die Welt ausmachen.
Nicht überall ist der Ausdruck gleichmäßig durchsichtig; nicht
selten gesellt sich dem Schönsten etwas für uns Fremdartiges
bei, allegorisches Spielwerk und spitzfindige Sophistik; allein das

Vorzügliche überwiegt»24. Hier erinnern allerdings diese « Sich-
selbstnachahmen », «in der eigenen Manier weiterdichten », wirklich

stark an die bekanntesten De Sanctis'schen Begriffe, und
ebenso die Beanstandung des «allegorischen Spielwerkes» und
« der spitzfindigen Sophistik ». Trabalza hat schon recht. Ob wir
aber sagen können, daß in Burckhardt eine De Sanctis'sche
Formulierung nachgeklungen hat? Eine schwer zu entscheidende
Frage! Es könnte sich auch hier nur um ein zufälliges Sichtreffen
der Formulierung handeln.

In Bezug auf die Commedia bemerkt Burckhardt:
«Ihre Anlage und Grundidee gehört dem Mittelalter und

spricht unser Bewußtsein nur historisch an; ein Anfang aller
modernen Poesie aber ist das Gedicht wesentlich wegen des Reichtums

und der hohen plastischen Macht in der Schilderung des

Geistigen auf jeder Stufe und in jeder Wandlung». Er rühmt
weiter die Kunst Dantes, « den Seelenzustand in der äußern
Gebärde darzustellen »26.

« Da haben wir es!», könnte hier ein einseitiger De Sanc-
tisianer ausrufen: da steht die Ablehnung des Grundgedankens
und der Allegorie des Gedichtes als mittelalterlicher Überrest;
da steht das klare Betonen des Gestaltens, des plastisch
Ausdrucksvollen im Geistigen; sind das nicht lauter De Sanctis'sche

23 « Der Cicerone », Neudruck der 1. Ausgabe. Seemann, Leipzig, S. 835.
24 K. d. R., S. 291.
25 Ebenda, S. 290 und S. 324.



— 225 —

Begriffe, und Begriffe sogar, die er zuerst in der Dante-Kritik
eingeführt hat? Gemach! Das wäre ja an sich alles gut und recht;
aber im « Cicerone » steht eine Stelle, die Burckhardt vor seiner
Bekanntschaft mit De Sanctis geschrieben hat, und sie lautet: « In
dem symbolischen Inhalt (des Gedichtes), so schwer und künstlich

er verarbeitet ist, liegt, wie gesagt, nur der kulturgeschichtliche
und nicht der poetische Wert der Commedia. Der letztere

beruht wesentlich auf der hohen plastischen Darstellungsweise
der einzelnen Motive, auf dem gleichmäßigen, grandiosen Stil,
wodurch Dante der Vater der neueren abendländischen Poesie
wurde»26. Also auch hier erweist sich diese scheinbar so gut
fundierte Vermutung als irrig! Und man staunt wiederum über
die Sicherheit des Burckhardt'schen Urteils; damals waren
vielleicht nur er und De Sanctis, die Dante so richtig beurteilten!
Denn dieses richtige Beurteilen schwieriger, literarischer
Probleme der Dante-Kritik, hatte Burckhardt sicher nicht von seinem
alten Lehrer Picchioni gelernt, der noch tief in der allegorischen
Deutung Dantes steckte! Eine ganz ähnliche Übereinstimmung
des Urteils finden wir auch bei der Einschätzung des italienischen
Epos und der Dichter des Bauernlebens aus dem Kreise des
Lorenzo. Auch hier könnte man eine Abhängigkeit vermuten, aber
sicher mit Unrecht. Es sind eben einfach die Übereinstimmungen
zweier hochbegabten Kritiker und Historiker, die sich deshalb in
ihrem Urteile treffen, weil beide von einem ähnlichen
hochentwickelten romantischen Persönlichkeitsgefühl durchdrungen sind.
Lesen wir noch einmal die so schönen Sätze Burckhardts über den
Ariost und daneben einige des De Sanctis. Wir werden staunen,
wie nahe sie begrifflich einander sind, und wie nahe auch in der
Formulierung:

« Das Kunstziel des Ariosto ist das glanzvoll lebendige «

Geschehen», welches sich gleichmäßig durch das ganze große
Gedicht verbreitet. Er bedarf dazu einer Dispensation nicht nur von
der tiefern Charakterzeichnung, sondern auch von allem strengern
Zusammenhang der Geschichten. Er muß verlorene und vergessene
Fäden wieder anknüpfen dürfen, wo es ihm beliebt; seine Figuren

26 Der Cicerone, S. 771.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XU. Heft 2 6



— 226 —

müssen kommen und verschwinden, nicht weil ihr tieferes
persönliches Wesen, sondern weil das Gedicht es so verlangt. Freilich

innerhalb dieser scheinbar irrationellen, willkürlichen
Kompositionsweise entwickelt er eine völlige gesetzmäßige Schönheit.
Er verliert sich nie ins Beschreiben, sondern gibt immer nur so

viel Szenerie und Personenschilderung, als mit dem Vorwärtsrücken

der Ereignisse harmonisch verschmolzen werden kann;
noch weniger verliert er sich in Gespräche und Monologe — die

eingelegten Reden sind nämlich wiederum nur Erzählungen —,
sondern er behauptet das majestätische Privilegium des wahren

Epos, alles zu lebendigen Vorgängen zu gestalten»27. Und jetzt
De Sanctis:

« L'essenza dei mondo ariostesco e appunto la libera iniziativa
dell'individuo, la mancanza di serietä, di ordine, e di persistenza
in un'azione unica e principale, si che le azioni si chiamano « av-
venture» e i cavalieri si dicono « erranti». Staccarsi dal centro
andare vagando e cercando avventure, e lo spirito di un mondo
che ripugna cosi alia unitä come alia disciplina. Volere organizzare
questo mondo co' precetti di Orazio e di Aristotile e un volerlo
falsificare. II disordine qui e l'ordine, e la varietä e unitä. Come
l'unitä dei mondo, nella sua infinita varietä, e nel suo spirito o

nelle sue leggi, cosi l'unitä di questa vasta rappresentazione e

nello spirito o nelle leggi dei mondo cavalleresco; e al di sopra
di quest'anarchia cavalleresca ci e uno spirito sereno e armonico,
che tiene in mano le fila e le ordisce sapientemente, e sa stuzzicare
la curiositä e non affaticare l'attenzione, cansare in tanta varietä
e spontaneitä di movimenti il cumulo e l'imbroglio, ricondurti
innanzi improvviso personaggi e avvenimenti che credevi da lui
dimenticati, e nella maggiore apparenza dei disordine raccogliere
le fila, egli solo tranquillo e sorridente in mezzo al tumulto di
tanti elementi cozzanti»28.

Aber auch eine Abhängigkeit De Sanctis von Burckhardt
könnte man kaum nachweisen, auch wenn man die schon gelesene
Stelle über Giovan Battista Alberti wieder zitieren wollte:
« Battista ha giä tutta la fisionomia dell'uomo nuovo come si

27 K. d. R., S. 303—304.
28 Storia della letteratura italiana, Band II, S. 20—21.



— 227 —

andava elaborando in Italia», die wirklich so aussieht, wie wenn
sie aus der «Kultur der Renaissance» übernommen worden wäre;
und es wäre ja auch nicht undenkbar, daß sie wirklich eine Erinnerung

an ein Zürcher Gespräch mit Burckhardt enthielte, denn
Alberti als bedeutender Architekt war Burckhardt sicher schon
bekannt, während als Schriftsteller zweiten Ranges vielleicht De
Sanctis noch entgangen war. Aber der Abschnitt über Alberti in
der « Storia della Letteratura» ist so homogen und in sich
geschlossen, daß er diesen Satz auch ohne solche Annahme restlos
erklärt.

Also auch bei der Detailuntersuchung ist auch keine sichere
Abhängigkeit zwischen den zwei Forschern festzustellen. Und eine
solche existiert nach meiner Meinung auch tatsächlich nicht.
Aber gerade das gibt dieser Übereinstimmung etwas ganz Bedeutsames

und erhöht wiederum die Bewunderung, die wir für die
unvergleichliche Leistung der beiden Männer empfinden. Aber
damit stehen wir vor einem neuen Problem und zwar einem
psychologischen. Wie konnte es geschehen, fragt man sich, daß zwei
Männer, die so ähnlich über eine hochbedeutende geistesgeschichtliche

Epoche dachten, sich gekannt haben und sich nicht erkannt
haben? Daß es zwischen ihnen nicht einmal zu einer korrekten
und wenigstens formellen Studien-Freundschaft kam? Denn es
ist zweifellos, als sie beide Zürich verließen, waren sie einander
so fremd geworden, wie wenn sie sich überhaupt nie gesehen
hätten.

Dieses Problem scheint mir auf alle Fälle ein Problem Burckhardts

zu sein, kein Problem De Sanctis. De Sanctis hätte sich
sicher auch an Burckhardt angeschlossen, wie er sich an andere
Dozenten des Polytechnikums anschloß und sich mit ihnen
befreundete. Die so gut angebahnte Freundschaft Burckhardts zu
De Sanctis aber entwickelte sich weiter nicht, und dies, meine ich,
sei auf Verschulden — wenn man hier von Verschulden reden
kann — von Burckhardt geschehen. In den Briefen von De Sanctis
verschwindet der Name Burckhardt schon nach dem ersten
Sommersemester. Schon in dem darauffolgenden Wintersemester
schreibt er, er treffe nur noch einen französischen Kollegen, sonst
niemand mehr; und er gehe überhaupt nicht mehr aus. Dann aber



— 228 —

erscheinen bald wieder neue Freunde und Bekannte aus den im
Schweizer-Exil lebenden deutschen Revolutionären. Burckhardt
wird nicht mehr angeführt. Er erscheint auch nicht unter den

Namen der bedeutenden deutschen und französischen Professoren,
die De Sanctis im Jahre 1883 im Nachtrag der zweiten Ausgabe
seines « Saggio sul Petrarca» anführte. Er wird auch nicht
erwähnt, wie er im Jahre 1858 Zürich für Basel verläßt. Und Burckhardt

hat sicher De Sanctis auch nicht geschrieben. Im Jahre
1859 schmiedete er mit dem alten Freund Picchioni einen italienischen

Artikel für den « Diritto » aus Turin, um Giusti und seinen
Übersetzer Heyse vor deutschen Angriffen zu verteidigen. Er hat
ihn aber nicht an De Sanctis geschickt, der eine große Freude daran

gehabt hätte, sonst hätten wir es schon erfahren. Er schickte ihm
auch die erste Ausgabe der « Kultur der Renaissance » nicht. Allerdings

war De Sanctis damals schon nicht mehr in Zürich; kurz
vorher war er nach dem befreiten Italien zurückgekehrt, aber schon
Ende desselben Jahres 1860 war er als Unterrichtsminister ins
letzte Cavourministerium eingetreten, und Burckhardt, der eifrige
Zeitungsleser, wird es wohl erfahren haben. Wäre er also auch

noch in einigermaßen guten Beziehungen zu De Sanctis gestanden,
so hätte er es nicht verfehlt, ihm sein Buch zu schicken. Er schickte
ihm auch nicht die italienische Übersetzung, die 1876 herauskam,
obwohl er sie einem bescheidenen Tessinerfreund, dem Pädagogen
Giuseppe Curti in Lugano, sofort zusandte. Und De Sanctis

war eine Persönlichkeit, die man nicht so leicht aus den Augen
verlieren konnte, er war wiederholt Minister, immer Deputierter
und mehrmals Rektor der Universität Neapels. Burckhardt hat
ihn in Italien auch nie aufgesucht gelegentlich seiner späteren
wiederholten Reisen nach dem Süden. Es gab keinerlei Bande
mehr zwischen ihnen. Das muß doch beweisen, daß schon in
Zürich und, ich glaube, schon recht früh, eine Entfremdung
eingetreten war.

Warum, fragen wir, ist diese Entfremdung eingetreten? Wenn
wir hier nach einem Grunde suchen, so wissen wir sehr wohl, daß

wir den gefährlichen Weg der Vermutungen begehen. Man könnte
zuerst antworten, es sei hier gar kein Problem vorhanden, weil
Burckhardt, in spätem Jahren besonders, sehr vorsichtig mit dem



— 229 —

Freundschaftschließen geworden war, und daß er überhaupt als
Freund etwas difficil und eigentümlich geworden war. Auch sonst
hatte er ja in Zürich keine eigentlichen neuen Freunde erworben,
obwohl er Keller, Semper, Vischer kannte. Warum hätte er sich
besonders mit De Sanctis binden müssen? Schon richtig; er hatte
aber selbst zuerst De Sanctis aufgesucht, war wiederholt bei ihm
gewesen und mit ihm ausgegangen. Er dachte wohl anfangs, sich
mit ihm zu befreunden. De Sanctis war ein Italiener, und Italiener
liebte er besonders; und wenn De Sanctis auch ein Revolutionär
war, so konnte Burckhardt das bei einem Italiener begreifen; er
schätzte und liebte ja sehr seinen alten Picchioni von Basel, und
in Zürich selbst hielt er gute Beziehungen zu einem andern itar
lienischen Patrioten, De Boni, von welchem er sogar ein Wort in
seinem Kolleg über das « Studium der Geschichte » zitierte. Also
muß sich doch zwischen Burckhardt und De Sanctis etwas gestellt
haben! Sie waren ja sehr verschieden, der lebhaft gestikulierende
Süditaliener und der gemessene und reservierte Basler. De Sanctis
dazu auf der Straße auffallend wegen seiner sprichwörtlichen
Zerstreutheit, auch sonst im Benehmen etwas unbeholfen und mit dazu
einigen komischen Manieren; sein Zimmer war voll zahmer
Kanarienvögel, an denen er wie eine alte Jungfer hing. Das waren
vielleicht alle Seiten, die dem männlich spröden Burckhardt nicht
besonders behagten. Dann auch die verschiedene Arbeitsweise:
Burckhardt, fleißig und präzis im Sammeln seiner Belege und
seiner Exzerpte, las sich gewissenhaft durch die ganze Literatur,
liebte nicht Theorien und besonders nicht philosophische; De
Sanctis dagegen machte wenig Auszüge, aber behielt, was ihn
interessierte, im Kopf mit voller Lebendigkeit, aber natürlich auf
Kosten etwa der Präzision eines Zitats. Er kannte alle seine
Dichter auswendig und zitierte immer aus dem Gedächtnis; hatte
ein ausgesprochen philosophisches Organ und liebte Theorien sehr,
kannte und schätzte Hegel, zitierte ihn wahrscheinlich auch, und
gerade das mochte Burckhardt wenig. Dafür besaß De Sanctis
nur mangelhafte Kenntnisse auf dem Gebiete der bildenden Kunst,
und dies mußte wohl Burckhardt bei einem gebildeten Italiener
etwas befremden. Weiter arbeitete Burckhardt den ganzen Tag
zu Hause oder auf der Bibliothek, ging dafür gerne abends aus



— 230 —

zu einem Schoppen oder zwei, und dort traf er auch seine Freunde;
aber gerade in Bierhallen und Weinstuben ging De Sanctis

ungern, da er das Trinken nicht gewohnt war. Endlich, als
italienischer Revolutionär, fühlte De Sanctis sich zu den deutschen

Achtundvierzigern hingezogen, er verkehrte gerne mit ihnen, mit
Herwegh, mit Moleschott, mit Koechly; später sah er auch Wagner,
und gerade diese Leute mochte Burckhardt nicht. Diese Bekanntschaften

De Sanctis aber kamen erst mit der Zeit; anfangs sah

er sie noch nicht. Es muß also vielleicht noch ein anderer Grund
dagewesen sein, da die angeführten kaum genügen würden, eine

Entfremdung zwischen zwei Gelehrte zu bringen. Ich versuche
noch einen tieferen, persönlichen Grund zu erraten, der sich
allerdings in die Deutung der intimsten Gefühle Burckhardts wagt
— Burckhardt wird bald erfahren haben, daß der gutmütige, fast
kindliche De Sanctis wirklich eine Revolution mitgemacht hatte,,
die neapolitanische vom Mai 1848. Er lief dabei Gefahr,
erschossen zu werden, er war dann verhaftet und zu lebenslänglicher

Festung verurteilt worden, dann aber nach 31/2 Jahren Haft
befreit und nach Amerika abgeschoben. In Malta jedoch war er
ausgestiegen und hatte sich nach Piemont eingeschifft. — Beim
Anhören dieses Lebenslaufes mußte sich im Herzen Burckhardts
etwas rühren, etwas wach werden, das sehr schmerzlich und
unangenehm war. Das war ja genau die Geschichte seines früher
so inniggeliebten, umschwärmten Freundes aus der Bonner
romantischen Zeit, Gottfried Kinkel! So innig geliebt, daß er ihn
in seinen Briefen als seinen teuersten Schatz ansprach, und der
alle seiner früheren romantischen Träume verkörpert hatte! Von
dem er sich aber, unter peinlichen Umständen, weil es so aussah,
als ob er den Freund in der Gefahr verließe, sich wegen
grundsätzlicher, politischer Meinungsverschiedenheit hatte trennen
müssen. Denn dieser einzig geliebte Freund war auch Revolutionär
geworden, in die Gefahr gekommen, unter höchst dramatischen

Umständen, die ganz Deutschland in Aufruhr gebracht hätten,
zum Tode verurteilt zu werden, war schließlich zu lebenslänglicher

Festung verurteilt worden, konnte durch die tollkühne Tat
eines jungen, ergebenen Freundes entfliehen und sich nach England

einschiffen. Dies alles und die gleichzeitige, tapfere Hai-



— 231 —

tung der treuen, von Burckhardt selbst hochgeschätzten Gattin
Kinkels hatte Burckhardt nur noch von weitem miterleben dürfen;
denn Teilnahme, Sympathie und Hilfsbereitschaft waren durch
einen politischen, vielleicht besser, einen weltanschaulichen Zwist
gehemmt, verhindert worden. Dies war die Stelle im Herzen
Burckhardts, an die nicht gerührt werden durfte. Er wollte und
konnte nicht mehr daran denken. Am liebsten hätte er ja diese
ganze Episode seines Lebens aus der Welt geschafft, wenn es
möglich gewesen wäre; und da traf es sich, daß dieser De Sanctis
wie ein lebendiger Vorwurf vor sein Gewissen trat, wie der
Schatten Kinkels selbst! Er mußte ihn also meiden, ihm aus dem
Wege gehen, wie er von nun an alles Revolutionäre meiden, ja
hassen mußte. Man begreift diese nicht nur intellektuell, sondern
auch psychologisch bedingte Abwehrstellung gegen alles
Revolutionäre, wenn man die Briefe an seinen geliebten « Urmau » und
an seine teure « Direktrix» liest, die erst nach seinem Tode
erschienen sind. Man versteht dann auch den eigentlichen Grund
der scharfen Stelle über das Veröffentlichen von Privatbriefen
gelegentlich der Petrarca-Würdigung: es war hier eine eigene
Befürchtung im Spiele, die später sich auch leider bewahrheitete.
Man versteht, wie er so leidenschaftlich darnach trachtete, alle
seine Jugendbriefe zu vernichten, und wie er bedauerte, die für
ihn unangenehmsten nicht erreichen zu können; und man versteht
schließlich, wie er sich später Kinkel nicht mehr nähern konnte,
da nun sein Verhältnis zu ihm ein ganz anderes geworden war.
Aus allen diesen Überlegungen scheint uns nicht unmöglich, daß
an dieser Klippe die Freundschaft mit De Sanctis scheiterte; und
deshalb mußten die zwei so hochbedeutenden Männer, ohne
einander nähergetreten zu sein, wieder auseinandergehen.

Zum Schluß noch eine kleine Bemerkung. Beim Vergleiche
von Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis drängt sich die
Frage auf: wenn De Sanctis die Welt der Renaissance auch so
genial und tiefschauend erkannt hat wie Burckhardt, wie konnte
es kommen, daß der eine als ein europäischer Kulturexponent
betrachtet wurde, während der andere es nicht über eine
bescheidene italienische Berühmtheit hinaus gebracht hat? Denn von
De Sanctis hört man ja außerhalb Italiens kaum etwas. Darauf



— 232 —

ist zu antworten, daß der große Ruhm Burckhardts nicht allein
wissenschaftliche oder geschichtsphilosophische Gründe hat,
sondern daß er auch mit dem Aufkommen der Ideen Nietzsches
zusammenhängt. Der deutsche Renaissancismus im letzten Viertel
des vorigen Jahrhunderts wurde durch Nietzsches Verkündigung
des Übermenschen stark gefördert. Burckhardt wurde, mit
Unrecht zwar, wir wissen es jetzt, als Nietzsches Vorläufer betrachtet.
Auf dem mißverstandenen Burckhardt ruhte auch die Renaissance-
Welt C. F. Meyers, und seine Novellen, künstlerisch überschätzt,
profitierten von dieser Mode und halfen ihr wieder mächtig; auch
dies ohne jede Schuld Burckhardts. Die Renaissance-Mode unter
Literaten und Schöngeistern verging dann wieder; die Leistung
Burckhardts, in ihrem richtigen Lichte wieder gesehen, gewann
noch an Ansehen. Sie blieb eine geniale und wissenschaftlich
einwandfreie Arbeit, die auch ohne jede Zeitmode als mustergültige
Kulturuntersuchung standhält.

De Sanctis konnte von keiner Zeitmode profitieren, und seine

Renaissance-Auffassung, pessimistischer gefärbt, bot auch nicht
die Gelegenheit dazu. In Italien gab es keinen Renaissancismus
und konnte es auch keinen geben. D'Annunzio wurde wohl als
Künstler bewundert; seine' Weltanschauung aber fand keinen
Widerhall. Die Italiener sind zu realistisch dazu, wie sie auch
realistisch waren, als sie die wirkliche Renaissance hervorbrachten.

Dagegen schadete De Sanctis eine andere Mode, und zwar
eine wissenschaftliche, wenn wir sie so nennen dürfen, welcher
übrigens eine gewisse Berechtigung nicht abzusprechen ist; es

war das Aufkommen der historisch-positivistischen Schule in der
Literaturgeschichte in den Siebziger Jahren. Bei allen ihren
wirklichen Verdiensten ist wohl nicht zu bestreiten, daß ihr der Sinn
für das eigentliche Kunstwerk und für die großen geistesgeschichtlichen

Zusammenhänge abging. So wußte sie nicht, was sie mit
dem eigenartigen Werke von De Sanctis anfangen sollte. Und
da sie die großen Ideen darin nicht fassen konnte, so suchte sie
allerlei daran zu bemängeln. Mit pedantischer Akribie kontrollierte

sie alle Zitate, prüfte jede Kleinigkeit, kritisierte die
Textwiedergabe, vermißte das gelehrte Anmerkungsbeiwerk und die
Literaturangaben, und statt der geistesgeschichtlichen Zusammen-



— 233 —

hänge verlangte sie Quellenuntersuchungen. Und weil ein paar
Zitate nicht genau stimmten, weil ein paar Schriftsteller dritten
Ranges übergangen worden waren, und einige offensichtliche, aber

bedeutungslose Quellen nicht angeführt wurden, wurde das Werk
von den Kärrnern der Literaturgeschichte als unwissenschaftlich
und veraltet verschrieen. An ihre Stelle traten die vielen, oft
geistlosen, quellenkritischen Arbeiten, in denen vor lauter Bäumen der
Wald nicht mehr zu sehen war; d.h. in lauter Textkritik und

Quellenuntersuchungen das Kunstwerk unterging. Aber seit

dreißig Jahren ist De Sanctis wieder an erster Stelle, eines der
vielen Verdienste von Benedetto Croce. Seine Art, die ästhetischen
Probleme zu behandeln und die Zusammenhänge mit den übrigen
Geistesproblemen eines Volkes zu betonen, wurde wieder
vorbildlich. In diesem Sinne wird er heute in Italien als ein ebenso

großer Vertreter der Geistesgeschrchte angesehen wie in
deutschen Landen Jacob Burckhardt.


	Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis

