Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 12 (1932)

Heft: 2

Artikel: Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis
Autor: Janner, Arminio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-71607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-71607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis."

Von Arminio Janner.

Zweck dieser Untersuchung ist es, auf gewisse interessante
und bemerkenswerte Ubereinstimmungen zwischen der « Kultur der
Renaissance» Jacob Burckhardts und den Gedanken des groBen
italienischen Literarhistorikers Francesco De Sanctis hinzuweisen.
Ubereinstimmungen, die bis jetzt nicht aufgefallen sind, oder nur
i beschrinktem Mafe, wie bei Ciro Trabalza, der in seinem
kleinen Beitrag: « Burckhardt, De Sanctis ei critici del Petrarca » 2,
nur die Einzelfrage aufwirft, ob vielleicht Burckhardt in seiner Be-
urteilung von De Sanctis beeinfluBt worden war. Ich mochte die
Untersuchung weiter fassen und alle die zahlreichen, bis jetzt nicht
beachteten Ubereinstimmungen zwischen den zwei Forschern in
der Beurteilung der Renaissance nachpriifen, und daran die weitere
Frage ankniipfen, ob ein Abhédngigkeitsverhiltnis zwischen ihnen
bestanden hat. Denn, wenn es auch feststeht, daB hochst wahr-
scheinlich weder De Sanctis von Burckhardt noch Burckhardt von
De Sanctis etwas gelesen hat, so haben sich doch die zwei be-
deutenden Maénner gekannt und eine Zeitlang miteinander ver-
kehrt. Und dies gerade zur Zeit, als De Sanctis schon in vollem
Besitze seiner kritischen Gedanken iiber die Literatur der Re-
naissance war, auch wenn er davon kaum etwas veroffentlicht
hatte, Jakob Burckhardt gerade das Material fiir seine « Kultur der
Renaissance » sammelte.

Es war in den Jahren 1856—58. Ans neugegriindete FEid-
genossische Polytechnikum in Ziirich war Burckhardt im Herbst

1 Vortrag, gehalten am 2. Februar 1931 in der Historischen und Anti-
quarischen Gesellschaft zu Basel.
2 Miscellanea in onore di Vincenzo Crescini. Cividale 1927.



— 211 —

1855 als Professor der Kunstgeschichte und Archiologie berufen
worden. Kurz vorher hatte er seinen « Cicerone » herausgegeben
und sich damit als ausgezeichneter Kunsthistoriker ausgewiesen.
In Basel hatte er ein paar Jahre vorher seine besoldete Stelle am
-Pédagogium verloren; als auBerordentlicher Professor an der Uni-
versitit bezog er kein Honorar; deswegen nahm er gerne die Stelle
in Ziirich an, als Provisorium, da er hoffte, es wiirde sich bald
wieder eine Gelegenheit bieten, nach seinem geliebten Basel zu-
riickzukehren. Das geschah in der Tat auch schon im Friihling
1858 durch seine Ernennung zum ordentlichen Professor der Ge-
schichte.

De Sanctis lebte als armer neapolitanischer Verbannter in
Turin und verdiente sein Leben durch Privatstunden und Privat-
kurse. Aber seine Vortrige iiber Dante, und einige kleine Ver-
offentlichungen hatten ihm schon den Ruf eines Neuerers auf dem
Gebiete der Literaturgeschichte verschafft; und so wurde er, auf
Empfehlung des spiter bekannten Kunstkenners und Kunstkritikers
Giovanni Morelli, als Professor der italienischen Literatur an das-
selbe Polytechnikum berufen. FEr trat seine Stelle im Frithling
1856 an. Wir besitzen aus der gemeinsamen Ziircher Zeit eine
ganze Reihe Briefe von De Sanctis an seine Freunde in Turin, die
im Jahre 191214 von Benedetto Croce herausgegeben worden
sind. Man kann daraus entnehmen, daB De Sanctis gleich in Be-
ziehung zu Burckhardt trat; von Burckhardt dagegen kennt man
keine Aussagen iiber De Sanctis; nirgends wird er angefiihrt; viel-
leicht weil die einzigen Briefwechsel, in welchen er moglicher-
weise vorkam, die mit Franz Kugler und Liibcke, auf ausdriick-
lichen Wunsche Burckhardts vernichtet wurden. Und die zwei
Ménner haben auch spiter nicht miteinander korrespondiert.

Aber nicht nur aus dem Briefwechsel De Sanctis ist die Be-
kanntschaft mit Burckhardt erwiesen, sie ist es auch durch die per-
sonlichen Erinnerungen eines ihrer damaligen Kollegen, der sie
beide gekannt hat. Dieser, der Professor und Publizist Hardmeyer-
Jenny in Ziirich, der in hohem Alter wihrend des Krieges ge-
storben ist, erzihlte, daB er sich sehr gut entsinnen kénne, Burck-
hardt und De Sanctis 6fters auf gemeinsamen Spaziergingen auf
dem Zeltweg gesehen zu haben. Finmal hat er Burckhardt auch



— 212 —

im Kolleg von De Sanctis gesehen . In den Briefen von De Sanctis
erscheint der Name Burckhardt gleich bei Beginn des Brief-
wechsels; Ende Mirz 1856 war De Sanctis angekommen, am
14. April berichtet er schon:

« Tra i professori di buon carattere pongo sopra tutti Kochly
e Burckhardt. Il primo & un professore di filologia, molto stimato;
e spero da lui apprendere un po’di tedesco. L’altro & un profes-
sore di archeologia, e fa il suo corso in italiano: amendue gio-
vialoni e franchi». Was dann folgt, ist ganz lustig anzuhoren:
« Ma son pur curiosi questi professori tedeschi: hanno la faccia
di vino, ed ogni sera si ubbriacano come Templari. Gli studenti,
quando vogliono mostrare la loro simpatia ad un professore, lo
invitano ad una birreria; e vi & due specie d’invito. L’invito sem-
plice & a bere vino; ma, quando vogliono dare una maggior prova
di affetto, lo invitano a bere usque ad ebrietatem; ne vi e mezzo:
bisogna ritirarsi ubbriaco. In verita, non mi attendevo a questo
genere di dimostrazioni, e rinunzio volontieri a questa puzzolente
simpatia. Qui non ci sono rinfreschi o gelati: i caffé sono stivati
di bourgeois, che fumano e bevono da far paura; mi par di stare
nei nostri piccoli paesi di Napoli, dove 1’ubbriachezza & all’ordine
del giorno. Eppure qui il vino da tavola costa mezzo franco il
bicchiere! E il pilt magnifico regalo, che ti possono fare. Vado
passeggiando col professore Stocker. — Voulez-vous prendre un
petit verre de vin? — Mais, Monsieur, je n’ai pas diné encore. —
C’est égal, vous dinerez aprés. — Si beve a tutte le ore» .

Am 23. April bekommt er einen Besuch Burckhardts. Am
8. Mai erzihlt er, Burckhardt habe acht Jahre in Italien gelebt
— ein MiBverstindnis — und kenne von den modernen italieni-
schen Dichtern nur Monti und nicht einmal Leopardi. Er be-
richtet weiter, daB er manchmal mit Burckhardt und Dufraisse
zur Bierhalle geht. Am 19. Juli schreibt er: «Ieri sono stato
eletto membro della Societa degli scacchi pagando il diploma
4 franchi. E la prima societa tedesca di cui faccio parte. Qui

3 Siehe: Trabalza, « Burckhardt, De Sanctis e i critici del Petrarca» und
La Critica, XII/Bari, Laterza.

4 Lettere da Zurigo a cura di Benedetta Croce, S. 12—13 (Napoli
1913).



— 93—

tutto si risolve in societd. Le arti e i mestieri sono societa. Vi ¢
la societa dei filologi, la societa archeologica, la societd del Museo
eccetera. Vi ¢ la societa dei Professori che si riuniscono nel Saf-
fran, una gran sala. Non me ne sono brigato e fo parte da me
stesso. Ci sono stato una volta condottovi dal Burckhardt. Credevo
che fosse un’accademia. Che & che non &, trovai la birra signora
-del campo di battaglia. Mi annoiai incredibilmente e non ci fui
piu. Cio che mi dispiace altamente nelle societa di Zurigo &
P’assenza delle donne; gli uomini nelle birrerie e le donne a casa.
Non trovi mai una donna in un caffé e rarissime per le strade,
eccetto la domenica » 5,

Es steht also fest, daB im Sommersemester 1856 De Sanctis
Burckhardt 6fters gesehen und gesprochen hat, und daB sie sich
iiber italienische Geschichte und Literatur unterhalten haben.
Welche waren nun die Probleme, die damals De Sanctis beschif-
tigten? Vor allem das Problem Dante, iiber den er gerade las,
dann auch Petrarca, Ariost, Machiavelli, die er in den folgenden
Semestern behandelte. Also gerade das, was auch Burckhardt da-
mals lebhaft beschiftigte: die Welt der italienischen Renaissance.
Uber Dante hatte De Sanctis schon in Turin Vortrige gehalten
und darin eine eigene, neue isthetische Interpretation der Com- -
media begriindet. Fiir die Unterhaltung stand keine sprachliche
Schwierigkeit im Weg; Burckhardt beherrschte vollkommen die
italienische Sprache; er las sogar ein Kolleg auf Italienisch. Die
Kultur der Renaissance erschien 1860, zwei Jahre nach dem Weg-
gang Burckhardts von Ziirich. Er hat sie seinem ehemaligen Kol-
legen von Ziirich nicht geschickt. Dieser war iibrigens nicht mehr
in Zirich. Anfangs September desselben Jahres 1860 war er direkt
nach Neapel gefahren, das Garibaldi von der Bourbonen-Herr-
schaft befreit hatte. Und dort begann De Sanctis seine politische
Laufbahn. Er wurde wiederholt Minister, sogar noch unter Ca-
vour; dann war er als Deputato in vielen Kommissionen titig.
Erst 1868 kam er dazu, seine literarische Tatigkeit wieder auf-
zunehmen, und in den folgenden Jahren gab er seine immer reicher
gewordenen « Saggi critici » heraus; im Jahre 1870 und 1871 seine

5 La Critica XII, Seite 122. Bari (Laferza).



— 214 —

berithmte « Storia della Letteratura italiana». Es waren im Grunde
dieselben Ideen, die er schon zehn bis fiinfzehn Jahre frither in
Turin und in Ziirich vorgetragen hatte; das damals gesammelte
enorme Material wurde nun ausgelesen, bereinigt und zu einem
festen Gebiaude zusammengestellt.

Durchgehen wir nun diese « Storia della Letteratura italiana »,
so stoBen wir auf eine ganze Anzahl Stellen, die unmittelbar an
Burckhardts « Kultur der Renaissance» erinnern und trotzdem
nicht den Eindruck erwecken, sie seien irgendwie von dort her-
iibergenommen worden, denn sie sind zu organisch mit den andern
Grundgedanken von De Sanctis verbunden, welche ihrerseits eine
andere Formulierung als bei Burckhardt aufweisen. Einige auf-
fallende Beispiele seien gleich gegeben. Man erinnere sich an
die wichtigsten Kapitel, Paragraphen und Uberschriften bei Burck-
hardt, z. B. « Entwicklung des Individuums», « Entdeckung der
Welt und des Menschen », « Geselligkeit und Feste », « Religiose
Indifferenz» u.s.w.

Uber Dante und seine Kunst des Gestaltens und Individuali-
sierens heifit es: «L’inferno & l'uomo compiutamente realizzato
come individuo, nella pienezza e liberta delle sue forze » ¢, « Dante
voleva scrivere il mistero dell’anima; si caccido fra allegorie e
formole: ed ecco uscirgli dalla fantasia I’individuo valente e pos-
sente, nel rigoglio e nella gioventut della forza, spezzato il nocciolo
dove lo aveva chiuso il Medio evo» 7. Dann: « Nel regno dei morti
si sente per la prima volta la vita del mondo moderno»s. Uber
Petrarca sagt er: «L’amore sciolto dalle universe cose entro le
quali giaceva inviluppato, qui non & concetto, né simbolo, ma
sentimento; e "amante che occupa sempre la scena ti da la storia
della sua anima, instancabile esploratore di s& stesso. In questo
lavoro analitico psicologico la realta appare sull’orizzonte chiara
e schietta, sgombra di tutte le nebbie fra le quali era stata ravvolta.
Usciamo infine dai miti, dai simboli, dalle astrattezze teologiche e
scolastiche, e siamo in piena luce nel tempio dell’'umana coscienza.
Nessuna cosa oramai si pone di mezzo tra I’'uomo e noi. La sfinge

6 Storia della letteratura italiana. Bari 1912 (Laterza), Bd. I, Seite 200.
" Ebenda.
8 Ebenda.



— 215 —

¢ scoperta: 'uomo & trovato»®. Was genau der Formulierung
Burckhardts entspricht: « Im Mittelalter lagen die beiden Seiten
des BewuBtseins — nach der Welt hin und nach dem Innern des
Menschen selbst — wie unter einem gemeinsamen Schleier triu-
mend oder halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben,
Kindesbefangenheit und Wahn; durch ihn hindurchgesehen er-
schienen Welt und Geschichte wundersam gefirbt, der Mensch er-
kannte sich nur als Rasse, Volk, Partei, Korporation, Familie oder
sonst in irgend einer Form des Allgemeinen. In Italien zuerst
verweht dieser Schleier in die Liifte; es erwacht eine objektive Be-
trachtung und Behandlung des Staates und der sdmtlichen Dinge
dieser Welt itberhaupt; daneben aber erhebt sich mit voller Macht
das Subjektive, der Mensch wird geistiges Individuum und er-
kennt sich als solches »10. Uber Boccaccios Hohn auf die heiligen
Dinge sagt De Sanctis: « Giovanni Boccaccio sotto un certo aspetto
fu il Voltaire del secolo decimoquarto», Und iiber seine Wir-
kung: «La maggiore cultura, generando un pili vivo sentimento
della natura e dell’'uomo, doveva affrettare la rovina di un mondo
cosi astratto e cosi estrinseco alla vita» 2. Oder {iber die Gesell-
schaft des Quattrocento: « Questa generazione, caduta cosi basso,
fiacca di tempra e vuota di coscienza aveva pure la sua idealita, il
suo divino: ed era P’orgoglio della coltura, il sentimento della
forma. Le sue mascherate, le cacce, le serenate, le giostre, le
feste, tante parte di quella vita oziosa ed allegra erano nobilitata
dalle arti dello spirito e dal piacere dell’immaginazione » 13

Uber G. B. Alberti, den Burckhardt auch als typisches Bei-
spiel eines Renaissance-Menschen hinstellt, heifit es: « Battista ha
gia tutta la fisionomia dell’'uvomo nuovo, come si stava elaborando
in Italia»1t, Und iiber sein Zeitalter: «E un secolo di kgestazione
e di elaborazione. E il passaggio dall’eta eroica all’eth borghese,
dalla societd cavalleresca alla societa civile, dalla fede e dall’

9 Ebenda, S. 250—51.

10 Dije Kultur der Renaissance. 13. Ausgabe von W. Goetz, S. 123.
11 Storia della letteratura italiana, Bd. I, S. 270.

1 Ebeiida;, 5. 275,

15 Ebenda, S. 349.

14 Ebenda, S. 376.



— 216 —

autorita al libero esame, dall’ascetismo e simbolismo allo studio
diretto della natura e dell’uomo » .

Und endlich iiber Machiavelli und seine Lebensauffassung:
« Il Machiavelli ¢ la coscienza e il pensiero del secolo, la societa
che guarda in sé e s’interroga e si conosce; ¢ la negazione piil
profonda del medio evo, e insieme ’affermazione pii1 chiara de’
nuovi tempi; € il materialismo dissimulato come dottrina, e am-
messo nel fatto, e presente in tutte le sue applicazioni alla vita.
Non bisogna dimenticare che la nuova civiltd italiana & una re-
azione contro il misticismo e l’esagerato spiritualismo religioso,
e, per usare vocaboli propri, contro ’ascetismo, il simbolismo
o lo scolasticismo: cio che dicevasi il « medio evo». La reazione
si presento da una parte come dissoluzione o negazione: di che
venne ’elemento comico, che dal Decamerone va sino alla Mac-
caronea, Ma insieme ci era un lato positivo, ed era una tendenza
a considerare "uomo e la natura in sé stessi, risecando dalla vita
tutti gli elementi sopraumani e sopramaturali, un naturalismo
aiutato potentemente dal culto de’classici e dal progresso dell’
intelligenza e della coltura. Onde venne quella tranquillith ideale
della fisionomia, quello studio del reale e del plastico, quella
finitezza dei contorni, quel sentimento idillico della natura e dell’
uomo, che di¢’nuova vita alle arti dello spazio e che senti ne’

ritratti dell’Alberti, nelle Stanze, nel Furioso e fino negli scherzi

del Berni. Questo era il lato positivo del materialismo italiano:
un andar pitt dappresso al reale ed alla esperienza, dato bando a
tutte le nebbie teologiche e scolastiche, che parvero astrazioni.
Il pensiero o la coscienza di questo mondo nuovo, e in quello
che negava e in quello che affermava, & il Machiavelli 6.

Sind das nicht ganz und gar Burckhardt’sche Begriffe? Wer
die « Kultur der Renaissance » kennt, wird verbliifft sein iiber die
groBe Ahnlichkeit der Gedankenginge und der Formulierung und
sich fragen, ob vielleicht doch nicht hier eine Beeinflussung durch
Burckhardt vorliegt. Das ist sicher nicht der Fall; man muB ein-
fach zugeben, daB diese und ahnliche Anschauungen fiir die fei-
neren und intuitiveren Geister damals in der Zeit lagen; Burck-

15 Fbenda, S. 383.
16 Fbenda, S. 420—21.



— 217 —

hardt hat sie selbst teilweise bei Michelet gefunden, wenn sie
dort auch eine tiefere Begriindung noch entbehrten. DaB es auch
bei De Sanctis eigene Gedanken sind, und nicht iibernommene,
erweist sich dadurch, dafl die Formulierungen durch seine ganze
Renaissance - Auffassung begriindet und darin verwurzelt sind.
Denn seine Renaissance-Auffassung, so sehr sie auch der Burck-
hardt’schen nahekommt, hat doch eine eigene Farbung, die wesent-
lich pessimistischer ist als bei dem Basler Kulturhistoriker. Fiir
De Sanctis ist der neu auftretende Individualismus, die Entdeckung
von Mensch und Natur, nicht wie bei Burckhardt das Primire,
sondern nur die positive Begleiterscheinung eines an sich nega-
tiven Prozesses: der Auflosung der Welt des Mittelalters. Es ist
der glanzvolle, duBerliche Schein einer im Innern sich vollziehen-
den Zerstorung. Ein veraltetes Lebensideal geht hier zu Grunde;
bei dieser Zerstorung regen sich allerdings auch Keime einer neuen
Lebensauffassung. Aber fiir De Sanctis werden diese Keime fiir
lange Zeit nur Keime bleiben. Als italienischer Patriot beurteilt
er diesen ProzeB wesentlich negativer als Burckhardt; er emp-
findet es als schmerzlich, daB diese prachtvolle Bliite menschlichen
Geistes vom italienischen Volke durch die EinbuBe der politischen
Freiheit zu teuer bezahlt wurde. Burckhardt zeigt sich hier De
Sanctis gegeniiber als der Europier, dem der Verlust der italieni-
schen Freiheit reichlich aufgewogen wird durch die vielen blei-
benden Errungenschaften, welche von der italienischen Renais-
sance auf andere Volker Europas und auf spitere Zeiten iiber-
gegangen sind. .

Wir wollen die Hauptbegriffe Burckhardts nacheinander
einzeln durchgehen und zeigen, daB sie auch bei De Sanctis vor-
handen sind; auch wenn sie nicht immer so im Vordergrund stehen
und nicht immer eine so prignante Form erhalten haben. Das
erste Kapitel der « Kultur der Renaissance » tragt den Titel: « Der
Staat als Kunstwerk». Burckhardt zeigt, daB infolge des frithen
Verschwindens des Feudalismus in Italien und durch das Auf-
kommen der Commune und der Lokal-Tyrannis der Staat als selb-
stindiges Gebilde dort viel rascher sich entwickeln konnte als im
Norden; der Tyrann, der in der kleinen oder grofien Provinzstadt
illegitimerweise die Macht an sich gerissen hatte, oder die GroB-



— 218 —

kaufleute und die Korporationen von Florenz, Venedig oder Pisa,
welche ihren Staat selbst verwalten wollten, muBten, um ihn halten
und fordern zu kénnen, ganz andere Kenntnisse seines Wesens
und seiner Bestandsmoglichkeiten besitzen als ein nordischer
Fiirst, der im Namen seines Kaisers oder Kénigs regierte und
einfach nach alter, hergebrachter Tradition weiter kutschierte, sich
keiner Gefahren ausgesetzt fiihlte und keine besonderen Probleme
zu losen hatte.

In Italien muBte der Staat eine « bewuBte, berechnete Schép-
fung » werden. Er muBte sich zweckentsprechend gestalten, muBte
seine Prinzipien und Ziele genau kennen und immer bereit sein,
sich danach zu richten. — Dieses prachtvolle Kapitel der « Kultur
der Renaissance» entspricht, dem theoretischen Inhalte nach, ge-
nau den Uberlegungen, welche De Sanctis in seinem Kapitel iiber
Machiavelli macht. Denn im Grunde ist ja auch fiir Burckhardt
Machiavelli ausschlaggebend gewesen. Machiavelli ist der Theo-
retiker dieser ganzen italienischen Staatskunst; er resiimiert und
formuliert in priziser wissenschaftlicher Form die ganze em-
pirische Staatsweisheit Italiens im XIV. und XV. Jahrhundert. Er
zeigt, daB ein Staat nur dann bestehen kann, wenn er eben eine
« berechnete, bewuBte Schopfung» ist; und indem er auf die
«verita effettuale» zuriickgeht, auf die menschliche Realitit des
Staates, wird er der Begriinder der modernen Staatstheorien und
der wissenschaftlichen Geschichtsauffassung. Deshalb ist er auch
der Angelpunkt der De Sanctis’schen Renaissance-Auffassung ge-
worden; ihm hat der moderne Historiker nicht nur ein groBes
Kapitel seiner Storia gewidmet, er hat ihn auch noch besonders
in sechs o6ffentlichen Vortrigen im Jahre 1871 behandelt und ihn
den Italienern nicht nur als den frithesten Befilrworter der ita-
lienischen Nation hingestellt, sondern auch als den ersten po-
litischen Denker des modernen Europasi’. Es ist iiberhaupt auf-
fallend, wie beide Forscher, De Sanctis und Burckhardt, einig sind
in der hohen Einschitzung Machiavellis; und das zu einer Zeit,
wo er noch allgemein nur als Synonym einer perfiden, verlogenen
- Staatskunst angesehen war. An Machiavelli und an Vico kniipfte

17 Siehe in Saggi critici: « Conferenze sopra Niccold Machiavelli ». Edi-
zione Treves 1914.



— 219 —

weiter De Sanctis seine tiefschauende geschichtsphilosophische Be-
urteilung des historischen Geschehens und die Ausblicke, die er
in die Zukunft tut. In seiner prichtigen Inauguralrede der Uni-
versitit Neapel im Jahre 1872 «La scienza e la vita»s und auch
in andern Schriften, gemahnt er direkt an Burckhardts « Welt-
geschichtlichen Betrachtungen », so scharfsinnig und weitschauend
weif auch er die wechselseitigen Beziehungen der drei Grund-
potenzen Staat, Religion und Kultur zu analysieren. Sehr nahe be-
rithren sich hier die Anschauungen des neapolitanischen Revo-
lutionédrs und des Basler Aristokraten!

DafB die Auffassung Burckhardts, die Renaissance sei der Ge-
burtsort des modernen Menschen, das Entfaltungsklima des Indi-
vidualismus, auch von De Sanctis geteilt wird, haben wir schon
gezeigt. Nur sei hier hinzugefiigt, daB bei dem italienischen Histo-
riker, welcher einen einzigen Lingsschnitt durch die Literatur der
Renaissance macht, diese Entwicklung noch besser zu verfolgen
ist als bei Burckhardt, auch wenn sie nicht so im Vordergrund
steht. De Sanctis will hauptsichlich zeigen, daB die Renaissance
ein immer tiefer greifendes Loslosen von den Idealen und Bin-
dungen des Mittelalters war. Einerseits fithrt diese Loslosung
zur Behauptung des eigenen Ichs und damit zur Betonung der
Perséniichkeitswerte, wie dies bei vielen Kiinstlern der Zeit, mit
Petrarca beginnend, klar hervortritt; aber sie fithrt andererseits
auch zur Zerstérung aller iiberlieferten, moralischen und religiosen
Giiter. De Sanctis zeigt, wie zuerst durch Boccaccio die religiosen
Bindungen angegriffen werden, aber auch die patriotischen und
familidren werden gelockert; an ihrer Stelle entsteht der Begriff
der hoheren Kultur und der kiinstlerischen Form. Dieser Prozef}
entwickelt sich bei den folgenden Erzahlern weiter und erreicht
einen Hohepunkt im Florenz des Lorenzo de’ Medici, wo jede Be-
wunderung fiir das Althergebrachte leicht ins Gegenteil umschlagt,
in Parodie, Hohn, Karrikatur. Die hohere Kultur hat die einfachen,
natiiflichen Bindungen des Mittelalters, Religion, Familie, Kor-.
poration, Staat, aufgelost und an deren Stelle etwas gesetzt, das
fiir die vielen, die kein angeborenes, natiirliches Moralempfinden

18 Auch in « Saggi critici ».



— 220 —

haben, unter Umstinden gefihrlich werden kann, der Kult der
schonen Form. Diese Bewegung kulminiert dann in der Hochrenais-
sance in gewissen prachtliebenden, aber amoralischen Herrschern,
in Kiinstlern und Pamphletisten, wie einem Moro, einem Leo X.,
einem Aretin, einem Folengo, einem Cellini. Die Auflésung aller
Inhalte kommt aber den Dichtern und Kiinstlern wieder zugute,
fiir welche die schone Form zur Hauptsache, zu etwas Absolutem
wird. Es entstehen die reinen Kiinstler, wie Polizian, Ariost,
Leonardo, Raffael, Tizian, die bei volliger Gleichgiiltigkeit gegen-
tiber dem Inhalte nur noch nach der schonen Form streben. Eine
solche Kunst und eine solche Kultur aber wird von keinem Ge-
wissen mehr getragen (wie es noch zu Dantes Zeit war), sie
schwebt iiber dem Abgrund und verschwindet auch sofort mit dem
Zusammenbruch des italienischen Staates und wird ersetzt durch
die schwiilstige und geheuchelte Kunst des Barocks. DaB ein
solcher Zusammenbruch unvermeidlich war, zeigt De Sanctis
schlagend in dem prichtigen Essays mit dem Titel « L’'uomo del
Guicciardini » 1, Dieser kluge Historiker ist fiir De Sanctis ge-
rade der Typus des gescheiten, honnetten Biirgers des damaligen
[taliens, der nur auf seine Wiirde und auf seine personliche Stel-
lung bedacht ist, der alles begreift, alles kommen sieht, aber nichts
unternimmt, weil das Etwasunternehmen mit personlichen Ge-
fahren aller Art verbunden ist. Das italienische Gemeinschafts-
gewissen war auch in ihm, wie in Aretino, Cellini und in den
meisten groBen Kiinstlern vollig ausgestorben.

Ich habe hier die Hauptgedanken von De Sanctis verfolgt:
es wire jetzt leicht, die entsprechenden Uberlegungen Burckhardts
anzufithren. In der « Kultur der Renaissance » sind sie aber nicht
so beisammen, und das hingt mit der verschiedenen Unter-
suchungsmethode der zwei Kulturhistoriker zusammen. Burck-
hardt legt nicht wie De Sanctis einen durchgehenden Lingsschnitt
mit gleichzeitiger Beleuchtung der Nebengebiete, sondern durch
das Kulturgebiet verschiedene Querschnitte: Querschnitte durch
die Literatur, Querschnitt durch das gesellige Leben, Querschnitt
durch die Moral und die Religiositit. Aber die Resultate sind

19 In « Saggi critici ».



— 221 —

dieselben. Auch Burckhardt zeigt die stindige Zunahme der
Kultur, die duBerliche Verfeinerung des Lebens, die Abnahme des
religiosen Empfindens, der Moral, der patriotischen Gefiihle und
der Familienbindungen. Was bei seiner Methode an Gesamt-
anschaulichkeit vielleicht verloren geht, wird wieder wettgemacht
durch den Eindruck der groBeren Wissenschaftlichkeit und durch
den Reichtum des zu Tage geférderten Beweismaterials.

Burckhardt kennt und benutzt eine Unmenge Quellen, die
dem De Sanctis unbekannt waren. Man kann sagen, daB die zwei
Forscher sich gegenseitig ergidnzen: De Sanctis, der Literarhisto-
riker, zieht aus den bekannten Schriftstellern alles Brauchbare zur
Deutung ihres Empfindens und ihrer Zeit aus; Burckhardt, der
Kulturhistoriker, weiBl alle verborgensten Quellen auszuniitzen.
Und was sehr bemerkenswert ist, sie gelangen zu den gleichen
Resultaten. So sind sie z. B. ganz einig in der Beurteilung der
religiosen Indifferenz der Renaissance. Diese religiose Indiffe-
renz ist allerdings in letzter Zeit wiederum angezweifelt worden;
ich erinnere bloB an die interessanten Studien Ernst Walsers zur
« Weltanschauung der Renaissance»®; aber sowohl Burckhardt
wie De Sanctis berufen sich hier auf die vielen absolut zuver-
ldssigen, zeitgenossischen Aussagen und vor allem auf das schwer-
wiegende Wort Machiavellis. De Sanctis hebt noch besonders her-
vor, daB, wenn diese religiose Indifferenz nicht bestanden hitte,
so konnte man sich gar nicht den groBen Erfolg eines Buches wie
des Decamerone erkliren. Dieses Buch mit seiner geistvollen und
raffinierten Persiflage des religiosen Glaubens und Aberglaubens
hiitte sicher keinen Erfolg gehabt, wenn es nicht einem Bediirfnis
der damaligen gebildeten Gesellschaft entsprochen hitte. Und
noch weiter: eine solche allgemeine religiose Indifferenz der ge-
bildeten Stinde allein kann die tiefere Ursache des MiBlingens
Savonarolas aufdecken, und auch den Grund angeben, warum die
deutsche Reformation in Italien keinen Eingang fand. Die da-
maligen Italiener hatten kein Interesse mehr an theologischen
Streitfragen! Die beiden Historiker stimmen weiter auch iiberein
in der Einschitzung der Bedeutung der eigentlichen Entdeckung

20 Basler Jahrbuch 1921.



— 222 —

der alten Welt. Fiir Burckhardt sowohl wie fiir De Sanctis hatte
diese Entdeckung auf das Ganze der Renaissance nur eine for-
dernde oder begiinstigende Wirkung gehabt. Die eigentlichen
Wurzeln der Renaissance lagen in der italienischen Volksseele
selbst, und sie erschienen schon unverkennbar vor den Humanisten,
schon bei Petrarca und Boccaccio, und zwar nicht insoweit auch
diese Humanisten sind, sondern in ihrem menschlichen und kiinst-
lerischen Geprige. _

Es besteht bei diesen Grundfragen nur ein einziger Unter-
schied zwischen Burckhardt und De Sanctis, und zwar in Bezug
auf Dante. Fiir Burckhardt gehért Dante unbedingt zur Renais-
sance, fiir De Sanctis nicht; fiir ihn ist er sogar, als Mensch, der
Inbegriff aller mittelalterlichen Bindungen. Als Kiinstler aber und
Gestalter, mit den hochst individuellen Ziigen seiner Schépfungen
ist er wohl auch nach De Sanctis ein Wegweiser der modernen
Welt. In dieser Hinsicht nihert er sich also der Auffassung Burck-
hardts; im GroBen und Ganzen aber steht er auf der Seite der
neuesten Kulturhistoriker, wie Neumann und Huizinga, die Dante
noch dem Mittelalter zurechnen.

Schauen wir uns noch einige Einzelheiten an: in erster Linie
Bewertungsurteile, und hauptsichlich solche dsthetischer Art. Eine
Beeinflussung Burckhardts durch De Sanctis wire an sich leichter
faBibar als die umgekehrte, weil De Sanctis iiber ein ausgeprigtes
asthetisches Begriffssystem verfiigt. Burckhardt dagegen, so sicher
auch sein Geschmack und sein Urteil in literarischen Dingen ist,
verrit doch oft in der Begriindung und Formulierung seiner An-
sichten, daB seine literarisch-dsthetischen Begriffe noch etwas
empirisch sind, und von verschiedener Herkunft. Als Historiker
ist er zwar De Sanctis {iberlegen, aber als Asthetiker unterlegen.
So konnte man auf eine eventuelle Abhingigkeit von De Sanctis
schlieBen, wenn er De Sanctis’sche Begriffe verwendet. Aber man
muB hier sehr vorsichtig sein, will man keiner Téauschung ver-
fallen. So witterte z. B. Trabalza bei der Lektiire folgender Stelle
iiber Petrarca eine solche Beeinflussung: '

« Was Petrarca in dieser Beziehung (auf die Poesie) gelten
soll, mogen die Leser dieses vielverbreiteten Dichters entscheiden.
Wer ihm mit der Absicht eines Verhérrichters naht und Wider-



— 223 —

spriiche zwischen dem Menschen und dem: Dichter, die erwiesenen
Nebenliebschaften und andere schwache Seiten recht emsig auf-
spiirt, der kann in der Tat bei einiger Anstrengung die Lust an
seinen Sonetten ginzlich verlieren. Man hat dann statt eines
poetischen Genusses die Kenntnis des Mannes in seiner « Totali-
tit». Nur schade, daBl Petrarcas Briefe so wenigen avignonesischen
Klatsch enthalten, woran man ihn fassen koénnte, und daB die
Korrespondenzen seiner Bekannten und der Freunde dieser Be-
kannten entweder verlorengegangen sind oder gar nie existiert
haben. Anstatt dem Himmel zu danken, wenn man nicht zu er-
forschen braucht, wie und mit welchen Kdmpfen ein Dichter das
Unvergingliche aus seiner Umgebung und seinem armen Leben
heraus ins Sichere brachte, hat man gleichwohl auch fiir Petrarca
aus den wenigen « Reliquien » solcher Art eine Lebensgeschichte zu-
sammengestellt, welche einer Anklageakte dhnlich sieht. Ubrigens
mag sich der Dichter trosten; wenn das Drucken und Verarbeiten
von Briefwechseln berithmter Leute in Deutschland und England
noch 50 Jahre so fort geht, so wird die Armesiinderbank, auf
welcher er sitzt, allgemach die erlauchteste Gesellschaft er-
halten » 21,

Hier finden wir in der Tat eine der ersten Forderungen der
De Sanctis’schen literarischen Kritik ausgesprochen, daB ein
Dichter nach seinen Kunstwerken und nicht nach seinem Leben
zu beurteilen sei. Gerade in seinem « Saggio sul Petrarca» 22, der
noch auf seine Ziircherzeit zuriickgeht, hat er es klar ausge-
sprochen: das wahre innere Leben des Dichters sei im « Can-
zoniere» zu suchen und nicht in seinen Briefen und im Klatsch
seiner Freunde. — Trotzdem konnte diese Idee sehr gut eine
eigene Burckhardt’sche sein — und das ist sie auch —, man kennt
seine schroffe Ablehnung aller Intimitidtenschniiffler. Und hitte
Trabalza neben der Kultur der Renaissance auch noch den Cicerone
untersucht, so wire er bald auf die Anmerkung gestoBen, die
Burckhardt seiner Perugino-Besprechung hinzufiigt, daB die ideal-
religiose Atmosphire peruginesker Madonnen keinen Eintrag er-

2 K. der R, S. 291,
22 Napoli, Alberto Morano.



— 224 —

leiden kann durch eine mogliche religiose Indifferenz des Malers
selbst 23,

Die darauffolgende Stelle iiber Petrarca heiBt:

« Ohne das viele Kiinstliche und Gesuchte zu verkennen, wo
Petrarca sich selber nachahmt und in seiner eigenen Manier weiter-
dichtet, bewundern wir in ihm eine Fiille herrlicher Seelenbilder,
Schilderungen seliger und unseliger Momente, die ihm wohl eigen
sein miissen, weil kein anderer vor ihm sie aufweist, und welche
seinen eigentlichen Wert fiir die Nation und die Welt ausmachen.
Nicht iiberall ist der Ausdruck gleichmiBig durchsichtig; nicht
selten gesellt sich dem Schonsten etwas fiir uns Fremdartiges
bei, allegorisches Spielwerk und spitzfindige Sophistik; allein das
Vorziigliche iiberwiegt»2t. Hier erinnern allerdings diese « Sich-
selbstnachahmen », « in der eigenen Manier weiterdichten», wirk-
lich stark an die bekanntesten De Sanctis’schen Begriffe, und
ebenso die Beanstandung des «allegorischen Spielwerkes» und
« der spitzfindigen Sophistik ». Trabalza hat schon recht. Ob wir
aber sagen konnen, daBl in Burckhardt eine De Sanctis’sche For-
mulierung nachgeklungen hat? FEine schwer zu entscheidende
Frage! Es koénnte sich auch hier nur um ein zufilliges Sichtreffen
- der Formulierung handeln.

In Bezug auf die Commedia bemerkt Burckhardt:

« Ihre Anlage und Grundidee gehort dem Mittelalter und
spricht unser BewuBtsein nur historisch an; ein Anfang aller
modernen Poesie aber ist das Gedicht wesentlich wegen des Reich-
tums und der hohen plastischen Macht in der Schilderung des
Geistigen auf jeder Stufe und in jeder Wandlung». Er rithmt
weiter die Kunst Dantes, « den Seelenzustand in der duBern Ge-
birde darzustellen » 25,

« Da haben wir es!», konnte hier ein einseitiger De Sanc-
tisianer ausrufen: da steht die Ablehnung des Grundgedankens
und der Allegorie des Gedichtes als mittelalterlicher Uberrest;
da steht das klare Betonen des Gestaltens, des plastisch Aus-
drucksvollen im Geistigen; sind das nicht lauter De Sanctis’sche

2 « Der Cicerone », Neudruck der 1. Ausgabe. Seemann, Leipzig, S. 835.
# K. d R, S. 201
25 Ebenda, S. 290 und S. 324,



e 295

Begriffe, und Begriffe sogar, die er zuerst in der Dante-Kritik
eingefiihrt hat? Gemach! Das wire ja an sich alles gut und recht;
aber im « Cicerone » steht eine Stelle, die Burckhardt vor seiner Be-
kanntschaft mit De Sanctis geschrieben hat, und sie lautet: « In
dem symbolischen Inhalt (des Gedichtes), so schwer und kiinst-
lich er verarbeitet ist, liegt, wie gesagt, nur der kulturgeschicht-
liche und nicht der poetische Wert der Commedia. Der letztere
beruht wesentlich auf der hohen plastischen Darstellungsweise
der einzelnen Motive, auf dem gleichmiBigen, grandiosen Stil, wo-
durch Dante der Vater der neueren abendlindischen Poesie
wurde» 2. Also auch hier erweist sich diese scheinbar so gut
fundierte Vermutung als irrig! Und man staunt wiederum iiber
die Sicherheit des Burckhardt’schen Urteils; damals waren viel-
leicht nur er und De Sanctis, die Dante so richtig beurteilten!
Denn dieses richtige Beurteilen schwieriger, literarischer Pro-
bleme der Dante-Kritik, hatte Burckhardt sicher nicht von seinem
alten Lehrer Picchioni gelernt, der noch tief in der allegorischen
Deutung Dantes steckte! Fine ganz dhnliche Ubereinstimmung
des Urteils finden wir auch bei der Einschitzung des italienischen
Epos und der Dichter des Bauerniebens aus dem Kreise des Lo-
renzo. Auch hier kénnte man eine Aﬁhéngigkeit vermuten, aber
sicher mit Unrecht. Es sind eben einfach die Ubereinstimmungen
zweier hochbegabten Kritiker und Historiker, die sich deshalb in
ihrem Urteile treffen, weil beide von einem #hnlichen hochent-
wickelten romantischen Persénlichkeitsgefithl durchdrungen siad.
Lesen wir noch einmal die so schénen Sitze Burckhardts iiber den
Ariost und daneben einige des De Sanctis. Wir werden staunen,
wie nahe sie begrifflich einander sind, und wie nahe auch in der
Formulierung:

-« Das Kunstziel des Ariosto ist das glanzvoll lebendige « Ge-
schehen», welches sich gleichmiBig durch das ganze groBe Ge-
dicht verbreitet. Er bedarf dazu einer Dispensation nicht nur von
der tiefern Charakterzeichnung, sondern auch von allem strengern
Zusammenhang der Geschichten. Er muB verlorene und vergessene
Fiden wieder ankniipfen diirfen, wo es ihm beliebt; seine Figuren

26 Der Cicerone, S. 771.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte, XII, Heft 2 6



— 226 —

miissen kommen und verschwinden, nicht weil ihr tieferes per-
sonliches Wesen, sondern weil das Gedicht es so verlangt. Frei-
lich innerhalb dieser scheinbar irrationellen, willkiirlichen Kom-
positionsweise entwickelt er eine vollige gesetzmaBige Schonheit.
Er verliert sich nie ins Beschreiben, sondern gibt immer nur so
viel Szenerie und Personenschilderung, als mit dem Vorwarts-
riicken der Ereignisse harmonisch verschmolzen werden kann;
noch weniger verliert er sich in Gespriache und Monologe — die
eingelegten Reden sind namlich wiederum nur Erzihlungen —,
sondern er behauptet das majestitische Privilegium des wahren
Epos, alles zu lebendigen Vorgiangen zu gestalten» . Und jetzt
De Sanctis: _

« L’essenza del mondo ariostesco e appunto la libera iniziativa
dell’individuo, la mancanza di serieta, di ordine, e di persistenza
in un’azione unica e principale, si che le azioni si chiamano «av-
venture» e i cavalieri si dicono «erranti». Staccarsi dal centro
andare vagando e cercando avventure, & lo spirito di un mondo
che ripugna cosi alla unita come alla disciplina. Volere organizzare
questo mondo co’ precetti di Orazio e di Aristotile & un volerlo
falsificare. Il disordine qui & 'ordine, e la varieta ¢ unita. Come
Punita del mondo, nella sua infinita varietd, ¢ nel suo spirito o
nelle sue leggi, cosi 'unitd di questa vasta rappresentazione ¢
nello spirito o nelle leggi del mondo cavalleresco; e al di sopra
di quest’anarchia cavalleresca ci & uno spirito sereno e armonico,
che tiene in mano le fila e le ordisce sapientemente, e sa stuzzicare

la curiosita e non affaticare ’attenzione, cansare in tanta varieta

e spontaneitd di movimenti il cumulo e I’imbroglio, ricondurti
innanzi improvviso personaggi e avvenimenti che credevi da lui
dimenticati, e nella maggiore apparenza del disordine raccogliere
le fila, egli solo tranquillo e sorridente in mezzo al tumulto di
tanti elementi cozzanti » 2, '

Aber auch eine Abhingigkeit De Sanctis von Burckhardt
konnte man kaum nachweisen, auch wenn man die schon gelesene
Stelle iiber Giovan Battista Alberti wieder zitieren wollte:
« Battista ha gia tutta la fisionomia dell’'nomo nuovo come si

27 K, d. R, S. 303—304.
28 Storia della letteratura italiana, Band II, S. 20—21.



— 227 —

andava elaborando in Italia», die wirklich so aussieht, wie wenn
sie aus der « Kultur der Renaissance » iibernommen worden ware;
und es wire ja auch nicht undenkbar, daB sie wirklich eine Erinne-
rung an ein Zircher Gespriach mit Burckhardt enthielte, denn
Alberti als bedeutender Architekt war Burckhardt sicher schon be-
kannt, wihrend als Schriftsteller zweiten Ranges vielleicht De
Sanctis noch entgangen war. Aber der Abschnitt iiber Alberti in
der «Storia della Letteratura» ist so homogen und in sich ge-
schlossen, daB er diesen Satz auch ohne solche Annahme restlos
erklart. _

Also auch bei der Detailuntersuchung ist auch keine sichere
Abhingigkeit zwischen den zwei Forschern festzustellen. Und eine
solche existiert nach meiner Meinung auch tatsichlich ‘nicht.
Aber gerade das gibt dieser Ubereinstimmung etwas ganz Bedeut-
sames und erhoht wiederum die Bewunderung, die wir fiir die un-
vergleichliche Leistung der beiden Minner empfinden. Aber da-
mit stehen wir vor einem neuen Problem und zwar einem psycho-
logischen. Wie konnte es geschehen, frigt man sich, daB zwei
Minner, die so dhnlich iiber eine hochbedeutende geistesgeschicht-
liche Epoche dachten, sich gekannt haben und sich nicht erkannt
haben? DaB es zwischen ihnen nicht einmal zu einer korrekten
und wenigstens formellen Studien-Freundschaft kam? Denn es
ist zweifellos, als sie beide Ziirich verlieBen, waren sie einander
so fremd geworden, wie wenn sie sich iiberhaupt nie gesehen
hitten. ,

‘Dieses Problem scheint mir auf alle Fille ein Problem Burck-
hardts zu sein, kein Problem De Sanctis. De Sanctis hitte sich
sicher auch an Burckhardt angeschlossen, wie er sich an andere
Dozenten des Polytechnikums anschloB und sich mit ihnen be-
freundete. Die so gut angebahnte Freundschaft Burckhardts zu
De Sanctis aber entwickelte sich weiter nicht, und dies, meine ich,
sei auf Verschulden — wenn man hier von Verschulden reden
kann — von Burckhardt geschehen. In den Briefen von De Sanctis
verschwindet der Name Burckhardt schon nach dem ersten Som-
mersemester. - Schon in dem darauffolgenden Wintersemester
- schreibt er, er treffe nur noch einen franzésischen Kollegen, sonst
niemand mehr; und er gehe iiberhaupt nicht mehr aus. Dann aber



— 228 —

erscheinen bald wieder neue Freunde und Bekannte aus den im
Schweizer - Exil lebenden deutschen Revolutiondren. Burckhardt
wird nicht mehr angefiithrt. Er erscheint auch nicht unter den
Namen der bedeutenden deutschen und franzosischen Professoren,
die De Sanctis im Jahre 1883 im Nachtrag der zweiten Ausgabe
seines « Saggio sul Petrarca» anfiihrte. Er wird auch nicht er-
wihnt, wie er im Jahre 1858 Ziirich fiir Basel verldfit. Und Burck-
hardt hat sicher De Sanctis auch nicht geschrieben. Im Jahre
1859 schmiedete er mit dem alten Freund Picchioni einen italieni-
schen Artikel fiir den « Diritto» aus Turin, um Giusti und seinen
Ubersetzer Heyse vor deutschen Angriffen zu verteidigen. Er hat
ihn aber nicht an De Sanctis geschickt, der eine groBe Freude daran
gehabt hitte, sonst hitten wir es schon erfahren. Er schickte ihm
auch die erste Ausgabe der « Kultur der Renaissance » nicht. Aller-
dings war De Sanctis damals schon nicht mehr in Ziirich; kurz
vorher war er nach dem befreiten Italien zuriickgekehrt, aber schon
Ende desselben Jahres 1860 war er als Unterrichtsminister ins
letzte Cavourministerium eingetreten, und Burckhardt, der eifrige
Zeitungsleser, wird es wohl erfahren haben. Wire er also auch
noch in einigermaBen guten Beziehungen zu De Sanctis gestanden,
so hitte er es nicht verfehlt, ihm sein Buch zu schicken. Er schickte
ihm auch nicht die italienische Ubersetzung, die 1876 herauskam,
obwohl er sie einem bescheidenen Tessinerfreund, dem Padagogen
Giuseppe Curti in Lugano, sofort zusandte. Und De Sanctis
war eine Personlichkeit, die man nicht so leicht aus den Augen
verlieren konnte, er war wiederholt Minister, immer Deputierter
und mehrmals Rektor der Universitit Neapels. Burckhardt hat
ihn in Italien auch nie aufgesucht gelegentlich seiner spéteren
wiederholten Reisen nach dem Siiden. Es gab keinerlei Bande
mehr zwischen ihnen. Das muB doch beweisen, daBl schon in
Zirich und, ich glaube, schon recht frith, eine Entfremdung ein-
getreten war.

Warum, fragen wir, ist diese Entfremdung eingetreten? Wenn
wir hier nach einem Grunde suchen, so wissen wir sehr wohl, daf§
wir den gefdhrlichen Weg der Vermutungen begehen. Man konnte
zuerst antworten, es sei hier gar kein Problem vorhanden, weil -
Burckhardt, in spatern Jahren besonders, sehr vorsichtig mit dem



— 229 f“‘

FreundschaftschlieBen geworden war, und daB er iiberhaupt als
Freund etwas difficil und eigentiimlich geworden war. Auch sonst
hatte er ja in Ziirich keine eigentlichen neuen Freunde erworben,
obwohl er Keller, Semper, Vischer kannte. Warum hitte er sich
besonders mit De Sanctis binden miissen? Schon richtig; er hatte
aber selbst zuerst De Sanctis aufgesucht, war wiederholt bei ihm
gewesen und mit ihm ausgegangen. Er dachte wohl anfangs, sich
mit ihm zu befreunden. De Sanctis war ein Italiener, und Italiener
liebte er besonders; und wenn De Sanctis auch ein Revolutionir
war, so konnte Burckhardt das bei einem Italiener begreifen; er
schitzte und liebte ja sehr seinen alten Picchioni von Basel, und
in Zirich selbst hielt er gute Beziehungen zu einem andern ita-
lienischen Patrioten, De Boni, von welchem er sogar ein Wort in
seinem Kolleg iiber das « Studium der Geschichte » zitierte. Also
mub sich doch zwischen Burckhardt und De Sanctis etwas gestellt
haben! Sie waren ja sehr verschieden, der lebhaft gestikulierende
Siiditaliener und der gemessene und reservierte Basler. De Sanctis
dazu auf der Strafe auffallend wegen seiner sprichwortlichen Zer-
streutheit, auch sonst im Benehmen etwas unbeholfen und mit dazu
einigen komischen Manieren; sein Zimmer war voll zahmer Ka-
narienvogel, an denen er wie eine alte Jungfer hing. Das waren
vielleicht alle Seiten, die dem mannlich spréden Burckhardt nicht
besonders behagten. Dann auch die verschiedene Arbeitsweise:
Burckhardt, fleiBig und prizis im Sammeln seiner Belege und
seiner Exzerpte, las sich gewissenhaft durch die ganze Literatur,
liebte nicht Theorien und besonders nicht philosophische; De
Sanctis dagegen machte wenig Ausziige, aber behielt, was ihn
interessierte, im Kopf mit voller Lebendigkeit, aber natiirlich auf
Kosten etwa der Prizision eines Zitats. Er kannte alle seine
Dichter auswendig und zitierte immer aus dem Gedichtnis; hatte
ein ausgesprochen philosophisches Organ und liebte Theorien sehr,
kannte und schitzte Hegel, zitierte ihn wahrscheinlich auch, und
gerade das mochte Burckhardt wenig. Dafiir besaB De Sanctis
nur mangelhafte Kenntnisse auf dem Gebiete der bildenden Kunst,
und dies muBte wohl Burckhardt bei einem gebildeten Italiener
etwas befremden. Weiter arbeitete Burckhardt den ganzen Tag
zu Hause oder auf der Bibliothek, ging dafiir gerne abends aus



s DY =

zu einem Schoppen oder zwei, und dort traf er auch seine Freunde;
aber gerade in Bierhallen und Weinstuben ging De Sanctis un-
gern, da er das Trinken nicht gewohnt war. Endlich, als ita-
lienischer Revolutionar, fithite De Sanctis sich zu den deutschen
Achtundvierzigern hingezogen, er verkehrte gerne mit ihnen, mit
“Herwegh, mit Moleschott, mit Koechly; spiter sah er auch Wagner,
und gerade diese Leute mochte Burckhardt nicht. Diese Bekannt-
schaften De Sanctis aber kamen erst mit der Zeit; anfangs sah
er sie noch nicht. Es muB also vielleicht noch ein anderer Grund
dagewesen sein, da die angefiihrten kaum geniigen wiirden, eine
Entfremdung zwischen zwei Gelehrte zu bringen. Ich versuche
noch einen tieferen, persénlichen Grund zu erraten, der sich aller-
dings in die Deutung der intimsten Gefiihle Burckhardts wagt.
— Burckhardt wird bald erfahren haben, daB der gutmiitige, fast
kindliche De Sanctis wirklich eine Revolution mitgemacht hatte,
die neapolitanische vom Mai 1848. Er lief dabei Gefahr, er-
schossen zu werden, er war dann verhaftet und zu lebensling-
licher Festung verurteilt worden, dann aber nach 314 Jahren Haft
befreit und nach Amerika abgeschoben. In Malta jedoch war er
ausgestiegen und hatte sich nach Piemont eingeschifft. — Beim
Anhoren dieses Lebenslaufes muBte sich im Herzen Burckhardts
etwas rithren, etwas wach werden, das sehr schmerzlich und un-
angenehm war. Das war ja genau die Geschichte seines frither
so inniggeliebten, umschwirmten Freundes aus der Bonner ro-
mantischen Zeit, Gottfried Kinkel! So innig geliebt, daB er ihn
in seinen Briefen als seinen teuersten Schatz ansprach, und der
alle seiner fritheren romantischen Triaume verkorpert hatte! Von
dem er sich aber, unter peinlichen Umstinden, weil es so aussah,
als ob er den Freund in der Gefahr verlieBe, sich wegen grund-
siatzlicher, politischer Meinungsverschiedenheit hatte trennen
miissen. Denn dieser einzig geliebte Freund war auch Revolutionar
geworden, in die Gefahr gekommen, unter héchst dramatischen
Umstinden, die ganz Deutschland in Aufruhr gebracht hatten,
zum Tode verurteilt zu werden, war schlieBlich zu lebensling-
licher Festung verurteilt worden, konnte durch die tollkithne Tat
eines jungen, ergebenen Freundes entfliehen und sich nach Eng-
land einschiffen. Dies alles und die gleichzeitige, tapfere Hal-



e P31

tung der treuen, von Burckhardt selbst hochgeschitzten Gattin
Kinkels hatte Burckhardt nur noch von weitem miterleben diirfen;
denn Teilnahme, Sympathie und Hilfsbereitschaft waren durch
einen politischen, vielleicht besser, einen weltanschaulichen Zwist
gehemmt, verhindert worden. Dies war die Stelle im Herzen
Burckhardts, an die nicht geriihrt werden durfte. Er wollte und
konnte nicht mehr daran denken. Am liebsten hitte er ja diese
ganze Episode seines Lebens aus der Welt geschafft, wenn es
moglich gewesen wire; und da traf es sich, daB dieser De Sanctis
wie ein. lebendiger Vorwurf vor sein Gewissen trat, wie der
Schatten Kinkels selbst! Er muBte ihn also meiden, ihm aus dem
Wege gehen, wie er von nun an alles Revolutionire meiden, ja
hassen muBte. Man begreift diese nicht nur intellektuell, sondern
auch psychologisch bedingte Abwehrstellung gegen alles Revo-
lutiondre, wenn man die Briefe an seinen geliebten « Urmau » und
an seine teure « Direktrix» liest, die erst nach seinem Tode er-
schienen sind. Man versteht dann auch den eigentlichen Grund
der scharfen Stelle iiber das Veréffentlichen von Privatbriefen ge-
legentlich der Petrarca-Wiirdigung: es war hier eine eigene Be-
fiirchtung im Spiele, die spater sich auch leider bewahrheitete.
Man versteht, wie er so leidenschaftlich darnach trachtete, alle
seine Jugendbriefe zu vernichten, und wie er bedauerte, die fiir
ihn unangenehmsten nicht erreichen zu kénnen; und man verstehi
schlieBlich, wie er sich spiter Kinkel nicht mehr nihern konnte,
da nun sein Verhdltnis zu ihm ein ganz anderes geworden war.
Aus allen diesen Uberlegungen scheint uns nicht unméglich, daB
an dieser Klippe die Freundschaft mit De Sanctis scheiterte; und
deshalb muBten die zwei so hochbedeutenden Méinner, ohne ein-
ander nihergetreten zu sein, wieder auseinandergehen. '
Zum SchluB noch eine kleine Bemerkung. Beim Vergleiche
von Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis dringt sich die
Frage auf: wenn De Sanctis die Welt der Renaissance auch so
genial und tiefschauend erkannt hat wie Burckhardt, wie konnte
es kommen, daB der eine als ein europiischer Kulturexponent
betrachtet wurde, wihrend der andere es nicht iiber eine be-
scheidene italienische Berithmtheit hinaus gebracht hat? Denn von
De Sanctis hort man ja auBerhalb Italiens kaum etwas. Darauf



— 232 —

ist zu antworten, daBl der groBe Ruhm Burckhardts nicht allein
wissenschaftliche oder geschichtsphilosophische Griinde hat,
sondern daB er auch mit dem Aufkommen der Ideen Nietzsches
zusammenhdngt. Der deutsche Renaissancismus im letzten Viertel
des vorigen Jahrhunderts wurde durch Nietzsches Verkiindigung
des Ubermenschen stark geférdert. Burckhardt wurde, mit Un-
recht zwar, wir wissen es jetzt, als Nietzsches Vorldufer betrachtet.
Auf dem miBverstandenen Burckhardt ruhte auch die Renaissance-
Welt C. F. Meyers, und seine Novellen, kiinstlerisch iiberschitzt,
profitierten von dieser Mode und halfen ihr wieder méchtig; auch
dies ohne jede Schuld Burckhardts. Die Renaissance-Mode unter
Literaten und Schéngeistern verging dann wieder; die Leistung
Burckhardts, in ihrem richtigen Lichte wieder gesehen, gewann
noch an Ansehen. Sie blieb eine geniale und wissenschaftlich ein-
wandfreie Arbeit, die auch ohne jede Zeitmode als mustergiiltige
Kulturuntersuchung standhalt.

De Sanctis konnte von keiner Zeitmode profitieren, und seine
Renaissance-Auffassung, pessimistischer gefiarbt, bot auch nicht
die Gelegenheit dazu. In Italien gab es keinen Renaissancismus
und konnte es auch keinen geben. D’Annunzio wurde wohl als
Kiinstler bewundert; seine’ Weltanschauung aber fand keinen
Widerhall. Die Italiener sind zu realistisch dazu, wie sie auch
realistisch waren; als sie die wirkliche Renaissance hervorbrachten.

Dagegen schadete De Sanctis eine andere Mode, und zwar
eine wissenschaftliche, wenn wir sie so nennen diirfen, welcher
iibrigens eine gewisse Berechtigung nicht abzusprechen ist; es
war das Aufkommen der historisch-positivistischen Schule in der
Literaturgeschichte in den Siebziger Jahren. Bei allen ihren wirk-
lichen Verdiensten ist wohl nicht zu bestreiten, daB ihr der Sinn
fiir das eigentliche Kunstwerk und fiir die groBen geistesgeschicht-
lichen Zusammenhinge abging. So wufBite sie nicht, was sie mit
dem eigenartigen Werke von De Sanctis anfangen sollte. Und
da sie die groBen Ideen darin nicht fassen konnte, so suchte sie
allerlei daran zu bemingeln. Mit pedantischer Akribie kontrol-
lierte sie alle Zitate, priifte jede Kleinigkeit, kritisierte die Text-
wiedergabe, vermiBite das gelehrte Anmerkungsbeiwerk und die
Literaturangaben, und statt der geistesgeschichtlichen Zusammen-



— 233 —

hinge verlangte sie Quellenuntersuchungen. Und weil ein paar
Zitate nicht genau stimmten, weil ein paar Schriftsteller dritten
Ranges iibergangen worden waren, und einige offensichtliche, aber
_ bedeutungslose Quellen nicht angefiihrt wurden, wurde das Werk
von den Kirrnern der Literaturgeschichte als unwissenschaftlich
und veraltet verschrieen. An ihre Stelle traten die vielen, oft geist-
losen, quellenkritischen Arbeiten, in denen vor lauter Baumen der
Wald nicht mehr zu sehen war; d.h. in lauter Textkritik und
Quellenuntersuchungen das Kunstwerk unterging. Aber seit
dreiBig Jahren ist De Sanctis wieder 'an erster Stelle, eines der
vielen Verdienste von Benedetto Croce. Seine Art, die dsthetischen
Probleme zu behandeln und die Zusammenhédnge mit den iibrigen
Geistesproblemen eines Volkes zu betonen, wurde wieder vor-
bildlich. In diesem Sinne wird er heute in Italien als ein ebenso
' groBer Vertreter der Geistesgeschichte angesehen wie in deut-
schen Landen Jacob Burckhardt.



	Jacob Burckhardt und Francesco de Sanctis

